
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


319

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Ernst Bernheim: Lehrbuch der historischen Methode und der
Geschichtsphilosophie. 3. und 4. völlig neubearbeitete und
vermehrte Auflage. Leipzig 1903. 781 Seiten.

Für jeden, der sich, wenn auch nicht von Beruf Historiker,
ein umfassendes Bild davon machen will, wie die Geschichte
nach allen Gesichtspunkten wissenschaftlich zu behandeln und
methodisch darzustellen ist, bietet das vorliegende Werk eine
reiche Fundgrube. Besonders wichtig sind die Abschnitte über
Quellenkunde (S. 227 ff.) und Kritik (S. 291 ff.). In dem Kapitel
über Fälschungen (S. 301 ff.) ist der Erweis der Unechtheit der
Kanones von Sardika durch J. Friedrich anerkannt. Als
Beispiel „für Nachweis von Fälschungen, die sich als angebliche
Kopien geben", werden die pseudoisidorischen Dekretalen
ausführlich charakterisiert (S. 314 ff.). Döllinger ist mit seinen

Papstfabeln öfters erwähnt (S. 324, 340, 343, 537). Lehrreich
sind auch die Ausführungen über Wesen der Auffassung
(Objektivität und Subjektivität) in der Geschichte (S. 696 ff.) und
über Gesclichtsphilosoplic (S. 637 ff.). Von letzterer wird
zusammenfassend gesagt: „Die Geschichtsphilosophie wird ihre
Dienste um so eher und besser leisten, je klarer sich die
historische Forschung deren Tragweite bewusst wird und je
bestimmter sie dieselbe verlangt, anstatt, wie meist bisher, der
Geschichtsphilosophie nur unbewusst oder widerwillig Einfluss
auf ihre Anschauung einzuräumen. Es wird sich dann ein

naturgemässes Verhältnis gegenseitiger Förderung zwischen den

beiden so sehr aufeinander angewiesenen Disziplinen herstellen :

die eine erforscht die einzelnen Entwicklungen, unterstützt
durch die Allgemeinbegriffe und -Vorstellungen, welche die

andere ihr gewährt; und diese erforscht das Allgemeine der

Entwicklungen, unterstützt durch die Kenntnis des Einzelnen,
die ihr von jener geboten wird." G. M.



320

Lie. K. Bornhäuser: Wollte Jesus die HeidenmissionÌ Eine
moderne theologische Frage für die Missionsgemeinde
beantwortet. Gütersloh 1903. 80 Seiten.

Die mit grosser Wärme geschriebene Schrift richtet sich

gegen die Behauptungen Harnacks in seinem neusten Werke:
„Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten
drei Jahrhunderten", dass die Heidenmission gar nicht im
Horizonte Jesu gelegen habe 1). Der Verfasser stellt sich als
positiver Theologe dennoch zunächst auf den Standpunkt Harnacks,
der mit der modernen protestantischen Theologie nicht nur das

Johannesevangelium, sondern auch die Kindheitsgeschichte und
die Auferstehungsberichte der Synoptiker aus den für die
Geschichte Jesu brauchbaren Quellen ausscheidet, um die
Wahrheitsfrage nach der Harnachsehen Behauptung zu erheben
(S. 13). Er sagt, dass Jesus zuerst, wie jede geschichtliche
Persönlichkeit, freilich in einem ganz anderen Sinne, aus den

geistigen Kräften und der Umgebung, die auf ihn eingewirkt
haben, zu beurteilen sei, jenes ist der Geist des Alten
Testamentes, dieses der des Judentums seiner Zeit. In beiden war
der Gedanke, dass die Heiden an dem Heil Israels teilnehmen
würden, lebendig, und Jesus sollte er fremd geblieben sein?

(S. 16 ff.) Die Entscheidung über die Frage kann aber nur
bei der Betrachtung der Worte und des Wirkens Jesu selber
fallen (S. 25). Doch auch hier wird es deutlich, dass man selbst

bei der Beschränkung auf die von der negativen Theologie
anerkannten Teile der Synoptiker bei den einzelnen Herren-
worten bis zum Kreuzestode nicht auf der für eine Diskussion

nötigen gemeinsamen Basis stehen kann, da jene Worte
je nach subjektiver Quellenwertung und grundsätzlicher
dogmatischer „Voraussetzungslosigkeit" abgeschwächt oder eliminiert

werden (z. B. Mark. 13, 10; 14, 9; 11, 17; Matth. 5, 13 f.)

(S. 27 ff.; S. 71 f.). Es ist aber abgesehen von einzelnen
Aussprüchen Jesu seine Stellung zur Menschheit ausser Israel aus

dem Gesamtgeist seiner Predigt zu erklären; Er verkündigt
Gott als den Vater aller Menschen und das Kommen von dieses

Gottes Königsherrschaft (ßaaäsfa). Wie könnte er sie sich auf

das jüdische Volk beschränkt gedacht haben'? „Jedes Zeugnis

') In dem 4. Kapitel: Jesus Christus und die Weltmission nach den

Evangelien. S. 25, Anmerkung 3.



— 321 —

in Jesu Munde vom Reiche Gottes proklamiert den Universalismus

des Evangeliums"' (S. 38). Dasselbe beweist Jesu von
jüdisch-partikularistischen Vorstellungen gereinigtes Messias-
bewusstsein, das vor allem universalistisch in den Parusiereden
hervortritt (S. 42). Gerade sie beweisen aber auch nach anderer
Seite (Stellung der Jünger vor Könige und Statthalter u. s. w.),
dass Jesus ein direktes Zeugen von ihm unter den Heiden in
Aussicht genommen hat (S. 47 ff). Dem widerstehen nicht die
scheinbar schroff partikularistischen AVorte wie vor allem beim
kananäischen Weibe u. a. (S. 50 ff.). Schliesslich stehen wir
vor der Frage: Wie kam es nun eigentlich zur Ileidenmission,
die schon wenige Jahre nach Jesu Tod da ist, trotzdem Jesus
den Auftrag zu derselben nicht gegeben haben soll? (S. 69 ff.) :

„Das zu glauben, dazu gehört mehr Unterwerfung unter
Harnacks Autorität, als man jemals für die Autorität der
Schrift verlangt hat. Die ganzen Verhältnisse werden aber
sofort einfach und verständlich, wenn man sie unter der
Voraussetzung ansieht, dass Jesus allerdings die Ileidenmission
gewollt hat." Dass er aber den bestimmten Befehl dazu
gegeben hat, steht für den ausser Zweifel, der entgegen der
Harnackschen Kritik an den Auferstehungsberichten der
Synoptiker und der Echtheit des Johannesevangeliums festhält
'S. 73): „Die Zeit der Heidenmission liegt hinter dem Kreuz"
(Matth. 28, 19 ff.). Im Schlusswort sagt der Verfasser: „Die
Quellen der Missionsliebe und der Missionsarbeit liegen nicht
in den theologischen Abhandlungen. Nicht um Missionssinn zu
wecken, Missionseifer zu mehren, sondern um geärgerte
Missions- und Heilandsliebe zu beruhigen und um wachsendes
Misstrauen der Missionsgemeinde gegen die theologische Wissenschaft

nicht noch mehr wachsen zu lassen, ist diese
Untersuchung geschrieben." G. M.

Albert Bruckner : Die 10 Gebote im Lichte der Moraltheologie
des heiligen Alphons von Liguori. Schkeuditz, Verlag von
W. Schäfer, 1904.

Mit dieser Schrift erfährt die Anti-Liguorimoral-Literatur
eine begrüssenswerte Bereicherung. In sachlicher und klarer
Kürze geht der Verfasser im einzelnen die Stellung des rö-



— 322 —

mischen „doctor ecclesise" zu den 10 Geboten durch und
gelangt zu dem Schlüsse, dass der Grundschaden der Liguorischen
Moral darin liege, „dass sie von der Sinnesänderung, Erneuerung

und Heiligung des ganzen Menschen für die grosse Masse

leichthin absieht und damit eine Gerechtigkeit aufrichtet, die
mit der von Jesus verpönten pharisäischen Gerechtigkeit
entschieden näher verwandt ist als mit der von ihm geforderten
besseren Gerechtigkeit seiner Jünger". Dass Liguori sein System
Äquiprobabilismus nennt, ist nur ein Scheinmanöver, mit seinen
Grundsätzen befindet er sich durchaus im Einklang mit den

übrigen Probabilisten.
Liguoris Hauptwerk, die „Theologia moralis", hat bei

Lebzeiten ihres Verfassers 9 Auflagen erlebt, die erste stammt aus
dem Jahre 1748, die letzte ist 1785 erschienen. Welche dieser

neun Ausgaben ist nun als massgebende zu betrachten?
Döllinger-Reusch („Geschichte der Moralstreitigkeiten in der
römisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert", S. 441)

hat diese Frage dahin beantwortet: „Im allgemeinen ist
natürlich die letzte zu Liguoris Lebzeiten erschienene Ausgabe
der grossen Moral, die von 1785, diejenige, welche in Rom

geprüft und approbiert worden ist, massgebend. Aber sie allein
genügt nicht, um seine Ansichten kennen zu lernen." Bruckner
findet, es sei praktisch kaum von Belang, diese Frage
überhaupt aufzuwerten, jedenfalls sei es gestattet, die neunte
Auflage „als die massgebende zu betrachten und in ihr die authentische

Urkunde seiner sittlichen Anschauungen zu sehen".
Mit Recht betont Bruckner die grosse Abhängigkeit Liguoris

von dem berühmten Jesuitenkasuisten Busenbaum. Wenn

Liguori auch kein blinder Nachbeter Busenbaums gewesen sei,

so habe er sich doch nie zu völliger Selbständigkeit
durchringen können ; aus dieser Unfähigkeit aber, den Text seines

Lehrers zu verlassen, dürfe der Schluss gezogen werden, dass

er mit demselben nicht bloss in bezug auf die Anordnung und

Einteilung, sondern auch in bezug auf die Behandlung des

Stoffes und die Entscheidung der Einzelfragen in weitgehendstem
Sinne einverstanden gewesen sei.

Brückners Arbeit bietet zwar nichts wesentlich Neues, ist
aber wegen ihrer Klarheit, Übersichtlichkeit und wissenschaftlichen

Sachlichkeit des Studiums wert. W. H.



323

Le P. Th. Calmes : L'évangile selon St. Jean, traduction
critique, introduction et commentaire; Paris, Lecoffre, 1904,
in-8°, 485 p.

Voici un très beau livre, savant, médité, travaillé, écrit
avec une modération rare et en même temps un esprit large.
Le commentaire, qui est la partie principale, ne saurait être
analysé ici. L'introduction est magistrale, méthodique et claire.
L'auteur admet l'opinion traditionnelle sur l'apôtre St. Jean
comme auteur de cet Evangile, mais il ne dissimule pas les
objections qui sont faites à cette thèse, et il cherche, par un
sage éclectisme, à tout concilier. Plus on relit cette savante
introduction, plus on incline à partager les vues de l'auteur.

Relativement à la manière dont cet Evangile a été
composé, le P. Calmes, après avoir exposé les explications de

Spitta et de Wendt, ajoute (p. 43): «Non qu'il soit un modèle
d'unité (on y remarque des transitions brusques et des redites),
mais c'est, d'un bout à l'autre, le même esprit et le même
style. L'unité est relative, mais réelle. L'Evangile de St. Jean
est une œuvre à part. Il reflète la tradition apostolique
conservée oralement, interprétée et fécondée par un enseignement
théologique. Il est le produit de longues méditations et de

spéculations profondes; l'histoire évangélique y apparaît à

travers les développements du dogme. Cela revient à dire
qu'il faut chercher la source principale du IVe Evangile dans

cet enseignement oral qui, vers la fin du premier siècle, flo-

rissait en Asie-Mineure et dont l'apôtre St. Jean fut l'âme.

L'apôtre bien-aimé recueillant ses souvenirs personnels, les
commentant devant ses disciples et en déduisant les principes
du dogme chrétien, tels sont, à n'en pas douter, les faits qui
ont présidé à la formation du dernier Evangile. »

L'auteur indique des points de contact très curieux entre
cet Evangile et le livre d'Enoch, comme aussi des ressemblances

de certains passages soit avec VApocalypse d'Esdras,
soit avec la /re Epître de Clément de Rome. Il pense que cet

Evangile a été écrit entre l'an 80 et l'an 90, à Ephèse, ou
tout au moins en Asie-Mineure, dans un milieu de culture
hellénique et pour des Grecs. L'évangéliste a voulu surtout
faire ressortir l'universalisme du christianisme, contre les chrétiens

judaïsants qui s'opposaient à l'entrée des payens dans



¦- 324 —

l'Eglise ; il a voulu aussi mettre en plus grande lumière la
messianité et la divinité de J.-C, sans toutefois favoriser le
docétisme, contre lequel il a certainement écrit avec intention
cette parole: «Et le Verbe s'est fait chair», et contre lequel
il n'a cessé d'affirmer les côtés humains de J.-C.

Tout en affirmant le caractère doctrinal, symbolique et
même allégorique de cet Evangile, le P. Calmes maintient ainsi
sa valeur historique: «Il est vrai que les œuvres purement
historiques ne revêtent pas d'ordinaire la forme de l'allégorie.
Mais, précisément, il serait faux d'affirmer que l'Evangile de

St. Jean soit un ouvrage purement historique ; la tradition
chrétienne y a vu de tout temps une œuvre didactique, écrite

pour enseigner des vérités d'ordre spéculatif. Cependant, bien

que rédigé à un point de vue théologique, ce livre contient
des faits, et ces faits sont parfois exposés de manière à

représenter en figure les vérités doctrinales qu'il s'agit d'inculquer...
L'allégorie n'a pas, dans le IVe Evangile, les proportions qu'on
lui attribue, et, aux endroits où il est permis d'en constater la

présence, elle ne va pas jusqu'à ruiner le fond historique du

récit» (p. 69).

Certes, on pourrait désirer plus de précision dans certaines

explications de l'auteur, par exemple sur l'historicité du miracle
de Cana (p. 70), du miracle de Béthesda (p. 73), de la
résurrection de Lazare (p. 75), etc. Il fait aussi l'aveu suivant:
«Les quatre chapitres 14-17 contiennent des développements
théologiques, dans lesquels il est difficile de reconnaître le

langage de Jésus; il ne saurait être question, bien entendu,
d'une reproduction verbale. 11 ne peut s'agir que du fond»
(p. 76). Le P. Calmes reconnaît que les récits de l'enfance ont
été « ajoutés en guise de préfaces aux Evangiles de Matthieu
et de Luc» (p. 65); que «le chapitre 21 (du IVe Evangile) doit
être considéré comme une sorte de hors-d'oeuvre, un appendice

ajouté après coup, en dehors du plan primitif de l'auteur >

(p. 79). C'est le chapitre où la personne de Pierre est mise en

relief, où le Christ lui fait expier son reniement et le réintègre
dans l'apostolat. Le P. Calmes, de l'ordre des Frères Prêcheurs,

interprète naturellement les paroles du Christ dans le sens

d'une suprématie de Pierre, comme « son représentant et son

fondé de pouvoir sur la terre » (p. 473). Mais ici la preuve fait
complètement défaut, et l'interprétation est de pure fantaisie-



— 325 —

L'auteur sait évidemment que les Pères ont donné aux paroles
du Christ une tout autre signification. Mais que cette faiblesse
sur le « hors-d'oeuvre » en question ne détourne pas les lecteurs
sérieux de cette belle étude, qui, je le répète, mérite la plus
grande attention. E. Michaud.

R. Grundemann: Neuer Missionsatlas aller evangelischen Mis-
sionsgebiete mit besonderer Berücksichtigung der deutschen
Missionen. 2. vermehrte und verbesserte Auflage. Calw und
Stuttgart 1903.

Der Atlas bietet auf 36 schönen Karten ein übersichtliches
Bild der Mission, wie sie von den evangelischen grossen und
kleinen Kirchen und Gesellschaften fast aller Kulturländer ins
Werk gesetzt wurde und in Niederlassungen auf der ganzen
Welt Fuss gefasst hat. Man ist erstaunt über die Menge der
bestehenden Missionsgesellschaf'ten, die das dem Atlas
voranstehende Verzeichnis aufweist und die man auf den Karten in
bestimmten Abkürzungen wiederfindet. Sogar eine Mennoniten
(Doopgczinde Vereenigung)-Mission ist angegeben. Auch die
römischkatholischen Missionsstationen sind berücksichtigt und
in dem Atlas kenntlich gemacht. In dem Vorworte zur
1. Auflage (1895) hatte der Verfasser hierüber gesagt : „Genaue
und voflständige Berichte über dieselben sind, wie ich aus

langjähriger Erfahrung weiss, nicht zu erlangen. Daher habe
ich in diesem Punkte von vornherein auf Vollständigkeit
verzichtet und nur die bekannteren Stationen aufgeführt. Man
wird ja auch von mir nicht mehr verlangen als von dem
speziellen katholischen Missionsatlas (0. Werner S. ,L. Freiburg
i. Br. 1884) A auf dem man viele katholische Stationen
vergeblich sucht." Dem fügt er im Vorwort der 2. Auflage bei,
dass in ihr die katholischen Missionen mehr berücksichtigt
wurden wie in der 1. Auflage: „"Wo aber selbst die „Missiones
Catholicar' die Namen der Stationen nicht nennen oder nichts
über die Lage sagen, oder eine Schreibart anwenden, nach
der der betreffende Ort auf unseren besten Karten nicht
wiederzufinden ist, wird man von mir nicht die Angabe
derselben erwarten." G. M.

') 2. verbesserte Auflage. Freiburg 1885.



326

Adalbert v. Hanstein: flott und Unsterblichkeit in der
modernen Weltanschauung-. Hannover und Leipzig 1904, 41

Seiten.

In diesem gegen die bekannte Rede des Professor Ladenburg

auf dem Naturforschertag zu Kassel am 21. September
1903) (als Schrift „Über den Einfluss der Naturwissenschaften
auf die Weltanschauung") gerichteten Vortrage sagt der
Verfasser, Professor der deutschen Literatur am Polytechnikum zu

Hannover, dass man in jener „leichtgeschürzten" Rede Laden-
burgs nur einen Ausdruck der durch Büchner, Iläckel und
andere begründeten Anschauungen vor sich habe, wodurch
einem grossen Teile des deutschen Volkes die Meinung
beigebracht werde, „als sei dem Menschen nur noch die Wahl
gegeben zwischen diesem modernen Materialismus oder einem
blinden Glauben an irgend ein kirchliches Dogma. Ja, wer
sich nicht zu diesem Materialismus bekennt, dem will man es

gar nicht mehr glauben, dass ihn eine philosophische
Überzeugung, auf klare Logik begründet, von der Unzulänglichkeit
dieses Materialismus überzeugt habe." v. Haustein will ein

Wortführer sein im Namen derer, die keineswegs die freie
Forschung gehemmt sehen wollen durch ein kirchliches
Glaubensbekenntnis, die aber ebensowenig ihr freies philosophisches
Denken in Bande geschlagen sehen wollen durch die
herrschende materialistische Weltanschauung. Ladenburg wird in
seiner Unlogik und naturwissenschaftlichen Uberhebung trefflich

widerlegt. Die Anführung der Anschauungen deutscher
Klassiker und anderer gibt eine warme Abwechslung. Wir
führen aus dem Schlussworte folgende Sätze an : „So kann man
Gott und Unsterblichkeit beibehalten, ohne auch nur irgendwie
mit irgend einer Tatsache der Naturwissenschaft in Streit zu

geraten. Beweisen lässt sich auf diesem Gebiete nichts, wie uns

schon Kant gelehrt hat. Aber die Naturwissenschaft soll sich

nicht anmassen, zu behaupten, dass sie alle metaphysischen
Gedanken wegbeweisen könne. Die unendliche Bereicherung
unseres Wissens, der gewaltige Aufschwung der Technik, die

wir der Naturwissenschaft verdanken, haben uns alle mit
Ehrfurcht vor dieser siegreichen Wissenschaft erfüllt. Aber sie

soll nie vergessen, dass sie nur im Reiche der Erscheinungen
ihre Macht ausübt. Was aber hinter den Erscheinungen wirkt,



— 327 —

das entzieht sich der unmittelbaren Beobachtung. Will der
Naturforscher darum hier Halt machen, so hat er das Recht,
mit Dubois-Reymond zu sagen: dgnorabimus-', wir werden es
nie wissen. Aber kein Recht hat der Naturforscher dazu, in
oberflächlicher Weise diese tiefsten Rätsel der Welt und der
Menschenseele einfach beiseite zu stossen. Dann geschieht es
allzu leicht, dass er sich in so ungeheure logische Widersprüche
verwickelt, wie Herr Prof. Ladenburg in seiner Kasseler Rede.
Und so haben solche rednerischen Erregungen der Menge ein
Gutes : sie zeigen dem denkenden Menschen wieder einmal, wie
wenig der Materialismus im stände ist, auch nur die einfachsten

Hauptfragen auf diesen Gebieten zu beantworten." G.M.

Ad. Harnack: Die Mission und Ausbreitung des Christentums
in den ersten drei Jahrhunderten. Leipzig 1902, 561 Seiten.

Ein neues Werk von Harnack erwirbt sich wie eine
Gemeinde zustimmender Bewunderer auch eine Schar entschiedener

Gegner. So hat bei dem vorliegenden Buche die Stellung
Harnacks zu dem Missionsgedanken Jesu einen Sturm von der
anderen Seite hervorgerufen (vgl. die Schrift von Lie. Born-
häuser). Mag man auch grundsätzlich der Behauptung
Harnacks, dass die Ileidenmission nicht im Horizonte Jesu gelegen
habe, nicht zustimmen, tatsächlich ist doch sein ganzes Werk
eine begeisterte Darstellung der aus dem Geiste Jesu

hervorgegangenen Mission der christlichen Kirche in den ersten drei
Jahrhunderten. Die Gelehrsamkeit Harnacks ist wirklich
staunenswert, man beachte z. B., welche Fülle des Materials und
des Wissens der Abschnitt „Die Verbreitung des Christentums
bis zum Jahre 325" iS. 408—536) mit Aufzählung der
einzelnen Länder, Städte und Dörfer enthält, wie sie die alt-
christliche Literatur aufweist. Nichtsdestoweniger kann man
sich der Einsicht nicht verschliessen, dass Harnack, wie das
besonders auch der so angefeindete Abschnitt mit seiner
subjektiven Emendierung und Auslegung der Jesuworte zeigt, in
persönlichen Hypothesen und kühnen Kombinationen oftmals
das für den objektiven Forscher zulässige Mass überschreitet.
Von den übrigen Abschnitten seien hervorgehoben : Das
Evangelium der Liebe und der Hülfeleistung; die Religion des



Geistes und der Kraft, des sittlichen Ernstes und der Heiligkeit;

die christlichen Missionen (Apostel, Propheten und Lehrer):
Missionsmethoden : die Gemeindebildung in ihrer Bedeutung für
die Mission; der Bischof; der Exkurs: Gemeindebildung und
Bistum in der Zeit von Pius bis Konstantin. Gerade in den
letzten Abschnitten (und S. 493: Rom, Mittel- und Unteritalien
u. s. w.) haben wir es schmerzlich empfunden, dass in dem

ganzen Harnackschen Buche, soweit wir gesehen haben, nicht
mit einer Silbe der grundlegenden Arbeiten unserer altkatholischen
Gelehrten über die einschlägigen Fragen gedacht ist. Wie nahe
hätte es z. B. gelegen, in den Erörterungen über die römische
Gemeinde und die Entwicklung der bischöflichen Gewalt den

I. Band von Langens römischer Geschichte mit seinen
zahlreichen Untersuchungen der auch von Harnack herangezogenen
altchristlichen Literatur zu erwähnen! Dieses Übergehen ist

um so auffälliger, als Harnack, wenn wir nicht irren, irgendwo
gesagt hat, dass er vor den Arbeiten der altkatholischen
Gelehrten in diesem Fach allen Respekt habe, und er
römischkatholische Schriftsteller wie Hefele. und selbst Hergenröther
und Gams nicht übergeht. G. M.

A. v. Kirchexheim: Kirclienrecht für deutsche Theologen und

Juristen. Bonn 1900, 407 Seiten.

Das in prägnantester Kürze und klarer Darstellung
geschriebene Handbuch bildet ein mit einem ausführlichen Sach-

und Personen-, sowie Orts- und LanderVerzeichnis ausgestattetes
Nachschlagewerk, das wohl bei keiner wichtigen Frage des

geltenden evangelischen und römisch-katholischen Kirchenrechts
im Stiche lässt und ausserdem die historische Entwicklung
reichlich berücksichtigt. Die Quellen- und Literaturnachweise
sind sehr genau, wobei der altkatholische Kanonist Dr. v. Schulte

häufig genannt wird, Bei aller Objektivität, womit der
evangelische Verfasser das Recht beider Konfessionen darstellt,
tritt doch der antiultramontane Standpunkt scharf hervor. Ein

besonderer Abschnitt (§ 30) ist dem Altkatholizismus gewidmet.
unter den v. Kirchenheim auch den „Deutschkatholizismus"
einreiht, obschon er den letzten richtig in seiner Negation und

demokratischen Ausartung würdigt. Er meint, dass die Gründe,

weshalb die Altkatholiken gegen die vatikanischen Dogmen



— 329 —

stimmten (1. weil nicht stimmberechtigte Bischöfe am Konzil
teilnahmen; 2. weil es unfrei war und die Abstimmung vom
18. Juli nicht die genügende überwiegende Mehrheit ergeben),
juristisch zweifelhaft seien (S. 112). v. Kirchenheim erwähnt
auch die „allerdings etwas starke und breite Renegatenpofitik"
bietende Schrift von Rieks (1888), an die sich ein erheblicher
Streit innerhalb des Altkatholizismus geknüpft habe. G. M.

Dom G. Morin : Anecdota Maredsolana, seu monumenta
ecclesiasticse antiquitatis ex mss. codicibus nunc primum
edita aut denuo illustrata vol. III, pars III, sancti Hieronymi
presbyteri. Maredsoli apud editorem ; Oxonise apud Parker,
1903, 203 p., 9 fr. 50.

Ce volume contient des commentaires sur 15 psaumes,
des notes sur des passages d'Esaïe, des fragments grecs des

psaumes, un symbole de foi, etc. A ces écrits de St. Jérôme
sont jointes de courtes expositions des Evangiles par l'évêque
Arnobe.

Signalons, avant tout, le spiritualisme que Jérôme et
Arnobe professent ouvertement dans leurs explications des

Ecritures. — Jérôme, à propos du texte où il est dit que le
Christ est descendu aux enfers, dit (Tract, de psalmo 15):
« Scio plerosque, quoniam Christi corpus ecclesia est, et nos
sumus membra, secundum dvaywyijv cameni Christi eos intelligere
qui inferiores sunt, et animant illos qui perfectiores ; vel certe
cameni eos qui sequuntur historiam, animam illos qui conscen-
dunt ad intelligentiam spiritalem» (p. 29-30). Toutefois Jérôme
reproche très vivement à Origene d'être allé trop loin dans
cette voie, et d'avoir même nié quelquefois le sens historique
pour n'admettre que l'allégorie (In Esaiam VI, 1-7; p. 104, 118).

— Arnobe répète souvent cette phrase en expliquant les faits
évangéliques: Facta sunt ista omnia, sed habent spiritalem
intellectum (p. 133, 139, 140, etc.).

Jérôme ne cherche pas seulement le sens spirituel des

choses, il interprète encore les Ecritures avec une grande
liberté. Pourquoi ne serait-il pas aussi libre que Aquila,
Theodotion, Symmaque, etc., qu'il cite souvent? « Si un passage des

Ecritures te trouble, dit-il, triomphe de ce trouble par un autre
Bévue intoni, de Théologie. Heft 46, 1904. 22



330 —

passage; puisqu'il est dit dans un psaume que l'abîme appelle
l'abîme, recours à l'un et à l'autre testament, dissipe l'opposition

des hérétiques transmigratione in montes et abyssi ad
abyssum invocatione > (Tr. de ps. 10). Ce que Jérôme condamne,
c'est la contention qui est péché, mais non la dispute, qui
renferme un pieux désir de la science (Tr. de ps. 91). Arnobe
donne maints exemples de sa liberté d'interprétation, par
exemple, ce qu'il dit des noces de Cana : « Nuptias scilicet
conjunctio Christi est et ecclesise, hoc est novae legis traditiones.
Hydrias autem. 7. lapideas, ecclesias. 7. demonstrat super petram
fundatas. Aqua, inquit, plenas : hoc est baptismi gratia. Quod
autem dicit, Capientes metretas binas, hi sunt qui matrimoniis
junguntur. Ternas autem capientes, hi sunt qui spiritales effecti,
Trinitatis virtutibus implentur. Architriclinus autem Moyses
est. Novus autem sponsus, Christus est. Aqua in vino conversa,
passionis cruorem demonstrat» (p. 133). Et encore: «Lazarus
genus humanuni demonstrat, qui in morte condormiebat, prius-

quam Christus veniret. Institis autem constrictus, hoc est genus
hominum peccatis involutum. Martha autem et Maria, ecclesia
et fides intelliguntur, rogantes Christum ut Lazarum suscitaret,
hoc est, vitam hominum excitaret. Lapide devoluto de

monumento, hoc est, duritia de corde hominum remota. Quarto
autem die excitatum, evangelicam demonstrat figuram, quae

nobis duritiam cordis repellent. Quod autem dicit, Lacrimatus
est Jesus, de infidelitate scilicet Judaeorum » (p. 134). Etc. Tous

ces commentaires d'Arnobe sont très curieux, très spirituels et

très spiritualistes. Nos esprits appesantis et matériels
d'aujourd'hui les trouveront sans doute trop «figuratifs»!

Jérôme trouve que de son temps le nombre des hérétiques
est plus grand que celui des vrais fidèles: ce sont les
hérétiques qui parlent haut, et les fidèles qui se taisent. «Haeretici

loquuntur, et ecclesiastici tacent ; illi sonant et nos silemus...
Tanta multitudo hsereticorum est, et paucitas in te credentium»
(Tr. de ps. 82).

Sa manière d'expliquer la formation et la vie de l'Eglise,
mérite aussi attention : « Videamus quomodo de latere ejus

(secundi Adami) aedificetur ecclesia. Latus enim Domini Salva-

toris in cruce pendentis lancea pungitur, et exinde exit sanguis
et aqua. Vultis scire quomodo de aqua et sanguine aedificetur
ecclesia? Primum per baptismum per aquam dimittuntur peccata,



— 331 —

deinde in sanguine martyrii coronatur. Quoniam ergo
manifestum est ecclesiam Dei misericordia aedificari, propterea
sequitur In cœlis praeparabitur Veritas tua. In terra misericordia,
et in cœlo Veritas est. Audi, haeretice, quod dicitur » (Tr. de

ps. 88). Cette apostrophe aux hérétiques s'adresse aussi à
certains orthodoxes qui se croient en possession de tous les
secrets de la terre et même du ciel

Qu'ils méditent avec quelle modération Jérôme parle de
la Trinité. « Nobis sufficiat scire de Trinitate quod Dominus
exponere dignatus est. Quid enim dicit ad apostolus? Ite,
baptizate Tria nomina audio, et unum dicitur: non enim
dixit, in nominibus, sed in nomine. Tria nomina dicit: et
quomodo unum dicit, In nomine Patris et Filii et Spiritus
sancti? Nomen Patris et Filii et Spiritus sancti unum est: sed

Trinitatis est nomen... Pater et Filius et Spiritus sanctus unum
nomen est divinitatis. Sed requiris a me quomodo uno nomine
très appellantur? Nesclo, et libere me nescire profiteor quod
Christus noluit indicare Quandocumque personas appello,
rogo vos, ne me putetis personas hominum dicere Multa
sunt quae dicantur : sed sufficiat fidelibus pauca de mysterio
Trinitatis audisse... Quid est Deus? et quae est ratio Trinitatis
Nobis sufficiat credere quia est...» (Tr. de ps. 91). Il faut lire
tout ce passage très attentivement.

De même, il faut méditer son Credo (p. 199-200), où il est
dit : « Couccptus de Spiritu sancto, flatus ex Maria virgine,
passus est passione sub Pontio Pilato, sub Herode rege, cru-
cifixus, sepultus, descendit ad infera, calcavit aculeum mortis,
tertia die resurrexit, apparuit apostolis Credo remissionem

peccatorum in sancta ecclesia catholica, sanctorum communionem,
carnis resurrectionem ad vitam œternam.»

Jérôme accusait les hérétiques d'avoir des dogmes de

ténèbres (dogmata praedicant tenebrarum; Tr. de ps. 90); donc
il ne voulait pas de ténèbres dans les dogmes catholiques ou
orthodoxes.

La doctrine d'Arnobe sur la pierre, qui est le Christ, et
non pas St. Pierre, encore moins l'évêque de Rome, mérite
aussi d'être signalée: « Petra scilicet Christus est, auctor
apostolorum. Domus autem quam dicit, habitaculum corporis nostri
est. In hac igitur petra, hoc est Christo, domum nostram aedi-

ficemus, hoc est, corpus nostrum sanctificemus...»



OOO004

Bref, quand on étudie ces anciens documents de l'ancienne
Eglise, on y trouve, oh! sans doute des opinions privées et
des arguments mystiques qui font quelquefois sourire, mais
aussi un souffle de spiritualisme, de liberté, de largeur d'esprit,
que, avouons-le, nous n'avons plus assez, et que beaucoup de

nos prétendus orthodoxes d'aujourd'hui tiennent pour «

protestant » et pour «hérétique». En vérité, les Pères vont-ils être
taxés d'hérésie par certains orthodoxes modernes? La question
est posée. E. Michaud.

C. v. Orelli: Allgemeine Religionsgeschichte. Bonn 1899,
848 Seiten.

Dieses ausgezeichnete Werk verdient auch jetzt noch eine

Besprechung. Es ist aus Vorlesungen des Verfassers
hervorgegangen und gibt ohne gelehrtes Beiwerk, aber stets auf den

Quellen fussend, eine lichtvolle Darstellung aller bekannten
Religionen. Nach einer allgemeinen Einleitung werden
dieselben als turanische, hamitische, semitische, indogermanische,
afrikanische, amerikanische und ozeanische Gruppe geschildert.
Dabei war das Bestreben, „die Völkerreligionen nicht zu
idealisieren, ihre Schranken und Fehler nicht zu verwischen, aber
ebenso auch das dank dem Xoyoç ayrso/naTixoç über die
heidnische Menschheit verstreute, aus Gott stammende Licht zur
Geltung zu bringen". Von dem ungemein reichen Inhalt des

Werkes gibt das Namen- und Sachregister eine Andeutung.
Der grundsätzliche Standpunkt des Verfassers tritt am schärfsten
in den Schlussbemerkungen hervor, von denen wir die folgenden
anführen: „Dass die christliche Religion selbst, beziehungsweise
deren Voraussetzung, die mosaisch-prophetische, nicht auf
diesem Wege der blossen Entfaltung aus niedrigem Heidentum
erwachsen sei, wie neuere Religionsforscher wollen glauben
machen, das musste eine Untersuchung der Anfänge der
biblischen Religion dartun. Hier konstatieren wir nur, was ohne

weiteres einleuchtet, dass selbst die alttestamentliche Religion
eine Höhe der Erkenntnis Gottes aufweist, welche man in

sämtlichen oben betrachteten Religionen umsonst sucht, welche
aber die sämtlichen Keime zu dem enthält, was durch das

Offenbarwerden Christi in vollendeter Reinheit und Wahrheit
auftretend, die absolut wahre und universale Religion ausmachen



— 333 —

sollte Wie die Bibel entscheidet, ist nicht zweifelhaft. So

sehr sie den der Menschheit immanenten Gottesgeist zu seinem
Rechte kommen lässt, so weiss sie doch eben so bestimmt, dass
die Offenbarung, welche den wahren Gott am vollkommensten
in seinem Sohne hat kund werden fassen, nicht in eines
Menschen Herz aufgestiegen, sondern unmittelbar von dem
über der Menschenwelt erhabenen Gott selbst ausgegangen ist.
Und wer unbefangen diese Offenbarungen des lebendigen,
heiligen und gnädigen Gottes mit dem Besten vergleicht, was die
Völker aus eigenen Mitteln auf diesem Gebiete hervorgebracht
haben, wird die Berechtigung dieses Anspruches empfinden."

G. M.

Ludw. Pastor: Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des

Mittelalters. IL Band: Geschichte der Päpste im Zeitalter
der Renaissance. Von der Thronbesteigung Pius IL bis zum
Tode Sixtus IV. 3. und 4. umgearbeitete und vermehrte
Auflage. Freiburg 1904 1).

Die oft charakterisierte Art der Geschichtsschreibung dieses

„grössten Schülers" von Johannes Janssen (vgl. „Deutscher
Merkur" 1887, S. 187 ff.) kehrt auch in diesem neuaufgelegten,
Pius X. „in tiefster Ehrfurcht und Dankbarkeit" gewidmeten
Bande auf jeder Seite wieder: Jedes Lob, das für Päpste und
Papstgeschiche gefunden werden kann, wird in glänzendem
Lichte hervorgehoben mit zahlreichen urkundlichen
Nachweisen, besonders auch aus dem päpstlichen Geheimarchiv,
sehr viel Tadelnswertes loird nicht verschwiegen, aber dann
sofort wieder abgeschwächt und durch geschicktes Danebenstellen

von Gutem wieder ausgeglichen. Dadurch erwirbt sich
Pastor den Ruf der „Objektivität" sogar bei den Gegnern,
während er sich die römischen Katholiken nicht zu Feinden
macht, sondern im Gegenteil von ihnen als eine Leuchte der
Wissenschaft, der auch die dunkeln Seiten in Kirche und Papsttum

nicht verschweigt, gepriesen wird. Als höchst bezeichnendes

Beispiel der Methode Pastors in vorliegendem Bande
lese man die Schilderung Sixtus IV. (S. 607 ff.), besonders

') I. Band: Bis zur Wahl Pius IL, 3. Auflage, 1901; III. Band: Von
der Wahl Innocenz VIII. bis zum Tode Julius IL, 3. Auflage, 1899.



— 334

„Licht- und Schattenseiten Sixtus IV." (S. 650 ff.). — Die
spanische Inquisition erklärt Pastor in diesem Zusammenhang
„als ein gemischtes Institut mit vorwiegend kirchlichem
Charakter" (S. 628). G. M.

Henry C. Potter, Bishop of New York : Low and Loyalty,
with others charges and sermons preached at the
Consecrations of Bishops; New York, Gorham, 1903, 308 p.

Ce volume contient cinq instructions épiscopales (charges)
et six sermons. Les sujets qui y sont traités concernent plus
particulièrement l'ecclésiologie, soit la mission de l'Eglise
chrétienne, les devoirs du clergé, l'autorité episcopale. Toutes ces

importantes questions sont étudiées avec un parfait savoir,
une grande dignité et un sentiment profondément religieux.
Un tel volume se recommande suffisamment de lui-même. Nous
remercions le vénéré prélat des paroles amicales qu'il a bien
voulu prononcer au sujet des anciens-catholiques (p. 112), et

nous le prions de croire que nous serons heureux lorsque
seront dissipés les malentendus qui séparent encore l'Eglise
episcopale d'Amérique et la nôtre.

Nous ne pouvons qu'applaudir à l'esprit de ces instructions

et notamment à des pages comme celles-ci (p. 116-118):
« Le devoir de l'Eglise à notre époque est clair. Il nous faut
des défenseurs de la liberté de l'Eglise aussi bien que de son

orthodoxie; et sur ce point, surtout de la part des évêques,
une sincérité de direction est exigée par tous leurs
subordonnés. Il y a une doctrine divine, mais nous devons prendre
soin, en la définissant, de ne pas la rendre plus étroite que
le Christ ne l'a faite. Il y a un ordre divin, mais nous ne devons

pas chercher aussi inexorablement à le renforcer, comme ces

images de fer du moyen âge ; ce serait torturer la vie de la

victime qui en serait l'objet. La question, pour nous ministres
de cette Eglise, est de trouver le moyen d'unir ces deux côtés

de la vérité de manière à maintenir toute la sainteté de l'âme
individuelle dans la sainteté de l'Eglise même, en tant
qu'institution de sanctification : sainte dans son gouvernement, dans

ses rites, dans ses croyances, parce que c'est seulement dans

ces choses et par ces choses que l'idée vraie de sainteté ou

d'intégrité est maintenue... L'autorité n'est pas sa propre fin.



— 335 —

La parenté n'existe pas pour elle-même, car la fin de la
parenté c'est de faire de l'enfant un homme. La fin de
l'autorité est la liberté spirituelle Autorité et raison, ordre et
liberté, esprit et forme, telle est la vraie définition de l'Eglise
catholique et du ministère que notre époque réclame, parce
que toute époque en a besoin. Sous la domination de cet
esprit de liberté, la raison individuelle sera perfectionnée par
la raison plus complète de la communauté; et dans cet état
de choses, notre ministère — le vôtre et le mien, mes révérends
frères — deviendra un ministère de réconciliation, réconciliation
du passé et du présent, de l'Eglise et des individus, de l'âme
et de Dieu. Que Dieu fasse que ce jour arrive bientôt »

Tous ceux qui liront attentivement ce beau et bon livre,
en deviendront plus chrétiens. E. Michaud.

Revue catholique des Eglises (M. Eugène Tavernier, directeur)

; Paris, rue Cassette, 17; 15 francs par an.

Cette Revue a pour but de donner des «informations»
sur l'histoire, la doctrine, l'organisation et l'activité des diverses
Eglises chrétiennes. Tout en se proposant « d'éviter les
controverses et d'écarter toute polémique», elle déclare très nettement

qu'elle professe les doctrines romaines et qu'elle ne

permettra pas qu'on les attaque. Ce point de vue n'est nullement

le nôtre, parce que considérer les Eglises chrétiennes à

travers les préjugés et les erreurs de Rome, doit nécessairement
faire dévier le regard et rendre impossibles l'impartialité ,et

l'objectivité. Ou la Revue restera banale, en ne mentionnant
que ce qui ne la blessera pas et en n'entrant pas dans le fond
des questions; ou bien elle exposera les divergences et les

débats, et comme elle devra faire cette exposition d'après le

point de vue romain sans admettre la répartie des Eglises
adverses, elle blessera forcément celles-ci. Nous n'en
souhaitons pas moins à notre nouvelle sœur les meilleurs succès.

Sa livraison de février contient, entre autres, un article
sur la théologie de Khomiakoff, article où il est dit: «Ni les

catholiques, ni peut-être les protestants n'y reconnaîtront comme
leur appartenant toutes les doctrines qu'on leur y prête (p. 60)...
Les arguments de Khomiakoff contre le protestantisme ne sont



— 336 —

pas aussi nouveaux qu'il le croit (p. 63) L'origine qu'il
assigne au schisme d'Occident, l'addition du filioque au symbole,
ne s'est pas faite dans les circonstances historiques qu'il
imagine. Ensuite, le catholicisme romain n'est pas du tout ce qu'il
croit... Le romanisme, tel qu'il l'entend et tel qu'il le combat,
n'a jamais existé nulle part » (p. 65). Voilà certes de graves
répliques. Et si les amis de Khomiakoff veulent répliquer à

leur tour, la Revue de M. Tavernier accueillera-t-elle leurs
arguments? Si oui, elle sortira de son programme; si non, elle
travaillera exclusivement au profit de Rome, ne fournira que
des «informations» très incomplètes, pour ne pas dire suspectes,
et n'aura de succès que dans sa propre Eglise, et encore!

Signalons aussi le compte-rendu d'une brochure, publiée
d'abord dans la Vérité ecclésiastique du patriarcat de Constantinople,

et dans laquelle l'auteur, M. Androustos, admettant la

validité des ordination anglicanes, « croit que l'union la plus
facile à réaliser actuellement est l'union de l'Eglise orthodoxe
avec l'Eglise anglicane» (p. 99). Recommandé chaleureusement
à M. l'évêque Serge, qui (si nous le comprenons bien) enseigne,
d'abord, que l'Eglise anglicane n'est pas une Eglise mais un

groupe de chrétiens occidentaux, donc un groupe ou
ultramontain, ou protestant, peut-être même l'un et l'autre, et,

ensuite, que ce n'est pas l'Eglise orthodoxe qui doit s'unir
avec IEglise anglicane, mais bien le groupe anglican qui doit
s'unir avec l'Eglise orthodoxe et dans IEglise orthodoxe. Nous

attendons la réponse du « groupe anglican » ainsi que celle de

M. Androustos, dont la plume ne paraît pas se servir de la

même encre que celle de M. l'évêque Serge. E. M.

Wilh. Schmidt : Der Kampf der Weltanschauungen. Berlin
1904, 281 Seiten.

Es ist interessant, dass dieses Werk von einem Kollegen
des Professor Ladenburg an der Universität Breslau zu einer

Zeit veröffentlicht wird, wo die Erregung über des letztern
Vortrag zu Kassel sich eben zu legen beginnt. Wer sich kurz
und authentisch über die moderne Weltanschauung unterrichten
will, dem ist das Studium des Buches nur zu empfehlen, welches

unter fortlaufender, genauer Quellenangabe in klarer Sprache



— 337 —

eine Entwicklung folgender Systeme gibt: 1. Der Positivismus
^Auguste Comte) ; 2. der Materialismus (Ludw. Büchner) ; 3. der
Monismus von Hegeischen Ansätzen aus (Dav. Fr. Strauss);
4. der Illusionismus (Ludw. Feuerbach) ; 5. die Entwicklungstheorie

von theistischen Voraussetzungen aus ; 6. der Monismus
auf evolutionistischer Grundlage (Ernst Haeckeli; 7. der
dualistische Monismus (Julius Hart) ; 8. der Neukantianismus (Friedrich

Alb. Lange).
Die Darstellung der verschiedenen Systeme bleibt eine

völlig objektive; gleichwohl tritt der positiv ablehnende Standpunkt

des Verfassers allenthalben zu Tage. Wir heben aus
der Einleitung die nachstehenden Sätze hervor: „Eine
Weltanschauung lässt sich nicht erlernen, man muss sie erkämpfen.
Niemand kann uns dabei vertreten, und keine Autorität, nur
und lediglich als solche, im äusserlichen Sinn, darf unser Schild
werden. Es gilt ein Ringen, das keinem erspart bleibt. Es
muss ein jeder dabei auf eigenen Füssen stellen, mit eigenen
Augen sehen und zur eigenen Überzeugung kommen. Man
kann auch nicht auf eine Weltanschauung verzichten. Wir kommen

nicht aus ohne eine solche. Es ist eine Nötigung unseres
Geistes, die uns zu einem solchen Abschluss unserer Gedanken
von der Welt, in der wir uns befinden, zu einer bestimmten
Überzeugung von dem drängt, was sie bedingt, im Innersten
bewregt, zusammenhält und ihre Erscheinung erklärt. So wird
der Kampf der Weltanschauungen, der uns auf verschiedenen
Wahlstätten um wechselnde Siegespreise umtost, zu einem

Kampf um die Weltanschauung, die jeder einzelne zu verteidigen,

zu behaupten, wieder zu gewinnen oder neu zu .er¬

ringen hat." G. M.

Hermann von Soden: Die Schriften des Neuen Testamentes
in ihrer ältesten erreichbaren Textgestalt hergestellt auf
Grund ihrer Textgeschichte. Bis jetzt erschienen: Band I,
Abteilung 1, Berlin 1902, 704 Seiten.

Das langsame Fortschreiten dieses auf dem Gebiete der
neutestamentlichen Textforschung monumentalen Werkes
erklärt sich aus der Schwierigkeit der Aufgabe und der wahrhaft

staunenswerten Gründlichkeit, womit sie in Angriff
genommen ist. Diese Aufgabe besteht, nachdem die Textgestalt



— 338 —

des Neuen Testamentes mensehenalterlang „in dem Engpass
zwischen Vaticanus und Sinaiticus (Tischendorf) festgehalten
und durch Westcott und Hort (The New Testament in the

original Greek. Cambridge & London 1881) wieder aufs Freie
geführt worden war, in einer durch die Erforschung der Text-
yeschichte zu erstrebenden Gewinnung eines dem Urtext so nahe
als irgend möglich kommenden Textes unseres Neuen
Testamentes. Nicht nur die möglichst genauen Übersetzungen an
sich, sondern auch die theologischen Forschungen im Gebiete
des Neuen Testamentes sind auf Schritt und Tritt durch die
textkritische Unsicherheit gehemmt. Je mehr wir in die
Feinheiten des paulinischen Gedankengefüges und sprachlichen
Ausdrucks eindringen wollen, desto bedeutsamer werden auch
die für den Gesamtausdruck unwesentlichen Varianten des

überlieferten Textes, dort einer Partikel und hier eines Modus.
Je schärfer wir die schriftstellerischen Umrisse der Synoptiker
erkennen, desto störender sind die Unsicherheiten ihres Textes,
die immer wieder die feineren Schattierungen verwischen.
Und vollends eine neutestamentliche Grammatik, soweit diesem

Begriff noch ein Recht zugestanden werden kann, bleibt... in

vielen Punkten eine Grammatik der einzelnen Codices,
solange die Textkritik nicht über die Stagnation hinauskommt,
in der sie angelangt ist" (S. 16).

Die vorliegende 1. Abteilung führt den Titel „Die
Textzeugen", und bringt u. a. die Liste sämtlicher in den
Bibliotheken aller Länder vorhandenen Codices mit genauester
Angabe ihrer Signatur (S. 45 ff.), die Liste früher gebrauchter
Siglen (S. 81 ft'.), und dann „die Gruppierung der Codices nach

Inhalt und Alter" (Liste IV, S. 102—289) mit neuer vom
Herausgeber angewandter Siglenbezeichnung und minutiöser
Beschreibung der einzelnen Codices. Es folgen als „Beigaben zum
Text" eine Aufzählung der „Inskriptionen und Subskriptionen"
der neutestamentlichen Bücher und der über dieselben
orientierenden Aufsätze, wie sie den Codices eingefügt sind und zum

Teil abgedruckt werden, dann die Einteilung nach Kapiteln und

Versen in den Codices, zuletzt die alten gelehrten (griechischen)
Bearbeitungen der neutestamentlichen Schriften (Kommentare),
soweit sie in Handschriften mit vollständigem griechischem
Text des Neuen Testamentes vorhanden sind (u. a. Euthymius
Ligabenus), ebenfalls alles mit genauester Beschreibung.



— 339 —

Es ist klar, dass diese Riesenarbeit nicht von einem
Einzelnen geleistet werden kann. Seite VI gibt von Soden ein
Verzeichnis der Gelehrten aller Länder, die in seinem Auftrage
zum Teil weite Reisen gemacht und in den Bibliotheken,
namentlich des Orients, geforscht haben. Möglich wurde das
Unternehmen überhaupt nur durch die fürstliche Munifizenz
einer Fräulein Elise Königs, der auch das Werk gewidmet ist.
Hoffen wir, dass des I. Bandes 2. Abteilung (untersuchender
und darstellender Teil), vor allem aber der IL Band, der den
Text mit vollständigem Apparat enthalten soll, nicht zu lange
auf sich warten lässt. G. M.

Theologischer Jahresbericht: XXII. Band, 1902, IV. Abteilung,

Kirchengeschichte; Berlin, Schwetschke, in-8°, 553 S.,
1903.

Ce volume, dû à la collaboration de MM. Krüger, Kœhler,
Preuschen, Clemen, Werner et Issel, indique, autant que
possible, les principaux travaux publiés en 1902 sur des matières
d'histoire ecclésiastique. C'est énorme. Il faut vraiment avoir
ce volume sous les yeux pour se faire une idée de l'immensité
de la théologie; et encore n'en est-ce que la partie historique.
En vérité, c'est à désespérer de jamais connaître l'histoire des

religions en général et de la religion chrétienne en particulier.
Du moins un tel ouvrage est nécessaire pour indiquer les

sources; c'est un répertoire de premier ordre, et on ne saurait
assez remercier les auteurs de leur admirable patience. Nous
les remercions en particulier d'avoir cité la plupart des travaux
publiés par la «Revue internationale de théologie». Que M. le

prof. Krüger me permette toutefois une remarque. En mentionnant

mes études sur Grégoire de Nysse et Maxime le Confesseur

relativement à l'apocatastase (p. 57), il me reproche
d'avoir enfoncé une porte ouverte. Il a mille fois raison. Mais
si la porte est ouverte pour ceux qui connaissent l'histoire de

la doctrine apocatastatique, pour combien n'est-elle pas fermée

Lorsque cette doctrine sera remise en discussion dans les

milieux catholiques et orthodoxes, M. Krüger pourra constater
le grand nombre de ceux qui l'ignorent encore; et peut-être,
à ce moment, trouvera-t-il commode d'avoir sous la main un
recueil de textes puisés aux sources mêmes pour dissiper les



— 340 —

résistances. M. Krüger n'ignore certainement pas que, sur les
questions les plus évidentes de la théologie, il y a encore des

théologiens doués d'une complète cécité.
Le volume suivant (V. Abteilung) traite de la Théologie

systématique, et renferme des travaux de MM. A. Neumann,
M. Christlieb, A. Titius, A. Hoffmann. Il occupe les pages 931

à 1217; prix Mk. 11.70. Même méthode, même richesse que
clans le volume précédent. E. M.

E. Weydmann : Katechismus zum Gebrauch der Taufgesinnten.
2. Auflage. Krefeld 1898.

Dieser von dem Ende 1903 verstorbenen Pfarrer der
Krefelder Mennonitengemeinde (wohl die grösste der noch in Deutschland

bestehenden Gemeinden, über 1000 Seelen!) bearbeitete
Katechismus weist schon in seiner Überschrift auf den geschichtlichen

Zusammenhang der Mennonitengemeinschaft mit jener
grossen, neben der Reformation einhergehenden Bewegung hin,
die das rein biblische Christentum pflegen wollte und schliesslich

von dem friesländischen Pfarrer Menno Simonis ihre
Benennung behielt L. Das Büchlein beansprucht darum das grösste
Interesse. Es kann als das Muster eines in einfacher, warmer
und den Kindern verständlicher Sprache abgefässten Katechismus

bezeichnet werden. Die Lehre ist im wesentlichen die

positiv evangelische; das Besondere tritt vor allem in dem

Abschnitt über die nur an Erwachsenen vollzogene Taufe

(Fragen 58—66) und in der Verwerfung des Eides (Frage 89)

hervor. Das ursprünglich bestehende Verbot des Waffentragens
ist seit 1866 aus praktischen Erwägungen aufgehoben
(vergleiche Seite 39). Sonstige Eigentümlichkeiten der Taufgesinnten
sind als Stiohworte unter den Antworten angedeutet und der

mündlichen Belehrung vorbehalten, z. B. : Übersetzung,
Gebrauch und Wertschätzung der heiligen Schrift in den Kreisen
der Brüder und Täufer, Stellung derselben zum alten Testament,

Betonung der Worte und Gebote Christi, besonders der

Bergpredigt, Lehre von dem innern und dem äussern Licht
und so weiter. G. M.

') Vgl. Abriss der Kirchengeschichte für den altkatholischen
Religionsunterricht an höhern Lehranstalten. Dortmund 1895, Seite 132.



— 341 —

Petites Notices.
* Archiv für Religionswissenschaft (A. Dieterich und Th.

Achelis); Leipzig, Teubner, VII. Band, 1904. — Cette livraison
contient de courtes études, mais substantielles, sur diverses
religions, notamment sur l'eucharistie dans le N. T. par H.
Holtzmann, sur la religion assyro-babylonienne par C. Bezold,
sur la religion indoue (1903) par H. Oldenberg, etc. Nous ne
pouvons que la recommander comme très instructive.

* C. L, Wilibald Grimm: Lexicon Grceco-Latinum in libros
Novi Testamenti. Editio IV. Leipzig 1903. — Dieses mit der
grössten Akribie verfasste Werk ist für das wissenschaftliche1;
Studium des neuen Testamentes nach der kritisch-philologischen
Seite hin unentbehrlich. Es erklärt die griechischen Wörter
des Urtextes unter Angabe fast sämtlicher Stellen mit
Berücksichtigung der verschiedenen Texte und unter stetem Hinweis
auf die klassische Gräcität mit den entsprechenden lateinischen
Wörtern und Umschreibungen. Hierbei hat die Vulgata eine
reichlichere Berücksichtigung gefunden (S. VI). Beigefügt sind
aber auch in gedrängter Kürze die Sach-, Orts- und Personal-
erklärungen, sowie eine Erläuterung der dogmatischen
Ausdrücke (ßaertXsfa toc llsov ; ôixaioavrn, fwn, m'trciç, vioç tov
dvtlQornov, vioç tov dsov u. s. w.), jedoch so, dass der Verfasser
« niemals in das die Grenzen eines philologischen Lexikons
überschreitende Gebiet hineingeht». G. M.

* H. Guthe: Kurses Bibelwörterbuch, herausgegeben unter
Mitarbeit der Professoren Beer, Holtzmann, Kautzsch, Siegfried,
Socin, Wiedemann und Zimmern. Tübingen und Leipzig 1903.

Mit 4 Beigaben, 2 Karten und 215 Abbildungen im Text. Preis
Mk. 10. — Dieses Werk bietet auf 768 Seiten eine durch
praktische Anordnung und leichtverständliche Abkürzungen
erstaunliche Fülle des ganzen auf die alt- und neutestamentliche
Wissenschaft bezüglichen Materials nach dem Stande der
neusten Forschung. Dabei wollen die Verfasser sowohl in der
Darstellung als in den Abbildungen nur absolut Sicheres bieten.
Namentlich für das Verständnis des alten Testamentes und
der damit zusammenhängenden Fragen der Assyriologie,
Ägyptologie u. a. ist das Buch ein unentbehrliches Nachschlagewerk,

insbesondere für solche, die keine SpezialStudien machen
können und sich schnell und sicher orientieren wollen.
¦ G. M.

i Vgl. z. B. das mehr populäre griechisch-deutsche Wörterbuch zum neuen
Testamente von Schirhtz (5. Auflage, bearbeitet von Eger, Giessen 1893).



— 342 —

* A. Hamp : Ein Blick in die Geisteswerkstatt Richard
Wagners. Von einem alten geistlichen Freunde des Meisters
von Bayreuth, zur Erinnerung an dessen Schwanengesang —
den Parzival. Berlin 1904. Verlag von Albert Böhler.
Auslieferung bei L. Fernau, Leipzig. — Der nicht genannte
Verfasser, der jetzige Stadtpfarrer Anton Hamp zu Waldshut
in Baden, machte die Bekanntschaft Wagners, als er Hans
von Bülows und Cosimas Tochter Isolde taufte. Der Verkehr,
der sich an diese Begegnung knüpfte, erstreckte sich auf kaum
vier Monate, es war aber die ereignisreichste Zeit im Leben
Richard Wagners, in welcher er sich mit dem Parzivalgedanken
auf das lebhafteste beschäftigte. Der Pessimismus, die
Persönlichkeit Christi und das Symbol des leidenden Gottes wurden
diskutiert; Wagner liess sich eingehend über alle Einzelheiten
der Messe unterrichten, während das Missale aufgeschlagen
zwischen beiden lag, um jeden Augenblick Auskunft zu geben.
Der Verfasser betont, dass seine Mitteilungen nur fragmentarische

seien. Musiker und Theologen wären ihm gewiss
dankbar, wollte er seine Musse dazu verwenden, ausführlich
jenen interessanten Verkehr darzustellen, wozu er um so mehr
berufen ist, als die pathetische Sprache seiner kurzen Darstellung
deutlich zeigt, dass die Gedanken und Empfindungen, die einst
des jungen Mannes Herz ergriffen, seine Seele auch heute
noch in unveränderter Frische mächtig bewegen zu einer Zeit,
wo er an der Schwelle des Greisenalters steht. Der p. 13

angedeutete Zusammenhang zwischen der Lehre von der
Transsubstantiation und der Gralssage wäre wohl einer nähern
Prüfung und Untersuchung wert. D.

* Hartwell de la Garde Grissell: Sede vacante, being
a Diary written during the conclave of 1903, with additional
Notes on the accession and coronation of Pius X. Oxford,
J. Parker, 1903. — Ces détails sur la mort d'un pape et sur
l'élection de son successeur sont intéressants, en ce qu'ils
montrent la distance qui sépare le prétendu vicaire du Christ
et le Christ même. Quelle différence entre cette « Sedia gestatoria

» et la croix du Sauveur; entre cette tiare avec ses 32

rubis, ses 19 émeraudes, ses 11 saphirs, ses 529 diamants, ses

252 perles, et la couronne d'épines! Pauvre Sarto, comme elle

doit être lourde à ton âme (si tu songes à la tunique du Christ),
cette chape d'or (peut-être de plomb) qui écrase tes épaules!

C. F. Georg Heinrici : Ist die Lebenslehre Jesu seitgemäss?
Leipzig, Dürr, 1904, 60 Pf. — Die Leipziger Papyrusfragmente
der Psalmen; Leipzig, Dürr, 1903, Mk. 3. — Dans la première



— 343 —

de ces publications, l'auteur montre l'insuffisance de la science,
la nécessité de la religion qui complète la morale, le caractère
divin du Christ et du christianisme. — La seconde étudie un
important fragment des Septante, presque 24 psaumes. Très
consciencieuse étude, et édition très soignée.

* Rev. T. A. Lacey: Harnack and Loisy ; London, Longmans,

1904, 1 sh. — Ce discours est précédé d'une lettre-préface
de Lord Halifax, lettre fort intéressante dans laquelle

l'auteur émet, contre certaines fautes de la curie romaine, des
appréciations aussi libérales que sages, et qui ne laissent pas
que d'étonner sous une plume aussi romanisante. La question
touchée par Harnack et par Loisy est loin d'être épuisée; la
science et le temps nous apprendront encore beaucoup de
choses sur l'inépuisable et divin fond du christianisme.

* E. Pétavel-Olliff: La logique de l'expiation et le point
de vue de M. Auguste Sabatier; Genève, Robert, 1903. — Cette
étude a été publiée d'abord dans la «Revue de théologie» de
Montauban. Nos lecteurs connaissent déjà le point de vue très
erroné d'A. Sabatier, et nous ne pouvons que recommander
la réfutation qu'en a faite M. le Dr Pétavel. La question est
profonde, et des théologiens surgiront sans doute qui en feront
ressortir, plus encore qu'on ne l'a lait, l'exacte vérité et la
divine beauté.

* Gust. Plitt : Grundriss der Symbolik (Konfessionskunde):
4. Aufl., herausgegeben von D. Vict. Schultze. Leipzig 1902. —
Das Buch gibt auf 175 Seiten eine gedrängte Übersicht über
den Bestand und die offiziellen Glaubenslehren der
griechischkatholischen, römischen, lutherischen und reformierten Kirche
und der «ausserkirchlichen Gemeinschaften», wozu die Men-
noniten (Taufgesinnte), die Gesellschaft der Freunde (Quäker),
die Baptisten, Methodisten, die Heilsarmee und die apostolischen
Gemeinden (Irvingianeri gerechnet werden. Unter dem Text
stehen die wörtlichen Quellenauszüge aus den
Glaubensbekenntnissen, Katechismen, Synodaldekreten u. s. w. Der
Altkatholizismus ist nicht erwähnt, jedoch das Vatikanische
Konzil (S. 29 f.) gut charakterisiert; als Quellen zu diesem
u. a. sind altkatholische Schriftsteller, Friedrich, Quirinus,
v. Schulte, Weber (S. 71), genannt. G. M.

* Pfarrer W. Schirmer: Behuf dich Gott! Betrachtungen
für alle Tage des Jahres; Baden-Baden, Sommermeyer, 1904.

— Cette excellente petite publication en est à sa 7e livraison
et au mois d'août. A chaque jour une poésie et une courte
réflexion réconfortante.



— 344 —

* K. Völker und H. L. Strack: Biblische Geschichten für
die ersten J Schuljahre. 3. neubearbeitete Auflage. Mit 2 Karten.
Ausgabe A für Volksschulen. Leipzig und Berlin, 1903 *). —
Dieses von einem Schulmann (Rektor Völker) und einem
Gelehrten (Theologieprofessor Strack) verfasste Buch bietet
die biblischen Geschichten in grossem und sehr schönem Druck
und (im Gegensatz zu manchen protestantischen biblischen
Geschichten, z. B. vor allem Zahns biblischen Historien) in
modernem, leicht lesbarem und den Kindern verständlichem
Deutsch. Ausgelassen sind einige alttestamentliche
Wundergeschichten wie von Jonas, Tobias, vom babylonischen Drachen,
merkwürdigerweise aber auch die pädagogisch sehr gut
verwendbare Geschichte von dem essenden und trinkenden
Bei (Daniel). Der Text ist fortlaufend, ohne Zwischenüberschriften

und Bibelstellen bei den einzelnen Erzählungen,
lehrreiche Erläuterungen (wie der Wert eines Talentes oder Denares)
sind sofort in den Text eingefügt. Am Schlüsse steht eine
Anzahl Gebete, Kirchenlieder, einige Psalmen und Bibelsprüche
sowie der kleine Katechismus Luchers. G. M.

*) Von denselben Verfassern ist herausgegeben: Biblisches Lesebuch für
evangelische Schulen (5. Auflage, Gera 1896).

Ouvrages nouveaux.
Le P. J. Bonaccorsi: Noël; Paris, Vie et Amat, in-18.

The Church of England League Gazette. March 1904, 2d.

P. H. Denifle: Luther in rationalistischer und christlicher
Beleuchtung. Mainz, Kirchheim, 1904. Mk. 1. 20.

H. Lietzmann: Kleine Texte für theologische Vorlesungen. Nr. 6:

Die Didache; Nr. 7 : Die Schöpfungslegende (C. Bezold); Nr. 8:

Apocrypha-Evangelicn (E. Klostermann). Bonn, Marcus und

Weber, 1904.

Rome: N° 1. Paris, rue Bayard, 5; 25 cts. le numéro.

>7s7^>

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. MlCHAUD.

Berne. — Imprimerie Stämpfli & ClE.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Der aataeatisciie Tut der Leipzipr Ismail(1519).
Aus bisher unbenutzten Quellen

herausgegeben von

Lie. Otto Seitz,
Inspektor am Königl. Prediger-Seminar in Wittenberg.

Preis Mk. 12. 80.

Neu erschienen :

Heulers Theorie von der Religion uni den religiösen ïorstellnngen.

Eine Studie zum 18. Dezember 1903, Herders lOOjährigem Todestag,

von

Lie. theol. Rudolf Wielandt,
Stadtvikar in Heidelberg.

Preis Mk. 3. —.

Kaiser Maximilian II. iis za seiner Tamteteipi
(1527-1564).

Ein Beitrag' zur Geschichte
des Überganges von der Keformation zur Gegenreformation

von

Dr. R, Holtzmann,
Privatdozent für Geschichte an der Universität Strassburg.

Preis Mk. 18. —.

Der iresse Kampf zwischen Kaisertam M Pap»
zur Zeit des Hohenstaufen Friedrich II.

Von

Dr. jur. Th. Frantz, Mannheim.
220 Seiten. Preis Mk. 4. —.

„Der Zweck heiligt die Mittel"
als jesuitischer Grundsatz erwiesen

von

Graf von Hoensbroech,
Herausg'cber der Monatsschrift «Deutschland».

.(Erweiterter Sonderabdruck aus der Monatsschrift „Deutschland", Juli-Heft 1908.)

Preis Mk. 1. —.



Verlag von C. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

gnatii Antiocheni et Potami Smyrnae!, «t« et m
Edidit et Adnotationibus Instruxit

Adolfus Hilgenfeld
Preis Mk. 12. 80.

Beiträge zur Reformationsgesehiehte
aus Büchern und Handschriften der Zwickauer Ratsschulbibliothek.

Von

Lie. Dr. Otto Clemen,
Gymnasiallehrer in Zwickau.

I. Heft. 1900. Preis Mk. 2. 40.

Inhalt: Pasquillus exul. — Heinrich Stromer an Ulrich von Hütten, Leipzig,
112. September 1519. Bemerkung zu der Flugschrift: Eine Warnung an den Bock Einser.
— Zu Luthers Predigt Invocavit (<>. März) 1522. - Verse auf Luthers Bild. — Zu Jacobus
Propositus. — Die ersten Märtyrer des evangelischen Glaubens. - Johannes Schwan aus
Marburg, Franziskaner zu Basel, Buchdrucker und Bürger au Strassburg. — Severinns
Hypsilithus. — Zur Relegation des Simon Lemnius. - Antonius Musa.

II. Heft. 1902. Preis Mk. 4. —.
Inhalt: Zu Luthers Stammbaum und Erfurter Studentenzeit. — Bischof Adolph

von Merseburg und die Pfarrer von Schönbach und Grossbuch — Simon Haferitz. -

Georg Mohr. — Ulrich Hugwald. Der Bauer von Wöhrd. • Spalatiniana. - Epigrammata
aliquot Worm'.tiensia. Zum 2. Regensburger Religionsgespräch. — Ein Buch aus Jacob
Milichs Bibliothek.

III. Heft. 1903. Preis Mk. 3. 20.

Inhalt: Eine unbekannte Schrift des Herolds Kaspar Sturm. — Aloisii Marliani
in Martinum Lutherum oratio. — Dr. Martin Luthers Passion. — Hans Kotter. —
Bemerkungen zu Benedict Gretzin ers Beschirmbüchlein. — Rine Schrift Johann Freylcbcus.
Predigers in Weiden, gegen das Salve Regina. — Die Einführung der Reformation in

Eilenburg. — Antonius Zimmermann, — Johann Gülden (Aureus). — Georg von Rothschitz
— Georg Rauth, der erste lutherische Prediger in Plauen. — Spottschriften auf Coehläus.
— Zur Geschichte der Hassensteinschen Bibliothek. • Analekten und Miszellen. -
Ergänzungen und Berichtigungen zum 1. und 2. Heft. - Register zum t. bis 3. Heft.

Das Bild des Christentums
bei den grossen deutschen Idealisten.

Ein Beitrag zur Geschichte des Christentums

Von

Lie. Dr. C. Lülmann,
Prediger an St. Jacobi in Stettin.

Preis Mk. 4. 80.


	Bibliographie théologique

