
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 45

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIOUE.

P. Batiffol: Etudes d'histoire et de théologie positive,
3e édit.; Paris, Lecoffre, in-16, 1904.

Les lecteurs connaissent déjà ce volume si intéressant1).
Si nous le mentionnons de nouveau, c'est pour appeler leur
attention sur les importantes modifications qui ont été .appor¬
tées aux études sur l'agape, sur l'arcane et sur la hiérarchie
primitive. Nous recommandons surtout cette dernière aux
théologiens qui sont encore enclins à exagérer l'autorité episcopale,
à rapetisser le presb3rtérat et surtout à croire que les simples
fidèles, comme tels, n'ont qu'à accepter les yeux fermés les

enseignements et les pratiques du clergé. L'Eglise était, dès

le principe, une société dont le chef était le Christ seul ; la
hiérarchie primitive n'était qu'un ministère, sans aucun
préjudice des droits des fidèles; l'épiscopat «monarchique» qui a

prévalu pour des raisons très connues, n'était pas l'épiscopat
primitif; celui-ci était «plural». AP Batiffol, dans YExcurs/ts
ajouté à cette nouvelle édition (p. 267-280), expose très clairement

quelle fut la doctrine de S. Jérôme sur ce point et quelle
fut la pratique de l'Eglise d'Alexandrie dans l'élection episcopale

jusqu'à l'épiscopat d'Alexandre et à la décision du concile
de Nicée. Cette question est capitale pour le rétablissement
d'une exacte ecclésiologie; je dis «rétablissement», car il est

manifeste que, dans plusieurs Eglises qui se croient très
correctes, il y a des abus manifestes d'épiscopisme, au détriment
des droits positifs des simples prêtres et des simples fidèles,
et au mépris de la constitution de l'Eglise primitive. Le piquant
de la chose, c'est que ce soit un historien papiste, membre
d'une Eglise officiellement hérétique, qui rappelle à d'autres

') Voir le n° 39, 1902. juillet, p. 568-572.



— 115 —

Eglises, qui se croient irréprochables, ce que fut l'orthodoxie
première, la vraie. Salutem ex inimicis nostris (Luc, I, 71).

Peut-être lira-t-on avec un intérêt particulier que le canon IV
du concile de Nicée (portant qu'il convient que l'évêque soit
institué par tous les évêques de la province, ou, si la chose
n'est pas réalisable, par trois évêques au moins) «n'implique
pas que, antérieurement, un évêque de quelque siège que ce
fût ait été élu et consacré par le presbyterium » (p. 276;. « A
en croire St. Jérôme, dit M. Batiffol, le presbyterium alexandrin
élisait dans ses rangs un prêtre, et l'appelait évêque, sans
autre forme d'ordination, semble-t-il, comme des diacres
élèveraient l'un d'entre eux pour le faire archidiacre. Bonne preuve
que le presbytérat et l'épiscopat ont été longtemps estimés
identiques. Jérôme ne dit pas que le presbyterium ordonnait
l'évêque d'Alexandrie, mais que le presbyterium élisait un
prêtre, qui, par le fait de son élection, se trouvait être évêque,
comme s'il n'était besoin d'aucune ordination pour faire d'un
prêtre un évêque. St. férôme dit que cette regle subsista
jusqu'à Heraclas (f 24()) et Denys (f 265). Mais ces deux noms
ne constituent pas un vrai terminus ad quern» (p. 271). En

outre, même encore au VIe siècle, un certain Isaïe fut consacré
évêque par un seul évêque, et il défendit la validité de sa

consécration, en invoquant un canon apostolique qui permettait
pareille consécration en cas cle nécessité. L'évêque Sévère
d'Antioche (511-518) ne nia pas; il se borna à répondre que
l'on ne doit pas invoquer contre «l'usage ecclésiastique» des

règles tombées en désuétude ; et il rappela même l'usage
« orthodoxe » des alexandrins, d'après lequel l'évêque était
établi non par les évêques, mais seulement par l'élection des

prêtres (p. 272). A méditer: un orthodoxe oserait-il déclarer
hérétiques cette doctrine et cette pratique des alexandrins, et
nier la succession apostolique en pareil cas?

E. Michaud.

W. Bkaux: Kardinal Gasparo Contarmi oder der Reformkatho-
lizismus unserer Tage im Lichte der Geschichte. Leipzig,
Deichert, 1903).

Kardinal Contarmi ist zweifellos eine der interessantesten
Erscheinungen der katholischen Kirche des 16. Jahrhunderts.



— 116 —

Seine Stärke sieht der Verfasser darin, „dass er, unbeachtet
von allem Ketzergeschret, ein Auge hatte für die neuen schöpferischen

religiösen Gedanken, dit; in den Strömungen der Zeit
ausserhalb des katholischen Lagers aufblitzten". In Betracht
kommen namentlich seine Schriften: „Confutatio articulorum
Lutheri". „De prtedestinatione et libero arbitrio", „De potestate
pontifiois". In Rom hat man ihn sogar des Hinneigens zum
Luthertum beschuldigt. .Man muss sich aber gegenwärtig halten,
class Contarmi vor dem Tridentinischen Konzil schrieb, durch
welches die von clor katholischen Kirche vertretenen und von
den Reformatoren bestrittenen Punkte ihre formell dogmatische
Fassung erhielten. Das Büchlein ist mit gewissenhaftem Fleiss
geschrieben und verdient, gelesen zu werden. Seit.

Georg Buchwald: Deutschlands Kirchengeschichte fur das

evangelische Haus. Bielefeld und Leipzig 1904. Mit 254

Abbildungen im Text und 22 Beilagen in Schwarz und Farbendruck.

Preis Mk. 10.

Diese nach Art der Königschen Literaturgeschichte mit
Bildern, Schriftproben u. a. reichlich ausgestattete und in
demselben Verlage erschienene Kirchengeschichte will, wie der
Titel besagt, fürs Haus sein und ist darum populär geschrieben.
Der Umstand, dass sie dem evangelischen Hause dienen möchte,
erklärt es, dass die Darstellung der katholischen Kirche nach
der Reformation verhältnismässig zu kurz kommt. In dem
Abschnitt „Freiere Richtungen in der römischen Kirche," (S. 513 ff.)
wird hinter Hermes, Baader, den beiden Theiner sofort der
schnell verklungene Würzburger Schell genannt, ohne dass

der „Reformkatholizisiuus'-'- besonders erwähnt ist. Anzuerkennen
ist die richtige Wertung des „Deutschkatholizismus", sowie die

klare Erkenntnis der von Rom drohenden Gefahr, wie sie

namentlich in der warmen Würdigung des „FlvangePisclten
Bundes" hervortritt (S. 545 ff.). In der Schilderung des Josefinismus

(S. 480 ff.; heisst es mit beziig auf die Einser Punktation:
„Es ist tief zu beklagen, dass das Vorgehen jener Erzbischöfe
sich schliesslich im Sande verlief. Die Schuld daran trägt die

Eifersucht der deutschen Bischöfe, denen die Herrschaft des

fern von ihnen in Rom weilenden Papstes bequemer erschien,



— 117 —

als die der ihnen nahen Metropoliten, die Gleichgültigkeit
Preussens und das Heraufziehen der französischen Revolution.
Dem gegenüber gaben die Erzbischöfe den Kampf mit Rom auf.
Die Emser Punktation blieb nur ein Ideal für eine ferne
Zukunft." Unter den katholischen Gelehrten, „die auch auf die
evangeiische Kirche rückwirkend gewesen sind" (S. 524;,
werden Möhler und Döllinger erwähnt. Letzterer wird aber
in seiner wirklichen wissenschaftlichen Bedeutung kaum
gewürdigt. Nur seine Reformationsgeschichte und seine
Papstfabeln sind, abgesehen von seinem Proteste gegen das Vati-
kanum, genannt. Die grosse katholische Bewegung von Port-
Royal mit Pascal und andern ist nur als der „Jansenismus- in
Frankreich flüchtig angedeutet, und die Utrechter Kirchenbildung
wird gänzlich übergangen. Pin besonderer Abschnitt trägt den
Titel Das vatikanische Konzil und der jUtLattiolizismus" S. 522 ff.).
Es ist darin die Wahl und Weihe von Bisehof Reinkens
hervorgehoben, wobei sein Nachfolger hätte genannt werden können.
Dann heisst es am Schlüsse: „Zwar nicht in der anfangs
erhofften Ausdehnung, aber doch in langsamem Fortschritt hat
der Altkatholizismus sich verbreitet. Er wird allerdings
hauptsächlich als Durchgangspforte, vom Katholizismus zum Protestantismus

anzusehen sein." Das ist ein im ersten Teile warmes, im
zweiten aber entschieden schiefes Urteil, vor welchem schon
allein das Studium der Beysehlagschen Schrift über den Alt-
katholizisnms hätte bewahren müssen. Der Altkatholizismus
hat niemals eine „Durchgangspforte zum Protestantismus" sein
wollen und sein können. Er würde damit die Geschichte seiner
Entstehung verleugnen und vor allem seine geschichtliche
Mission für die Zukunft zu lichte machen.

Diese Ausstellungen verringern indes nicht den Wert
des schönen Werkes und werden bei einer neuen Auflage sicher
Berücksichtigung finden, zumal da der Verfasser von Herzen
wünscht, dass sein Buch auch in die Hände deutscher Katholiken

gelange. Zu billigen wäre es, wenn wenigstens einige
Idealgestalten des echten Katholizismus nach der Reformation,
ein Wessenberg, Sailer, Döllinger, Reinkens u. a., auch eine
bildliche Darstellung erhielten. G. M.



— 118 —

Em. Comba: Histoire des Vaudois; nouvelle édition complète
avec cartes géographiques et gravures; T. Ier, Introduction,
208 p., 1898, 3 fr. 50; T. II, I" partie, de Valdo à la
Réforme, 775 p., 1901, 6 fr. ; Lausanne, Bridel.

Le professeur Ch. Schmidt disait en 1855: «11 faut que
l'histoire des Vaudois ne soit plus un roman, mais une
histoire réelle, d'autant plus belle et édifiante qu'elle sera plus
humaine et plus vraie. » C'est cette même pensée qui a déterminé

M. Comba à écrire les deux volumes en question. Dans
le premier, qui est une vaste introduction historique (on pourrait

presque dire aussi géographique : voir le chapitre sur les

Alpes Cottiennes), il examine les légendes : si l'histoire des

Vaudois remonte aux apôtres ou au pape Sylvestre (f 335), ou
à l'évêque de Turin (9e s.), ou aux Cathares et aux Albigeois;
puis il expose la véritable histoire des origines de l'Eglise
vaudoise. « Malgré les analogies et même les attaches, dit-il,
la secte pétrobrusienne ne saurait être confondue avec celle
des Cathares ou Albigeois. D'autre part, elle ne saurait être
identifiée avec celle qui allait naître et se répandre en

empruntant à Valdo sa dénomination. Elle a sa place à part,
comme mouvement précurseur de la dissidence vaudoise. Elle
est l'avant-coureur des Vaudois... Pierre cle Bruys est un des

premiers pionniers des réformes dans fes Hautes Alpes. C'est
à son influence surtout que les Vaudois sont redevables de la

préparation du milieu qui va servir de refuge soit aux
disciples de \raldo, soit aux réchappes de la croisade contre les

Albigeois» (p. 205-206). Le T. II va de Valdo à la Réforme.
C'est un récit très consciencieux de ce qui s'est passé du XIIe
au XVIe siècle, au point de vue religieux et ecclésiastique,
dans les vallées vaudoises. Le chapitre consacré à Pierre Valdo,
aux Pauvres de Lyon et de Lombardie, est particulièrement
intéressant. Comment les Pauvres de Lyon se sont séparés de

l'Eglise romaine au XVe siècle; comment l'influence des Barbes
s'est exercée ; comment les Vaudois ont adhéré au mouvement
hussite; comment la Réforme doit quelque chose à la mission
vaudoise: l'auteur met ces points en pleine lumière. Un dernier
chapitre traite avec abondance de la littérature vaudoise, et

particulièrement des versions des saintes Ecritures et de la

«Noble Leçon». L'histoire de ces vaillants chrétiens qui luttent



— 119 —

contre les erreurs et les vices de la papauté, pour défendre la
foi chrétienne et l'Evangile, est vraiment bienfaisante. C'est
une des belles pages de l'Eglise d'Occident. E. M.

Adolphe Coste: Dieu et l'âme; 2e édition avec préface par
R. Worms; Paris, Alcan, in-18, 1903, 2 fr. 50.

On pourrait croire, en lisant bon nombre de pages de ce
livre très sérieux, que l'auteur est spiritualiste dans l'ancien
sens classique de ce mot. Par exemple : « Nous apercevons que
la voix de Dieu, toujours véridique, ce n'est pas l'hypothèse,
c'est l'expérience. Nos aspirations intimes ne sont l'équivalent
de suggestions divines qu'autant qu'elles ont leur source dans
la contemplation cle la nature; mais ce ne sont encore que
des vérités naissantes et hésitantes (p. 107)... L'âme est donc
une substance, et, à ce titre, elle est impérissable; car cilene
dépend pas des matériaux dont elle fournit le plan de
construction (p. 134) Oui, nous sommes en communion avec
toutes ces religions et toutes ces philosophies, car nous
n'enseignons pas autre chose que ce qu'elles enseignent, et, en
interprétant leurs dogmes, nous ne faisons que traduire leur
doctrine du langage mythique et mystique en langage précis»
(p. 178).

Cependant, cle fait, M. Coste enseigne « autre chose » que
ce que les religions et les philosophies en question enseignent.
Il enseigne le positivisme, qui voudrait n'être ni athéisme ni
théisme (p. 98-100), mais qui, au fond, sert plus l'athéisme que
le théisme. Dans la même page où il dit que l'âme est une

«substance», il dit qu'elle n'est qu'une «formule idéale»; il
semble nier que la substance soit une force. Au fond, son
Dieu n'est qu'une hypothèse (p. 171 et 172); et sa théorie de

l'immortalité de Pâme n'est qu'une illusion. Il a beau affirmer
(p. 150) que « le sentiment constant formulé par Descartes de

la nécessité d'une justice qui nous soit exactement rendue
dans une existence ultérieure, reste essentiellement vrai, en

dépit de nos conditions mortelles et des incertitudes du progrès
social»; il pense que l'âme, dans cette existence ultérieure, ne

sera douée « ni du souvenir de ses vies antérieures, ni de la

prévision certaine de sa renaissance, ni de la conscience de



— 120 —

son identité dans ses différentes résurrections» (p. 138). Dès
lors, la prétendue « justice exacte » dont parle l'auteur, n'est-
elle pas un leurre?

Affirmer les idées, les lois, l'expérience, est d'une sage
philosophie; mais prétendre expliquer ces choses sans des
forces pensantes et voulantes, et en dehors du principe
scientifique de la persistance de la force et des forces, est d'une
philosophie erronée. E. M.

P. Féret: La Faculté de théologie de Paris: époque
moderne, T. III, XVII8 siècle, Phases historiques; Paris, A.
Picard, in-8°, 520 p., 1904.

On ne saurait assez louer le zèle de l'auteur à mener à

bonne fin le grand travail d'érudition qu'il a entrepris. Le
présent volume est digne des précédents. Il contient une quantité

d'indications et de renseignements trop oubliés aujourd'hui,
et prépare les voies à l'Histoire de la théologie en France,
ouvrage qui est encore à faire. L'auteur résume d'abord la
lutte entre l'Université et les jésuites; ce premier livre est
d'une grande actualité pour les lecteurs français qui veulent
se renseigner sur les visées des congrégations religieuses,
notamment des jésuites, en matière d'enseignement, et sur les
vraies traditions nationales de la France en cette grave question.

Puis, il raconte quelques épisodes de la lutte entre les

clergés séculier et régulier, celui-ci cherchant constamment à

empiéter sur celui-là et à créer des paroisses en quelque sorte
monastiques dans les paroisses non monastiques. Ensuite, il
traite du jansénisme, du gallicanisme, de l'aristotélisme et du

cartésianisme, du laxisme et de la morale des jésuites, et enfin
d'une trentaine d'ouvrages ou de questions dont la Faculté de

théologie s'est occupée.
Ce qui frappe particulièrement, à la lecture de ces débats

minutieux et quelquefois puérils, c'est le besoin qu'avaient les

évêques et les docteurs de Sorbonne cle censurer les opinions
qui leur déplaisaient, et la ridicule intolérance qui les animait
du plus petit au plus grand. Leur devoir eût été de réfuter les

doctrines qu'ils tenaient pour erronées; mais soit qu'une
réfutation sérieuse eût été trop difficile, soit qu'elle leur eût paru



— 121 —

un abaissement de l'autorité, ils ne songèrent qu'à condamner.
Les évêques et les théologiens en France ont encore cet esprit.
Dès qu'une voix se fait entendre contre leur routine, et même
lorsqu'elle laisse le dogme indemne, vite il faut la réduire au
silence en la qualifiant de « scandaleuse, pestilentielle,
hérétique», etc. On dirait que la liberté de discussion, même entre
gens sérieux ou qui devraient l'être, est criminelle, loin d'être
utile à la vérité méconnue. Ce qui étonne aussi, c'est la facilité

avec laquelle las censeurs se prononçaient sur des questions

qu'ils n'étaient pas en état de résoudre. Un homme de

sens aurait remarqué et avoué qu'il ne pouvait qu'ignorer de
telles subtilités, presque toutes de l'autre monde ; mais eux, ils
ne doutaient de rien, savaient tout, tranchaient tout. Ce monde
théologique était vraiment curieux ; et dire qu'il y a encore
des théologiens, de nos jours, qui peuvent n'en pas rire

Je remercie sincèrement l'auteur du plaisir qu'il m'a fait
sous ce rapport. Toutefois qu'il veuille bien me permettre
quelques observations sur plusieurs points, dans lesquels il ne
s'est pas borné à n'être qu'historien et où il a jugé à propos
de prendre parti.

Il en veut beaucoup au jansénisme, qu'il appelle «une des

plus subtiles hérésies» (p. 175) et même « la grande hérésie du
XVIIe siècle » (p. 244). Il essaie de railler Gerberon, qui a
déclaré que «l'hérésie janséniste est un pur fantôme qui n'a rien
de réel». Peut-être, au lien de railler et de condamner, aurait-
il mieux fait cle ne pas se borner à répéter pour la millième
fois les fameuses cinq propositions, les condamnations d'Innocent

X et d'Alexandre VII, les distinctions relatives au droit
et au fait, etc., et d'examiner plus à fond si les explications
données par les jansénistes soit sur la grâce, soit sur la liberté,
étaient réellement destructives du vrai dogme de la grâce et
du vrai dogme de la liberté. Peut-être aurait-il constaté que
les jansénistes n'ont guère fait que reproduire les explications
de St. Augustin ; qu'en tout cas ils admettaient soit la liberté
(puisqu'ils enseignaient la responsabilité), soit l'efficacité de la
grâce comme force sanctifiante (puisqu'il s'agissait bien, pour
eux, de la vraie sanctification de l'âme et non de l'escamotage
des consciences). Peut-être aurait-il constaté aussi que, si les

explications données par eux, soit sur la nature de la grâce
et sur le mode de la sanctification, soit sur la nature de la



—- 122 —

liberté et sur son mode de détermination, n'étaient pas
psychologiquement parfaites, du moins elles n'attaquaient pas, de ce
simple fait, les dogmes ci-devant admis, et que, dès lors, ils ne
pouvaient pas être taxés d'hérésie. Les condamnations des
deux papes précités ont-elles éclairci le double mystère de la
grâce et de la liberté? Non. Ces condamnations ne sont ni des
réfutations, ni même des explications; ce ne sont, à y regarder
de près, que des assertions non prouvées, parfaitement
distinctes du dogme, et qui frappent de fait St. Augustin non
moins que Jansénius. Tout ce grand tapage n'a été, en réalité,
qu'une intrigue jésuitique et une pure mystification; il n'y a

pas plus d'« hérésie» janséniste que cle Diana Vaughan. Si
certains jansénistes ont enseigne des erreurs, ce ne sont pas des

erreurs inventées par eux et qui les caractérisent spécialement,
mais des erreurs qu'ils ont reçues de Rome: car, loin d'avoir
secoué le joug de Rome comme ils auraient dû le faire, ils
l'ont trop timidement subi clans maintes questions. Mais la
routine jésuitique est telle en France, même encore aujourd'hui,
que, longtemps encore, il sera de bon ton de tomber sur les

jansénistes, qui étaient des hommes de conscience et de haute
morale, et sur le jansénisme, que ses adversaires se gardent
bien de définir.

Que M. Féret me permette d'en appeler aussi cle son
jugement, lorsqu'il prétend que les évoques Caulet et Pavillon « se

sont montrés sous un si vilain jour dans la question du
jansénisme», et au contraire fermes et honorables dans la question
de la régale (p. 293). Partout ils ont été d'une pièce, partout
homines de conscience et d'honneur. Que l'on fasse une
distinction sur les objets des deux débats, rien de mieux: le
jansénisme n'est pas la régale. Mais que l'on fasse porter la
distinction sur les sentiments des deux évêques, en insinuant
qu'ils ont été « vilains » dans la question de la grâce, et
honorables dans celle cle la régale, la partialité et l'injustice sont
ici manifestes. J'en dirai autant cle l'hostilité contre l'évêque
de Tournay, Gilbert de Choiseul (p. 295) ; de l'honneur fait par
l'auteur à MM. Gérin et Davin, qu'il cite comme des autorités,
lorsque leur fanatisme antigallican leur ôte tout crédit. Et

encore, là où Bossuet lui-même a distingué, d'une part, une foi

«divine», et d'autre part, une foi «humaine et ecclésiastique »,

comment l'auteur peut-il distinguer (p. 247) une foi ecclésias-



— 123 —

tique qui ne serait plus une foi humaine et exposée à l'erreur,
mais une sorte de troisième foi, « intimement liée à la foi
divine » et ayant une « garantie assurée » dans celle-ci Une telle
assertion devrait être légitimée et prouvée; l'auteur ne donne
aucune preuve, et il sait (à n'en pas douter) que sa distinction
n'a aucun fondement dans l'ancienne Eglise. — Autre subtilité.
L'auteur, après avoir remarqué que le Concile du Vatican n'a
pas visé directement, dans sa définition, les quatre articles de
1682, mais seulement le quatrième, ajoute (p. 319): «A
l'infaillibilité discutée il a opposé l'infaillibilité dogmatique. » Le
mot « discutée » n'indique pas toute la vérité. Il faut dire : A
l'infaillibilité papale, condamnée maintes fois par la Sorbonne
et par l'Eglise de France comme « fausse, téméraire, injurieuse
pour les Universités, les Facultés de théologie et les docteurs
orthodoxes » (p. 284), il a opposé l'infaillibilité faussement
transformée en dogme. N'atténuons ni l'histoire ni la vérité. Cette
même Sorbonne, qui a parlé quelquefois avec vigueur, n'a été

que trop faible dans une quantité de circonstances, où elle
aurait dû, pour l'honneur et le salut de la France et de l'Eglise,
défendre la vérité, cette vérité qu'elle connaissait, mais qu'elle
n'avait déjà plus le courage d'affirmer. Tout ce volume est
un. témoignage, tristement évident, de cette faiblesse et de

cette décadence. Pi Michaud.

Prof. J. Friedrich: Die sardicenischeu Aktenstücke der Sammlung

des Theodosius Diaconus. (Separat-Abdruck aus den
Sitzungsberichten der kgl. Payr. Akademie.) München, Verlag
der k. Akademie (in Kommission des G. Franzschen Verlags),
1903, 23 S.

Die kleine Arbeit widerlegt schlagend eine neuestens von H.
Duchesne in Rom im „Pressarione" aufgestellte Hypothese, nach
der Cyrill von Alexandrien in dem bekannten Streit zwischen
Papst Zosimus und den Afrikanern 418/419 an letztere nicht,
wie bisher angenommen wurde, nur eine lateinische Übersetzung

der ihm bekannten Canones von Nicäa, sondern eine ganze
Sammlung nieänischer und sardicenischer Aktenstücke gesandt
hätte. Die Streitfrage berührt wesentlich mit die sog. „canones
von Sardika-, und ihre vorliegende Behandlung schliesst sich
daher Friedrichs Arbeiten über letztere passend an. E. K. Z.



124

Albert Houtin: L'Américanisme; Paris, E. Nourry, 1904,
fr. 3. 50.

Le courageux et infatigable auteur a rassemblé dans ce
très intéressant volume une quantité de renseignements qu'il
était nécessaire de ne pas laisser à l'état de dispersion dans
les revues et les journaux. Non seulement il a recueilli, mais
il a classé et précisé.

Dans une première partie, i! étudie l'américanisme aux
Etats-Unis: ses débuts dans la première moitié du XIXe siècle,
l'immigration, le P. Hecker (1819-1888) et ses disciples les
Paulistes, puis les prélats catholiques-romains des Etats-Unis
(Gibbons, Ireland, Spalding), la fondation de l'Université
catholique-romaine cle Washington (1889), la question des langues
et des écoles, l'établissement de la délégation apostolique (1893),
les catholiques-romains à l'Exposition de Chicago, le Parlement
des religions (1893), l'encyclique Louginqua Gceani (1895), la
crise de l'Université (1896), les réfractaires (1897), la tolérance
scientifique, etc.

«Tandis qu'en Europe, dit M. Houtin, les prêtres romains
boudent les idées modernes, haïssent les nouveaux régimes,
désirent leur chute, paralysent les gens soumis à leur influence
en gémissant sur le malheur des temps, la décadence des races,
l'audace croissante des juifs et des francs-maçons, tandis qu'ils
montrent l'idéal au moyen âge dans l'union du sacerdoce et
de l'empire, et n'envisagent l'avenir qu'avec défiance, le clergé
des Etats-Unis n'a cessé de prêcher la loyauté à une Constitution

adaptée aux besoins des temps nouveaux, la marche
en avant, l'idéal rationnel, la foi clans un bel avenir» (p. 161).

Dans une seconde partie, l'auteur étudie l'américanisme
en France. D'abord, un court aperçu de 1797 à 1892, puis
quelques publications des abbés Charles Maignen et Félix Klein,
l'idée d'un parlement des religions à Paris, un congrès
d'intellectuels à Gand, la fin du mouvement néo-chrétien,
l'escarmouche de Piibourg T897), l'encyclique Testern benevolentlce

(1899) qui frappa l'américanisme; puis l'affaire de Mme Marie
du Sacré-Cœur, les «Infiltrations protestantes» du P. Fontaine
(1899), les «Périls de la foi et de la discipline» de l'évêque
Turinez (1902), etc.



— 125 —

Bref, une quantité de menus faits, de notices et d'extraits,
rendent ce volume précieux. L'auteur termine ainsi: «Jusque
là, quand un prêtre sortait de l'Eglise ou même quand il y
restait en se distinguant par ses études historiques ou dogmatiques

qui dérangeaient les vieilles idées traditionnelles, son
cas rentrait dans une explication classique: «Il veut se marier».
L'américanisme eut du moins le grand mérite de compléter
la psychologie très courte de bon nombre d'intégristes. Ils
admirent que cette doctrine pouvait être aussi une cause de
« perversion »... Cette tentative (d'adaptation de l'Eglise aux
idées modernes) avait commencé en France avant le P. Hecker;
elle s'était portée sur des matières auxquelles il est resté
étranger ; et si elle a produit des défections, elles ne peuvent
lui être imputées. Le premier et le plus illustre des apostats
fut Lamennais, le grand promoteur du mouvement ultramontain
qui aboutit au concile du Vatican. 11 sortit de l'Eglise, cléses:

pérant de l'adapter au progrès démocratique. Depuis, l'exode
a continué par divers chemins : les uns parce qu'ils ne
pouvaient concilier la théologie romaine avec l'histoire, comme
Guettée et le D1' Michaud; d'autres parce qu'ils la jugeaient
condamnée par la critique biblique, comme M. Ledrain et
M. Amélineau ; d'autres encore parce qu'ils étaient doués d'une
mentalité moderne incapable de s'accommoder d'un système
qu'on leur représentait comme essentiellement moyenâgeux,
tel le P. H. Loyson. Il n'en est pas moins vrai que les défections

sont de plus en plus fréquentes au fur et à mesure que
les résultats de la science pénètrent dans un milieu qui n'est
pas destiné à les recevoir. Et s'il y en a tant à partir, combien
plus encore ne sont-ils pas ébranlés!» (p. 459). L'auteur cite
ensuite les sorties de l'Eglise romaine de V. Hugo, Leconte de

Lisle, Barni, Michelet, Quinet, Sainte-Beuve, Delacroix, Spuller,
Jules Favre, Henri Martin, Taine. Et il ajoute: «Et du côté
des laïques encore si tant de défections s'étaient produites,
combien étaient morts dans l'Eglise qui ne partageaient plus
ses croyances, de combien le clergé n'avait-il pas béni la

tombe malgré sa discipline qui le lui défendait!... Rome a

condamné les défenseurs du libéralisme. Mais le mal auquel
ils prétendaient remédier, subsiste, augmente, attendant d'antres
hommes de bonne volonté» (p. 460).

Qu'il me soit permis d'ajouter que ces hommes de bonne



— 126 —

volonté sont là ; qu'ils fassent de leur volonté bonne, mais
faible, une volonté forte, et le mal sera vite guéri.

E. Michaud.

Hugo Lisciiewski: Über Rudolf Sejdels Religionsphilosophie.
Inaugural-Dissertation. Aachen 1903.

Die Arbeit behandelt ein nachgelassenes Werk des 1892

verstorbenen Leipziger Philosophen R. Seydel, eines Schülers
von Ch. IL Weisse V seine von P. W. Schmiedel herausgegebene
„Religionsphilosophie" (Freiburg und Leipzig 1893). Seydel
bezeichnet das Ziel seiner Philosophie selbst mit den Worten:
„Es gilt, die Naturansicht zu durchgeistigen und mit religiösen
Fundamenten in Verbindung zu setzen ; es gilt, die Theologie
von Unnatürlichem zu reinigen und mit allem anderen
wissenschaftlichen Erkennen in Einklang zu erhalten" (S. 1 und 57).
Er versucht, eine Religionserkenntnis im Sinne des „Ideals"
ohne Glaubensgruncllagc zu schaffen, weshalb er Glaube und

Offenbarung als Quellen religiöser Wahrheitsgcwissheit ablehnt
(S. 2tir. Die Keuschheit des geistig-sittlichen Ideals wird
verunreinigt durch Empfehlungsmittel, die tuteli dämonischen

Lügenmächten und diabolischer Übermacht dienstbar sein

könnten. Nicht in heidnischer Weise soll man in der Natur-
macht Gott suchen, sondern in der sittlichen Geistesmacht.
Die Wunder sind als nicht im Inhaltswer! einer
Religionsverkündigung liegend lediglich als geschichtliches Problem zu

betrachten, das seine Lösung dahin findet, class Wunder-
geschichten religiöser Niedrigkeit und religiösem Verfall
proportional sind. Die Wertung des Wunders ist daher typisch
für den Wert einer Religion (S. 30 f. i. Im Blick auf alle
Verschiedenheiten der religiösen Stellung ist Toleranz nicht genug;
es gii, das Recht, ja die Pflicht anzuerkennen, im Reiche der

religiösen Gesamtvollendung das Eigene auszuwirken, individuell
zu sein; und den zentralen Religionsbesitz muss man so weit

fassen, class er tili das Verschiedene umspannt. Die Eine
vollendete Religion — die Pine durch den zentralen Gotteswillen

— lässt durch Völkcrtypen, Stammesarten, Geschlecht

') Cli. IL Weisse, Philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christentums,

1855—1862.



— 127 —

und Alter, Stand und Einzelart der Menschen die bunteste
Gedankenfülle und Verschiedenheit zu, ebenso im gleichzeitigen
Nebeneinander als im Hintereinander der Entwicklungsgrade.
Ausgeschlossen aus diesem Rahmen der Religion bleibt nur
das prinzipiell Irreligiöse, die bewusste Einsetzung aller Kraft
gegen die deutlich gehörte Gottesstimme (S. 35). — Unendliches

Heil, Versöhnung und Heilsabschluss des endlichen
Daseins in Unsterblichkeit ist nur denkbar für persönliche,
selbstbewusste Wesen. Unpersönliche, nur den Moment
empfindende Wesen sind Durchgangspunkte im AVeltprozess. Der
materialistische Glaube an Unsterblichkeit der Atome gibt
keinem Wesen ein einheitliches, über Vergangenes,
Gegenwärtiges und Zukünftiges übergreifendes, also persönliches
Heilsgefühl. Iiifgegen der Orthodoxie und dem krassen
Materialismus ist eine Weiterentwicklung der noch nicht
heilsfähigen Seele auch nach dem irdischen Tode als möglich
anzunehmen. Ein Ortmdsatz lilf nur: wie die Entwicklung einer
Potenz mit ihrer Erschöpfung endigt, so wird jedem AVesen

das Heil zu teil werden, das ihm als Heil ersehnbar, fühlbar
und vollgenügend ist. Diese Seligkeitsfülle kann man nicht in
den Moment des Todes hineinlegen, zumal das Höchste nicht
innerliche, subjektive Seligkeit ist, sondern Seligkeit im Wirken
und Schaffen, in der Gemeinschaft (S. 4.5 f.). Die spezielle Lehre
von Gott (§§ 84--144 bei S.) entwickelt diesen in seiner Existenz
als das logische Absolute. Dieses reine Vernunftabsolute ist
aber nicht Gott in seiner Totalität, es muss metaphysisch
Allmacht und ethisch absoluter Heilswilh- sein: Gott muss aus
ethische!' Notwendigkeit das Heil verwirklichen, d. h. Gott ist
gut, ist die Liebe (S. 37 ff). Dem gegenüber hat das irdische
Unheil nur relativen Charakter, da es als vorübergehendes
Mittel der ohne dieses nicht möglichen höchsten Steigerung
des Heils dient.

in dem kritischen Teil der Lischewskischen Arbeit
(S. 55—72) wird das Seydelsche System als „Panentheismus''
(nach K. Chr. Fr. Krause) bezeichnet : Gott ist nicht die Welt,
er entwickelt sieh nicht mit ihr, steht aber auch nicht ausser
ihr, sondern er hat sie in sich (S. 65). G. AP



— 128 —

Armand Sabatier: Philosophie de l'effort; Paris, Alcan,
in-8°, 1903, 7 fr. 50.

Ces «Essais philosophiques d'un naturaliste» ont été
composés à des époques diverses. L'auteur, doyen de la Faculté
des sciences de l'université de Montpellier, les a réunis en

un volume qui manque peut-être d'unité au point de vue de

la composition, mais non au point de vue du sujet même.
Ainsi groupés, ils font connaître la conception que l'auteur se

fait du monde, de son origine, cle ses éléments, de la matière
et de l'esprit, de leur évolution, du but de l'univers, cle Dieu,
de la destinée de l'homme par rapport à Dieu. C'est à la fois
très savant, très profond et vraiment grandiose. Il faut non
seulement lire, mais relire et étudier de très près un tel livre,
dans lequel l'auteur a accumulé, d'après les données actuelles
de la science, des considérations très originales et éminemment
suggestives. M. S., loin de voir dans les sciences naturelles
des oppositions contre le christianisme, y trouve, au contraire,
un appui solide. Cette magnifique exposition est un réconfort

pour la foi religieuse; if donne aux espérances chrétiennes un

élan de raison et une ardeur cle charité, qui élèvent l'âme

jusqu'à Dieu, notre Créateur et notre Père. Tous les chrétiens
qui peuvent être ébranlés clans leurs croyances par les

objections de quelques savants hostiles au christianisme, doivent
lire ce livre précieux entre tous. Ils y trouveront sans doute

plus d'une obscurité, et des points sur lesquels ils ne seront

peut-être pas entièrement d'accord avec l'auteur (certaines

pages, en effet, auraient besoin d'être éclaircies et complétées);
mais l'ensemble de l'ouvrage sera pour eux une lumière, une

joie, une grande force morale. Il m'est impossible d'essayer
de l'analyser dans un simple article bibliographique : ce serait

en amoindrir la valeur, laquelle consiste surtout dans la force

scientifique de chaque anneau, et dans la manière dont ils

forment la chaîne. J'espère un jour, dans une étude de fond,

faire ressortir quelques-unes des grandes et fécondes pensées

dont il est rempli. En attendant, je prie son savant auteur de

vouloir bien agréer l'hommage de ma vive admiration et de

ma profonde gratitude. Non cxllnguclur in noetc lucerna ejus

(Prov. 31, 18). E. Michaud.



129

Georg Schmitt: Vernunft und Wille in ihrer Beziehung zum
Glaubensakt. Augsburg, Theodor Lampart, 1903, 128 S. Preis
Mk. 2.

Im „Deutschen Merkur" ist darauf hingewiesen worden,
dass neben anderem auch das Erscheinen dieser Schrift
anzeigt, wie in der römischen Kirche die Frage einer Aussöhnung
mit den wertvollen Bestandteilen heutiger Kultur nicht zur
Ruhe kommen will. Auch dieses Schriftchen will den „Katholizismus"

gegen alle Angriffe „vom Standpunkte der Persönlichkeit,

der Wissenschaft und des Fortschritts" schirmen, sucht
ihn „zum Prinzip des echten Fortschritts" zu stempeln. Trotzdem

ist die Arbeit nicht „modern", nicht einmal in dem Masse,
wie Schell und Ehrhard es zu sein sich bemühen; es ist alte,
unverfälschte, etwas modrig duftende Scholastik.

Nach kurzer, allgemeiner Einleitung gibt der Verfasser
eine eingehende Geschichte der Streitfrage, in welcher Weise
Vernunft und Wille am Zustandekommen des Glaubensaktes
beteiligt sind, im zweiten Teil macht er sich selbst an die

Lösung. Dabei unterscheidet er „die zum Glauben notwendige
Geicissheit" von der den eigentlichen Glaubensakt ausmachenden

Anerkenntnis der gewonnenen Wahrheit; jene Glaubens-
gewissheit als Sache der Erkenntnis ist Gegenstand der
unfreien Vernunft, ihre Anerkenntnis eine Sache des freien, „der
Autorität Gottes unterwürfigen Willens". Durch diese feine
Unterscheidung sieht er alle Schwierigkeiten gelöst und
scihliesst stolz: „Durch die rationabilistisch-voluntaristische
Auffassung des Glaubens ist die ganze Frage klar bis auf den
Grund, wie ein helles Wässerlein." — Gewiss macht Verfasser
jedem Scholastiker ehrliche Freude, selbst wenn er sich nicht
mit ihm in gleicher Überzeugung begegnet oder ihn zu seiner
Überzeugung bekehrt, eine ehrliche Freude durch die zünftige
Darstellungsform: sauber gedrechselt reiht sich Schlussformel
an Schlussformel, immer hübsch übersichtlich eingeteilt in
„Thesis", „Obersatz", „Untersatz", „Schlusssatz", und in endloser
Reihe ziehen die Theologen daher mit Belegstellen aus ihren
Schriften; man fühlt, wie Kleutgen in einem der zahllosen
Zitate ihm selber aus der Seele schreibt: „Solchen Männern
mich anzuschliessen, halte ich nicht für bedenklich." — Ob

die Freude am Inhalt der Freude an der Form auf römischer

Revue intern, do Théologie. Heft 45, 1904. 9



— 130 —

Seite gleichkommt, ist fraglich. Uns scheint doch der Einwand
zu nahe zu liegen: Wenn der eigentliche Glaubensakt als Tat
des freien Willens sich erst auf dem Boden einer durch die
unfreie Vernunft gewonnenen Glaubensgewissheit erheben kann,
wohin gerät da das Autoritätsprinzip'? Wenn jemand nicht
erkennt, dass eine Lehre, z. B. die Dogmen des Jahres 1870,
von Gott offenbart sind, wenn er im Gegenteil sie mit anderem
von Gott Offenbartem in Widerspruch erkennt, wie darf dann
eine irdische Autorität von ihm das sacrificium intellectus und
die Annahme jener Glaubenssätze forclern'?

Der gesunde Menschenverstand wird jene überfeine
Unterscheidung zwischen Erkenntnis und Anerkenntnis für allzu
gezwungen anschauen; er hält es mehr mit Moltke, wenn dieser
sagt: „Die Vernunft ist durchaus souverän, sie erkennt keine
Autorität über sich, keine Gewalt kann sie zwingen, für
unrichtig anzunehmen, was sie wahr erkannt hat." Und wie hier,
wird es des öfteren in der Untersuchung gehen: die spröden
Begriffe zersplittern bei jedem kräftigeren Zufassen. „Was
aber das Christentum an erster Stelle fordert, das ist der Glaube,
d. h. das zweifellose PTirwahrhalten eines bestimmten
Lehrinhaltes, die innerliche überzeugungsvolle Annahme bestimmter
theoretischer Lehrsätze." „Der christliche Glaube ist ein Fiir-
wahrhalten auf die Autorität Gottes hin."

Da kommt uns zunächst das Bedenken: Wie soll ich auf
die Autorität Gottes hin glauben, dass es einen Gott gibt? Das

führt ja, wie der Verfasser in seiner geschichtlichen Übersicht
selbst erkennt, zu einem unlösbaren Zirkel Und weiter : wenn
ich an Gott glaube, woher nehme ich die sachliche Gewissheit,
dass etwas von Gott offenbart ist? Doch abgesehen davon:
uns erscheint es sehr zweifelhaft, ob das der christliche Glaube

ist, das, was das Christentum an erster Stelle fordert. Gewiss,

es ist das ja auch ein Begriff; scholastische Spekulation hat an

ihm noch die notwendigen Eigentümlichkeiten der Übernatürlichkeit,

Gewissheit, Göttlichkeit entdeckt; aber welche „Begriffe"
vermöchte scholastisches Denken nicht herauszuklügeln und zu

künsteln, nur dass es natürlich gar nicht nötig ist, dass diese
theoretischen Konstruktion en mit der Wirklichkeit irgend etwas wesentlich

gemein haben. Der Glaube ist ein Begriff, der nach seinem
wirklichen Wesen nur aus der Erfahrung gewonnen wird; vielleicht

beginnt das Unrecht gegen ihn schon mit dem Versuch seiner



— 131 —

Auflösung in eine Wirkung der Vernunft und eine Wirkung
des Willens; gewiss ist, dass eben, wo Begriffe fehlen, am liebsten
und schnellsten sich „Worte" einstellen. Die Erfahrung lehrt,
dass der Gewinnung christlicher Glaubensüberzeugung eine
Hinneigung zu Gott oder noch allgemeiner eine Willens- und

Lebensrichtung auf das Sittlich-Gebundene im Gegensatze zum
Sittlich-Zügellosen vorausgehen muss, dass man den Glauben
nicht lehren, nicht einmal zu ihm erziehen oder das doch nur
in dem Sinne kann, zu suchen, Hindernisse der Erkenntnis zu
beseitigen und eine Stimmung der Empfänglichkeit
hervorzurufen. Das ist eigentlich der Theorie genug, und was darüber
ist, das ist vom Übell).

Das ist freilich nicht ultramontau und mit solchen
Gedanken hätte der Verfasser in seinen Kreisen nicht viel Ehre
eingelegt; vielleicht gelingt ihm das aber auf seinem Wege.
Um uns geniessbar zu werden, musste er sich neben dem an
der Darstellungsform Plervorgehobenen noch die Sucht
abgewöhnen, durch nicht im geringsten zur Sache sprechende
Bemerkungen („Suarez, der Fürst der Nachscholastik", „Gottfried

Keller, der Shakespeare der Novelle', wie ihn der
Altmeister der Novelle, Heyse, selber nennt", „Rosegger, ein
Religiöser Analphabet'' zwar, wie Pöllmann mit Recht sagt", „quod
volumus, credimus libenter, wie eine der wenigen allgemeinen
Sentenzen lautet, die wir von Caesar, dem grossen Menschenkenner,

haben" u. s. w. noch oft) den riesigen Umfang seines
Gesichtskreises und die ausserordentliche Tiefe seiner Bildung
anzudeuten. E. K. Zelenka.

Karl Tu eile: Schleierniachers Theologie und ihre Bedeutung
für die Gegenwart. Tübingen und Leipzig, 1903.

Vorstehende Abhandlung aus den theologischen Arbeiten
des rheinischen wissenschaftlichen Predigervereins beleuchtet
in klarer und geistvoller WTeise die Grösse Schleiermachers als
Theologen nach vier seiner epochemachenden Schriften : 1. Reden
über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern,
1799. Sie sind aus ihrem Oppositionscharakter gegen die

') Vgl. hierzu die schöne Abhandlung: „Was ist Glaube?" im dritten
Teile von Hiltys „Glück".



— 132 —

damalige „vulgäre Aufklärung und ihren öden Rückstand
sogenannten Vernunftglaubens, ihre Abstraktion sogenannter
allgemeiner, natürlicher Religion" zu beurteilen. Schleiermacher

„erobert der Religion neben Moral und Recht, neben
Kultur ihren eigentümlichen, in der Natur der Sache begründeten

Ort und Rang". Und wenn er auch zur Erfassung „eines
wirklich persönlichen Gottes" nicht hindurchdrang, so redet er
um so lieber und begeisterter von einem lebendigen Gott. Er
wollte nie im gewöhnlichen Sinn ein materialistischer Pantheist
sein, sondern ein idealistischer Pan-Theist. Sein Religionsbegriff'
ist nicht mehr eingeschlossen innerhalb der Grenzen der
..blossen Vernunft". Er durchbricht die Schranke des Kant-
schen Dualismus, er überwindet die starre Transcendenz des

fernen Gottes als des jenseitigen Garanten eines Reiches
moralischer Endzwecke und Postulate seiner Bürger. Er macht
die Religion zu unmittelbarer Gegenwart, zu einem unmittelbaren

Erlebnis, zur zentralen Grunderfahrung der gottberührten
Seele. Er rettet die Mystik (S. 10). — 2. Die 1800 erschienenen
„Monologen" sind das ethische Seitenstück der „Reden". Ihr
Stichwort ist, wie in jenen das Universum, hier das Individuum;
wie dort die Abhängigkeit des Menschen gegenüber dem
Unendlichen, so hier seine Freiheit gegenüber der Welt. Ihr Ideal
ist das freie Individuum als Mikrokosmus (S. 15). „Universum
und Individuum, Gott und Mensch, sind Korrelate. Das Urbild
des allbewegendcn Makrokosinus spiegelt sich wiederholend ab

im endlichen Mikrokosmus und seiner freien Selbstbewegung."
— In der dritten Schrift: „Kurze Darstellung des theologischen
Studiums", 1810, wird die „rationale Theologie" als leeres

Luftgebilde aufgelöst und das geschichtliche Christentum der
Kirche mit der theologischen Wissenschaft zu positivem Bunde

verknüpft: „Nur als Christentum, als Kirchenwissenschaft
hat sie Existenzrecht, (Limit zugleich ihre selbständige Eigenart.

Wie ihr Gegenstand, so ist auch sie ein ,ens sui generis'.
Aber sofort zerfallen sämtliche Disziplinen in disjecta membra,
hören auf, spezifisch theologische zu sein, und werden
philosophische, historische und philologische, wenn sie ihren
zusammenhaltenden und bestimmenden Einheitspunkt — die Kirche
und ihren Dienst — verlieren. Diese sind für sie ebenso Grund
wie Ziel. So ist die christliche Theologie nicht voraussctzungs-
los,... ihre Voraussetzung, womit sie steht und fällt, ist die



geschichtliche Grundtatsache des Christentums als einer ursprünglich

gegebenen, absoluten Grösse" (S. 21). — Die vierte Schrift:
„Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen
Kirche, im Zusammenhang dargestellt" (1. Aufl. 1821), zeigt uns

„Krone und Ziel der Schleiermacherschen Theologie" (S. 26),
und als deren Höhepunkt Christologie und Soteriologie (S. 30):
„Darin besteht die Urbildlichkeit Jesu, dass in seinem menschlichen

Selbstbewusstsein der einzige, ursprüngliche Ort für ein
schlechthin kräftiges Gottesbewusstsein war. Diese vollkommene

Einwohnung des höchsten Wesens setzen wir als sein

eigentümliches, persönliches Wesen und sein innerstes, geistiges
Selbst. Hier erfolgte eine Sättigung unserer von Sünde nicht
affizierten Natur mit Gottesbewusstsein. Und wie die Erscheinung

des ersten Menschen zugleich das physische Leben des

menschlichen Geschlechtes konstituiert, so konstituiert die
Erscheinung des zweiten Adam für dieselbe Natur das neue,
geistige Leben, welches sich durch geistige Befruchtung mitteilt
und fortentwickelt. Die kirchlichen Formeln aber von der
Person Christi bedürfen einer fortgesetzten kritischen Behandlung

um so mehr, als bei der ursprünglichen Bildung des

evangelischen Lehrbegriffs für diesen Artikel eigentlich nichts
geschehen ist, sondern die altern Formeln sind wiederholt
worden. Schleiermacher will den Grund legen zu einer solchen
Bearbeitung, die das Ineinander von Göttlichem und Menschlichem

im Erlöser glücklicher zu erfassen sucht" (S. 31 ff.).
Ähnlich wird kurz von der „göttlichen Dreiheit" am Schlüsse
der Glaubenslehre geredet als einer in der evangelischen Kirche
nicht neubearbeiteten und darum unabgeschlossenen Lehre, der
noch eine auf ihre ersten Anfänge zurückgehende Umgestaltung
bevorstehen müsse (S. 36).

Mit den einzelnen Darlegungen aus dem System Schleiermachers

werden die Bedürfnisse der heutigen evangelischen
Kirche verglichen und ihre dementsprechenden Aufgaben
hervorgehoben, bei denen Schleiermacher durch seine Ideale und
das Klassische in ihnen, nicht durch seine Irrtümer (S. 2), ein
unerreichter Wegweiser bleibt. G. M.



134 -

Bischof Dr. Th. Weber: Die Stellung des Altkatholizisinus zur
römischen Kirche; Gotha. A. Perthes, 1904, 22 S., Mk. —. 30.

Diese Abhandlung glauben wir nicht besser empfehlen zu
können als durch Abdruck des Vorworts, das ihr der Verfasser
voranstellt :

„Die nachfolgende Abhandlung wird, denke ich, allen
denjenigen, denen es in den religiösen Kämpfen und Wirren der
Gegenwart nicht um Parteizwecke, sondern um Wahrheit zu tun
ist, nicht unwillkommen sein. Bei ihrer Abfassung schwebte
mir — das kann ich mit gutem Gewissen versichern — nur
ein Ziel vor Augen, nämlich dieses, das Verhältnis des in seinen
Bistümern organisierten Altkatholizismus zur römischen Kirche
ohne Vertuschung scharf und richtig zu zeichnen. Es ist
selbstverständlich mein Wunsch, dass die Abhandlung unter Anlegung
des gleichen Massstabes auch gelesen und beurteilt wird.
Geschieht dies, so wird sie — dessen bin ich gewiss — nicht
vergeblich geschrieben sein." Bonn, im November 1903.

Ven. James 34. Wilson 1). D., Vicar of Rochdale and
Archdeacon of Manchester: Six Lectures on Pastoral Theology;
London 190.",.

It is one of the glories of the Church of England that she

contains within her borders men of many sorts and kinds, men
of strong views and strong individuality, witnesses that the
service, of Christ does not destroy but develops human
character. At the present time there are few more striking figures
than Archdeacon Wilson. A man of great scientific abilities,
a schoolmaster for many years, ordained when over forty, now
the Vicar of a large parish in one of the industrial centres of

the north of England, he has had a life history such as falls
to the lot of very few men. As might be expected he is far
from being moulded according to any common orthodox type
of parish priest. He has often said and done things which have

given offence to many Churchmen and hid him open to somewhat

serious charges. His theology is often defective and one

sided but still no one who wishes really to understand the

Church of England can afford to overlook him and others like
him. In the Lectures on Pastoral Theology he is seen at his



— 135 —

best. The Lectures were delivered at Cambridge in the spring
of this year to undergraduates preparing for holy orders. The
charm of them will be found not so much in what they teach
as in the impression they give of the man burning with the
love of Christ and the longing to bring men to the feet of the
Saviour.

Take one or two passages which shew the spirit of the
author:—"In every town there are openings for fresh progress
which we ought to be the first to see and to suggest to others.
Never try to get the credit for these things : so long as they are
done, be content. The blind, or the deaf and dumb, are not
looked after in the town? Then make it your business first to

get the very best advice as to the principles on which a society
should work for them. There is already great experience ; there
are excellent workers : find them out. Then get personal knowledge

of the cases; then pick your men and women who can
and will carry on this work, and when it is launched, leave it.
So, too, your town may want district nurses, or free baths for
school-children, or swimming instruction, or gymnasia, or
playing-fields. Follow the same plan. But if there is any
drudgery to be done, do it."

"The pastor must have his eyes open, and then his heart
will be moved, and he will find the task of his life so
interesting that he will wonder why everybody does not try
to flock into it. At fifty he will feel like thirty and at seventy
like forty. He will wish that a day had forty-eight hours, and
a week fourteen days; he will wish he was infinitely better
read, clearer, quicker than he is, and only regret that he leaves
so much untouched, and that he will die before he sees more
than a fragment clone of what might be done."

"Let us teach our people the things which are great in
a true perspective—to be unselfish and even self-sacrificing' for
one another; never to speak ill of others, or misrepresent them,
least of all those who differ from us in religious observances;
let us teach them to be liberal in money and service, as the
tribute of their love to God and men; let us teach them to
pray and discipline themselves by purity and self-control; let
us help them to realise Christ and the Holy Spirit in their hearts;
let us "take care" as Jeremy Taylor said to his clergy: "that
we make our people Christians", and then we shall find that



- 136 —

they so love the prayers, and sacraments, and life of the Church,
that they have become good Churchmen."

There is much more of a like kind. There are statements
that would call for adverse criticism and there is an Essay
appended to the Lectures on science and religion which will well
repay study. But the attraction of the Book is not so much
in what it says as in the picture of the Author which shines-

through it. A. J. C. Allen.

Petites Notices.
* Bishop Andrewes: Preces privatce; with an Introduction

and Notes by F. E. Brightman; London, Methuen, 1903, 6 s. —
L'évêque Lancelot Andrewes (1555-1625), qui fut évêque de

Winchester de 1618 jusqu'à sa mort, a été à la fois un savant
et un très pieux évêque. Il a réfuté Bellarmin en 1609 et 1610,
et surtout il a composé des Prières fort touchantes. La
nouvelle édition que nous annonçons est faite avec un très grand
soin, et surtout elle indique, déjà à la simple vue, les idées

principales et les principaux sentiments qui forment le fond
de chaque prière: en sorte que chacun, en les récitant, peut
facilement les développer selon l'état de son âme, d'après sa

propre dévotion.

* A. Bossert: Schopenhauer, l'homme et le philosophe;
Paris, Hachette, in-16, fr. 3. 50. — «Un système de philosophie
peut être considéré à deux points de vue : il est à la fois la

conséquence des systèmes qui l'ont précédé et le produit du

génie particulier d'un philosophe. » Ce livre est d'abord l'exposé
d'une philosophie, la plus originale qui ait paru depuis Kant;
mais il est encore et surtout l'histoire d'un philosophe, qui
jugeait le spectacle du monde plus instructif que les livres, et

qui n'a été accepté de ses contemporains qu'après une lutte

courageuse de quarante ans. On applique ici à la philosophie
les mêmes principes qui servent aujourd'hui de base à la
critique littéraire. Le philosophe est expliqué par l'homme, par
son caractère inné, son éducation, le milieu dans lequel il a

vécu, les influences qu'il a subies. Il se peint lui-même dans

sa correspondance avec sa mère, avec sa sœur, avec ses pre-



— 137 —

miers disciples: correspondance qui est ici pour la première
fois traduite en français. Les derniers chapitres sont consacrés
à Schopenhauer écrivain — car il est un des grands écrivains
de l'Allemagne — à ses rapports avec Richard Wagner, avec
Frédéric Hebbel, enfin à ses successeurs, Jules Bahnsen, Edouard
de Hartmann et Frédéric Nietzsche.

* Mme Brandon-Salvador : A travers les moissons ; Paris,
Alean, in-16, 4 fr., 1903. — Nous ne lisons pas assez l'A. T.;
aussi sommes-nous, à nos dépens, trop étrangers aux grandes
et sublimes pages des prophètes. Où est le temps où le judaïsme
était considéré, par les chrétiens, comme le commencement du

christianisme, et le christianisme comme le perfectionnement
du judaïsme? Un souffle antichrétien de division et de haine
a pénétré jusque dans les âmes chrétiennes, hélas C'est pourquoi

nous applaudissons à la bonne pensée réalisée dans ce
volume : mettre sous les yeux du lecteur, pour chaque jour de

l'année, quelques pensées tirées de l'A. T., ou du Talmud, ou
des poètes et moralistes juifs, pensées consolantes et
réconfortantes.

* H. Bruders S. J. : Die Verfassung der Kirche von den
ersten Jahrsehnten der apostolischen Wirksamkeit an bis sum
Jahre 175 n. Chr. Mainz, Kirchheim, 405 S., 1903, Mk. 15. —
Bildet das 1. und 2. Heft des IV. Bandes der « Forschungen
sur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte». Unter
Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen herausgegeben von Dr. A.
Ehrhard, o. ö. Professor der Kirchen- und Dogmengeschichte
an der Universität Strassburg, und Dr. f. P. Kirsch, o. ö.
Professor der Patrologie und christlichen Archäologie an der
Universität Freiburg (Schweiz). Die « Forschungen » erscheinen
in zwanglosen Heften von etwa 8—10 Bogen, und wird jedes
Heft in der Regel eine Arbeit enthalten. Vier Hefte bilden
einen Band, und soll womöglich jedes Jahr ein Band erscheinen.
Jedes Heft bildet ein Ganzes für sich und ist einsein käuflich.

* John Cullen: The Book of the Covenant in Moab; a
critical Inquiry into the original Form of Deuteronomy. Glascow,
MacLehose, 244 p., 1903, 5 s. — Contents : I. The original Form
of Deuteronomy; II. The subsequent Growth of the Book.
Appendix: 1. The Book of the Covenant in Moab; 2. The
original Environment of the Lawcode; 3. Outline of the First
Combined Edition.



— 138 —

* P. Heinrich Denifle : Luther und Luthertum, in der ersten
Entwickelung quellenmässig dargestellt. I. Band. Mainz, Kirchheim,

1904, 860 S., Mk. 10. — Tout ce que publie le savant
archiviste du Vatican doit être pris en très grande considération

; et il est inutile de signaler l'importance des documents
qu'il met en relief, alors même que les interprétations qu'il en
donne et les conséquences qu'il en tire seraient discutables et
même erronées. Il est regrettable toutefois que cet ouvrage, qui
aurait pu n'être qu'un ouvrage d'érudition, soit plus encore un
ouvrage de polémique, et même de polémique dans laquelle
les gros mots ne manquent pas.

* Dr. A. Dorner : Grundprobleme der Religionsphilosophie ;
acht Vorträge. Berlin, Schwetschke, 1903, Mk. 3.20. — L'auteur
examine les différentes méthodes de philosophie religieuse et
les différents points de vue relatifs à l'essence de la religion;
puis l'essence de la religion, la religion et les religions, la foi
subjective et les diverses expressions de la foi (sacrifice, vœux,
sacrements, révélations, prière, symboles, dogmes, morale
religieuse, communauté religieuse, etc.) ; enfin, la religion dans
ses rapports avec la morale, la science et l'art.

* Dr. Th. Frantz: Der grosse Kampf zwischen Kaisertum
und Papsttum .zur Zeit des Hohenstaufen Friedrich IL; Berlin,
Schwetschke, 1903, Mk. 2. 80. — L'auteur passe en revue les

élections papales, les théories de Grégoire VII, leurs partisans
et leurs adversaires. Il étudie Jean cle Salisbury, Pierre Crassus,

Wenrich, Manegold, Beno, Bonizo, Walram de Naumburg,
Hugues de Fleury; puis, Honorius III, Grégoire IX, Innocent IV,
Boniface VIII, Thomas d'Aquin, Augustin Triumphus, Clément V,
Jean XXII; ensuite, Frédéric II, Dante, Jordan d'Osnabrück,
Marsile de Padoue, Guillaume cl'Okkam, etc.

* F. Guillon : Jean Clopine! dit de Meung. Le Roman de

la Rose, considéré comme document historique du règne de

Philippe le Bel; Paris, Picard, in-8°, 1903. — Cette étude, qui
fait suite à XElude sur Guillaume de Lorris et à la première
partie du «Roman de la Rose», est très intéressante, pleine
de faits et de renseignements, non seulement sur la royauté,
la noblesse, la société de la fin du XIIIe siècle et du commencement

du XIVe, mais encore sur la papauté, les moines, le

clergé* séculier, le célibat, les mœurs de cette époque. Morale-



- 139 —

ment et religieusement, cette peinture des hommes et des choses

est très triste. Clopinel parlait très crûment, suivant l'usage
de son temps. Les chapitres V, VI et Vil, intéresseront
particulièrement les critiques en matières théologiques et ecclésiastiques.

* Prof. Lie. Mülhaupt : Über wahre und falsche
Heiligenverehrung. Populär-wissenschaftlicher Vortrag. Bonn, Georgi,
1903, 34 S. — Dieu nous a ordonné d'honorer nos parents, et

le Christ nous l'a rappelé. C'est d'ailleurs un instinct plus
encore qu'un acte de bon sens, de cœur et de gratitude. Or
les Saints sont, d'une certaine manière, nos pères spirituels,
en même temps que l'honneur de notre Eglise. C'est donc un
devoir religieux et ecclésiastique cle les honorer, comme c'est

un devoir humain et national d'honorer les grands hommes
et les bienfaiteurs de l'humanité. Nulle part le Christ n'en a

fait un dogme, ce qui d'ailleurs n'était nullement nécessaire.
Que des chrétiens ignorants et superstitieux aient abusé du

culte des Saints jusqu'à oublier le culte de Dieu même, hélas!
ce n'est que trop vrai. L'étude de M. Mülhaupt contient beaucoup

de renseignements très intéressants.
-

* P. Saintyves : La réforme intellectuelle du clergé ; Paris,
E. Nourry, 1904, in-12, 3 fr. 50. — La médiocrité de
l'enseignement donné dans les séminaires est un fait assez connu,
mais dont on ignore généralement les causes. L'auteur les
analyse longuement en s'appuyant sur de nombreux
témoignages ecclésiastiques et des renseignements cle première
source. Prêtres, religieux, évoques viennent tour à tour affirmer
l'insuffisance de la formation intellectuelle du clergé. L'accusation

se résume en un mot : Les séminaires n'apprennent pas
à penser. Les causes se ramènent à trois essentielles : la
puérilité des manuels d'enseignement, l'incapacité des
professeurs, la mauvaise volonté ou l'indifférence des évêques.
Les remèdes se résument en un seul: exiger des capacités
appropriées des maîtres et des élèves. Il reste à les appliquer.
Peut-on compter sur les évêques? Sur trois ou quatre tout au
plus. Pour les autres, l'auteur en présente quelques types au
lecteur, qui sont autant de preuves vivantes d'une sorte de

parti-pris d'obscurantisme. L'Etat peut-il intervenir? dans quelle
mesure? Comment respecter la liberté d'enseignement et faire



— 140 —

respecter la liberté intellectuelle des clercs Les nouvelles
exigences de capacité entraînent-elles une transformation des
méthodes? L'application des méthodes nouvelles n'implique-t-
elle pas pour le clergé une nouvelle conception de la science,
de l'histoire, de la philosophie et de la théologie Y a-t-il péril
de destruction, et comme on l'a dit, péril de la foi ou évolution
nécessaire vers de plus assurées certitudes? Toutes ces questions

délicates et d'une importance vitale sont abordées avec
une franchise et un respect de la vérité qui feront excuser la
vivacité et la vigueur de certaines attaques. Ecrite avec une
chaude et sincère conviction, cette œuvre d'un rare talent
entraîne et persuade le lecteur.

* Pfarrer Schirmer : Behlit dich Gott! Baden-Baden,
E. Sommermeyer, 1904, Mk. 2.40. — Ein Vers aus dem
Evangelium, ein Gedicht und eine zum Herzen dringende Betrachtung,
für alle Tage des Jahres ein solches Blatt; das ist das

Weihnachtsgeschenk, das Pfarrer Schirmer uns dieses Jahr bringt.
Wir sind überzeugt, dass jemand, der täglich eine Seite aus
diesem Trost- und Erbauungsbüchlein sich zu Gemute führt,
sicher und mit frohem Mut seinen Lebensweg wandeln wird.
So wird auch dieses Büchlein von Pfarrer Schirmer manchem
nicht nur in schweren Stunden ein guter Freund sein und
dadurch viel gute Früchte zeitigen.

* Germ. Strinopoulos : Hippolyts philosophische Anschauungen;

Leipzig, O. Schmidt, 1903, 57 S. — Cette dissertation,
acceptée par la Faculté de philosophie de Leipzig comme thèse
de doctorat, est plus substantielle que volumineuse, et l'auteur

y a mis toute la clarté que l'on peut mettre dans des questions
qui ont été traitées en un langage philosophique et théologique
encore flottant. Quelle notion Hippolyte s'est-il fait d'abord de

Dieu, soit en lui-même, soit comme créateur, puis du Logos,
de l'Esprit, de la Trinité? qu'a-t-il emprunté à la philosophie
grecque? etc. Telles sont les principales questions que M.

Strinopoulos a cherché à éclaircir. Quelque opinion que l'on ait
de la théologie d'Hippolyte, on conviendra, en le lisant, de la

très grande liberté des anciens écrivains chrétiens à expliquer
les dogmes et à donner à leur foi de l'ampleur, de l'élévation
et une véritable valeur philosophique. Déjà à ce point de vue
ils nous sont supérieurs et peuvent nous servir de modèles.



— 141 —

Ouvrages nouveaux.

Xqrptov 'Avâpovrffov : 'H zov Jlkdtmvoc OtwQi'a i»~ç rvaiOecoç. 'Ev

'AUrpaiç, 2axs/.laQÌov, 1902.

'AâafxavTi'ov N. yfiaf.iavToirtnd.ov : Mdçxoç 'O Evysrixôç xal sv (l>Xo)-

QsvTi'a 2vvoô'oç (neXirrj ^IcrioQixrJ, 'Ev Aê-itvaiç. 1899, in-8°, 276 p.
M. B. D'Eyragues : Les Psaumes, traduits de l'hébreu ; Paris,

Lecoffre, 1904, 1 vol., fr. 4.

V. Giraud : La philosophie religieuse de Pascal et la pensée
contemporaine; Paris, Bloud, 1904, 60 cts.

Prof. Dr. W. Herrmann: Der Verkehr des Christen mit Gott
im Anschluss an Luther dargestellt; 4. Auflage. Stuttgart,
Cotta, Mk. 4. 50.

P. von Hoensbroech: «Der Zweck heiligt die Mittel » als
jesuitischer Grundsatz erwiesen; Berlin, Schwetschke, 1903, 40 S.,

Mk. 1.

Dr. M. Högl: Die Bekehrung der Oberpfalz durch Kurfürst
Maximilian I. ; IL Band. Regensburg, Manz, 1903, Mk. 4.

Italian Church Reform Association. The Quarterly Report,
March to September, 1903; London, Church House,
Westminster.

A. Kiréeff: Les Anciens-catholiques et l'Eglise universelle
(en russe). Extrait du « Messager ecclésiastique » de St-Pétersbourg;

br., 17 p., 1903.

Dr. Johannes Lepsius : Ex Oriente Lux. Jahrbuch der deutschen
Orient-Mission; 252 S., Mk. 2. 80, 1903; — Der christliche
Orient. Monatsschrift der deutschen Orient-Mission; — Der
Ursprung des Stundismus ; Aus der Arbeit unter den
Stundisten, br. ; - Das Reich Christi. Monatsschrift für Verständnis

und Verkündigung des Evangeliums. VI. Jahrg., Nr. 9
Der gegenwärtige Stand der Theologie (von Prof. D. Kahler
Halle); — Das Kreus Christi, II. Auflage, 24 S., 50 Pfg.; —
A. Harnacks Wesen des Christentums, II. Auflage, 72 S.,
M. 1. 50, 1903. — Berlin, Reich Christi-Verlag, W. 10, Lützow-
Ufer 5".

A. Loisy: Evangelium und Kirche; Übersetzung von J. Grière-
Becker; München, Kirchheim, 1904, Mk. 4.

Prof. D. Lütgert: Die Lehre von der Rechtfertigung durch
den Glauben; Berlin, Reich Christi-Verlag, 1903, 27 S., 75Pfg.



— 142 —

Bischof Dr. Nicodemus Milas : Ex oriente lux. Brief an Herrn
Prof. Delitzsch über «Babel und Bibel»; Zara, 1903, br.,
62 S.

Prof. Fr. Nippold : Der Kurfürst-Konfessor Johann Friedrich ;

Rede gehalten zu seinem Säkular-Jubiläum am 30. Juni 1903;
Jena, G. Neuenhahn.

Procès-verbal de la XXIX" session du Synode national de l'Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse, tenue à Soleure le 18 juin
1903; texte français (Genève, imprimerie Reinert); texte
allemand (Ölten, Buchdruckerei des » Oltner Tagblatt»).

Theologtscher Jahresbericht (Krüger und Kœhler), XXIP Bd.,
1902; I. Abteilung: Vorderasiatische Literatur und attsser-
biblische Religionsgeschichte (Beer und Lehmann) ; — IL
Abteilung: Das A. T. (Bruno Baentsch); — III. Abteilung: Das
N. T. (Knopf, A. Meyer, J. Weiss); Berlin, Schwetschke.

G. Tschirn-Breslau: Hat Christus überhaupt gelebt? Gottesberg,

Hensel, 18 S., 30 Pfg.

K. Vorländer : Im. Kant, die Religion innerhalb der Grenzen
der blossen Vernunft. III. Auflage, mit Einleitung und
Sachregister; Leipzig, Dürr, 1903, 260 S., M. 3. 20.

Prof. H. Zimmern: Keilinschriften und Bibel, nach ihrem reli¬

gionsgeschichtlichen Zusammenhang; Berlin, Reuther &
Reichard, 1903, Mk. 1.


	Bibliographie théologique

