Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)
Heft: 45

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 114 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

P. BarrroL: Etudes d’histoire et de théologie positive,
3¢ ¢dit.; Paris, Lecoffre, in-16, 1904,

Les lecteurs connaissent déja ce volume si intéressant?)
Si nous le mentionnons de nouveau, c’est pour appeler leur
attention sur les importantes modifications qui ont été appor-
tées aux études sur lagape, sur lUarcane et sur la hiérarchie
primitive. Nous recommandons surtout cette derni¢re aux théo-
logiens qui sont encore enclins & exagérer 'autorité épiscopale,
a rapetisser le presbytérat et surtout a croire que les simples
fideles, comme tels, n'ont qu'a accepter les yeux fermés les
enseignements ct les pratiques du clergé. [L'Eglise était, des
le principe, une socic¢té dont le chef ¢tait le Christ seul; la
hiérarchie primitive n’était qu'un smi/nisicre, sans aucun pré-
judice des droits des fideles; 'épiscopat « monarchique» qui a
prévalu pour des raisons trés connues, n’'était pas 'épiscopat
primitif; celui-ci était «plural». M. Batiffol, dans I'Excursus
ajouté a cette nouvelle édition (p. 267-280), expose trés claire-
ment quelle fut la doctrine de S. Jérome sur ce point et quelle
fut la pratique de 1'Eglise d’Alexandrie dans 1'élection ¢pisco-
pale jusqu’a I'¢piscopat d’Alexandre et a la décision du concile
de Nicé¢e. Cette question est capitale pour le rétablissement
d’'une exacte eccl¢siologie; je dis «rétablissement», car il est
maniteste que, dans plusicurs Eglises qui se croient tres cor-
rectes, il v & des abus manifestes d'¢épiscopisme, au détriment
des droits positifs des simples prétres ct des simples fideles,
et au mépris de la constitution de 'Eglise primitive. Le piquant
de la chose, c’est que ce soit un historien papiste, membre
d'une Eglise officiellement hérétique, qui rappelle a4 d’autres

) Voir le n° 39, 1902, juillet, p. 568-572.



— 115 —

felises, qui se croient irréprochables, ce que fut I'orthodoxie
premiere, la vraie. Salutem ex inimicis nostris (Luc, 1, 71).

Peut-étre lira-t-on avec un intérét particulier que le canon IV
du concile de Nicée (portant qu'il convient que l'évéque soit
institu¢ par tous les ¢évéques de la province, ou, si la chose
n’est pas réalisable, par trois évéques au moins) «n'implique
pas que, antérieurement, un ¢évéque de quelque sicge que ce
fat ait été ¢élu et consacré par le presbyterium» (p. 276). «A
cn croire St. Jérome, dit M. Batiffol, le presbyterium alexandrin
¢lisait dans ses rangs un prétre, et l'appelait évéque, sams
autre forme d’ordination, semble-t-il, comme des diacres ¢éleve-
raient 'un d'entre eux pour le faire archidiacre. Bonne preuve
que le presbytérat et I'épiscopat ont été longtemps estimés
identiques. Jérome ne dit pas que le presbyterium ordonnait
I'éveque d’Alexandric, mais que le presbyterium ¢lisait un
prétre, qui, par le fail de son élection, se trounvail élre évéque,
comme s'il n'¢tait besoin d'auvcune ordination pour faire d'un
prétre un évéque. St férome dit que cette regle subsista jus-
qu'a Heraclas (7 249) ct Denys (7 265). Mais ces deux noms
ne constituent pas un vrai terminus ad quem» (p. 271). En
outre, méme encore au VI1°® siécle, un certain Isate fut consacré
¢véque par un scul ¢véque, et il dcéfendit la validité de sa
consé€cration, en invequant un canon apostolique qui permettait
pareille consécration en cas de nécessité. L'évéque Sévere
d’Antioche (511-518) ne nia pas; il se borna a répondre que
'on ne doit pas invoquer contre «l'usage ecclésiastique» des
regles tombcées en désuétude; et il rappela méme l'usage
«orthodoxe» des alexandrins, dapres lequel Vévéque était
¢tabli non par les évéques, mais seulement par I'élection des
prétres (p. 272). A méditer: un orthodoxe oserait-il déclarer
hérctiques cette doctrine et cette pratique des alexandrins, et
nier la succession apostolique en pareil cas?

E. Micaaup.

W. Brauv: Kardinal Gasparo Contarini oder der Reformkatho-
lizismus unserer Tage im Lichte der Geschichte. ILeipzig,
Deichert, 1903.

Kardinal Contarini ist zweifellos eine der interessantesten
Erscheinungen der katholischen Kirche des 16. Jahrhunderts.



116 —

Seine  Stiarke sieht der Verfasser darin, ,dass er, unbeachtet
von allem Ketzergeschrei, ein Auge hatte fiir die neuen schiopfe-
rischen religiosen (redanken, die in den Stromungen der Zeit
ausserhalb des katholischen lLagers aufblitzten®.  In Betracht
kommen namentlich seine Schriften: Confutatio articulorum
Lutheri®. ,De preedestinatione et libero arbitrio~, ,De potestate
poutificis*.  In Rom hat man ihn sogar des Hinneigens zum
Luthertum beschuldigt. Man muss sich aber gegenwirtig halten,
dass Contarini vor dem Tridentinischen Konzil schrieb, durch
welches die von der katholischen Kirche vertretenen und von
den Reformatoren bestrittenen Punkte ihre formell dogmatische
Fassung erhielten. Das Biichlein ist mit gewissenhaftem Fleiss
geschrieben und verdient, gelesen zu werden. SCH..

(ieorg Bucuwarnp: Deutschlands Kirchengeschichte fir das
evangelische Haus. Bielefeld und Leipzig 1904. Mit 254 Ab-
bildungen im Text und 22 Beilagen in Schwarz und Farben-
druck. Preis Mk. 10,

Diese nach Art der Konigschen Literaturgeschichte mit
Bildern, Schriftproben u. a. reichlich ausgestattete und in dem-
selben Verlage erschienene Kirchengeschichte will, wie der
Titel besagt, firs Haus sein und ist darum populir geschrieben.
Der Umstand, dass sic dem evangelischen IHause dienen mochte,
erklirt es, dass die Darstellung der katholischen Kirche nach
der Reformation verhiltnismissig zu kurz kommt. In dem Ab-
schnitt ,Freiere Richtungen in der romischen Kirche® (S, 513 ff)
wird hinter Hermes, Baader, den beiden Theiner sofort der
schnell verklungene Wiirzburger Schell genannt, ohne dass
der ,Reformkatholizismus®™ besonders erwéihnt ist. Anzuerkennen
ist die richtige Wertung des . Deutschkatholizismus®, sowie die
klare Erkenntnis der von Rom drohenden Gefahr, wic sie
namentlich in der warmen Wirdigung des . Evangelischen
Bundes* hervortritt (3. 545 {f.). In der Schilderung des Josefinis-
mus (S, 480 ff.) heisst es mit bezng auf die Kmser Punktation:
o8 ist tief zu beklagen, dass das Vorgehen jener Lrzbischife
sich schliesslich im Sande verlief. Die Schuld daran trigt die
Eifersucht der deutschen Bischofe, denen die Ierrschaft des
fern von ihnen in Rom weilenden Papstes bequemer erschien,



— 117 —

als die der ihnen nahen DMetropoliten, die Gleichgtltigkeit
Preussens und das Heraufziehen der franzosischen Revolution,
Dem gegentiiber gaben die Erzbischofe den Kampt mit Rom auf,
Die Emser Punktation blieb nur ein Ideal fiir eine ferne Zu-
kunft.“ Unter den katholischen Gelehrten, .die auch auf die
evangelische  Kirche rickwirkend gewesen sind® (S0 524,
werden Mohler und Dollinger erwidhnt. Letzterer wird aber
in seiner wirklichen wissenschaftlichen Bedeutung kaum ge-
wiirdigt. Nur seine Reformationsgeschichte und seine Papst-
fabeln sind, abgesehen von seinem Proteste gegen das Vati-
kanum, genannt. Die grosse katholische Bewegung von Port-
Royal mit Pascal und andern ist nur als der ,Jansenismus* in
Frankreich fliichtig angedeutet, und die Utrechter Kirchenbildung
wird génzlich tibergangen. Ein besonderer Abschnitt trigt den
Titel ,. Das vatikanische Konzil und der Althatholizismus™ (5. 522 0,
Bs ist darin dic Wahl und Weihe von Bischof Reinkens hervor-
gehoben, wobel scin Nachfolger hiitte genannt werden Kinuen.,
Dann heisst es am Schlusse: jZwar nicht in der antangs er-
hofften Ausdehnung, aber doch in langsamem Fortschritt hat
der Altkatholizismus sich verbreitet. Er wird allerdings haupt-
stchlich als Durchgangspforte vom Katholizismus zum Protestantis-
maus anzusehen sein.t Das ist ein im ersten Teile warmes, im
zweiten aber entschicden schiefes Urteil, vor welchem schon
allein das Studium der Beyschlagschen Schrift tber den Alt-
katholizismns hiitte bewahren miissen. Der Altkatholizismus
hat niemals eine ,Durchgangspforte zum Protestantismus* sein
wollen und sein kénnen. Ir wiirde damit die Geschichte seiner
Entstehung  verleugnen und ver allem seine geschichtliche
Mission fir die Zukunft zu nichte machen,

Diese Ausstellungen verringern indes nicht den Wert
des schonen Werkes und werden bei einer neuen Auflage sicher
Bertucksichtigung finden, zumal da der Verfasser von Herzen
wiinscht, dass sein Buch auch in die Hinde deutscher Katho-
liken gelange. Zu billigen wiire es, wenn wenigstens einige
Idealgestalten des echten Katholizismus nach der Reformation,
ein. Wessenberg, Sailer, Dollinger, Reinkens u. a., auch eine
bildliche Darstellung erhielten. G. M.



— 118 —

Em. ComBa: Histoire des Vaudois; nouvelle édition complete
avec cartes géographiques et gravures; T, I°, Introduction,
208 p., 1898, 3 fr. 50; T. I, I'* partiec, de Valdo a la
Réforme, 775 p., 1901, 6 fr.; Lausanne, Bridel.

Le professeur Ch. Schmidt disait en 1855: «Il faut que
I'histoire des Vaudois ne soit plus un roman, mais une his-
toire réelle, d'autant plus belle et c¢difiante qu’elle sera plus
humaine et plus vraie.» C'est cette méme pensée qui a déter-
min¢ M. Comba a dcerire les deux volumes en question. Dans
le premier, qui est une vaste introduction historique (on pour-
rait presque dire aussi géographique: voir le chapitre sur les
Alpes Cotticnnes), il examine les Iégendes: si I'histoire des
Vaudois remonte aux apotres ou au pape Sylvestre (7 333), ou
a I'éveque de Turin (9° s.), ou aux Cathares et aux Albigeois;
puis il expose la véritable histoire des origines de ['Eg¢lise
vaudoise. «Malgré les analogies et méme les attaches, dit-il,
la secte pdétrobrusienne ne saurait &étre confondue avec celle
des Cathares ou Albigeois. D’autre part, elle ne saurait étre
identifice avec celle qui allait naitre et se répandre en em-
pruntant & Valdo sa d¢nomination. Elle a sa place 4 part,
comme mouvement précurseur de la dissidence vaudoise. Elle
est 'avant-coureur des Vaudois... Pierre de Bruys est un des
premicrs pionniers des réformes dans les Hautes Alpes. Clest
a son influence surtout que les Vaudois sont redevables de la
préparation du milieu qui va servir de refuge soit aux dis-
ciples de Valdo, soit aux réchappés de la croisade contre les
Albigeois» (p. 205-206), Le T. Il va de Valdo a la Réforme.
C’est un récit trés consciencieux de ce qui s’est passé du XII®
au XVI® siccle, au point de vue religieux et ecclésiastique,
dans les vall¢es vaudoises. Le chapitre consacré a Pierre Valdo,
aux Pauvres de Lyon et de Lombardie, est particulicrement
int¢ressant. Comment les Pauvres de Lyon se sont séparés de
I'Eglise romaine au XV° si¢cle; comment l'influence des Barbes
s'est exercée; comment lcs Vaudois ont adhéré au mouvement
hussite ; comment la Réforme doit quelque chose a la mission
vaudoise: l'auteur met ces points en pleine lumiere. Un dernier
chapitre traite avec abondance de la littérature vaudoise, et
particulierement des versions des saintes Ecritures et de la
« Noble Lecon ». L’histoire de ces vaillants chrétiens qui luttent



— 119 —

contre les erreurs et les vices de la papauté, pour défendre la
foi chrétienne et I'Evangile, est vraiment bienfaisante. C'est
une des belles pages de I'Eglise d’Occident. E. M.

Adolphe CosTE: Dieu et I'ame; 2°¢ édition avec préface par
R. Worms; Paris, Alcan, in-18, 1903, 2 fr. 50.

On pourrait croire, en lisant bon nombre de pages de ce
livre trés sérieux, que l'auteur est spiritualiste dans l'ancien
sens classique de ce mot. Par exemple: «Nous apercevons que
la voix de Dieu, toujours véridique, ce n’est pas I'hypothese,
c'est Pexpérience. Nos aspirations intimes ne sont 1'équivalent
de suggestions divines qu'autant qu'elles ont leur source dans
la contemplation de la nature; mais ce ne sont encore que
des vérités naissantes et hésitantes (p. 107)... L'ame est donc
une substance, ct, a ce titre, elle est impérissable; car elle ne
dépend pas des matériaux dont elle fournit le plan de cons-
truction (p. 134)... Oui, nous sommes en communion avec
toutes ces religions et toutes ces philosophies, car nous n’en-
seignons pas autre chose que ce qu'ciles enseignent, et, en
interprétant leurs dogmes, nous ne faisons que traduire leur
doctrine du langage mythique et mystique en langage précis»
(p. 178).

Cependant, de fait, M. Coste enseigne «autre chose» que
ce que les religions et les philosophies en question enscignent.
II enseigne le positivisme, qui voudrait n'étre ni athéisme ni
thé¢isme (p. 98-100), mais qui, au fond, sert plus I'athéisme que
le thé¢isme. Dans la méme page o il dit que l'ame est une
«substance », il dit qu'elle n'est qu'une «formule idéale»; il
semble nier que la substance soit une force. Au fond, son
Dieu n'est qu'une hypothese (p. 171 et 172); et sa theorie de
l'immortalit¢ de I'ame n’est qu'une illusion. Il a beau affirmer
(p. 150) que «le sentiment constant formulé par Descartes de
la nécessité d'une justice qui nous soit exactement rendue
dans une existence ultérieure, reste essentiellement vrai, en
dépit de nos conditions mortelles et des incertitudes du progres
social » ; il pense que I'Ame, dans cette existence ultéricure, ne
sera douée «ni du souvenir de ses vies antérieures, ni de la
prévision certaine de sa renaissance, ni de la conscience de



— 120 —

son identité¢ dans ses différentes résurrections» (p. 138). Des
lors, la prétendue «justice exacte» dont parle l'auteur, n'est-
elle pas un leurre?

Affirmer les idées, les lois, l'expérience, est d'une sage
philosophie; mais prétendre expliquer ces choses sans des
forces pensantes et voulantes, et en dehors du principe scien-
tiique de la persistance de la force et des forces, est d'une
philosophie erronce. E. M.

P. Ferer: La Faculté de théologie de Paris: époque mo-
derne, T. Ill, XVII® siecle, Phases historiques; Paris, A. Pi-
card, in-8°, 520 p., 1904.

On ne saurait assez louer le ze¢le de l'auteur a mener a
bonne fin le grand travail d’érudition qu'il a entrepris. Le
présent volume est digne des précédents. Il contient une quan-
tit¢ d'indications et de renseignements trop oubliés aujourd'hui,
et prépare les voies & I'Histoire de la théologie en France,
ouvrage qui est encore a faire. L’auteur résume d’abord la
lutte entre 1'Universit¢ et les jésuites; ce premier livre est
d'une grande actualité pour les lecteurs francais qui veulent
se renseigner sur les visées des congrégations religieuses, no-
tamment des jésuites, en matieére d'enseignement. et sur les
vraies traditions nationales de la France en cette grave ques-
tion. Puis, il raconte quelques ¢pisodes de la lutte entre les
clergés séculier et régulier, celui-ci cherchant constamment a
empic¢ter sur celui-la et a créer des paroisses en quelque sorte
monastiques dans les paroisses non monastiques. Ensuite, il
traite du jansénisme, du gallicanisme, de 1'aristotélisme et du
cartésianisme, du laxisme et de la morale des jésuites, et enfin
d'une trentaine d’ouvrages ou de questions dont la Faculté de
théologie s’est occupée.

Ce qui frappe particulierement, 2 la lecture de ces débats
minutieux et quelquefois puérils, c’est le besoin qu'avaient les
évéques et les docteurs de Sorbonne de censurer les opinions
qui leur déplaisaient, et la ridicule intolérance qui les animait
du plus petit au plus grand. Leur devoir eft été de réfuter les
doctrines qu'ils tenaient pour erronées; mais soit qu'une réfu-
tation sérieuse et été trop difficile, soit qu’elle leur efit paru



— 121 —

un abaissement de l'autorité, ils ne songérent qu'a conudaininer.
Les ¢véques et les théologiens en France ont encore cet esprit.
Deés gu'une voix se fait entendre contre leur routine, et méme
lorsqu’elle laisse le dogme indemne, vite il faut la réduire au
silence en la qualifiant de «scandaleusc, pestilentielle, héré-
tique », etc. On dirait que la liberté de discussion, méme entre
gens sérieux ou qui devraient 1'étre, est criminelle, loin d'étre
utile a4 la vérité méconnue. Ce qui étonne aussi, c'est la ftaci-
lité avec laquelle lzs censeurs se prononcaient sur des ques-
tions qu'ils n'étaient pas en état de résoudre. Un homme de
sens aurait remarqué et avoué¢ qu’'il ne pouvait qu'ignorer de
telles subtilités, presque toutes de l'autre monde; mais eux, ils
ne doutaient de rien, savaient tout, tranchaient tout. Ce monde
théologique était vraiment curieux; et dire qu'il v a encore
des théologiens, de nos jours, qui peuvent n'en pas rire!

Je remercie sinceérement Pautcur du plaisit qu'il m'a fait
sous cc rapport. Toutetois qu'il veuille bien me permettre
quelques observations sur plusicurs points, dans lesquels il ne
s'est pas born¢ a n'étre qu'historien ct ou il a jugé a propos
de prendre parti,

Il en veut beaucoup au jansénisme, qu’'il appelle «une des
plus subtiles hérésies» (p. 175) et méme «la grande hérésie du
XVIIe siecle » (p. 244). 11 essaie de railler Gerberon, qui a dé-
claré que «l'hérésie janséniste est un pur fantome qui n'a rien
de réel». Peut-¢tre, au lieu de railler et de condamner, aurait-
il mieux fait de ne pas se¢ borner & répéter pour la millieme
fois les fameuses cing propositions, les condamnations d'Inno-
cent X et d'Alexandre VII, les distinctions relatives au droit
et au fait, etc., et d'examiner plus a fond si les explications
données par les jansénistes soit sur la grace, soit sur la liberté,
étaient réellement destructives du vrai dogme de la gréice et
du vrai dogme de la liberté. Peut-8tre aurait-il constaté que
les jansénistes n’ont guere fait que reproduire les explications
de St. Augustin; qu'en tout cas ils admettaient soit la liberte
(puisqu’ils enseignaient la responsabilité), soit l'efficacité de la
grice comme force sanctifiante (puisqu’il s'agissait bien, pour
eux, de la vraie sanctification de I'ame et non de '’escamotage
des consciences). Peut-étre aurait-il constaté aussi que, si les
explications données par eux, soit sur la nature de la grace
et sur le mode de la sanctification, soit sur la naturc de la



122 —

liberté¢ et sur son mode de détermination, n'étaient pas psycho-
logiquement parfaites, du moins elles n'attaquaient pas, de ce
simple fait, les dogmes ci-devant admis, et que, des lors, ils ne
pouvaient pas étre taxés d’hérésie. Les condamnations des
deux papes prcécités ont-elles éclairci le double mystere de la
grace et de la liberté? Non. Ces condamnations ne sont ni des
réfutations, ni méme des explications; ce ne sont, a v regarder
de pres, que des assertions non prouvées, parfaitement dis-
tinctes du dogme, et qui frappent de fait St. Augustin non
moins que Jansénius. Tout ce grand tapage n'a été, en réalité,
qu'une intrigue jésuitique et une purc mystification; il n'y a
pas plus d'« hérdsie » janséniste que de Diana Vaughan. Si cer-
tains jansénistes ont cnseigné¢ des erreurs, ce ne sont pas des
errcurs inventées par eux et qui les caractérisent spécialement,
mais des erreurs qu'ils ont re¢ues de Rome: car, loin d'avoir
sccoué le joug de Rome comme ils auraient da le faire, ils
U'ont trop timidement subi dans maintes questions. Mais la
routine jésuitique est telle en France, m¢me cncore aujourd’hui,
que, longtemps cncore, il sera de bon ton de tomber sur les
jansénistes, qui ¢taient des hommes de conscience et de haute
morale, et sur le jansénisme, que ses adversaires se gardent
bien de ddéfinir.

Que M. Féret me permette d’en appeler aussi de son juge-
ment, lorsqu'il prétend que les ¢véques Caulet et Pavillon «se
sont montrés sous un si vilain jour dans la question du jansé-
nisme », et au contraire fermes et honorables dans la question
de la régale (p. 293). Partout ils ont été d'une piece, partout
hommes de conscience et d’honneur. Que 1'on fasse une dis-
tinction sur les objets des deux débats, rien de micux: le jan-
sénisme n’est pas la régale. Mais que 1'on tasse porter la dis-
tinction sur les sentiments des deux évéques, en insinuant
qu'ils ont été «vilains» dans la question de la grice, et hono-
rables dans celle de la régale, la partialité et l'injustice sont
ici manifestes. J'en dirai autant de I'hostilité contre I'évéque
de Tournay, Gilbert de Choiseul (p. 295); de I'honnecur fait par
lauteur & MM. Gérin et Davin, qu'il cite comme des autorites,
lorsque leur fanatisme antigallican leur ote tout crédit. Et
encore, 1a oll Bossuet lui-méme a distingué, d’une part, une foi
«divine », et d'autre part, une foi « humaine et ecclésiastique »,
comment Pauteur peut-il distinguer (p. 247) une toi ecclésias-



tique qui ne serait plus une foi humaine et exposée a 1'erreur,
mais une sorte de troisiéme foi, «intimement lice a la foi di-
vine » et ayant une «garantie assurc¢e » dans celle-ci? Une telle
assertion devrait étre légitimée et prouvée; l'auteur ne donne
aucune preuve, et il sait (A n'en pas douter) que sa distinction
n'a aucun fondement dans I'ancienne Eglise. — Autre subtilité.
L'auteur, apres avoir remarqué que le Concile du Vatican n’a
pas vis¢ directement, dans sa définition, les quatre articles de
1682, mais seulement le quatrieme, ajoute (p. 319): «A 1'in-
faillibilité discutée i1 a opposé linfaillibilité dogmatique.» Le
mot «discutée » n'indique pas toute la vérité. Il faut dire: A
I'infaillibilité papale, condamnée maintes fois par la Sorbonne
et par I'Eglise de France comme «fausse, téméraire, injuricuse
pour les Universités, les Facultés de thcéologie et les docteurs
orthodoxes» (p. 284), il a opposé Uinfaillibilité faussement trans-
formc¢e en doeme. N'atténuons ni Uhisteire ni la verite, Cette
méme Sorbonne, qui a parlé quelyucfois avec vigueur, n'a ¢teé
que trop faible dans une quantit¢ de circonstances, ou clle
aurait df, pour Thoancur et le salut de la France <t de I'Eglise,
défendre la verite, cctte vérité gu'elle connaissait, mais qu'elle
n'avait déja plus le courage d'allirmer. Tout ce volume est
un témoignage, tristeinent évident, de cette faiblesse et de
cette décadence. . Micuaup.

Prof. J. Frigvuicii: Die sardicenischen Aktenstiicke der Samm-
lung des Theodosius Diaconus. (Separat-Abdruck aus den
Sitzungsberichten der kgl bayr. Akademie.) Miinchen, Verlag
der k. Akademie (in Kommission des (4, Franzschen Veriags),
1903, 23 S,

Die kleine Arbeit widerlegt schlagend cine neuestens von H.
Duchesne in Rom im , Bessarione® aufgestellte Hypothese, nach
der Cyrill von Alexandrien in dem bekannten Streit zwischen
Papst Zosimus und den Afrikanern 418/419 an letztere nicht,
wie bisher angenommen wurde. nur eine lateinische Uberset-
zung der ihin bekannten Canones von Nicia, sondern eine ganze
Sammiung niciinischer und sardicenischer Aktenstiicke gesandt
hiitte. Die Streitfrage beriihrt wesentlich mit die sog. ,canones
von Sardika®, und ihre vorliegende Behandlung schliesst sich
daher Friedrichs Arbeiten iiber letztere passend an. Il K. Z.



— 124 —

Albert Houtiv: L’Américanisme; Paris, E. Nourry, 1904,
It 3. 90,

Le courageux et infatigable auteur a rassemblé¢ dans ce
tres intéressant volume une quantité de renseignements qu'il
¢tait nécessaire de ne pas laisser a U'état de dispersion dans
les revues ct les journaux. Non seulement il a recueilli, mais
il a class¢ et préciseé,

Dans une premiere partie, il ¢tudie l'américanisme aux
Flats-Unis: ses débuts dans la premicre moitié du XIXe siecle,
l'immigration, le P. Hecker (1819-1888) et ses disciples les
Paulistes, puis les prélats catholiques-romains des Etats-Unis
(Gibbons, Irecland, Spalding), la fondation de I'Université catho-
ligue-romaine de Washington (1889), la question des langues
ct des ¢coles, I'établissement de la délégation apostolique (1893),
les catholiques-romains & 'Exposition de Chicago, le Parlement
des religions (1893), 'encyclique Longingua Oceani (1893), la
crise de 1'Université (1896), les réfractaires (1897), 1a tolérance
scientifique, ctc.

« Tandis qu'en Europe, dit M. Houtin, les prétres romains
boudent les idées modernes, haissent les nouveaux régimes,
désirent leur chute, paralysent les gens soumis a leur influence
en gémissant sur le malheur des temps, la décadence des races,
l'audace croissante des juifs et des francs-macons, tandis qu'ils
montrent l'idéal au moyven age dans l'union du sacerdoce et
de l'empire, et n'envisagent 'avenir qu'avec d¢fiance, le clergé
des Etats-Unis n'a cessé de précher la loyauté a une Consti-
tution adaptée aux besoins des temps nouveaux, la marche
en avant, l'idéal rationnel, la foi dans un bel avenir» (p. 161).

Dans une seconde partie, 'auteur ¢tudie laméricanisme
en Irance. D’abord, un court aper¢u de 1797 a 1892, puis
quelques publications des abbés Charles Maignen et Félix Klein,
l'idée d'un parlement des religions & Paris, un congreés d’in-
tellectuels 4 Gand, la fin du mouvement néo-chrétien, l'escar-
mouche de Fribourg (1897), l'encyclique Zestem benevolentice
(1899) qui frappa l'amdéricanisme; puis l'affaire de M™e Marie
du Sacré-Coeur, les «Infiltrations protestantes» du P. Fontaine
(1899), les «Peérils de la foi et de la discipline» de l'évéque
Turinez (1902), etc,



— 125 —

Bref, une quantité de menus faits, de notices et d’extraits,
rendent ce volume précieux. L’auteur termine ainsi: «Jusque
Ia, quand un prétre sortait de I'Eglise ou méme quand il v
restait en se distinguant par ses ¢tudes historiques ou dogma-
tiques qui dérangeaient les vicilles idées traditionnelles, son
cas rentrait dans une explication c/assigue. « Il veut se marier ».
L'américanisme eut du moins le grand mérite de compléter
la psychologie trés courte de bon nombre d'intégristes. lls
admirent que cette doctrine pouvait étre aussi une cause de
« perversion » ... Cette tentative (d’adaptation de I'Eglise aux
idées modernes) avait commencé en France avant le P. Hecker;
elle s'était portée sur des matieres auxquelles il est resté
étranger; et si elle a produit des défections, elles ne peuvent
lui étre imputées. Le premier et le plus illustre des apostats
fut Lamennais, le ¢grand promoteur du mouvement ultramontain
qui aboutit au concile du Vatican. [l sortit de 'Eglise, déses-
pérant de l'adapter au progrés démocratique. Depuis, 'exode
a continu¢ par divers chemins: les uns parce qu'ils ne pou-
vaient concilier la théologie romaine avec Vhistoire, comme
Guettée et le D* Michaud; d'autres parce qu'ils la jugeaient
condamnée par la critique biblique, comme M. Ledrain et
M. Amélineau; d'autres encore parce qu'ils étaient doués d'une
mentalité moderne incapable de s'accommoder d'un systéme
qu'on leur représentait comme cessentiellement moyenageux,
tel le P. H. Loyson. 11 n’en est pas moins vrai que les défec-
tions sont de plus en plus fréquentes au fur et & mesure que
les résultats de la science pénétrent dans un milieu qui n’est
pas destin¢ a les recevoir. Et §'il y en a tant a partir, combien
plus encore ne sont-ils pas ¢branlés!» (p. 459). Lauteur cite
ensuite les sorties de 'Eglise romaine de V. Hugo, Leconte de
Lisle, Barni, Michelet, Quinet, Sainte-Beuve, Delacroix, Spuller,
Jules Favre, Henri Martin, Taine. Et il ajoute: «Et du coté
des laiques encore si tant de défections s'étaient produites,
combien étaient morts dans 'Eglise qui ne partageaient plus
ses croyances, de combien le clergé n’avait-il pas béni la
tombe malgré sa discipline qui le lui défendait!... Kome a
condamné les défenseurs du libéralisme. Mais le mal auquel
ils prétendaient remédier, subsiste, augmente, attendant d’antves
hommes de bonne volonlé» (p. 460).

Qu'il me soit permis d'ajouter que ces hommes de bonnc



— 126 —

volonté sont 1a; qu'ils fassent de leur volonté bonne, mais
faible, une volonté forfe, et le mal scra vite cuéri.
E. Michaubp.

HMugo Liscnewski: Uber Rudolf Seydels Religionsphilosophie.
Inaugural-Dissertation. Aachen 1903,

Die Arbeit behandelt ein nachgelassenes Werk des 1892
verstorbenen Leipziger Philosophen R. Sevdel, ecines Schiilers
von Ch. II. Weisse 1), seine von P. W. Schmiedel herausgegebene

»Religionsphilosopliie® (Freiburg und Leipzig 1893). Sevdel be-
zeichnet das Ziel seiner Philosophie selbst mit den Worten:
LEs gilt, die Naturansicht zu dm(hgeiat]w-]" und mit religitsen
Fundamenten in Verbindung zu setzen; cs gilt, die Theologie
von Unnatiirlichem zu reinigen und mit allem anderen wissen-
schaftlichen KErkennen in Linklang zu erhalten® (S. 1 und H7).
Br versucht, eine Religionserkenntnis im Sinne des ,Ideals®
ohne Glaubensgrundlage zu schatfen, weshalb er Glaube und
Oftfenbarung als Quellen religioser W dhl heitsgewissheit ablehnt
(S. 28): Die Keuschheit des geistig-sittlichen Ideals wird ver-
unreinigt  durch Impfehlungsmittel, die auch dimonischen
Liigenméiichten und  diabolischer  Ubermacht dienstbar sein
konnten. Nicht in heidnischer Weise soll man in der Natur-
macht Gott suchen, sondern in der sittlichen Geistesmacht.
Die Wunder sind als nicht im Inhaltswert einer Religions-
verkindigung liegend lediglich als geschichtliches Problem zu
betrachten, das seine Losung dahin findet, dass Wunder-
geschichten religioser Niedrigkeit und religiosem Verfall pro-
portifma] sind.  Die Wertung des \\ uinders ist daher typisch
fir den Wert einer Religion (5. 30 f.). Im Blick auf aLl,[e- Ver-
schiedenheiten der religiosen SMteliung ist Toleranz nicht genug:
es giit, das Recht, ja die PRicht anzuerkenien, im Reiche der
religiosen Gesamtvollendung das Figene auszuwirken, individuell
zi sein; und den zentralen Religionsbesitz muss man so weit
fassen, dass er all das Verschiedene umspannt. Iiie Kine
vollendete Religion — die Eine durch den zentralen Gottes-
willen — lisst durch Voélkertypen, Stammesarten, Geschlecht

Y Ch. H. Weisse, Philosophische Dogmatiik oder Philosophie des Christen-

tums, 1855—1862.



und Alter, Stand und Einzelart der Menschen die bunteste
GGedankenfiille und Verschiedenheit zu, ebenso im gleichzeitigen
Nebeneinander als im Hintereinander der Entwicklungsgrade.
Ausgeschlossen aus diesem Rahmen der Religion bleibt nur
das prinzipiell Irreligiose, die bewusste Kinsetzung aller Kraft
gegen die deutlich gehorte Gottesstimme (S, 3b). — Unend-
liches Heil, Versohnung und Heilsabschluss des endlichen
Daseins in Unsterblichkeit ist nur denkbar fir personliche,
selbstbewusste Wesen. Unpersonliche, nur den Moment emp-
findende Wesen sind Durchgaungspunkte im Weltprozess.  Der
materialistische Glaube an Unsterblichkeit der Atome gibt
keinem Wesen ein einheitliches, tber Vergangenes, Gegen-
wirtiges und Zukinftiges {ibergreifendes, also personliches
Heilsgefiihl ... Entgegen der Orthodoxie und dem krassen
Materialismus ist eine Weiterentwicklung der noch nicht heils-
fithigen seele auch nach dem irdischen Tode als moglich an-
zunchmen,  Fin Groandsatz gilt nur: wie die Entwicklung einer
Potenz mit ihirer Erschiopfung endigt, so wird jedem Wesen
das Heil zu teil werden. «das ihm als eil ersehnbar, fthlbar
und vollgentigend ist. Diese Seligkeitsfiille kann man nicht in
den Moment des Todes hineinlegen, zumal das Idchste nicht
innerliche, subjektive Seligkeit ist, sondern Seligkeit im Wirken
und Schaften, in der Gemeinschaft (5. 45 f.). Die spezielle Lehre
von Gott (8§ 84144 bei 8. entwickelt diesen in seiner fxistenz
als das logische Absolute. Dieses reine Vernunftabsolute ist
aber nicht Gott in seiner Totalitiif, es muss metaphysisch All-
macht und ethisch absoluter Heilswille sein: (ott muss aus
cthisther Notwendigkeit das Teil verwirklichen, d. h. Gott ist
gui, ist die lLiebe (5. 37 ffi. Dem gegeniitber hat das irdische
Unheil nur relativen Charakter, da es als voriitbergehendes
Mittel der ohne dieses nicht moglichen héchsten Steigerung
des Ieils dient.

In dem kritischen Teil der Lischewskischen Arbeit
(S. 55—72) wird das Sevdelsche System als ,Panentheismus®
(mach K. Chr. Fr. Krause) bezeichnet: Gott ist nicht die Welt,
er entwickelt sich nicht mit ihr, steht aber auch nicht ausser

5 -

ihr, sondern er hat sie in sich (S. 65). (v. M.



— 128 —

Armand SapaTiEr: Philosophie de l'effort; Paris, Alcan,
in-8°, 1903, 7 fr. 50.

Ces « Iissais philosophiques d'un naturaliste » ont été com-
posés a des ¢poques diverses. L'autcur, doyen de la Faculté
des sciences de l'université de Montpellier, les a réunis en
un volume qui manque peut-étre d'unité au point de vue de
la composition, mais non au point de vue du sujet méme,.
Ainsi groupés, ils font connaitre la conception que 'auteur se
tait du monde, de son origine, de ses ¢léments, de la matiere
et de Vesprit, de leur ¢volution, du but de Vunivers, de Dieu,
de la destinée de 'homme par rapport 4 Dieu. Clest A la fois
trés savant, tres protond et vraiment grandiose. II faut non
sculement lire, mais relire et ¢tudier de trés pres un tel livre,
dans lequel T'auteur a accumulé, d'aprés les données actuelles
de la scicnce, des considérations trés originales et éminemment
suggestives. M. S, loin de voir dans les sciences naturelles
des oppositions contre le christianisme, y trouve, au contraire,
un appui solide. Cette magnifique exposition est un réconfort
pour la foi religicuse; il donne aux espérances chrétiennes un
¢lan de raison ct une ardeur de charité, gui ¢levent 'ame
jusqu’a Dieu, notre Créateur et notre Pere. Tous les chrétiens
qui peuvent étre ¢branlés dans leurs croyances par les ob-
jections de guelques savants hostiles au christianisme, doivent
lire ce livre précieux entre tous. [ls y trouveront sans doute
plus d'une obscurité, et des points sur lesquels ils ne seront
peut-étre pas entietrement d’accord avec l'auteur (certaines
pages, en effet, auraient besoin d'¢tre éclaircies et complétées);
mais 'ensemble de l'ouvrage sera pour eux une lumitre, une
joie, une grande force morale. Il m’est impossible d'essayer
de T'analyser dans un simple article bibliographique: ce serait
en amoindrir la valeur, laquelle consiste surtout dans la force
scientifique de chaque anneau, et dans la maniere dont ils
forment la chaine. J'espere un jour, dans une c¢tude de fond,
faire ressortir quelgues-unes des grandes et fécondes pensces
dont il est rempli. En attendant, je prie son savant auteur de
vouloir bien agréer I’hommage de ma vive admiration et de
ma profonde gratitude. Non extingueluy in nocte litcerna ejus
(Prov. 31, 18). E. MicHauD.



e 199 -

Gieorg ScuMITT: Vernunft und Wille in ihrer Beziehung zum
Glaubensakt. Augsburg, Theodor Lampart, 1903, 128 S. Preis
Mk. 2.

Im .Deutschen Merkur“ ist darauf hingewiesen worden,
dass neben anderem auch das Erscheinen dieser Schrift an-
zeigt, wie 1n der rémischen Kirche die Frage einer Aussohnung
mit den wertvollen Bestandteilen heutiger Kultur nicht zur
Ruhe kommen will. Auch dieses Schriftchen will den ,Katholi-
zismus® gegen alle Angrifte ,vom Standpunkte der Personlich-
keit, der Wissenschaft und des Fortschritts“ schirmen, sucht
ihn ,zam Prinzip des echten Fortschritts® zu stempeln. Trotz-
dem ist die Arbeit nicht ,modern“, nicht einmal in dem Masse,
wie Schell und Ehrhard es zu sein sich bemiihen; es ist alte,
unverfilschte, etwas modrig duftende Scholastik.

Nach kurzer, allgemeiner Einleitung gibt der Verfasser
cine eingehende Geschichte der Streitfrage, in welcher Weise
Vernunft und Wille am Zustandekommen des Glaubensaktes
beteiligt sind, im zweiten Teil macht er sich selbst an die
Losung. Dabei unterscheidet er ,die zum Glauben notwendige
Gewissheit“ von der den eigentlichen Glaubensakt ausmachen-
den Amnerkenntnis der gewonnenen Wahrheit; jene Glaubens-
gewissheit als Sache der Erkenntnis ist Gegenstand der un-
freien Vernunft, ihre Anerkenntnis eine Sache des freien, ,der
Autoritiit Gottes unterwiirfigen Willens¥. Durch diese feine
Unterscheidung sieht er alle Schwierigkeiten gelost und
schliesst stolz: , Durch die rationabilistisch-voluntaristische Auf-
fassung des Glaubens ist die ganze Frage klar bis auf den
Grund, wie ein helles Wiisserlein. — Gewiss macht Verfasser
jedem Scholastiker ehrliche Freude, selbst wenn er sich nicht
mit ihm in gleicher Uberzeugung begegnet oder ihn zu seiner
Uberzeug,ung bekehrt, eine ehrliche Freude durch die ziinftige
Darstellungsform: sauber gedrechselt reiht sich Schlussformel
an Schlussformel, immer hiibsch iibersichtlich eingeteilt in
»Thesis®,  Obersatz“, ,Untersatz“, ,Schlusssatz“, und in endloser
Reihe ziehen die Theologen daher mit Belegstellen aus ihren
Schriften; man fiihlt, wie Kleutgen in einem der zahllosen
Zitate ihm selber aus der Seele schreibt: ,Solchen Minnern
mich anzuschliessen, halte ich nicht fiir bedenklich. — Ob
die Freude am Inhalt der Freude an der Form auf rémischer

Revue intern, de Théologie. Heft 45, 1004, 9



w180 —

Seite gleichkommt, ist fraglich. Uns scheint doch der Einwand
zu nahe zu liegen: Wenn der eigentliche Glaubensakt als Tat
des freien Willens sich erst auf dem Boden einer durch die
unfreie Vernunft gewonnenen Glaubensgewissheit erheben kann,
wohin geriit da das Autorititsprinzip? Wenn jemand nicht er-
kennt, dass eine Lehre, z. B. die Dogmen des Jahres 1870,
von Gott offenbart sind, wenn er im Gegenteil sie mit anderem
von Gott Offenbartem in Widerspruch erkennt, wie darf dann
eine irdische Autoritit von ihm das sacrificium intellectus und
die Annahme jener Glaubenssiitze fordern?

Der gesunde Menschenverstand wird jene tiberfeine Unter-
scheidung zwischen Erkenntnis und Anerkenntnis fir allzu ge-
zwungen anschauen; er hilt es mehr mit Moltke, wenn diescr
sagt: ,Die Vernunft ist durchaus souverin, sie erkennt keine
Autoritit tber sich, keine Gewalt kann sie zwingen, fir un-
richtig anzunehmen, was sie wahr erkannt hat. Und wie hier,
wird es des ofteren in der Untersuchung gehen: die spréden
Begriffe zersplittern bei jedem Kkriiftigeren Zufassen. ,Was
aber das Christentum an erster Stelle fordert, das ist der (zlaube,
d. h. das zweifellose Firwahrhalten eines bestimmten Lehr-
inhaltes, die innerliche iiberzeugungsvolle Annahme bestimmter
theoretischer Lehrsitze.® . Der christliche Glaube ist ein Fiir-
wahrhalten auf die Autoritit Gottes hin.“

Da kommt uns zunichst das Bedenken: Wie soll ich auf
die Autoritit Gottes hin glauben, dass es einen Gott gibt? Das
fihrt ja, wie der Verfasser in seiner geschichtlichen Ubersicht
selbst erkennt, zu einem unlésbaren Zirkel! Und weiter: wenn
ich an Gott glaube, woher nehme ich die sachliche Gewissheit,
dass etwas von Gott offenbart ist? Doch abgesehen davon:
uns erscheint es sehr zweifelhaft, ob das der christliche Glaube
ist, das, was das Christentum an erster Stelle fordert. Gewiss,
es ist das ja auch cin Begriff; scholastische Spekulation hat an
ihm noch die notwendigen Eigentiimlichkeiten der Ubernatiirlich-
keit, Gewissheit, Gottlichkeit entdeckt; aber welche ,Begriffe
vermochte scholastisches Denken nicht herauszukliigeln und zu
kimsteln, nur dass es natiirlich gar nicht notig ist, dass diese theo-
retischen Konstruktionen mitder Wirklichkeitirgend etwas wesent-
lich gemein haben. Der Glaube ist ein Begriff, der nach seinem wirk-
lichen Wesen nur aus der Erfahrung gewonnen wird; vielleicht
beginnt das Unrecht gegen ihn schon mit dem Versuch seiner



— 131 —

Auflgsung in eine Wirkung der Vernunft und eine Wirkung
des Willens ; gewiss ist, dass eben, wo Begriffe fehlen, am liebsten
und schnellsten sich ,Worte“ einstellen. Die Erfahrung lehrt,
dass der Gewinnung christlicher Glaubensiiberzeugung eine
Hinneigung zu Goit oder noch allgemeiner eine Willens- und
Lebensrichtung auf das Sittlich-Gebundene im Gegensatze zuin
Sittlich-Ziigellosen vorausgehen muss, dass man den Glauben
nicht lehren, nicht einmal zu ihm erziehen oder das doch nur
in dem Sinne kann, zu suchen, Hindernisse der Erkenntnis zu
beseitigen und eine Stimmung der Empfénglichkeit hervor-
zurufen. Das ist eigentlich der Theorie genug, und was dariiber
ist, das ist vom Ubel Y).

Das ist freilich nicht ultramontan und mit solchen Ge-
danken hitte der Verfasser in seinen Kreisen nicht viel Ehre
eingelegt; vielleicht gelingt ihm das aber auf seinem Wege.
Um uns geniessbar zu werden, miisste er sich neben dem an
der Darstellungsform Hervorgehobenen noch die Sucht ab-
gewohnen, durch nicht im geringsten zur Sache sprechende
Bemerkungen (,,Suarez, der First der Nachscholastik“, ,Gott-
fried Keller, der ,Shakespeare der Novelle‘, wie ihn der Alt-
meister der Novelle, Heyse, selber nennt“, ,Rosegger, ein reli-
gioser Analphabet’ zwar, wie Pollmann mit Recht sagt“, ,quod
volumus, credimus libenter, wie eine der wenigen allgemeinen
Sentenzen lautet, die wir von Ceesar, dem grossen Menschen-
kenner, haben“ u. s. w. noch oft) den riesigen Umfang seines
Gesichtskreises und die ausserordentliche Tiefe seiner Bildung
anzudeuten. E. K. ZELENKA.

Karl TneiLe: Schleiermachers Theologie und ihre Bedeutung
fiir die Gegenwart. Tibingen und Leipzig, 1903.

Vorstechende Abhandlung aus den theologischen Arbeiten
des rheinischen wissenschaftlichen Predigervereins beleuchtet
in klarer und geistvoller Weise die Grosse Schleiermachers als
Theologen nach vier seiner epochemachenden Schriften: 1. Reden
iiber die Religion an die Gebildeten unter ihren Veriichtern,
1799. Sie sind aus ihrem Oppositionscharakter gegen die

) Vgl hierzu die schéne Abhandlung: ,,Was ist Glaube?* im dritten
Teile von Hiltys ,,Gliick®.



— 132 —

damalige ,vulgire Aufklarung und ihren dden Riickstand
sogenannten Vernunftglaubens, ihre Abstraktion sogenannter
allgemeiner, natirlicher Religion® zu beurteilen. Schleier-
macher ,erobert der Religion neben Moral und Recht, neben
Kultur ihren eigentiimlichen, in der Natur der Sache begriin-
deten Ort und Rang®“. Und wenn er auch zur Erfassung ,eines
wirklich personlichen Gottes® nicht hindurchdrang, so redet er
um so lieber und begeisterter von einem lebendigen Gott. Er
wollte nie im gewdéhnlichen Sinn ein materialistischer Pantheist
sein, sondern ein idealistischer Pan-Theist. Sein Religionsbegriff
ist nicht mehr eingeschlossen innerhalb der Grenzen der
.blossen Vernunft“. Er durchbricht die Schranke des Kant-
schen Dualismus, er lberwindet die starre Transcendenz des
fernen Gottes als des jenseitigen Garanten eines Reiches mo-
ralischer Endzwecke und Postulate seiner Birger. Kr macht
die Religion zu unmittelbarer Gegenwart, zu einem unmittel-
baren Erlebnis, zur zentralen Grunderfahrung der gottberiihrten
Seele. Kr rettet die Mystik (5. 10). — 2. Die 1800 erschienenen
,Monologen“ sind das cthische Seitenstiick der ,Reden“. Thr
Stichwort ist, wie in jenen das Universum, hier das Individuum;
wie dort die Abhingigkeit des Menschen gegeniiber dem Un-
endlichen, so hier seine Freiheit gegeniiber der Welt. Ihr Ideal
ist das freie Individuum als Mikrokosmus (S. 15). ,Universum
und Individuum, Gott und Mensch, sind Korrelate. Das Urbild
des allbewegenden Makrokosmus spiegelt sich wiederholend ab
im endlichen Mikrokosmus und seiner freien Selbstbewegung.“
—— In der dritten Schrift: ,Kurze Darstellung des theologischen
Studiums“, 1810, wird die ,rationale Theologic® als leeres
Luftgebilde aufgelost und das geschichtliche Christentum der
Kirche mit der theologischen Wissenschaft zu positivem Bunde
verknipft: ,Nur als Christentum, als Kirchenwissenschaft
hat sie Existenzrecht, damit zugleich ihre selbstindige Kigen-
art. Wie ihr Gegenstand, so ist auch sie ein ,ens sui generis‘.
Aber sofort zerfallen samtliche Disziplinen in disjecta membra,
horen auf, spezifisch theologische zu sein, und werden philo-
sophische, historische und philologische, wenn sie ihren zusam-
menhaltenden und bestimmenden Einheitspunkt — die Kirche
und ihren Dienst — verlieren. Diese sind fiir sic ebenso Grund
wie Ziel. So ist die christliche Theologie nicht voraussetzungs-
los, ... ihre Voraussetzung, womit sie steht und fillt, ist die



— 133 —

geschichtliche Grundtatsache des Christentums als einer urspriing-
lich gegebenen, absoluten Grosse“ (S. 21). — Die vierte Schrift:
,Der christliche Glaube nach den Grundséitzen der evangelischen
Kirche, im Zusammenhang dargestellt* (1. Aufl. 1821), zeigt uns
.Krone und Ziel der Schleiermacherschen Theologie“ (S. 26),
und als deren Hohepunkt Christologie und Soteriologie (S. 30}
.Darin besteht die Urbildlichkeit Jesu, dass in seinem mensch-
lichen Selbstbewusstsein der einzige, urspriingliche Ort fir ein
schlechthin kraftiges Gottesbewusstsein war. Diese vollkom-
mene EKinwohnung des hochsten Wesens setzen wir als sein
eigentiimliches, personliches Wesen und sein innerstes, geistiges
Selbst. Hier erfolgte eine Sittigung unserer von Siinde nicht
affizierten Natur mit Gottesbewusstsein. Und wie die Erschel-
nung des ersten Menschen zugleich das physische Leben des
menschlichen Geschlechtes konstituiert, so konstituiert die Er-
scheinung des zweiten Adam fiir dieselbe Natur das neue, gei-
stige L.eben, welches sich durch geistige Befruchtung mitteilt
und fortentwickelt. .. Die kirchlichen Formeln aber von der
Person Christi bediirfen einer fortgesetzten kritischen Behand-
lung um so mehr, als bei der urspriinglichen Bildung des
evangelischen Lehrbegriffs fiir diesen Artikel eigentlich nichts
geschehen ist, sondern die &ltern Formeln sind wiederholt
worden. Schleiermacher will den Grund legen zu einer solchen
Bearbeitung, die das Ineinander von Goéttlichem und Mensch-
lichem im Erloser gliicklicher zu erfassen sucht“ (8. 31 ff).
Ahnlich wird kurz von der ,gottlichen Dreiheit am Schlusse
der Glaubenslehre gercdet als einer in der evangelischen Kirche
nicht neubearbeiteten und darum unabgeschlossenen Lehre, der
noch eine aut ihre ersten Anfiinge zuriickgehende Umgestaltung
bevorstehen miisse (5. 36).

Mit den einzelnen Darlegungen aus dem System Schleier-
machers werden die Bediirfnisse der heutigen evangelischen
Kirche verglichen und ihre dementsprechenden Aufgaben her-
vorgehoben, bei denen Schleiermacher durch seine Ideale und
das Klassische in ihnen, nicht durch seine Trrtiimer (S. 2), ein
unerreichter Wegweiser bleibt. G. M.



— 134 -

Bischof Dr. Th. Wesrr: Die Stellung des Altkatholizismus zur
romischen Kirche; (iotha, A. Perthes, 1904, 22 S., Mk. —. 30.

Diese Abhandlung glauben wir nicht besser empfehlen zu
konnen als durch Abdruck des Vorworts, das ihr der Verfasser
voranstellt :

.Dic nachfolgende Abhandlung wird, denke ich, allen den-
jenigen, denen es in den religiosen Kiampfen und Wirren der
(Gegenwart nicht um Parteizicecke, sondern um Wahrheit zu tun
1st, nicht unwillkommen sein. Bei ithrer Abfassung schwebte
mir --—- das kann ich mit gutem Gewissen versichern — nur
cin Ziel vor Augen, namlich dieses, das Verhiiltnis des in seinen
Bistiimern organisierten Altkatholizismus zur romischen Kirche
ohne Vertuschung schart und richtig zu zeichnen. lis ist selbst-
verstiindlich mein Wunsch, dass die Abhandlung unter Anlegung
des gleichen Massstabes auch gelesen und beurteilt wird. Ge-
schicht dies, so wird sic — dessen bin ich gewiss — nicht ver-
geblich geschrieben sein.  Bonn, im November 1303.

Ven. James M. WiLsoxN D. D., Vicar of Rochdale and Arch-
deacon of Manchester: Six Lectures on Pastoral Theology;
[London 1403,

It is one of the glories of the Church of Ingland that she
contains within her borders men of many sorts and kinds, men
of strong views and strong individuality, witnesses that the
service of Christ does not destroy but develops human cha-
racter. At the present time there are few more striking figures
than Archdeacon Wilson. A man of great scientific abilities,
a schoolmaster for many years, ordained when over forty, now
the Vicar of a large parish in one of the industrial centres of
the north of Fngland, he has had a life history such as falls
to the lot of very few men. As might be expected he is far
from being moulded according to any common orthodox type
of parish priest. e has often said and done things which have
given offence to many Churchmen and laid him open to some-
what serious charges. His theology is often defective and one
sided but still no one who wishes really to understand the
Church of England can aftord to overlook him and others like
him. In the Lectures on Pastoral Theology he is seen at his



best. The Lectures were delivered at Cambridge in the spring
of this year to undergraduates preparing for holy orders. The
charm of them will be found not so much in what they teach
as in the impression they give of the man burning with the
love of Christ and the longing to bring men to the feet of the
Saviour.

Take onc or two passages which shew the spirit of the
author:—“In every town there are openings for fresh progress
which we ought to be the first to see and to suggest to others.
Never try to get the credit for these things: so long as they are
done, be content. The blind, or the deaf and dumb, are not
looked after in the town? Then make it your business first to
get the very best advice as to the principles on which a society
should work for them. There is already great experience; there
are excellent workers: find them out. Then get personal know-
ledge of the cases; then pick your men and women who can
and will carry on this work, and when it is launched, leave it.
So, too, your town may want district nurses, or free baths for
school-children, or swimming instruction, or gvmnasia, or
playing - fields. Follow the same plan. But if there is any
drudgery to be done, do it.”

“The pastor must have his eyes open, and then his heart
will be moved, and he will find the task of his life so in-
teresting that he will wonder why everybody does not try
to flock into it. At fifty he will feel like thirty and at seventy
like forty, He will wish that a day had forty-cight hours, and
a4 week fourteen days; he will wish he was infinitely better
read, clearer, quicker than he is, and only regret that he leaves
so much untouched, and that he will die before he sees more
than a fragment done of what might be done.”

“Let us teach our people the things which are great in
a true perspective—to be unselfish and even self-sacrificing for
one another; never to speak ill of others, or misrepresent them,
least of all those who differ from us in religious observances;
let us teach them to be liberal in money and service, as the
tribute of their love to God and men; let us teach them to
pray and discipline themselves by purity and self-control; let
us help them to realise Christ and the Holy Spirit in their hearts;
let us “take care” as Jeremy Taylor said to his clergy: “that
we make our people Christians”, and then we shall find that



— 186

they so love the prayers, and sacraments, and life of the Church,
that they have become good Churchmen.”

There is much more of a like kind. There are statements
that would call for adverse criticism and there is an Essay ap-
pended to the Lectures on science and religion which will well
repay study. But the attraction of the Book is not so much
in what it says as in the picture of the Author which shincs
through it. A. J. C. AnLex.

Petites Notices.

* Bishop ANDREWES: FPreces private,; with an Introduction
and Notes by F. E. Brightman; London, Methuen, 1903, 6 s. —
L'évéque Lancelot Andrewes (1555-1625), qui fut évéque de
Winchester de 1618 jusqu’a sa mort, a ¢été a la fois un savant
et un trés pieux évéque. Il a réfuté Bellarmin en 1609 et 1610,
et surtout il a composé des Prieres fort touchantes. l.a nou-
velle édition que nous annong¢ons est faite avec un trés grand
soin, et surtout elle indique, déja a la simple vue, les idées
principales et les principaux sentiments qui forment le fond
de chaque priére: en sorte que chacun, en les récitant, peut
facilement les développer selon 1'état de son ame, d'apres sa
propre dévotion.

* A. BossertT: Schopenhauer, lU'lomme et le philosophe,
Paris, Hachette, in-16, fr. 3. 50. — «Un systéme de¢ philosophie
peut étre considéré a deux points de vue: il est a la fois la
conséquence des systémes qui l'ont précédé et le produit du
génie particulier d’'un philosophe. » Ce livre est d’abord 'exposé€
d'une philosophie, la plus originale qui ait paru depuis Kant;
mais il est encore et surtout l'histoire d'un philosophe, qui
jugeait le spectacle du monde plus instructif que les livres, et
qui n'a ¢té accepté de ses contemporains qu’aprés une lutte
courageuse de quarante ans. On applique ici a la philosophie
les mémes principes qui servent aujourd’hui de base a la cri-
tique littéraire., Le philosophe est expliqué par 1'homme, par
son caractere inné, son éducation, le milieu dans lequel il a
vécu, les influences qu'il a subies. Il se peint lui-méme dans
sa correspondance avec sa mére, avec sa socur, avec ses pre-



— 137

miers disciples: correspondance qui est ici pour la premitre
fois traduite en trancais. Les derniers chapitres sont consacrés

a Schopenhauer écrivain — car il est un des grands écrivains
de I'Allemagne — & ses rapports avec Richard Wagner, avec

Frédéric Hebbel, enfin a ses successeurs, Jules Bahnsen, Edouard
de Hartmann et Frédéric Nietzsche.

# Mme BRANDON-SALVADOR: A travers les moissons,; Paris,
Alcan, in-16, 4 fr., 1903. — Nous ne lisons pas assez 'A. T.;
aussi sommes-nous, 4 nos dépens, trop étrangers aux grandes
et sublimes pages des prophetes. Ou est le temps ol le judaisme
était considéré, par les chrétiens, comme le commencement du
christianisme, et le christianisme comme le perfectionnement
du judaisme? Un souftle antichrétien de division et de haine
a pénétré jusque dans les dmes chrétiennes, hélas! C'est pour-
quoi nous applaudissons & la bonne pensée réalisée dans ce
volume: mettre sous les yeux du lecteur, pour chaque jour de
l'année, quelques pensées tirées de 'A. T., ou du Talmud, ou
des poetes et moralistes juifs, pensées consolantes et récon-
fortantes.

* H. Brupers S. J.: Die Verfassung der Kirche wvon den
evsien Jahrsehnten der apostolischen Wirksamkeit an bis sum
Jahre 175 n. Chy. Mainz, Kirchheim, 405 S., 1903, Mk. 15. —
Bildet das 1. und 2. Heft des 1V. Bandes der « Forschungen
suy christlichen Literatur- und Dogmengeschicite ». Unter Mit-
wirkung zahlreicher Fachgenossen herausgegeben von Dr. 4.
Ehrhard, o. 6. Professor der Kirchen- und Dogmengeschichte
an der Universitit Strassburg, und Dr. /. P. Kirsch, o. 6. Pro-
fessor der Patrologie und christlichen Archiiologie an der
Universitiit Freiburg (Schweiz). Die « Forschungen » erscheinen
in zwanglosen Heften von etwa 5—10 Bogen, und wird jedes
Heft in der Regel eine Arbeit enthalten. Vier Hefte bilden
einen Band, und soll womdoglich jedes Jahr ein Band erscheinen.
Jedes Heft bildet ein Ganzes fiir sich und ist einseln kdauflich.

* John CuLrLeN: The Book of the Covenant in Moab; a cri-
tical Inquiry into the original Form of Deuteronomy. Glascow,
MacLehose, 244 p., 1903, 5 s. — Contents: 1. The original Form
of Deuteronomy; II. The subsequent Growth of the Book.
Appendix: 1. The Book of the Covenant in Moab; 2. The ori-
ginal Environment of the Lawcode; 3. Outline of the First
Combined Edition.



138 —

* . Heinrich DeNtrLE : Luther und Luthertum, in der ersten
Iintwickelung quellenmissig dargestellt. 1. Band. Mainz, Kirch-
heim, 1904, 860 S., Mk. 10. — Tout ce que publie le savant
archiviste du Vatican doit étre pris en trés grande considéra-
tion; et il est inutile de signaler l'importance des documents
qu’il met en relief, alors méme que les interprétations qu'il en
donne et les conséquences qu'il en tire seraient discutables et
méme erronces. [l est regrettable toutefois que cet ouvrage, qui
aurait pu n’étre qu'un ouvrage d'érudition, soit plus encore un
ouvrage de polémique, et méme de polémique dans laquelle
les gros mots ne manquent pas.

¥ Dr. A, DorNER: Grundproblenic der Religionsphilosophie
acht Vortrige. Berlin, Schwetschke, 1903, Mk. 3.20. — L’auteur
examine les différentes méthodes de philosophie religieuse et
les diftérents points de vue relatifs & l'essence de la religion;
puis l'essence de la religion, la religion et les religions, la foi
subjective et les diverses expressions de la foi (sacrifice, vaeux,
sacrements, révélations, priere, symboles, dogmes, morale reli-
gieuse, communauté religieuse, etc.); enfin, la religion dans
ses rapports avec la morale, la science et Part.

* Dr. Th. Frantz: Der grosse Kamp] zwischen Kaisertum
und Fapstltum sur Zeil des Holienstaufen Friedrich [1.; Berlin,
Schwetschke, 1903, Mk. 2. 80. — L’auteur passe en revue les
élections papales, les théories de Grégoire VII, leurs partisans
et leurs adversaires. Il étudie Jean de Salisbury, Pierre Crassus,
Wenrich, Manegold, Beno, Bonizo, Walram de Naumburg,
Hugues de Fleury; puis, Honorius III, Grégoire IX, Innocent IV,
Boniface VIII, Thomas d’Aquin, Augustin Triumphus, Clément V,
Jean XXII; ensuite, Frédéric 1I, Dante, Jordan d’Osnabriick,
Marsile de Padoue, Guillaume d'Okkam, etc.

* K. GuiLron: Jean Clopinel dit de Meung. Le Roman de
[ Rose, considéré comme document historique du régne de
Philippe le Bel; Paris, Picard, in-8°, 1903. — Cette étude, qui
fait suite a U'FEtude sur Guillauwme de Lorris et a la premiere
partie du « Roman de la Rose», est trés intéressante, pleine
de faits et de renseignements, non sculement sur la royaute,
la noblesse, la société de la fin du XIII® siécle et du commen-
cement du XIV¢, mais encore sur la papauté, les moines, le
clergé séculier, le célibat, les meeurs de cette époque. Morale-



139 -

ment et religieusement, cette peinture des hommes et des choses
est tres triste. Clopinel parlait trés crument, suivant l'usage
de son temps. Les chapitres V, VI et VII, intéresseront parti-
culierement les critiques en mati¢res théologiques et ecclésias-
tigues.

* Prof. Lic. MuLuauvet: Uber wahre und falsche Heiligen-
verehrung. Populiar-wissenschaftlicher Vortrag. Bonn, Georgi,
1903, 34 S. — Dieu nous a ordonné d'honorer nos parents, et
le Christ nous l'a rappelé. C'est d’ailleurs un instinct plus
encore qu'un acte de bon sens, de coeur et de gratitude. Or
les Saints sont, d'une certaine maniere, nos peres spirituels,
en méme temps que 'honneur de notre Eglise. C'est donc un
devoir religieux et ecclésiastique de les honorer, comme c’est
un devoir humain et national d’honorer les grands hommes
et les bienfaiteurs de I'humanité. Nulle part le Christ n'en a
fait un dogme, ce qui d’ailleurs n’était nullement nécessaire.
Que des chrétiens ignorants et superstitieux aient abusé du
culte des Saints jusqu’'a oublier le culte de Dieu méme, hélas!
ce n'est que trop vrai. L’étude de M. Miilhaupt contient beau-
coup de renseignements trés intéressants.

* P. SAINTYVES: La réforme inilellectuelle du clergé,; Paris,
E. Nourry, 1904, in-12, 3 fr. 50. — La médiocrité de 1'ensei-
gnement donné dans les séminaires est un fait assez connu,
mais dont on ignore généralement les causes. L'auteur les
analyse longuement en s'appuyant sur de nombreux temoi-
enages ecclésiastiques et des renseignements de premiere
source. Prétres, religicux, ¢véques viennent tour a tour allirmer
I'insuffisance de la formation intellectuelle du clergé. L’accu-
sation se résume en un mot: Les séminaires n'apprennent pas
a penser. Les causcs se rameénent a trois essentielles: la
puérilit¢ des manuels d'enscignement, lincapacité des pros-
tesseurs, la mauvaise volonté ou lindifférence des évéques.
Les remedes se résument en un scul: exiger des capacités
appropriées des maitres et des éleves. 1l reste 4 les appliquer.
Peut-on compter sur les ¢véques? Sur trois ou quatre tout au
plus. Pour les autres, l'auteur en présente quelques types au
lecteur, qui sont autant de preuves vivantes d'une sorte de
parti-pris d'obscurantisme. L'Etat peut-il intervenir? dans quelle
mesure? Comment respecter la liberté d'enseignement et faire



140 —

respecter la liberté intellectuelle des clercs? l.es nouvelles
exigences de capacité entrainent-elles une transformation des
méthodes? L'application des méthodes nouvelles n'implique-t-
elle pas pour le clergé une nouvelle conception de la science,
de T'histoire, de la philosophie et de la théologic? Y a-t-il péril
de destruction, et comme on 1'a dit, péril de la foi ou évolution
nécessaire vers de plus assurées certitudes? Toutes ces ques-
tions délicates et d'une importance vitale sont abordées avec
une franchise et un respect de la vérité qui feront excuser la
vivacité et la vigueur de certaines attaques. Ecrite avec une
chaude et sincére conviction, cette occuvre d'un rare talent
entraine et persuade le lecteur.

¥ Pfarrer ScHIRMER : Behiit dich Gott! Baden-Baden,
E. Sommermeyer, 1904, Mk. 2.40. — Ein Vers aus dem Evan-
gelium, ein Gedicht und eine zum Herzen dringende Betrachtung,
fiir alle Tage des Jahres ein solches Blatt; das ist das Weih-
nachtsgeschenk, das Pfarrer Schirmer uns dieses Jahr bringt.
Wir sind {iiberzeugt, dass jemand, der tdglich eine Seite aus
diesem Trost- und Erbauvungsbiichlein sich zu Gemlite f{iihrt,
sicher und mit frohem Mut seinen Lebensweg wandeln wird.
So wird auch dieses Biichlein von Pfarrer Schirmer manchem
nicht nur in schweren Stunden ein guter Freund sein und
dadurch viel gute Friichte zeitigen.

* Germ. STRINOPOULOS: Hippolvis philosophische Anschau-
ungen,; Leipzig, O. Schmidt, 1903, 57 S. — Cette dissertation,
acceptée par la Faculté de philosophie de Leipzig comme these
de doctorat, est plus substantielle que volumineuse, et 'auteur
v a mis toute la clarté que 'on peut mettre dans des questions
qui ont été traitées en un langage philosophique et théologique
encore flottant. Quelle notion Hippolyte s'est-il fait d’abord de
Dieu, soit en lui-méme, soit comme créateur, puis du Logos,
de I'Esprit, de la Trinité? qu'a-t-il emprunté a la philosophie
grecque? etc. Telles sont les principales questions que M. Stri-
nopoulos a cherché a éclaircir. Quelque opinion que l'on ait
de la théologie d’Hippolyte, on conviendra, en le lisant, de la
tres grande liberté des anciens écrivains chrétiens a expliquer
les dogmes et & donner a leur foi de 'ampleur, de I'élévation
et une véritable valeur philosophique. Déja a ce point de vue
ils nous sont supérieurs et peuvent nous servir de modeles.



— M =

Ouvrages nouveaux.

Xorarov Avdoovroov: ‘H rod Midrwrvog Gswoic i I'vioews. Ev
A7 vaug, Zaxehhagiov, 1902.

Adcepaveiov N. dwepevvoréviov: Mdgxoc ‘O Evysvixis xai év @lw-
o&evriee Zivodog (uehérn Tavopuer), Ev AYryvaig. 1899, in-8° 276 p.

‘M. B. D’Evracues: Les Psaumes, traduits de I'hébreu; Paris,
Lecoftre, 1904, 1 vol., fr. 4.

V. Giraup: La philosophie religieuse de Pascal et la pensée
contemporaine ; Paris, Bloud, 1904, 60 cts.

Prof. Dr. W. Herrmann: Der Verkehr des Christen mit Gott
im Anschluss an Luther dargestellt; 4. Auflage. Stuttgart,
Cotta, Mk. 4. 50.

P. von HoensBroecH: « Der Zweck heiligt die Mittel » als jesui-
tischer Grundsatz erwiesen; Berlin, Schwetschke, 1903, 40 S,
Mk. 1.

Dr. M. HocL: Die Bekehrung der Oberpfalz durch Kurfiirst
Maximilian I.; II. Band. Regensburg, Manz, 1903, Mk. 4.

ftalian Church Reform Association. The Quarterly Report,

March to September, 1903; London, Church House, West-
minster. '

A. Kireerr: Les Anciens-catholiques et 1'Eglise universelle

(en russe). Extrait du « Messager ecclésiastique » de St-Péters-
bourg; br., 17 p., 1903.

Dr. Johannes Lepsius: Ex Oriente Lux. Jahrbuch der deutschen
Orient-Mission; 252 S., Mk. 2. 80, 1903; — Der christliche
Orient. Monatsschrift der deutschen Orient-Mission; — Der
Ursprung des Stundismus, Aus der Arbeit unter dem Stun-
disten, br.; — Das Reich Christi. Monatsschrift fiir Verstiand-
nis und Verkiindigung des Evangeliums. VI. Jahrg., Nr. 9
Der gegenwirtige Stand der Theologie (von Prof. D. Kihler
Halle); — Das Kreus Christi, 11. Auflage, 24 S., 50 Pfg.; —
A. Harnacks Wesen des Christentums, 1I. Auflage, 72 S,
M. 1. 50, 1903. — Berlin, Reich Christi-Verlag, W. 10, Liitzow-
Ufer 5e,

A. Loisv: Evangelium und Kirche; Ubersetzung von J. Griére-
Becker; Miinchen, Kirchheim, 1904, Mk. 4.

Prof. D. Lurcert: Die Lehre von der Rechtfertigung durch
den Glauben ; Berlin, Reich Christi-Verlag, 1903, 27 S., 75 Pfg.



— AP —

Bischof Dr. Nicodemus MiLas: Ex oriente lux. Brief an Herrn
Prof. Delitzsch {iber « Babel und Bibel»; Zara, 1903, br.,
62 S.

Prof. Fr. NieroLn: Der Kurfiirst-Konfessor Johann Friedrich;
Rede gehalten zu seinem Sidkular-Jubilaum am 30. Juni 1903 ;
Jena, G. Neuenhahn.

Procés-verbal de la XXIX* session dit Synode national de I’ Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse, tenue a Soleure le 18 juin
1903; texte francgais (Geneéve, imprimerie Reinert); texte alle-
mand (Olten, Buchdruckerei des » Oltner Tagblatt »).

Theologischer Jahvesberichi (Kriiger und Kochler), XXI1I. Bd.,
1902; 1. Abteilung: Vorderasiatische Literatur und ausser-
biblische Religionsgeschichte (Beer und Lehmann); — II. Ab-
teilung: Das A. T. (Bruno Bantsch); — III. Abteilung: Das
N. T. (Knopf, A. Meyer, J. Weiss); Berlin, Schwetschke.

(. TscHIRN-BRESLAU: Ha‘t Christus iiberhaupt gelebt? Gottes-
berg, Hensel, 18 S., 30 Pfg.

K. VorLANDER: Im. Kant, die Religion innerhalb der Grenzen
der blossen Vernunft, III. Auflage, mit Einleitung und Sach-
register; Leipzig, Diirr, 1903, 260 S., M. 3. 20.

Prof. H. Zmmery: Keilinschriften und Bibel, nach ihrem reli-
gionsgeschichtlichen Zusammenhang; Berlin, Reuther & Rei-
chard, 1903, Mk. 1.



	Bibliographie théologique

