Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: La crise doctrinale dans I'Eglise romaine actuelle et ses conséquences
pour l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 691 —

LA CRISE DOCTRINALE
DANS L’EGLISE ROMAINE ACTUELLE

ET

SES CONSEQUENCES POUR L'ANCIEN - CATHOLICISME.

I. La crise.

Je prends le mot crise dans son sens habituel de «mo-
ment grave et périlleux»: il est grave, parce qu'il s’agit de
questions tres graves; il est périlleux, parce que les opposi-
tions et les contradictions constatées dans ces matiéres tres
graves, constituent un péril manifeste, péril que nous appré-
cierons dans notre seconde partie.

La gravité de ce péril a été reconnue par le cardinal
Mathieu lui-méme, qui vit & Rome et qui est mieux placé que
personne pour savoir ce qu'on pense au Vatican méme. Voici
ses propres paroles: « En ce moment la crise est plus inquié-
tante (que lors de l'indépendance gallicane) et il y a lieu d'a-
voir des craintes sérieuses... Ce n’est pas tant le schisme
qui est A craindre que le rationalisme, lequel est pire encore,
car il conduit a l'indifférence... Le clergé me préoccupe plus
que les laiques... car il compte de nombreux amis des abbés
Loisy et Houtin. Si les rapports que nous possédons pouvaient
étre mis sous vos yeux, vous seriez étonné du chiffre des dé-
fections dans le clergé de France... A Rome également, nous
avons des prétres qui se séparent de 'Eglise. Les méthodistes
les regoivent, et en ce moment ils en hébergent une dizaine . ..
En France, les idées de l'abbé L.oisy se sont infiltrées jusque
dans les grands séminaires... Le jeune séminariste, troublé,
abandonne le séminaire ). »

1) Voir le Zemps du 19 février 1904, et le Chrétien frangais du § mars 19o4.



— 692 —

Et ce ne sont pas seulement les amis de M. Loisy qui
rendent Rome perplexe, ce sont méme les doctrines de M. Bri-
cout, directeur de la Revue du clevgé francais, et de ses colla-
borateurs. Le P. Fontaine, jésuite, a poussé contre ces théo-
logiens, cependant trés modérés, le cri d’alarme suivant:

« Il faudrait étre bien superficiel pour ne voir ici qu'une
question de mots ou tout au plus de méthode; comme si les mots
ne portaient pas et ne déterminaient pas les idées; comme si
une méthode n’engageait pas parfois les principes et ne com-
mandait en certains cas tout 'ensemble de la doctrine! Cette
théorie d'une théologie «biblique » en dehors de toute notion
surnaturelle peut devenir parmi nous le point de départ, di-
sons mieux, la source trop féconde d'égarements sans fin; elle
fausse le point de vue catholique sur la formation et le déve-
loppement ecclésiastique des dogmes et porte en elle-méme
la justification de la Bible de Reuss et de l'histoire de Harnack.
Si elle était admise au sein de I'Eglise de France, elle y in-
troduirait avec elle et légitimerait toutes les sciences protes-
tantes dans leurs lignes générales et leurs directions essen-
tielles. Les conflits les plus redoutables naitraient a tout instant
et sur tous les points & la fois entre cette thé¢ologie naturaliste
et la théologie surnaturelle. Ainsi s’ouvrirait une eére de polé-
miques plus aigués que celles qui, depuis quelques années, ont
scandalisé nos fideles, fait la joie des chroniqueurs boulevar-
diers et des protestants libéraux. Pour savoir ce que pensent
ces derniers, M. Bricout n’a qu'a ouvrir le Signal du 13 jan-
vier ). »

Voyons donc si ces alarmes sont réellement fondées. Pour
élucider ce point d’histoire, reproduisons les textes mémes des
théologiens romanistes incriminés, des Frang¢ais surtout. De
la sorte, nous serons renseignés par leurs propres enseigne-
ments, et non par nos appréciations personnelles.

1° Nous avons déja constaté le fait que MM. Loisy et
Houtin ont dans le clergé et chez les laiques de nombreux
amis. Si M. Loisy est vivement attaqué par le cardinal Per-
rauld, par l'abbé Gayraud, par les jésuites Prat et Fontaine,
par I'abbé Maignen, qui l'accusent de rationalisme, de protes-

1) Voir la Vérité frangaise du 22 février 1904, et le Chrétien jfrangais du
§ mars,



— 693 —

tantisme, d'hérésie, de fausser les miracles évangéliques, de
saper les fondements de la foi, etc., il faut remarquer qu'il est
ouvertement loué¢ par l'archevéque Mignot d’Alby, par les
Annales de philosophie chrétienne, par la Revue du clergé
francars, par une quantité d’écrivains qui saluent en lui un
nouveau Richard Simon et dans Houtin un nouveau Launoy.
Non seulement les partisans de ces deux théologiens sont des
hommes de science, mais encore leurs ouvrages sont trés ré-
pandus et trées appréciés. Ce fait peut devenir gros de con-
séquences. '

2° En octobre 1903, M. Hippolyte Hemmer a fait 'aveu
suivant: «Les catholiques continuent a se débattre, comme
depuis cinquante ans, dans une indicible confusion d’idées,
dans une terminologie vieillotte, sansvue précise de leur propres
principes politiques et des moyens de les faire valoir. IlIs se
targuent de principes, qu’ils conviennent ne pas vouloir ap-
pliquer; ils cherchent un boulevard et une défense dans des
pratiques lib¢rales qu'ils déclarent fausses en elles-mémes et
dangereuses dans leurs conséquences. La contradiction des
idées aboutit a l'incohérence des efforts et a l'impuissance
dans T'ordre des faits ').»

Or, si telle est la situation politico-ecclésiastique des ca-
tholiques-romains de France, leur situation doctrinale est encore
plus contradictoire, comme vont le démontrer les aveux sui-
vants :

3° M. de Bonnefon, pour sortir de cette confusion, demande
le retour a 1'Eglise primitive, dont il fait I'éloge contre 'Eglise
actuelle. Voici ses propres expressions: «Les catholiques a
la mode qui recrucifieraient Jésus pour wmienx glorvifier umn
Thomas d’ Aquin (allusion évidente aux partisans de Léon XIII
et de Pie X), pardonnent mal tout retour au catholicisme pri-
mitif. Chaque fois qu'un écrivain veut ramener la religion a
sa source, les docteurs se levent pour lui dire avec mépris:
Comment voulez-vous que 1'Eglise, aprés 1800 ans d’exercice,
soit la méme qu'a son premier matin? Elle s'est perfec-
tionnée en avancant & travers les siecles... Cette objection
serait juste pour une institution humaine. Mais si 'Eglise est
une institution divine, l'objection tombe: instituée par Jésus-

Y Revue d'histoire et de littérature religieuses, septembre-octobre 1903, p. 494.



— 694

Dieu, elle a da étre parfaite a son début; tout ce qui 1'éloigne
des origines l'éloigne aussi de la perfection?). »

Sans doute a son insu, M. de Bonnefon ne pouvait pas
mieux faire 1'éloge de l'ancien-catholicisme, qui n'est que le
retour au catholicisme primitif, en dépit de la scolastique du
moyen age et de la papauté actuelle.

4° Formidables aussi sont les aveux des sommités actuelles
du clergé frangais sur le triste ¢tat de l'enseignement de la
théologie dans les séminaires, et sur la nécessité urgente d'y
remédier par l'établissement d'une théologie absolument scien-
tifique. Il faut lire sur ce sujet le volume de M. Saintyves sur
la Réforme initellectuelle du clevgé et la liberté d’enseignement
(1904). C'est un livre extrémement caractéristique et plein de
documents irréfutables. On y voit le parti arriéré de 1'obscu-
rantisme, favorisé par les continuateurs de Dom Gueranger,
par I'évéque Turinaz de Nancy, par l'abb¢é Maignen, par le
jésuite Fontaine, par le protonotaire Févre, etc., mais aussi le
parti de la réforme, représenté par les archevéques Mignot et
Servonnet, par 1'évéque Touchet d’Orléans, 1'évéque La Croix,
I’abbé Baunard, le P. Baudrillart, ’abbé Klein, méme le jésuite
de Grandmaison, etc. De méme que le libéralisme ne fait
plus peur et que Emile Olivier pousse dans cette voie les
ecclésiastiques libéraux, ainsi la science et la théologie scien-
tifique n’effraient plus un grand nombre d’ecclésiastiques ?).
Des théologiens méme qui sont hostiles aux idées de M. Loisy,
déclarent insuffisante la théologie traditionnelle?®). La, c’est
M. ’abbé Guibert, directeur de llInstitut catholique de Paris,
qui affirme que le christianisme n’a rien a souffrir de Ia
science actuelle?); ici, c’est M. Ermoni, qui, dans un article
intitulé: «Dogme et critique», se range a «l’élaboration de
la théologie scientifique » °), fait valoir les devoirs, mais aussi
les droits de la critique (p. 564-565), affirme que la formule
dogmatique est relative (p. 567-368), qu’il faut I'épurer, qu’elle
renferme du symbole et de l'imagination (p. 568-569), qu’elle

1)y Cité par le Catholigue frangais, novembre 19o3, p. 173.

N Voir la Revue du clergé frangais, 15 septembre 1903, p. 170-173, 179,
209-212, 217; — I°F octobre, p. 94-95; — 1° novembre, p. 540-545.

%) Voir les aveux de M. Gaudeau, dans la RKevue du clergé frangais, 15 mars
1904, p. 115, 118-119.

Y) Revue du clergé frangais, 1* décembre 1903, p. 49-51.

%) Revue du clergé frangais, 15 février 1904, p. 561.



— 695 —

n’est qu'approximative et qu’elle ne doit pas étre d’une rigi-
dit¢ mathématique (p. 569); etc.

Je regrette de ne pouvoir citer tous ces textes extréme-
ment curieux, qui étonnent par leur hardiesse relative ceux qui
les lisent attentivement. J'aurais plaisir aussi & signaler l'ar-
ticle du P. Lemonnyer, dominicain, sur l'organisation de Ia
théologie catholique; article oli, tout en escamotant une partie
des difficultés, il reconnait cependant que «les procédés de la
science historique sont indispensables, que cela ne peut étre
mis en question')»; que c’est la critique théologique seule qui
fournit a la théologic ses bases scientifiques par le fait qu'elle
la met en possession de son donné véritable; qu'a ce point de
vue, on peut dire que cette critique théologique conditionne
et régit la théologie, quoique d'une maniére extérieure et acci-
dentelle ?). Ces deux derniers mots du bon Pere («manicre
extérieure et accidentelle ») indiquent la porte de derriére par
laquelle il veut s’échapper. Toujours est-il qu'il fait le proces
aux Peéres et aux scolastiques qui manquaient des matériaux
nécessaires «pour ¢laborer la critique théologique du donné
théologique ». Il ne craint pas de dire: «Ils puisaient directe-
ment a ces sources peu abondantes ct pas toujours limpides
les €éléments du donné théologique qu'ils introduisaient dans
leurs sommes théologiques elles-mémes sous forme d'arguments
d’autorité. Ils y puisaient avec un sens théologique mer-
veilleux (?), mais qui ne suppléait pas toujours a l'absence de
régles précises en matiére de critique théologique... Si impar-
faite que fat cette maniere d'agir, mal servie par une information
vestreinte et par une méthodologie ewncore trop peu précise,
I'idée dont elle s'inspirait est celle-la méme qui doit mainte-
nant se véaliser par la création d'une critique théologique du
donné théologique (p. 237)». On le voit, cette «Somme cri-
tique », nous ne l'avons pas encore; elle est a créer. Le Pére
avoue, en outre, «que l'histoire est trouée de lamentables la-
cunes et qu’elle est en proie & de douloureuses incertitudes »
(p. 240). Que de choses dans cet aveu!

Bref, les papistes libéraux demandent a Pie X de leur ac-
corder la liberté de la science, notamment dans les questions

Yy Rewvue du clergé frangais, 1°7 octobre 1903, p. 234.
%) P. 235.



696 —

d'exégese biblique ). Ils déclarent que I'Index n’est pas une
démonstration; «que la mise d'un livre a l'index n'offre par
elle-méme aucune lumiere a l'esprit; qu'on a vu des livres mis
a l'index, puis retirés bientdt de l'index ?)»; qu’il faut étre de
son temps, c’est-a-dire, <« que jamais I'Evangile n’a coulé plus
largement qu'en notre temps»; que «la passion de ce siecle
pour la science, la justice et la liberté est au fond inspirée
par l'esprit chrétien»; que «rien d’essentiel dans l'esprit mo-
derne n'est en contradiction avec l'esprit de I'Evangile %) ».

5° Ce n’est pas tout. Non seulement on réclame la ré-
forme de la théologie par la critique scientifique et par la
libre recherche, en général, mais on ne craint pas de jeter des
pierres dans le jardin de la scolastique et jusque dans la
Sontme de Thomas d’Aquin. Ce n’est pas seulement M. de
Bonnefon qui se permet cette audace, ce sont encore des
théologiens beaucoup plus savants que lui. Je ne citerai pas
parmi eux le P. Gardeil, qui essaie, dans la Revue thomiste
(septembre-octobre 1903) de sauvegarder 'ccuvre de Thomas
d’Aquin, mais qui avoue pourtant qu’elle n’est pas absolument
outillée au point de vue critique. Je citerai 'abbé Turmel,
trés diplomate lui aussi sur certains points, mais asscz sincere
toutefois pour écrire ceci: «Il est incontestable que la Somme
théologique contient des références inexactes... On y voit ap-
paraitre a différentes reprises les fausses Décrétales. On y
rencontre ¢a et la le pseudo-Denys... Je crois que le P. Gar-
deil & réduit considérablement le chiffre des citations apo-
cryphes qui s'étalent dans le Conira evvores Grecorvum. 11
avoue a la suite de Launoi que le chapitre de ce livre relatif
a la primauté¢ du pape contient 18 attestations erronées, sur
18 que j'ai comptées; mais mettons qu'il v en ait 20. Qu'il
relise le livre entier, et je crains bien qu'il ne puisse y relever
qu'un #rés petit nombre de textes authentiques... Et la con-
clusion a laquelle nous arrivons, c'est que, généralement,
S. Thomas ne s'est pas donné la peine de puiser dans les
Peres les attestations qu'il leur emprunte, mais bien dans

Y Annales de philosophie chrétienne, aolt-septembre 1903; Kevue du clergé
Jrangais, 1°° octobre 1903, p. 333.

%) Revue d'histoive et de littérature religieuses, juillet-aoit 1903, p. 415.

%) M. I'abbé L. Venard, dans la Revwue du clergé frangais, 1°7 septembre 1903,
p- 97-



— 697 —

Pierre Lombard, et, pour la partie sacramentaire, dans Gra-
tien. L’érudition patristique de S. Thomas est donc, presque
partout, une érudition de seconde main; c’est celle de I'éléve qui
emprunte & son manuel les témoignages dont il a besoin pour
appuyer sa theése... On voit que l'horizon de l'auteur de
la Somme ne s'étendait guere au deld de St. Augustin, de
St. Grégoire le Grand, de Boece et surfou! du pseudo-Denys. ..
Je ne puis m'empécher de déclarer au P. Gardeil que les deux
derniéres parties de sa thése poursuivent une entreprise 77réa-
lisable. Le De forma absolutionis a pour objet, quoi qu'il en
dise, la forme de 1'absolution, et S. Thomas résout le probléme
qui se dresse devant lui par des raisonnements dont le P. Morin
n'a rien laissé subsister. Quant aux commentaires bibliques
du saint docteur, il leur arrive trés souvent de ne pas signaler
ce qui est dans le texte sacré; mais il leur arrive plus souvent
encore d'y signaler une foule de choses qui n'y sont pas du
tout'). » Nous sommes loin, en vérité, de 'admiration de Léon XIII
pour la science de I'Ange de 1'Ecole.

M. Fonsegrive n’est pas aussi formel, car il se prétend
aristotélicien. Mais quel étrange aristotélicien! Il Uest, dit-il,
mais a4 la condition de changer toutes les définitions de l'aris-
totélisme! On ne saurait étre plus naif ou plus pince-sans-rire.
Voici ses propres expressions: «On peut soutenir que l'aris-
totélisme demeure le vrai, et pour ma part, je le croivais vo-
lontiers, car je l'ai trouvé toujours souple et commode pour
contenir tous les faits nouveaux, toutes les acquisitions de la
pensée, toutes les directions de laction, mais c'est a la condi-
tion que la plus grvande partie des définitions soient changées®)».

6° Toutefois le P. Gardeil, si timide lorsqu’il s’agit de
confesser les cotés défectueux de Thomas d’Aquin, ne craint
pas de reconnaitre que les formules dogmatiques sont relatives
comme expression. Oh! sans doute, il ne veut pas qu'on aban-
donne leur «significatif»; mais il veut qu'on «découvre, sous
l'axe de leur fixité, un nouvel angle d’ouverture vers la rela-
tivité ) ». Ceci aussi est trés suggestif,

Y Revue du clerg? frangais, 1°7 décembre 1903, p. 67-69. Et toutes ces as-
sertions sont développées trés longuement dans 'Histoire de la théologic positive du
méme auteur.

) Ibid., 15 mars 1904, p. 212.
3y [bid., 1°t février 1904, p. 557.

Revue iniern, de Théologie, Heft 48, 1904. 45



— 698 —

Plus suggestif encore est 'abbé Loisy, lorsqu’il ose répliquer
a tous les adversaires qui le combattent au nom de I'Eglise,
qu'ils font dire a I'Eglise beaucoup de choses qu’elle n’a pas
dites. Cette remarque est fort importante et d’une application
qui devrait ¢tre beaucoup plus générale; lorsqu’elle sera acceptce
et pratiquée comme elle mérite de 1'étre, toute la Dogmatique
romaine — pour ne parler que de celle-la — sera changée.

MM. Bricout et Dubois avouent que 'historien, comme tel,
n'a a se préoccuper que des faits & constater, et non du carac-
téere surnaturel que ceux-ci peuvent avoir, ni des dogmes aux-
quels ils peuvent toucher; que le surnaturel et le dogme con-
cernent le théologien ou le dogmaticien, mais non ’historien.
Nous avons déja vu comment le P. Fontaine crie au natura-
lisme et au scandale ),

7° Les exégetes de 1'école de M. Loisy ne font pas de
difficulté a reconnaitre que l'exégese soit de I'A. T., soit du
N., est entrée dans une voie nouvelle, en ce sens que des
questions nouvelles (ou qui passent pour telles) sont soulevées,
par exemple: «La question si complexe de la composition des
Evangiles?)»; la question de l'état d’ame dans lequel étaient
les évangelistes lorsqu'ils ont écrit les évangiles, état d'ame
qu'il faut reconstituer bien qu’ils aient été inspirés?®). — Le
P. Lagrange, sans aller aussi loin que M. Loisy, reconnait que
la critique historique a modifié, sur plus d'un point, linter-
prétation habituelle de 1'A. T.; que tel passage qu’on avait
tenu pour historique, ne peut plus étre tenu pour tel; que si
Bossuet et Pascal vivaient de nos jours, ils n’hésiteraient pas
a «faire une nouvelle synthese de la Suite de la religion?)».
Quant aux évangiles, le P. Lagrange dit: «La comparaison des
¢vangélistes entre eux, tous étant également inspirés et cano-
niques, prouve que linspiration ne les a pas préservés de
cette condition de T'humanité (4 savoir, que les paroles ne
peuvent ordinairement étre transmises avec une entiere fidélité
et que les faits changent dc¢ physionomie avec le temps), et
de plus qu'ils ont obéi a cette autre loi qui veut que l'historien
le plus pénétré de son role d’historien introduise dans son ré-

Y Revue du clergé frangais, 1°F mars 19o4, p. 96-98.

*) Venard, Revue du clergé frangais, 1°° novembre 1903, p. 533.
%) 14id., 15 novembre 1903, p. 658.

%) Zbid., 1°° novembre 1903, p. 520-522.



— 699 —

cit quelque chose de ses idées et des idées de son groupe:
de la leurs divergences!).» — M. Batiffol, ami du P. Lagrange,
va jusqu’'a confesser que les auditeurs de ]ésus ont matérialisé
et mal compris la pensé¢e eschatologique de Jésus, et que cette
génération des premiers disciples ne saurait étre prise pour
guide, ¢étant donnée son inintelligence, étant donnés les re-
proches que Jésus lui a adressés si souvent de ne pas le com-
prendre?). — M. Bricout dit de son coté (p. 454): «Il serait
peut-étre plus conforme aux constatations de la critique et a
une saine théorie de linspiration, de déclarer que, si dans
I'ensemble et pour le fond les Synoptiques ont voulu raconter
et racontent des faits réels, ils n'ont voulu aussi, quelquefois
et sans dénaturer la substance de lhistoire, qu'exprimer leur
foi, la foi de I'Eglise, dans des récits ou des logia, qui dés
lors ne sont pas a prendre strictement pour des fails historiques
ou des enseignements de Jésus.» On l'avouera, ceci est fort
grave. — Tel autre, professeur de grand séminaire, parlant
du IVe® Evangile, affirme ici comme dans toutes les autres
parties des Ecritures, les pleins droits de la critique. Il s'¢leve
contre «les gendarmes d'une orthodoxie factice et de pure
coterie®)». Il veut qu'on sauvegarde le dogme de 'inspiration,
mais aussi «la pleine liberté pour discuter les questions pure-
ment critiques». Il n’attaque nullement la valeur de la tradi-
tion, mais il réclame énergiquement «les titres qui doivent
I'authentiquer» (p. 64). Il ne veut pas qu'on prenne le té-
moignage d'Irénée comme parole d’évangile, mais qu'on le
soumette 4 une sage et sérieuse critique (p. 65). Il déclare
«qu'il serait enfantin de soutenir qu'il n’y a plus rien a ajouter
aux travaux des siecles écoulés, que tout a été dit, et que la
pierre du tombeau est définitivement scellée» (p. 74). — Ce
méme théologien, dans la méme «Revue», a reproché «un
sens critique émoussé » aux catholiques qui ont accepté comme
satisfaisantes les explications qui leur ont été données du
premier récit de la Geneése. S’élevant contre «1'école de l'aveugle
tradition», il a ajouté: «Les contradictions réelles des écri-
vains sacrés ne discréditent pas la Bible, parce que le but des
auteurs sacrés a été d’enseigner la religion. Pour eux, ['histoire

VY Revue du clergé frangais, 1°" février 1904, p. 451 et 462. %) P. 452.
3) dnnales de philosophie chriticnne, octobre 1903, p. 63.



— 700 —

n'a aucune importance, voila pourquoi ils l'ont parfois écrite
d'une maniere contradictoire; et cela ne les a ni choqués ni
préoccupés, parce qu’ils n'avaient pas en vue d’écrire une
histoire; en un mot, les rédacteurs des saints L.ivres sont des
dogmalticiens et des moralistes, ils ne sont pas des historiens;
méme lorsque l'histoire est vraie et exacte, elle ne l'est, pour
ainsi dire, qu'indirectement et en dehors de leurs intentions,
attendu qu'ils ne visaient nullement ce but. Cette solution, la
seule que puisse admettre une critique qui se respecte, parce
qu'elle harmonise a la fois et la teneur du texte et les droits
de la logique, est de nature & écarter les innombrables difficultés
accumulées par une interprétation inintelligente et obstinée!).»

Tel autre, «docteur en théologie », publie, dans la «Revue
du clergé francais» (15 juillet 1903), les aveux suivants:

P. 339: «Les critiques n'ont pas toujours tort de reprocher
aux théologiens de ne pas assez tenir compte des textes ou
méme de les «solliciter » doucement pour les faire cadrer avec
certaines theéses d’école qui n'ont rien a voir avec la foi.»

P. 349: «Certaines explications des Peéres, comme celles
de saint Hilaire et de saint Jérome (sur ce texte: Que ce calice
s'éloigne de moi), sont vraiment trop fantaisistes.»

P. 350: «L'insuffisance de certaines théories (théologiques)
en présence des textes, éclate aux yeux de tout juge non pré-
venu. Nous en donnerons des exemples tirés de saint Thomas
lui-méme, dont personne ne récusera l'autorité... Les ama-
teurs d'exégeése nuageuse pourront consulter la Somme théo-
logique. Que conclure de ces difficultés et de ces insuffisances
évidentes d'une certaine théologie en présence des textes?...
A ces questions la tradition catholique n'a pas donné une ré-
ponse unanime. »

P. 365: « La tache de l'exégese catholique n'est donc pas
achevée: elle devra plus que jamais tenir compte rigoureuse-
ment des faits, ne pas se contenter, en interprétant les textes,
d'explications @ c6té, qui ont pu satisfaire nos ancétres moins
exigeants, et ressemblent aujourd’hui & des échappatoires. Elle
évitera aussi cette bamgueroute de détails, ou Renan croyait
voir la condamnation de la critique catholique, parce qu'’il con-
fondait avec le dogme immuable certaines positions caduques

) Zbid,, décembre 1903, p. 323.



— 701 —

prises par les théologiens sur des points secondaires, et prenait
pour des symptomes de mort les déchets inévitables de la vie
qui s’organise et se développe.»

M. F. Dubois reconnait qu’'on a vu autrefois, dans certains
passages de la Bible, des révélations de Dieu et des miracles,
et qu'on ne les considere plus aujourd’hui que comme des faits
naturels, expliqués par l'histoire mieux connue du milieu sémi-
tique ). Ce méme théologien rappelle aussi qu’il ne suffit pas
qu'une opinion soit soutenue par les Peres comme docteurs
privés, pour qu'elle s'impose ipso facto au respect des fideles,
mais qu’elle doit encore étre enseignée unanimement et avec
la certitude qu’elle appartient au dépdt révélé; car c’est seule-
ment a ces conditions que les Péres parlent comme témoins
de la foi?).

8° En matiere d’histoire ecclésiastique, il suffit de men-
tionner les publications de M. Houtin sur S. René, qui n’a
jamais existé, et de M. P. Lejay sur S. Bénigne, pour constater
avec quelle sincérité et quelle sireté de critique ces historiens
procédent. Les aveux des Bollandistes actuels, dans leurs A#na-
lecta, ne sont pas moins sinceéres sur les innombrables légendes
qui n'ont rien d’authentique, et sur les falsifications qui rem-
plissent les Vies des Saints. Le P. Zimmermann et M. Bou-
dinhon avouent, par exemple, qu'«aucune des Vies publiées de
St. Simon Stock n’a de valeur historique»; que ce Saint, mort en
1265, n'a jamais été canonisé par Rome; que son culte n’a
commencé quau XV°® siécle; que sa fameuse vision, qui sert
d'origine au scapulaire, manque de fondement sérieux; que
telle a déja été l'opinion de Launoy; et que, selon M. Bou-
dinhon, Launoy a quelquefois raison?). Parlant des possessions
démoniaques, M. Veronnet avoue «qu'on a trop abusé du re-
cours au diable », qu'il appelle «nouveau Deus ex machina»,
que « parfois, sous prétexte de trouver des preuves irrécusables
de l'existence des démons et faire de l’apologétique, on a ris-
qué de compromettre la foi*)».

9° Dans ses études sur le péché originel, M. Turmel a
établi que les Péres et les docteurs n’ont jamais été unanimes
a en expliquer soit la nature, soit le mode de transmission,

1Y Revue du clergé frangais, 15 février 1904, p. 645. %) P. 649.
3) Ibid., 15 novembre 1go3, p. 635-636.
4) Jbid., p. 570-571.



— 702 —

qu'ils se sont gravement contredits, ainsi que sur le sort des
enfants morts sans baptéme. Qui ne voit les conséquences de
ces contradictions, si 'on doit attribuer & ce péché une im-
portance dogmatique aussi considérable que celle qu’on lui
accorde d'ordinaire ?

10° IEn matiere de christologie, un théologien anonyme
qui publie des Lettres romaines dans ies « Annales de philosophie
chrétienne », combat la tendance docéliste actuelle, qui amoin-
drit et blesse l'humanité de J.-C. sous prétexte que J.-C. est
un homme-Dieu; il affirme énergiquement «]J.-C. vrai homme,
semblable & ses fréres en toul, excepté le péché», et il en
indique quelques conséquences qui renversent bien des opinions
courantes ). Certaines pages de M. Turmel sur ces matiéres
sont aussi extrémement importantes ?).

11° En matiére pénitentielle, M. Boudinhon a signalé les
trois contradictions suivantes entre les conclusions des his-
toriens et la théologie romaine actuelle: «1° Tandis que cette
théologie oblige & ne refuser la pénitence & aucun péché,
I'Eglise a jadis exclu certains pécheurs du bienfait de la péni-
tence, méme a la mort. 2° Tandis que la théologie considere
la réception du sacrement de pénitence comme indéfiniment
renouvelable, i"'Eglise a maintenu pendant plusieurs siecles, sur-
tout en Occident, qu'on ne pouvait recourir a la pénitence
qu'une seule fois, a linstar du baptéme. 3° Tandis que la
théologie exige le recours au sacrement pour tous les péchés
mortels, 'Eglise ne soumettait autrefois a la pénitence que les
fautes les plus graves?)». «On pourrait y ajouter, continue
l'auteur, la difficulté de ce que les clercs étaient exempts ou
exclus de la pénitence, ct la question du secret sacramentel.
Quant 2 la confession publique, dont certains se sont fait un
épouvantail, traduisant ainsi 'expression pénitence publique,
il suffit de dire qu’elle n'a jamais ¢té exigée pour les péchés
secrets.» Les études de M. Batiffol sur cette question sont
aussi tres remarquables. Je signalerai plus loin celles de
M. Turmel.

12° En matiere eucharistique, M. Ermoni écrit que «la
théologie catholique aurait besoin de faire une critique pro-

1) Février 1904.
*) Histoire de la théologie positive, T. 1, p. 72-77.
3) Revue du clergé frangais, 15 mars 1904, p. 192.



— 703 —

fonde de la derniére ceéne!)». Il démontre que l'ouvrage de
feul'éveéque de Nimes, Béguinot, sur «La trés sainte Eucharistie »
est rempli d'erreurs; que ce prélat n’avait aucune idée des
écrits authentiques et des écrits inauthentiques de la Tra-
dition %). — M. Paul Lejay, expliquant la doctrine de Tertullien
et de Cyprien sur l'eucharistie, dit: «L.'eucharistie est le corps
et le sang du Christ par elle-méme, en dehors de l'acte ou de
la foi du communiant. Mais, d’autre part, le pain et le vin
sont les figures représentant effectivement, par la parole du
Christ, les réalités qu'elles symbolisent: Corpus ejus in pane
censetur (De orat. 6); ipsum corpus suum reprasentat (Adv.
Marc. I, 14); eum intelligas corporis sui figuram panis dedisse
(II, 19); figura autem non fuisset nisi veritatis esset corpus
(IV, 40). 11 est difficile d'indiquer dans quelle mesure St. Cyprien
a accepté la théorie de Tertullien. Il parait plus affirmatif. Il
dit: le corps du Seigneur, sans ajouter : id est figura corporis.
Plus pratique, moins enclin a la spéculation, il ne s'est pro-
bablement pas posé les questions discutées par Tertullien. Les
chrétiens, en cffet, n'étaient pas préoccupés de ces problemes.
En somme, I'Eglise de ces temps reconnaissait la réalité des
deux faces de l'eucharistie: les éléments terrestres et le don
céleste, svyapioric §x dvo mpayuarwy cvveornxvie (Irén. IV, 18, 5).
Les spéculations €taient abandonnées aux écrivains et restaient
individuelles ®).» — Quant aux évolutions de la théologie eu-
charistique depuis les théories de Paschase Radbert au IX* siecle
jusqu'au concile de Trente au XVI°¢, M. Turmel les a résumées
dans son «Histoire de la théologie positive », de maniére a
rendre évidents deux faits, & savoir: 1° le fait que le réalisme
charnel de Paschase Radbert, qui a triomphé au concile de
Latran et a Trente, a été combattu par Ratramne, par Raban
Maur, par Scot Erigéne, par Bérenger (qu'on a voulu faire
passer pour hérétique), et que tous ces théologiens spiritualistes
en appelaient a la tradition spiritualiste de l'ancienne Eglise,
dont ils citaient les textes; 2° le fait que I'école de Paschase
a triomphé en s’appuyant sur des textes apocryphes fausse-
ment attribués a St. Ambroise et surtout a St. Augustin. Certes,
ces deux faits sont de la plus extréme gravité. Nous les

Y Revwue du clerge frangais, 15 novembre 1903, p. 614.
%) P. 6135,
¥) Revue Jd'hiist. et de litt. relig., septembre 1903, p. 5085.



connaissions déja, mais M. Turmel les a entourés de tant de
précision qu'ils seront désormais inoubliables. — Citons encore
le Dr G. Koch, qui explique ainsi «le probléme eucharistique» :
« Notre formule est: la substance du corps du Christ est pré-
sente dans l'eucharistie @ la maniére d'une réalité morale. Sans
doute cette formule aurait besoin d’explications plus completes
et plus précises. Nous nous contentons d’attirer 'attention sur
I'analogie des #éalités morales et sur la nature de leur pré-
sence. Le monde surnaturel a cevtainement plus d’analogie avec
la vie morale qu’ avec les Sciences mathématiques, physiques ou
naturelles... Clest peut-étre une nouveauté de tirer une ana-
logie des réalités morales pour expliquer la présence du Christ,
mais en soi la nouveauté de la chose ne prouve pas qu’elle
soit inadmissible. Au temps du Christ et des apétres, on ne
parlait pas non plus d'une présence per modum substantie.
St. Pierre et St. Paul ne parlaient pas des monades !).» Que
de choses dans ces quelques lignes!

13° En mati¢re d’ecclésiologie, il faut citer les travaux de
M. Batiffol sur la hiéravchie primitive, ou il ne craint pas de
rappeler ce que St. Jérome a enseigné sur l'identité fondamen-
tale du presbytérat et de l'épiscopat, et ce qu'il a raconté sur
la maniére dont le college des prétres (qui étaient des épis-
copes) a Alexandrie élisait 'évéque jusqu’au commencement du
IVe siecle. En somme, il résume ainsi le développement de
l'organisation primitive des Eglises. Il congoit: «1° des fonctions
préparatoires, missionnaires, 'apostolat, la prophétie, la didas-
calie; 2° un ordo local purement honorifique et ne conférant
qu'une notabilité de fait, le presbytérat,; 3° une fonction litur-
gique et sociale, le diaconat, 4° une fonction liturgique, sociale
et de prédication, 1'épiscopat, épiscopat plural comme le dia-
conat; 5° l'épiscopat plural disparaissant au moment ol les
apotres disparaissent, et se démembrant pour donner naissance
a 1'épiscopat souverain de I'évéque et au sacerdoce subordonné
des prétres %).» — Les aveux de M. Turmel sur 1'épiscopat sont
aussi dignes d’étre notés. Il résume ainsi I'enseignement d'Ignace
d’Antioche sur ce point: «Si Ignace est certain que son entre-
prise lui a été inspirée par Dieu, il n’apporte jamais un texte

VY Annales de philosophie chrétienne, décembre 1903, p. 308-309.
Yy Etudes d’histoire et de théologie positives, p. 266.



— 706 —

du Christ ou des apotres capable de la confirmer, et l'inspi-
ration qu'il a reque du ciel prouve que les textes lui font défaut.
Il ne se préoccupe pas d’établir par 'histoire qu'il y a toujours
eu des évéques a la téte des communautés chrétiennes, et que
ces €véques ont exercé a I'égard des fideles le role de pasteurs,
il s'en tient au présent. Il est convaincu que les communautés
vont étre anéanties, si elles ne recoivent pas de leurs évéques
la doctrine et le culte; il conclut que Dieu le veut ainsi. En
ce sens, mais en ce sens Seulement, il enseigne l'origine divine
de I’épiscopat, abstraction faite de son origine apostolique !).» —
Tres caractéristiques aussi sont les aveux de M. Turmel sur
I'impossibilité ol il est de réfuter, par les lettres de St. Ignace,
les explications de la primauté de I'Eglise romaine (non du
pape) par la primauté politique de la ville de Rome 2).

14° Citons encore quelques aveux, qui montrent dans les
théologiens qui les font, des points de vue nouveaux qui peuvent
logiquement conduire a4 des conséquences trés graves., Par
exemple :

M. Bricout, parlant du livre du sulpicien Guibert sur Les
Origines, considére l'évolution comme une pure hypothese,
hypothése qui fait tomber «certaines affirmations de la science
humaine caduque et bornée», mais non des affirmations appar-
tenant a la foi; hypothése qui, loin d'atteindre Dieu, «le grandit
plutdt», et qui n'atteint pas davantage 1'ame et la religion 3).

15° J’ai parlé plusieurs fois de 1'Histoive de la théologie

— _ posttive de M. Turmel. Je dois insister sur cet ouvrage d'une
trés grande érudition. Quoiqu'il ait des parties faibles et qu'’il
soit loin de tout dire, cependant c’est un indicateur trés pré-
cieux. Ce que j'en ai publié dans la Revue internationale de
théologie (juillet 1904) n’est rien en comparaison de ce qui
devrait en étre extrait. Il faut lire ce qui est dit du filioque,
de I'angéologie, de la confirmation, de l'extréme onction, du
mariage, du pouvoir des clefs, de l'ordre, de la mariologie,
notamment du moment auquel Marie fut sanctifiée par le
St. Esprit, des discussions qui eurent lieu en des sens différents
sur cette question, des oppositions qui furent faites par St. Ber-
nard, par Albert le Grand et par toute I'école thomiste contre

VY Aunales de philosophie chrétienne, octobre 1903, p. 44.
7) P. 46—47.
3) Rewvue du clergé frangais, 1°7 décembre 1903, p. 50-51I.



— 706 —

I'idée de l'immaculée-conception deés qu'elle tut formulée et
qu'on essaya de la faire passer dans la liturgie; etc., etc. Je
me bornerai aux indications suivantes. M. Turmel a écrit en
toutes lettres: «qu’on a trouvé Marie dans beaucoup de textes
bibliques qui ne parlaieit pas d’elle ou qui n’en parlaient pas
directement» (p. 72). Il ajoute que certains Peres ont été dearéds
par des textes ainsi expliqués. Il rappelle les discussions qui
eurent lieu sur la virginit¢ de Marie awnte partumn, in partu et
post partum. 11 dit «que les textes €vangéliques furent parfois
employés a contester ou a découronner la sainteté de Marie»
(p. 77). — Le mot saintetd n’est peut étre pas le mot propre,
car la «sainteté» de Marie n’'était pas en question, mais seule-
ment le sens du mot «vierge» qui lui était appliqué et qui, de
fait, en hébreu, avait plusieurs sens. — Peut-étre M. Turmel
fait-il allusion a Origeéne, a St. Basile, 4 St. Cyrille d’Alexandrie
et a quelques autres Péres encore, «qui enseigneérent que la
Sainte Vierge, quand elle vit son divin Fils mourir sur le cal-
vaire, perdit la foi ou du moins eut des doutes sur sa mission».
C'est St. Ambroise et plus nettement encore St. Augustin qui
écartérent de Marie toute espéce d'imperfection, et cela, en
s'appuvant #on sur [’FEcriture, mais sur la raison théologique
ou, s/ l'on veut, sur le sentiment chrétien (p.77). On voit tout
I'arbitraire de cette opinion nouvelle. Bref, M. Turmel s'exprime
ainsi au sujet des moyens employés pour faire triompher la
doctrine de 'immaculée-conception : «Pourquoi faut-il que 1'his-
torien ait a constater des maneuvres frauduleuses 14 ou, plus
que partout ailleurs, la plus stricte bonne foi eQit été nécessaire?
Il ne nous plait pas d’étaler ici tous les pienux mensonges, qui,
depuis le XIII® siecle, furent commis an bénéfice de I'immaculée-
conception. Mais, d'autre part, une flistoire de la théologie
positive ne peut faire le silence sur les entreprises wméme illi-
cites de démonstrations patristiques. Disons donc que les par-
tisans de l'immaculée-conception se procurerent per fas el nefas
le patronage des plus illustres docteurs. Ils prétendirent qu’Ale-
xandre de Hales, éclairé par une intervention miraculeuse du
ciel, s'était fait le défenseur du privilege de Marie, aprés en
avoir été l'adversaire, et qu'il avait composé avant de mourir
un livre intitulé Mariale, a la gloire de la Vierge immaculée.
Ils racontérent que St. Bonaventure s'était, lui aussi, rétracté;
et pour preuve, ils colportérent sous son nom un Sermon Sur



— 707 —

la sainte Vierge, dans lequel I'immaculée-conception est nette-
ment enseignée. [Is wmirent sur le comple de St. Anselme une
dissertation en faveur de la nouvelle doctrine. Ils interpolérent
le De conceptu virginis de Paschase Radbert. Ils iunterpolévent
surtout les ceuvres de St. Thomas. Grice a des retouches habiles,
le docteur angélique fut censé avoir soustrait la sainte Vierge
a la loi du péché originel dans le Traité de !’ Ave Maria, dans
le Commentaive sur U'épitre aux Romains, et dans le Commien-
tatve sur U'épitre aux Galates. lls prétendivent que la Lettre
aux chanoines de Lvyon était 'ceuvre d’un faussaire et que
jamais St. Bernard n’avait été opposé au privilege de Marie,
etc., etc. Ce travail de réhabilitation devait se poursuivre, plus
tard, sous une autre forme et suivant une autre voie. Jusqu'a
la fin du moyen age, ce fut une pratique commune d interpoler
les textes, de fabrviquer des piéces apocryphes, ow de repousser
comme apocryphes les documents génants. Hatons-nous de dire
que lowule cetle contrvefacon, dont nous venons d'énumérer les
principaux ¢chantillons, se borne a affermiv dans leur conviction
ceux qui déja élaient gagnés a la pieuse crovance, mais qu'elle
n'ébranla aucun adversaire, et que, en somme, elle ne donna
aucun résultat sérieux» (p. 399-400). Et dans des notes précises
(que je ne peux pas citer ici faute de place), M. Turmel in-
dique les faits et les documents interpolés auxquels il fait
allusion. Il est impossible de dire en termes plus clairs que
le dogme de l'immaculée-conception a été une horrible su-
percherie; qu'il y a des théologiens qui, loin d’'étre indignés
des mensonges qu'on leur sert, en fabriquent eux-mémes de
plus iniques encore; et que c'est 1a, malheureusement, le parti
qui triomphe administrativement.

Bref, ce livre est un véritable arsenal, et jindiquerai plus
loin comment il milite & notre avantage.

II. Les conséquences de la crise.

Tous ces aveux montrent qu'il se fait, parmi les théologiens
de I'Eglise romaine, une profonde transformation, qu'on peut
appeler crise & cause de sa gravité et de son péril. Que devons-
nous penser de cette crise, et de ses conséquences possibles,
surtout par rapport a l'ancien-catholicisme?

Sur ce point difficile, trés délicat, je résumerai ma pensée
par les distinctions suivantes:



708 —

1° Le cardinal Mathieu a-t-il raison, lorsqu'il redoute comme
résultat de cette crise une recrudescence de l'indifférentisme
religieux? — Oui, il est possible, il est méme probable qu'un
certain nombre d’ecclésiastiques et de laiques, en voyant toutes
ces opinions qui sapent par la base ce qui leur a été enseigné
jusque-la, se réfugient dans le scepticisme, ou dans l'indifféren-
tisme, voire méme dans l'incrédulité. Beaucoup de Francais
sont extrémes, c’est-a-dire, passent d'un extréme a l'autre, et
I’éducation donnée dans les séminaires favorise singuliérement
cette illogicité, en faisant croire qu’en matiere de religion il
n'y a pas de milieu entre le catholicisme romain et l'incrédulité
(le protestantisme lui-méme n’étant, aux yeux des romanistes
en question, qu'une des formes de l'incrédulité). Cette absurdité,
mise 4 la mode par Joseph de Maistre, pése encore sur la
mentalité des catholiques-romains, en France surtout. De cette
catégorie d’esprits, l'ancien-catholicisme n’a rien & espérer ni
a gagner; et méme, plus il la tiendra a l'écart, plus il fera
preuve de sagesse. Passer de l'extréme romanisme a 'extréme
impiété, de tout & rien, dénote une mentalité si vicieuse que
nous ne pourrions qu’étre compromis en ouvrant nos rangs a
de telles recrues.

2° D’autre part, est-il possible que toutes ces doctrines
nouvelles soient finalement interprétées et acceptées dans un
sens favorable a l'ancien-catholicisme?

Je le crois, pour les raisons suivantes :

Ces doctrines, qui sont nouvelles sous la plume des écri-
vains romanistes, ne sont nullement nouvelles en elles-mémes.
Ce sont des doctrines qui ont été émises déja dans l'ancienne
Eglise et qui peuvent toutes s'appuyer sur l'enseignement de
tels et tels Peéres. Les anciens-catholiques les ont publiées en
grande partie durant ces trente dernieéres années; nos ouvrages
en sont remplis. Nous pouvons méme dire que c'est & la suite
de nos constants appels a la tradition des huit premiers siecles,
a la suite de nos études de patrologie et d’histoire, que les
théologiens catholiques-romains ont di se transporter sur ce
méme terrain de l'ancienne Eglise, pour essaver d'y controler
nos textes et d'y réfuter nos theéses contre la papauté romaine,
contre les dogmes romains, contre I’ecclésiologie romaine. Cette
réfutation, ils ne l'ont pas faite. Loin de 1a. Les matériaux



= 708 ==

qu'ils ont amassés, les documents qu'ils ont étudiés, leur ont
inspiré des aveux qui, historiquement parlant, et méme doctri-
nalement ou théologiquement, sont tout a 'avantage de 'ancien-
catholicisme. Par exemple, tout ce que M. Turmel dit de la
facon dont les papes Calixte et Agathon ont exagéré le pou-
voir des clefs au profit de I'évéque de Rome; tout ce qu'il dit
des fausses décrétales des papes qui ont été insérées dans le
Décret de Gratien, et qui de la ont passé dans les Sewufences
de Pierre Lombard, de celles-ci dans la Somme de Thomas
d’Aquin, et de celle-ci dans toute ’école; tout ce qu'il dit de
la maniere dont les apocryphes, le pseudo-Aréopagite, le pseudo-
Ambroise, le pseudo-Augustin, etc., etc., ont corrompu la théolo-
gie; tout cela a été dit par Decellinger (Janus) dans Le pape
et le concile.

Donc, de fait et au fond, ces théologiens qui se disent
catholiques-romains, mais non ultramontains, travaillent pour
nous, puisqu’ils sont d'accord avec nous sur les points précités.

Bien plus, je vais plus loin, et je dis que certains de leurs
aveux, par leur généralité et leur envergure, sont de nature
a les entrainer beaucoup plus loin; qu’ils sont méme inconci-
liables avec le systéme théologique de I'Eglise romaine actuelle,
et que, en les poussant logiquement jusqu'au bout, ils ren-
verseront forcément la dogmatique romaine actuelle, et tot ou
tard la hiérarchie romaine elle-méme.

Autant je suis d'accord avec les Loisy, les Mignot, et toute
I'école nouvelle pour réclamer les droits de la critique histo-
rique, les droits de l'exégese scientifique, en un mot les droits
de la science exacte et de la saine raison; autant je suis
d'accord avec les Turinaz, les Fontaine, les Maignen, les Gay-
raud, pour reconnaitre le péril imminent que la nouvelle école
fait courir a 1'Eglise romaine. — Avec la nouvelle école libé-
rale, je dis que c'en est fait de I'Eglise de Rome, si cette
Eglise ne sort pas de ses erreurs, et si elle ne se rallie pas
franchement a la science et au progrés. Sur ce terrain les
Mignot, les Loisy, les Lagrange, les Houtin, etc., ont mille fois
raison: car aucune Eglise ne peut désormais vivre contre la
science et contre la vérité démontrée. Mais, d’autre part, je
dis aussi que c’en est fait de I'Eglise de Rome, de sa dogma-
tique actuelle et de sa constitution actuelle, si elle laisse pleine
et entiere liberté a la science, a la critique historique, a la



710 —

critique biblique. En sorte qu'elle est littéralement prise entre
deux feux: d'un cot¢, le feu des antichrétiens, qui, au nom de
la science, la traitent d'ignorante, d’intolérante, et demandent
sa destruction au nom du progreés; et d'un autre codté, le feu
des vrais chrétiens, des vrais catholiques, qui lui démontrent
que la véritable Eglise, chrétienne et catholique, a existé autre-
tois sans la papauté, sans la dogmatique romaine, bien plus,
que cette papauté et cette dogmatique romaine sont dans le
fond antichrétiennes.

Tel est le cul-de-sac dans lequel 'Eglise romaine actuelle,
ou plutét la papauté avec sa curie, ses congrégations et sa
hiérarchie, est enfermée. Elle n'en sortira que détruite ou
réformée : détruite, comme toute erreur doit I'étre; ou réformée
selon la norme chrétienne, comme toute Eglise chrétienne doit
I'étre. Il n'y a pas de milieu. Telle est ma conviction; en sorte
que, loin de maudire cette nouvelle école laborieuse et relative-
ment libérale, je ne puis que 'encourager et la bénir.

3° Mais ici on me fait des objections pour combattre mon
optimisme. Ecoutons ces objections, et voyons ce qu'il faut
en penser.

La premicre peut étre formulée ainsi: L’¢école libérale en
question a imaginé une tactique trés ingénieuse qui lui permet
de passer entre les balles de l'ultramontanisme intransigeant
et celles de l'ancien-catholicisme; en sorte qu'elle ne se fera
ni ultramontaine ni ancienne-catholique. Cette tactique consiste
dans la distinction entre l'histoire et la théologie. La nouvelle
école se borne exclusivement a I'histoire, et se refuse a toucher
a la théologie. Voyez Loisy : il fait de 'histoire, dit-il, I'histoire
de la composition des ¢évangiles, 'histoire de la pens¢e chré-
tienne dans les premiéres générations chrétiennes. Voyez La-
grange : il fait aussi de l'histoire, dit-il, I'histoire de la com-
position des livres de I'A. T., P'histoire des milieux sémites, etc.
Leurs droits comme historiens sont, disent-ils, absolus: car les
faits sont les faits. Et comme ils se¢ refusent a toucher a toute
doctrine, comme ils ne veulent absolument pas examiner si
ces faits sont naturels ou surnaturels, s’ils impliquent une
doctrine ou non, encore moins rechercher si c’est telle doctrine
qu'ils impliquent ou telle autre, alors ils sont inattaquables par



— 711 —

Rome, et du méme coup ils évitent trés habilement de prendre
parti pour l'ancien-catholicisme.

Féponse : Cette tactique peut étre ingénieuse pour établir
quelques faits indifférents. Mais elle n’est ni logique ni loyale,
des qu’il s'agit de faits religieux, dans lesquels 1'élément reli-
gieux l'emporte en valeur sur le fait matériel lui-méme. Les
critiques bibliques de cette école sont les premiers A convenir
que les ¢vangélistes, par exemple, ont voulu avant tout ex-
poser et faire admettre les logia, c’est-a-dire les enseignements
du Christ, plutdét qu'écrire une histoire proprement dite et
exclusivement extérieure. Deés lors, 'abstention doctrinale dans
laquelle ils prétendent s’enfermer est impossible. Donc, tot ou
tard, ils arriveront forcément a toucher a la doctrine et au
dogme, ne fht-ce que de loin. Et déja méme ils y touchent,
qu’ils le veuillent ou non; la preuve c'est que les agents de
la curie poussent les hauts cris et que I'Index les condamne.
Donc ils devront un jour, bon gré mal gré, se prononcer et
prendre une attitude doctrinale. Rome n’admet l'histoire que
pour la faire servir a étayer ses dogmes; donc, a fortiori, elle
ne permettra pas qu'on fasse de l'histoire en dehors de ses
dogmes, encore moins contre ses dogmes.

Seconde objection : Une autre tactique de 1'école en question
consiste & ne jamais attaquer la papauté. Elle attaque tel et
tel pape, puisqu'elle fait de !'histoire; elle en supprime méme
six d'un coup. Mais elle se garde bien de dire quoi que ce
soit de la papauté. Cette papauté est-elle une institution de
droit divin, ou simplement de droit ecclésiastique? Elle se
refuse & 'examiner; ce serait de la théologie, dit-elle, or elle
ne fait pas de théologie. Dong, ici encore, elle reste intangible
aux yeux de Rome, qui continue & étre sacrée a ses yeux, et
elle ne donne pas la main a l'ancien-catholicisme, qu'elle peut
considérer comme un inconnu et méme comme un adversaire.

Réponse . Ici encore cette école s’abuse. Tot ou tard, elle
devra bien étudier, ne flit-ce qu'au nom de 1'histoire, les.fonde-
ments de la papauté. Vouloir fermer les yeux sur une question
historique de cette importance, serait de l'enfantillage, si ce
n'était de l'indignité. La papauté méme ne permettrait pas
qu'on jetat perpétuellement sur elle un manteau qui paraitrait
couvrir des choses suspectes. Donc, tot ou tard, disons méme



— Y —

bientdt, les historiens de cette école devront reconnaitre les
fondements trés humains, trés politiques, trés ecclésiastiques,
et nullement divins, de la papauté romaine. De cela nous
n'avons aucun doute. Déja méme les aveux de quelques-uns
sont suffisamment clairs, méme ceux du diplomate M. Turmel.
Ne pressons rien; ce n'est qu'en automne que mfrissent les
fruits, et nous sommes a peine A la fonte des glaces.

Bornons-nous & constater qu'aux yeux des hommes clair-
voyants, cette école a beau déclarer qu’elle veut maintenir le
saint-siege: au fond, elle démolit 'Eglise romaine. Par exemple,
lorsqu’elle réclame les droits de la science et de la liberté, ne
sape-t-elle pas Rome, qui est fondée sur l'erreur et qui condamne
les travaux scientifiques de cette école? Lorsqu'elle proclame
les services rendus par le protestantisme a la cause de I'Eglise ),
ne discrédite-t-elle pas, #pso facto, la cause de Rome et l'atti-
tude prise par Rome? Or, lorsque les procédés de I'Eglise
romaine seront discrédités, lorsque ses doctrines les plus essen-
tielles seront démenties, que sera le saint-siege? Une simple
non-valeur. Donc les anciens-catholiques, qui s’appuient sur la
science et qui réclament l'enseignement universitaire, ne sont
déja pas si coupables aux yeux de cette école. Un de ses
théologiens a méme o0sé le reconnaitre dans les termes sui-
vants : «C’est précisément parce que les Vieux-Catholiques ont
pris pour mot d'ordre le Los vor Rom, et parce que leurs
chefs étaient des professeurs d'université, qu'un discrédit, im-
mérité d’ailleurs, peése sur les hautes écoles de la science
ecclésiastique... Mgr. Ehrhard ne craint pas de stigmatiser a
cette occasion le «pamphlet» de Mgr. Kannengieser: Les ori-
gines du Vienx-Catholicisme et les universités allemandes... 11
semble que toute initiative individualiste et tout développement
progressif est interdit chez nous. Les attaques mémes dont
deviennent l'objet tous les essais sincérement réformistes tentés
dans nos rangs paraissent bien autoriser cette appréhension.
En cela, conclut Mgr. Ehrhard, se trouve la cause de nos
miséres actuelles et de I'hostilité réciproque de I'Eglise (romaine)
et de la société #).» Ce langage n’est-il pas transparent?

Y Voir Revue du clergé frangais, 15 septembre 1goz, p. 172.

) P. 182. Cet article est de M. le professeur Gazagnol.



W . Q-

Troisieme objection : Les théologiens de cette école, des
que l'Index les condamne, se soumettent. Donc rien & espérer
de gens qui ne savent méme pas défendre leurs doctrines.
Voyez les Klein, les Denys, et méme Loisy, etc.

Réponse : 11 y a soumission et soumission. Tout le monde
sait que ceux qui se soumettent admnistrativement, ne se sou-
mettent pas pour cela doctrinalemment. lLa doctrine émise n'est
pas rétractée, encore moins réfutée, par la soumission administra-
tive. Donc cette doctrine fait son chemin dans les esprits et
les consciences, en dépit de la conduite subséquente de ceux
qui l'ont émise.

Je n’ai ni & examiner ici les motifs qui déterminent les théo-
logiens en question a se soumetire, ni a juger si ce sont des
motifs respectables ou non. Je crois que ces motifs sont a la
fois respectables sous certains rapports, et non respectables
sous d’autres. Je pense que lorsqu'on a logis, couvert, revenus,
toutes choses bien assurées, il est facile de traiter de laches
ceux qui n'ont ni toit, ni table, ni vétement, ni bourse, et qui
ne veulent pas se suicider. Je ne les justifie pas, je ne les
approuve pas davantage, mais jai pitié d’eux, et je respecte
leur conscience, méme erronée. En tout cas, je le répete, les
saines doctrines qui les ont fait condamner, restent au grand
soleil; elles les feront bénir un jour, eclles mdriront malgré
I'Index, elles porteront leurs fruits, l'ancienne Eglise en sera
rajeunie, et 'ccuvre de Dieu triomphera.

Ici on pourrait méme se demander si, dans certains cas,
dans certaines situations exceptionnelles soit de personnes, soit
de familles, soit méme de confessions, il n'est pas plus prudent,
plus utile pour la vérité méme, pour le bien final de I'Eglise
universelle, de ne pas sortir d'une Eglise particuliere coupable
et prévaricatrice, et cela dans le but de la ramener, par des
efforts plus intimes et plus domestiques, dans les voies de la
vérité et de la sainteté, comme on reste dans un milieu pestiféré
pour guérir les malades. Mais la discussion de cette question
nous menerait trop loin, et nous entrainerait trop en dehors de
notre sujet actuel. Je me borne donc a l'indiquer comme sujet
de réflexion.

Donc, que les romanistes en question se soumettent ad-
ministrativement ou non, qu’ils restent extérieurement attachés
et soumis a la papauté romaine ou non, je ne dis pas que cela

Revue intern. de Théologie. Heft 48, 1904. 46



74—

n'importe pas, mais je dis que, dans les deux cas, les vérités
émises et non réfutées sont toujours des vérités; qu’elles sont
toujours tenues pour telles par tous les fideles intelligents,
c'est-a-dire, au fond, par limmense majorité des chrétiens,
méme quand cette majorité se tait: le silence est quelquefois,
lui aussi, une proclamation de la vérité. Jesus autem tacebat.

Quatriéme objection : Les catholiques-romains traitent les
anciens-catholiques d'hérétiques, d'apostats, etc. Donc 'ancien-
catholicisme ne saurait bénéficier des enscignements d’aucune
¢cole romaniste, quelle gqu'elle soit.

Réponse. Ce sont les catholiques-romains de bas étage qui
nous lancent les injures susdites: chacun fait ce qu’il peut.
Mais les catholiques-romains qui estiment la science et le tra-
vail, ne nous injurient pas. Ils préferent nous ignorer, du
moins en général. Je dis en général, parce que quelques-uns
ne craignent pas de nous citer; je ne dis pas qu'ils nous
comblent d'éloges, cela n'est pas nécessaire et d'ailleurs nous
ne demandons les éloges de personne, mais du moins ils
mentionnent notre Revue et nos publications. Je le répete,
nous n'avons pas besoin qu'on s'unisse extérieurement 4 nous,
encore moins qu'on s'enrdle dans notre Eglise, pour nous étre
utile. Celui-la nous est utile qui proclame clairement la vérité,
qui met en lumiere ce qu'a ¢été le christianisme ancien, ce
qu'a été l'ancienne Eglise, en quoi a consisté le vrai catholi-
cisme, quelles libertés doctrinales ont été celles des Grégoire
de Nazianze, des Grégoire de Nysse, des Basile, des Cyrille,
des Augustin, des Chrysostome, etc. Clest de leur esprit de
foi, de raison, de liberté, que nous nous inspirons; et qui-
conque les fait connaitre, peut nous traiter d’hérétiques a son
aise, nous ne l'en remercions pas moins. L'injure passe, la
vérité reste.

Oui, nous remercions ces libéraux qui nous donnent raison
tout en nous combattant; nous les remercions de précher nos
doctrines tout en maintenant leurs formules. Leurs formules,
ils ne veulent pas les lacher parce que ce sont, pour leur
situation extérieure, les seules planches de salut dans le nau-
frage., Nous les remercions de ce qu'ils consentent a glisser
dans leurs formules erronées une signification autre, une doc-
trine vraie. Tel, par exemple, M. le professeur Schell, qui,



— 715 —

dans son Christis, a maintenu le fameux «Felsen Petri». Mais
qu'entend-il par ces deux mots? Entend-il linfaillibilité per-
sonnelle de Pierre, sa personne, sa fonction méme? Non, mais
sculement sa confession de foi, c'est-a-dire la doctrine que
Pierre vient de confesser, & savoir la divinité de J.-C. Or, c'est
ce que nous avons toujours enseigné. M. Schell a 'air de nous
combattre; de fait, au fond, il pense comme nous.

Donc les vérités proclamées plus ou moins explicitement
par 1'école libérale en question, sont désormais des choses
acquises, des faits enregistrés: scripta manent. Quiconque en
comprend la portée, doit, dés maintenant, convenir de deux
choses:

La premiére est que, méme dans I'Eglise romaine, méme
dans ce clergé¢ qui se dit soumis a Rome, il y a des voix qui
savent proclamer des vérités catholiques, méme contre la curie
romaine, méme contre l'absolutisme papal, méme contre les
enseignements d'une partie de la hiérarchie; ce qui montre
que I'Eglise catholique et l'orthodoxie sont toujours visibles
en Occident, méme 1la ou d'autres forces cherchent a les
étouffer.

Le pape a beau s’élever contre la critique, la condamner,
faire mettre a U/ndex les livres qui la pronent et la pratiquent,
le pape n’est pas l'univers; il n'est ni le monde de la pensée,
ni méme l'Eglise; chaque jour on s’émancipe davantage de sa
personne, de sa curie, et méme de ses décisions et de ses
encycliques. Ce qui restera de cette école libérale, condamnée
ou non par Rome, c'est I'appel qu’elle fait & la science et aux
droits de la science; or, cet appel finira par renverser le
systeme théologique romain et méme le systéme ecclésiastique
romain, car 'un et l'autre sont inséparables et 1'un et l'autre
sont antiscientifiques. Rome, pour vivre, a besoin de faire croire
a ses fideles que le dogme prime l'histoire comme la force
prime le droit; or, nombre de théologiens de la nouvelle €cole
proclament hautement qu'au contraire c’'est 'histoire qui prime
le dogme, et que les droits de T'histoire et de la science sont
absolus. De plus, ce qui restera de cette école, condamnée ou
non par Rome, c'est la démonstration qu’elle a faite de la
futilité avec laquelle certains textes de I'Ecriture ont ¢té inter-
prétés contre leur vrai sens; de la légereté et de la servilité
avec lesquelles ces interprétations erronées ont ¢té répétées



716 —

par des théologiens qui.ont fini par faire école; des procédés
illogiques et des sophismes qui ont ¢té mis en cours par ces
é¢coles; des apocryphes et des piéces fabriquées dont on a 0sé
faire usage au grand jour pour étayer une fausse théologie et
une fausse dogmatique. Tout cela, aujourd’hui, est démontré,
mis & nu. Toute cette théologie de Rome et de sa curie, au-
jourd’hui, craque jusque dans ses fondements. Or, qui ne le
voit? Cet état de choses proclame ce que les anciens-catholiques
proclament; il travaille pour eux, il donne raison a leur double
réforme théologique et ecclésiastique.

Et c’est 1a, précisément, la seconde observation que je
voulais faire. Oui, qu'on le veuille ou non, les vérités catho-
liques, orthodoxes, proclamées par cette nouvelle ¢cole dans
toutes les matieres si graves que j'ai signalées, ces vEriteés,
dis-je, produiront nécessairement une floraison et une fructi-
fication; oui, elles conduiront logiquement, en temps opportun,
a4 une réforme de la théologie romaine, 4 la ruine du systéme
papiste édifié sur cette théologie erronnée, par conséquent au
triomphe de 'ancien-catholisme. Et quand je parle du triomphe
de l'ancien-catholicisme, je n'entends nullement parler de nos
personnes, qui ne sont rien, mais du but religieux et ecclé-
siastique que nous poursuivons, et de la grande réforme que
nous avons entreprise. Que Dieu daigne la prendre en sa

sainte garde!
E. Micuaub.

- £l
-

Le Directeur-Geérant: Prof. Dt E. MICHAUD,

Berne. — Imprimerie Stamrerrt & CIE,



Verlag von O. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Der quthentische Text der Leipziaer Dispuation (1519)

Aus blShGl unbenutzten Quellen

herausgegeben von

Lie. Otto Seitz,

Imspektm am Kdonigl. Prediger-Seminar in Wittenberg

Preis Mk. 12. 80.

Neu erschienen :

Herders Theorie von der Religion und den 1°ellgmben Yorstelltmgen.

Eine Studie zum 18, Dezember 1903, Herders 100jahrigem Todestag,

Vo

Lie. theol. Rudolf quelandt,

Stadtx ikar in Heldelberg
Preis. Mk: 3. ==

Kaiser Maximibian 1L DIs 70 Seimer Tlll’ﬂ]lhﬂSt bEg

(1527—-1564).

Ein Beitrag zur Geschichte
des Uberganges von der Reformation zur Gegenreformation

von

Br. R Holtzmann,

Privatdozent fiir Geschichte an der Universitiit Strassburg.

Preis Mk. 18.—.

Dér arosse Kampf Zwischen Kaisertum mnd Papstiun

zur Zeit des Hohenstaufen Friedrich II.

: Von
Dr. jur. Th. Frantz, Mannheim.
220 Seiten. Preis Mk. 4. —.

,Der Zweck heiligt die Mlttel

als ]esultlscher Grundsatz erwiesen
von
Graf von Hoensbroech,
Herausgeber der Monatsschrift « Deutschland ».

(Erweiterter Sonderabdruck a.us‘der Monatsschrift ,Deutschland®, Juli-Heft 1903.)
Preis Mk.1.—.









	La crise doctrinale dans l'Église romaine actuelle et ses conséquences pour l'ancien-catholicisme

