
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: La crise doctrinale dans l'Église romaine actuelle et ses conséquences
pour l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


691

LA CRISE DOCTRINALE
DANS L'ÉGLISE ROMAINE ACTUELLE

ET

SES CONSÉQUENCES POUR L'ANCIEN-CATHOLICISME.

I. La crise.

Je prends le mot crise dans son sens habituel de «

moment grave et périlleux » : il est grave, parce qu'il s'agit de

questions très graves ; il est périlleux, parce que les oppositions

et les contradictions constatées dans ces matières très
graves, constituent un péril manifeste, péril que nous
apprécierons dans notre seconde partie.

La gravité de ce péril a été reconnue par le cardinal
Mathieu lui-même, qui vit à Rome et qui est mieux placé que
personne pour savoir ce qu'on pense au Vatican même. Voici
ses propres paroles : « En ce moment la crise est plus inquiétante

(que lors de l'indépendance gallicane) et il y a lieu
d'avoir des craintes sérieuses Ce n'est pas tant le schisme
qui est à craindre que le rationalisme, lequel est pire encore,
car il conduit à l'indifférence Le clergé me préoccupe plus
que les laïques car il compte de nombreux amis des abbés
Loisy et Houtin. Si les rapports que nous possédons pouvaient
être mis sous vos yeux, vous seriez étonné du chiffre des
défections dans le clergé de France A Rome également, nous
avons des prêtres qui se séparent de l'Eglise. Les méthodistes
les reçoivent, et en ce moment ils en hébergent une dizaine
En France, les idées de l'abbé Loisy se sont infiltrées jusque
dans les grands séminaires Le jeune séminariste, troublé,
abandonne le séminaire '). »

') Voir le Temps du 19 février 1904, et le Chrétien français du 5 mars 1904.



— 692 —

Et ce ne sont pas seulement les amis de M. Lois}7 qui
rendent Rome perplexe, ce sont même les doctrines de M.
Bricout, directeur de la Revue du clergé français, et de ses
collaborateurs. Le P. Fontaine, jésuite, a poussé contre ces
théologiens, cependant très modérés, le cri d'alarme suivant:

« Il faudrait être bien superficiel pour ne voir ici qu'une
question de mots ou tout au plus de méthode ; comme si les mots
ne portaient pas et ne déterminaient pas les idées ; comme si

une méthode n'engageait pas parfois les principes et ne
commandait en certains cas tout l'ensemble de la doctrine Cette
théorie d'une théologie « biblique » en dehors de toute notion
surnaturelle peut devenir parmi nous le point de départ,
disons mieux, la source trop féconde d'égarements sans fin; elle
fausse le point de vue catholique sur la formation et le
développement ecclésiastique des dogmes et porte en elle-même
la justification de la Bible de Reuss et de l'histoire de Harnack.
Si elle était admise au sein de l'Eglise de France, elle y
introduirait avec elle et légitimerait toutes les sciences protestantes

dans leurs lignes générales et leurs directions
essentielles. Les conflits les plus redoutables naîtraient à tout instant
et sur tous les points à la fois entre cette théologie naturaliste
et la théologie surnaturelle. Ainsi s'ouvrirait une ère de

polémiques plus aiguës que celles qui, depuis quelques années, ont
scandalisé nos fidèles, fait la joie des chroniqueurs boulevar-
diers et des protestants libéraux. Pour savoir ce que pensent
ces derniers, M. Bricout n'a qu'à ouvrir le Signal du 13

janvier x). »

Voyons donc si ces alarmes sont réellement fondées. Pour
élucider ce point d'histoire, reproduisons les textes mêmes des

théologiens romanistes incriminés, des Français surtout. De
la sorte, nous serons renseignés par leurs propres enseignements,

et non par nos appréciations personnelles.

1° Nous avons déjà constaté le fait que MM. Loisy et
Houtin ont dans le clergé et chez les laïques de nombreux
amis. Si M. Loisy est vivement attaqué par le cardinal Per-
rauld, par l'abbé Gayraud, par les jésuites Prat et Fontaine,
par l'abbé Maignen, qui l'accusent de rationalisme, de protes-

') Voir la Vérité prançaise du 22 février 1904, et le Chrétien français du

5 mars.



— 693 —

tantisme, d'hérésie, de fausser les miracles évangéliques, de

saper les fondements de la foi, etc., il faut remarquer qu'il est
ouvertement loué par l'archevêque Mignot d'Alby, par les
Annales de philosophie chrétienne, par la Revue du clergé
français, par une quantité d'écrivains qui saluent en lui un
nouveau Richard Simon et dans Houtin un nouveau Launoy.
Non seulement les partisans de ces deux théologiens sont des
hommes de science, mais encore leurs ouvrages sont très
répandus et très appréciés. Ce fait peut devenir gros de

conséquences.

2° En octobre 1903, M. Hippolyte Hemmer a fait l'aveu
suivant: «Les catholiques continuent à se débattre, comme
depuis cinquante ans, dans une indicible confusion d'idées,
dans une terminologie vieillotte, sans vue précise de leur propres
principes politiques et des moyens de les faire valoir. Us se

targuent de principes, qu'ils conviennent ne pas vouloir
appliquer; ils cherchent un boulevard et une défense dans des

pratiques libérales qu'ils déclarent fausses en elles-mêmes et
dangereuses dans leurs conséquences. La contradiction des
idées aboutit à l'incohérence des efforts et à l'impuissance
dans l'ordre des faits ]). »

Or, si telle est la situation politico-ecclésiastique des

catholiques-romains de France, leur situation doctrinale est encore
plus contradictoire, comme vont le démontrer les aveux
suivants :

3° M. de Bonnefon, pour sortir de cette confusion, demande
le retour à l'Eglise primitive, dont il fait l'éloge contre l'Eglise
actuelle. Voici ses propres expressions : « Les catholiques à

la mode qui recrucifieraient Jésus pour mieux glorifier un
Thomas d'Aquin (allusion évidente aux partisans de Léon XIII
et de Pie X), pardonnent mal tout retour au catholicisme
primitif. Chaque fois qu'un écrivain veut ramener la religion à

sa source, les docteurs se lèvent pour lui dire avec mépris:
Comment voulez-vous que l'Eglise, après 1800 ans d'exercice,
soit la même qu'à son premier matin? Elle s'est
perfectionnée en avançant à travers les siècles. Cette objection
serait juste pour une institution humaine. Mais si l'Eglise est
une institution divine, l'objection tombe : instituée par Jésus-

') Revue d'histoire et de littérature religieuses, septembre-octobre I903, p. 494.



— 694 —

Dieu, elle a dû être parfaite à son début; tout ce qui l'éloigné
des origines l'éloigné aussi de la perfection1).»

Sans doute à son insu, M. de Bonnefon ne pouvait pas
mieux faire l'éloge de l'ancien-catholicisme, qui n'est que le

retour au catholicisme primitif, en dépit de la scolastique du

moyen âge et de la papauté actuelle.
4° Formidables aussi sont les aveux des sommités actuelles

du clergé français sur le triste état de l'enseignement de la
théologie dans les séminaires, et sur la nécessité urgente d'y
remédier par l'établissement d'une théologie absolument
scientifique. Il faut lire sur ce sujet le volume de M. Saintyves sur
la Réforme intellectuelle du clergé et la liberté d'enseignement
(1904). C'est un livre extrêmement caractéristique et plein de
documents irréfutables. On y voit le parti arriéré de
l'obscurantisme, favorisé par les continuateurs de Dom Guéranger,
par l'évêque Turinaz de Nancy, par l'abbé Maignen, par le

jésuite Fontaine, par le protonotaire Fèvre, etc., mais aussi le

parti de la réforme, représenté par les archevêques Mignot et
Servonnet, par l'évêque Touchet d'Orléans, l'évêque La Croix,
l'abbé Baunard, le P. Baudrillart, l'abbé Klein, même le jésuite
de Grandmaison, etc. De même que le libéralisme ne fait
plus peur et que Emile Olivier pousse dans cette voie les

ecclésiastiques libéraux, ainsi la science et la théologie
scientifique n'effraient plus un grand nombre d'ecclésiastiques2).
Des théologiens même qui sont hostiles aux idées de M. Loisy,
déclarent insuffisante la théologie traditionnelle3). Là, c'est
M. l'abbé Guibert, directeur de l'Institut catholique de Paris,
qui affirme que le christianisme n'a rien à souffrir de la
science actuelle'1); ici, c'est M. Ermoni, qui, dans un article
intitulé: «Dogme et critique», se range à «l'élaboration de

la théologie scientifique » 5), fait valoir les devoirs, mais aussi
les droits de la critique (p. 564-565), affirme que la formule
dogmatique est relative (p. 567-568), qu'il faut l'épurer, qu'elle
renferme du symbole et de l'imagination (p. 568-569), qu'elle

') Cité par le Catholique français, novembre 1903, p. 173-
s) Voir la Revue du clergé français, 15 septembre 1903, p. 170-173, 179,

209-212, 217; — 1" octobre, p. 94-95; — Ier novembre, p. 540-545.
3) Voir les aveux de M. Gaudeau, dans la Revue du clergé français, 15 mars

1904, p. 115, 118-119.
*) Revue du clergé français, Ier décembre 1903, p. 49-51.
5) Revue du clergé français, 15 février 1904, p. 561.



— 695 —

n'est qu'approximative et qu'elle ne doit pas être d'une rigidité

mathématique (p. 569); etc.
Je regrette de ne pouvoir citer tous ces textes extrêmement

curieux, qui étonnent par leur hardiesse relative ceux qui
les lisent attentivement. J'aurais plaisir aussi à signaler
l'article du P. Lemonnyer, dominicain, sur l'organisation de la
théologie catholique ; article où, tout en escamotant une partie
des difficultés, il reconnaît cependant que « les procédés de la
science historique sont indispensables, que cela ne peut être
mis en question ') » ; que c'est la critique théologique seule qui
fournit à la théologie ses bases scientifiques par le fait qu'elle
la met en possession de son donné véritable ; qu'à ce point de

vue, on peut dire que cette critique théologique conditionne
et régit la théologie, quoique d'une manière extérieure et
accidentelle 2). Ces deux derniers mots du bon Père («manière
extérieure et accidentelle ») indiquent la porte de derrière par
laquelle il veut s'échapper. Toujours est-il qu'il fait le procès
aux Pères et aux scolastiques qui manquaient des matériaux
nécessaires « pour élaborer la critique théologique du donné
théologique». Il ne craint pas de dire: «Us puisaient directement

à ces sources peu abondantes et pas toujours limpides
les éléments du donné théologique qu'ils introduisaient dans
leurs sommes théologiques elles-mêmes sous forme d'arguments
d'autorité. Us y puisaient avec un sens théologique
merveilleux mais qui ne suppléait pas toujours à l'absence de

règles précises en matière de critique théologique... Si imparfaite

que fût cette manière d'agir, mal servie par une information
restreinte et par une méthodologie encore trop peu précise,
l'idée dont elle s'inspirait est celle-là même qui doit maintenant

se réaliser par la création d'une critique théologique du
donné théologique (p. 237)». On le voit, cette «Somme
critique», nous ne l'avons pas encore; elle est à créer. Le Père

avoue, en outre, « que l'histoire est trouée de lamentables
lacunes et qu'elle est en proie à de douloureuses incertitudes »

(p. 240). Que de choses dans cet aveu!
Bref, les papistes libéraux demandent à Pie X de leur

accorder la liberté de la science, notamment dans les questions

*) Revue du clergé français, l6r octobre 1903, p. 234.
2) P- 235-



696 —

d'exégèse biblique *). Us déclarent que l'Index n'est pas une
démonstration ; « que la mise d'un livre à l'index n'offre par
elle-même aucune lumière à l'esprit; qu'on a vu des livres mis
à l'index, puis retirés bientôt de l'index2)»; qu'il faut être de

son temps, c'est-à-dire, « que jamais l'Evangile n'a coulé plus
largement qu'en notre temps » ; que « la passion de ce siècle

pour la science, la justice et la liberté est au fond inspirée
par l'esprit chrétien » ; que « rien d'essentiel dans l'esprit
moderne n'est en contradiction avec l'esprit de l'Evangile3)».

5° Ce n'est pas tout. Non seulement on réclame la
réforme de la théologie par la critique scientifique et par la
libre recherche, en général, mais on ne craint pas de jeter des

pierres dans le jardin de la scolastique et jusque dans la
Somme de Thomas d'Aquin. Ce n'est pas seulement M. de
Bonnefon qui se permet cette audace, ce sont encore des

théologiens beaucoup plus savants que lui. Je ne citerai pas
parmi eux le P. Gardeil, qui essaie, dans la Revue thomiste
(septembre-octobre 1903) de sauvegarder l'œuvre de Thomas
d'Aquin, mais qui avoue pourtant qu'elle n'est pas absolument
outillée au point de vue critique. Je citerai l'abbé Turmel,
très diplomate lui. aussi sur certains points, mais assez sincère
toutefois pour écrire ceci: «Il est incontestable que la Somme

théologique contient des références inexactes On y voit
apparaître à différentes reprises les fausses Décrétales. On y
rencontre çà et là le pseudo-Denys Je crois que le P. Gardeil

à réduit considérablement le chiffre des citations
apocryphes qui s'étalent dans le Contra errores Grœcorum. Il
avoue à la suite de Launoi que le chapitre de ce livre relatif
à la primauté du pape contient 18 attestations erronées, sur
18 que j'ai comptées; mais mettons qu'il y en ait 20. Qu'il
relise le livre entier, et je crains bien qu'il ne puisse y relever
qu'un très petit nombre de textes authentiques Et la
conclusion à laquelle nous arrivons, c'est que, généralement,
S. Thomas ne s'est pas donné la peine de puiser dans les
Pères les attestations qu'il leur emprunte, mais bien dans

') Annales de philosophie chrétienne, août-septembre 1903; Revue du clergé

français, Ior octobre 1903, p. 333.

*) Revue d'histoire et de littérature religieuses, juillet-août 1903, p. 415.
3) M. l'abbé L. Venard, dans la Revue du clergéfrançais, l6r septembre 1903,

P- 97-



— 697 —

Pierre Lombard, et, pour la partie sacramentaire, dans Gratien.

L'érudition patristique de S. Thomas est donc, presque
partout, une érudition de seconde main; c'est celle de l'élève qui
emprunte à son manuel les témoignages dont il a besoin pour
appuyer sa thèse. On voit que l'horizon de l'auteur de
la Somme ne s'étendait guère au delà de St. Augustin, de
St. Grégoire le Grand, de Boèce et surtout du pseudo-Denys
Je ne puis m'empêcher de déclarer au P. Gardeil que les deux
dernières parties de sa thèse poursuivent une entreprise
irréalisable. Le De forma absolutionis a pour objet, quoi qu'il en
dise, la forme de l'absolution, et S. Thomas résout le problème
qui se dresse devant lui par des raisonnements dont le P. Morin
n'a rien laissé subsister. Quant aux commentaires bibliques
du saint docteur, il leur arrive très souvent de ne pas signaler
ce qui est dans le texte sacré ; mais il leur arrive plus souvent
encore d'y signaler une foule de choses qui n'y sont pas du
toutl). » Nous sommes loin, en vérité, de l'admiration de Léon XIII
pour la science de l'Ange de l'Ecole.

M. Fonsegrive n'est pas aussi formel, car il se prétend
aristotélicien. Mais quel étrange aristotélicien Il l'est, dit-il,
mais à la condition de changer toutes les définitions de
l'aristotélisme On ne saurait être plus naïf ou plus pince-sans-rire.
Voici ses propres expressions : « On peut soutenir que
l'aristotélisme demeure le vrai, et pour ma part, je le croirais
volontiers, car je l'ai trouvé toujours souple et commode pour
contenir tous les faits nouveaux, toutes les acquisitions de la
pensée, toutes les directions de l'action, mais c'est à la condition

que la plus grande partie des définitions soient changées2)».

6° Toutefois le P. Gardeil, si timide lorsqu'il s'agit de

confesser les côtés défectueux de Thomas d'Aquin, ne craint
pas de reconnaître que les formules dogmatiques sont relatives
comme expression. Oh sans doute, il ne veut pas qu'on
abandonne leur «significatif»; mais il veut qu'on «découvre, sous
l'axe de leur fixité, un nouvel angle d'ouverture vers la
relativité8)». Ceci aussi est très suggestif.

') Revue du clergé français, Ier décembre 1903, p. 67-69. Et toutes ces
assertions sont développées très longuement dans VHistoire de la théologie positive du
même auteur.

2) Ibid., 15 mars 1904, p. 212.

3) Ibid., Ier février 1904, p. 557.

Revue iniern. do Théologie. Heft 48, 1904. 45



— 698 —

Plus suggestif encore est l'abbé Loisy, lorsqu'il ose répliquer
à tous les adversaires qui le combattent au nom de l'Eglise,
qu'ils font dire à l'Eglise beaucoup de choses qu'elle n'a pas
dites. Cette remarque est fort importante et d'une application
qui devrait être beaucoup plus générale ; lorsqu'elle sera acceptée
et pratiquée comme elle mérite de l'être, toute la Dogmatique
romaine — pour ne parler que de celle-là — sera changée.

MM. Bricout et Dubois avouent que l'historien, comme tel,
n'a à se préoccuper que des faits à constater, et non du caractère

surnaturel que ceux-ci peuvent avoir, ni des dogmes
auxquels ils peuvent toucher; que le surnaturel et le dogme
concernent le théologien ou le dogmaticien, mais non l'historien.
Nous avons déjà vu comment le P. Fontaine crie au naturalisme

et au scandale *).

7° Les exégètes de l'école de M. Loisy ne font pas de
difficulté à reconnaître que l'exégèse soit de l'A. T., soit du
N., est entrée dans une voie nouvelle, en ce sens que des

questions nouvelles (ou qui passent pour telles) sont soulevées,
par exemple: «La question si complexe de la composition des

Evangiles2)»; la question de l'état d'âme dans lequel étaient
les évangélistes lorsqu'ils ont écrit les évangiles, état d'âme
qu'il faut reconstituer bien qu'ils aient été inspirés3). — Le
P. Lagrange, sans aller aussi loin que M. Loisy, reconnaît que
la critique historique a modifié, sur plus d'un point,
l'interprétation habituelle de l'A. T.; que tel passage qu'on avait
tenu pour historique, ne peut plus être tenu pour tel; que si
Bossuet et Pascal vivaient de nos jours, ils n'hésiteraient pas
à «faire une nouvelle synthèse de la Suite de la religion4)».
Quant aux évangiles, le P. Lagrange dit : « La comparaison des

évangélistes entre eux, tous étant également inspirés et
canoniques, prouve que l'inspiration ne les a pas préservés de

cette condition de l'humanité (à savoir, que les paroles ne
peuvent ordinairement être transmises avec une entière fidélité
et que les faits changent de physionomie avec le temps), et
de plus qu'ils ont obéi à cette autre loi qui veut que l'historien
le plus pénétré de son rôle d'historien introduise dans son ré-

') Revue du clergé français, Ier mars 1904, p. 96-98.
*) Venard, Revue du clergé français, I" novembre 1903, p. 533.
3) Ibid., 15 novembre 1903, p. 658.
4) Ibid., Ier novembre 1903, p. 520-522.



— 699 —

cit quelque chose de ses idées et des idées de son groupe :

de là leurs divergences1).» — M. Batiffol, ami du P. Lagrange,
va jusqu'à confesser que les auditeurs de Jésus ont matérialisé
et mal compris la pensée eschatologique de Jésus, et que cette
génération des premiers disciples ne saurait être prise pour
guide, étant donnée son inintelligence, étant donnés les
reproches que Jésus lui a adressés si souvent de ne pas le
comprendre 2). — M. Bricout dit de son côté (p. 454) : « U serait
peut-être plus conforme aux constatations de la critique et à

une saine théorie de l'inspiration, de déclarer que, si dans
l'ensemble et pour le fond les Synoptiques ont voulu raconter
et racontent des faits réels, ils n'ont voulu aussi, quelquefois
et sans dénaturer la substance de l'histoire, qu'exprimer leur
foi, la foi de IEglise, dans des récits ou des logia, qui dès

lors ne sont pas à prendre strictement pour des faits historiques
ou des enseignements de Jésus. » On l'avouera, ceci est fort
grave. — Tel autre, professeur de grand séminaire, parlant
du IVe Evangile, affirme ici comme dans toutes les autres
parties des Ecritures, les pleins droits de la critique. U s'élève
contre « les gendarmes d'une orthodoxie factice et de pure
coterie3)». U veut qu'on sauvegarde le dogme de l'inspiration,
mais aussi « la pleine liberté pour discuter les questions purement

critiques». Il n'attaque nullement la valeur de la tradition,

mais il réclame énergiquement « les titres qui doivent
l'authentiquer » (p. 64). U ne veut pas qu'on prenne le
témoignage d'Irénée comme parole d'évangile, mais qu'on le
soumette à une sage et sérieuse critique (p. 65). U déclare
«qu'il serait enfantin de soutenir qu'il n'y a plus rien à ajouter
aux travaux des siècles écoulés, que tout a été dit, et que la
pierre du tombeau est définitivement scellée » (p. 74). — Ce

même théologien, dans la même «Revue», a reproché «un
sens critique émoussé » aux catholiques qui ont accepté comme
satisfaisantes les explications qui leur ont été données du

premier récit de la Genèse. S'élevant contre « l'école de l'aveugle
tradition», il a ajouté: «Les contradictions réelles des
écrivains sacrés ne discréditent pas la Bible, parce que le but des

auteurs sacrés a été d'enseigner la religion. Pour eux, l'histoire

') Revue du clergé français, Ier février I904, p. 451 et 462. 2) F. 452.
3) Annales de philosophie chrétienne, octobre 1903, p. 63.



— 700 —

n'a aucune importance ; voilà pourquoi ils l'ont parfois écrite
d'une manière contradictoire; et cela ne les a ni choqués ni
préoccupés, parce qu'ils n'avaient pas en vue d'écrire une
histoire; en un mot, les rédacteurs des saints Livres sont des

dogmaticiens et des moralistes; ils ne sont pas des historiens ;
même lorsque l'histoire est vraie et exacte, elle ne l'est, pour
ainsi dire, qu'indirectement et en dehors de leurs intentions,
attendu qu'ils ne visaient nullement ce but. Cette solution, la
seule que puisse admettre une critique qui se respecte, parce
qu'elle harmonise à la fois et la teneur du texte et les droits
de la logique, est de nature à écarter les innombrables difficultés
accumulées par une interprétation inintelligente et obstinée *).»

Tel autre, «docteur en théologie », publie, dans la «Revue
du clergé français» (15 juillet 1903), les aveux suivants:

P. 339 : c Les critiques n'ont pas toujours tort de reprocher
aux théologiens de ne pas assez tenir compte des textes ou
même de les « solliciter » doucement pour les faire cadrer avec
certaines thèses d'école qui n'ont rien à voir avec la foi. »

P. 349 : « Certaines explications des Pères, comme celles
de saint Hilaire et de saint Jérôme (sur ce texte : Que ce calice
s'éloigne de moi), sont vraiment trop fantaisistes. »

P. 350 : « L'insuffisance de certaines théories (théologiques)
en présence des textes, éclate aux yeux de tout juge non
prévenu. Nous en donnerons des exemples tirés de saint Thomas
lui-même, dont personne ne récusera l'autorité Les
amateurs d'exégèse nuageuse pourront consulter la Somme
théologique. Que conclure de ces difficultés et de ces insuffisances
évidentes d'une certaine théologie en présence des textes
A ces questions la tradition catholique n'a pas donné une
réponse unanime. »

P. 365 : « La tâche de l'exégèse catholique n'est donc pas
achevée: elle devra plus que jamais tenir compte rigoureusement

des faits, ne pas se contenter, en interprétant les textes,
d'explications à côté, qui ont pu satisfaire nos ancêtres moins
exigeants, et ressemblent aujourd'hui à des échappatoires. Elle
évitera aussi cette banqueroute de détails, où Renan croyait
voir la condamnation de la critique catholique, parce qu'il
confondait avec le dogme immuable certaines positions caduques

l) Ibid., décembre 1903, p. 323.



— 701 —

prises par les théologiens sur des points secondaires, et prenait
pour des symptômes de mort les déchets inévitables de la vie
qui s'organise et se développe.»

M. F. Dubois reconnaît qu'on a vu autrefois, dans certains
passages de la Bible, des révélations de Dieu et des miracles,
et qu'on ne les considère plus aujourd'hui que comme des faits
naturels, expliqués par l'histoire mieux connue du milieu sémitique

*). Ce même théologien rappelle aussi qu'il ne suffit pas
qu'une opinion soit soutenue par les Pères comme docteurs
privés, pour qu'elle s'impose ipso facto au respect des fidèles,
mais qu'elle doit encore être enseignée unanimement et avec
la certitude qu'elle appartient au dépôt révélé; car c'est seulement

à ces conditions que les Pères parlent comme témoins
de la foi2).

8° En matière d'histoire ecclésiastique, il suffit de
mentionner les publications de M. Houtin sur S. René, qui n'a
jamais existé, et de M. P. Lejay sur S. Bénigne, pour constater
avec quelle sincérité et quelle sûreté de critique ces historiens
procèdent. Les aveux des Bollandistes actuels, dans leurs
Analecta, ne sont pas moins sincères sur les innombrables légendes
qui n'ont rien d'authentique, et sur les falsifications qui
remplissent les Vies des Saints. Le P. Zimmermann et M.
Boudinhon avouent, par exemple, qu'«aucune des Vies publiées de

St. Simon Stock n'a de valeur historique » ; que ce Saint, mort en

1265, n'a jamais été canonisé par Rome; que son culte n'a
commencé qu'au XVe siècle ; que sa fameuse vision, qui sert
d'origine au scapulaire, manque de fondement sérieux; que
telle a déjà été l'opinion de Launoy; et que, selon M.
Boudinhon, Launoy a quelquefois raison3). Parlant des possessions
démoniaques, M. Veronnet avoue « qu'on a trop abusé du
recours au diable», qu'il appelle «nouveau Deus ex machina»;
que « parfois, sous prétexte de trouver des preuves irrécusables
de l'existence des démons et faire de l'apologétique, on a
risqué de compromettre la foi4)».

9° Dans ses études sur le péché originel, M. Turmel a
établi que les Pères et les docteurs n'ont jamais été unanimes
à en expliquer soit la nature, soit le mode de transmission ;

') Revue du clergé français, 15 février 1904, p. 645. 2) F. 649.
3) Ibid., 15 novembre 1903, p. 635-636.
4) Ibid., p. 570-571.



— 702 —-

qu'ils se sont gravement contredits, ainsi que sur le sort des
enfants morts sans baptême. Qui ne voit les conséquences de

ces contradictions, si l'on doit attribuer à ce péché une
importance dogmatique aussi considérable que celle qu'on lui
accorde d'ordinaire

10° En matière de christologie, un théologien anonyme
qui publie des Lettres romaines dans les « Annales de philosophie
chrétienne», combat la tendance docéliste actuelle, qui amoindrit

et blesse l'humanité de J.-C. sous prétexte que J.-C. est
un homme-Dieu; il affirme énergiquement «J.-C. vrai homme,
semblable à ses frères en tout, excepté le péché», et il en
indique quelques conséquences qui renversent bien des opinions
courantesJ). Certaines pages de M. Turmel «ur ces matières
sont aussi extrêmement importantes2).

11° En matière pénitentielle, M. Boudinhon a signalé les
trois contradictions suivantes entre les conclusions des
historiens et la théologie romaine actuelle: «1° Tandis que cette
théologie oblige à ne refuser la pénitence à aucun péché,
l'Eglise a jadis exclu certains pécheurs du bienfait de la
pénitence, même à la mort. 2° Tandis que la théologie considère
la réception du sacrement de pénitence comme indéfiniment
renouvelable, l'Eglise a maintenu pendant plusieurs siècles,
surtout en Occident, qu'on ne pouvait recourir à la pénitence
qu'une seule fois, à l'instar du baptême. 3° Tandis que la
théologie exige le recours au sacrement pour tous les péchés
mortels, l'Eglise ne soumettait autrefois à la pénitence que les
fautes les plus graves3)». «On pourrait y ajouter, continue
l'auteur, la difficulté de ce que les clercs étaient exempts ou
exclus de la pénitence, et la question du secret sacramentel.
Quant à la confession publique, dont certains se sont fait un
épouvantail, traduisant ainsi l'expression pénitence publique,
il suffit de dire qu'elle n'a jamais été exigée pour les péchés
secrets. » Les études de M. Batiffol sur cette question sont
aussi très remarquables. Je signalerai plus loin celles de

M. Turmel.
12° En matière eucharistique, M. Ermoni écrit que «la

théologie catholique aurait besoin de faire une critique pro-

') Février 1904.
2) Histoire de la théologie positive, T. I, p. 72"77-
3) Revue du clergé français, 15 mars 1904, p. 192.



— 703 —

fonde de la dernière cène1)». Il démontre que l'ouvrage de
feu l'évêque de Nîmes, Béguinot, sur « La très sainte Eucharistie »

est rempli d'erreurs; que ce prélat n'avait aucune idée des
écrits authentiques et des écrits inauthentiques de la
Tradition 2). — M. Paul Lejay, expliquant la doctrine de Tertullien
et de Cyprien sur l'eucharistie, dit: «L'eucharistie est le corps
et le sang du Christ par elle-même, en dehors de l'acte ou de
la foi du communiant. Mais, d'autre part, le pain et le vin
sont les figures représentant effectivement, par la parole du
Christ, les réalités qu'elles symbolisent : Corpus ejus in pane
censetur (De orat. 6) ; ipsum corpus suum représentât (Adv.
Marc. I, 14) ; eum intelligas corporis sui figuram panis dedisse
(III, 19); figura autem non fuisset nisi veritatis esset corpus
(IV, 40). Il est difficile d'indiquer dans quelle mesure St. Cyprien
a accepté la théorie de Tertullien. U paraît plus affirmatif. Il
dit : le corps du Seigneur, sans ajouter : id est figura corporis.
Plus pratique, moins enclin à la spéculation, il ne s'est
probablement pas posé les questions discutées par Tertullien. Les
chrétiens, en effet, n'étaient pas préoccupés de ces problèmes.
En somme, l'Eglise de ces temps reconnaissait la réalité des

deux faces de l'eucharistie : les éléments terrestres et le don
céleste, sv%ixqiGxìk sx ovo nqay\.wxmv GvvsGxrjxvTa (Irén. IV, 18, 5).

Les spéculations étaient abandonnées aux écrivains et restaient
individuelles 3). » — Quant aux évolutions de la théologie
eucharistique depuis les théories de Paschase Radbert au IX* siècle

jusqu'au concile de Trente au XVIe, M. Turmel les a résumées
dans son «Histoire de la théologie positive», de manière à

rendre évidents deux faits, à savoir : 1° le fait que le réalisme
charnel de Paschase Radbert, qui a triomphé au concile de

Latran et à Trente, a été combattu par Ratramne, par Raban

Maur, par Scot Erigène, par Bérenger (qu'on a voulu faire
passer pour hérétique), et que tous ces théologiens spiritualistes
en appelaient à la tradition spiritualiste de l'ancienne Eglise,
dont ils citaient les textes; 2° le fait que l'école de Paschase

a triomphé en s'appuyant sur des textes apocryphes faussement

attribués à St. Ambroise et surtout à St. Augustin. Certes,
ces deux faits sont de la plus extrême gravité. Nous les

') Revue du clergé français, 15 novembre 1903, p. 614.
2) P. 615.
3) Revue d'hist. et de litt, relig., septembre 1903, p. 505.



— 704 —

connaissions déjà, mais M. Turmel les a entourés de tant de

précision qu'ils seront désormais inoubliables. — Citons encore
le Dr G. Koch, qui explique ainsi «le problème eucharistique» :

« Notre formule est : la substance du corps du Christ est
présente dans l'eucharistie à la manière d'une réalité morale. Sans
doute cette formule aurait besoin d'explications plus complètes
et plus précises. Nous nous contentons d'attirer l'attention sur
l'analogie des réalités morales et sur la nature de leur
présence. Le monde surnaturel a certainement plus d'analogie avec
la vie morale qu'avec les sciences mathématiques, physiques ou
naturelles... C'est peut-être une nouveauté de tirer une
analogie des réalités morales pour expliquer la présence du Christ,
mais en soi la nouveauté de la chose ne prouve pas qu'elle
soit inadmissible. Au temps du Christ et des apôtres, on ne
parlait pas non plus d'une présence per modum substantiœ.
St. Pierre et St. Paul ne parlaient pas des monades *). » Que
de choses dans ces quelques lignes!

13° En matière d'ecclésiologie, il faut citer les travaux de
M. Batiffol sur la hiérarchie primitive, où il ne craint pas de

rappeler ce que St. Jérôme a enseigné sur l'identité fondamentale

du presbytérat et de l'épiscopat, et ce qu'il a raconté sur
la manière dont le collège des prêtres (qui étaient des épis-
copes) à Alexandrie élisait l'évêque jusqu'au commencement du
IVe siècle. En somme, il résume ainsi le développement de

l'organisation primitive des Eglises. Il conçoit: «1° des fonctions
préparatoires, missionnaires, l'apostolat, la prophétie, la didascalie

; 2° un ordo local purement honorifique et ne conférant
qu'une notabilité de fait, le presbytérat ; 3° une fonction
liturgique et sociale, le diaconat; 4° une fonction liturgique, sociale
et de prédication, l'épiscopat, épiscopat plural comme le
diaconat; 5° l'épiscopat plural disparaissant au moment où les

apôtres disparaissent, et se démembrant pour donner naissance
à l'épiscopat souverain de l'évêque et au sacerdoce subordonné
des prêtres 2).» — Les aveux de M. Turmel sur l'épiscopat sont
aussi dignes d'être notés. U résume ainsi l'enseignement d'Ignace
d'Antioche sur ce point : « Si Ignace est certain que son entreprise

lui a été inspirée par Dieu, il n'apporte jamais un texte

*) Annales de philosophie chrétie>me, décembre 1903, p. 308-309.
2) Etudes d'histoire et de théologie positives, p. 266



— 705 —

du Christ ou des apôtres capable de la confirmer, et l'inspiration

qu'il a reçue du ciel prouve que les textes lui font défaut.
Il ne se préoccupe pas d'établir par l'histoire qu'il y a toujours
eu des évêques à la tête des communautés chrétiennes, et que
ces évêques ont,exercé à l'égard des fidèles le rôle de pasteurs,
il s'en tient au présent. Il est convaincu que les communautés
vont être anéanties, si elles ne reçoivent pas de leurs évêques
la doctrine et le culte; il conclut que Dieu le veut ainsi. En
ce sens, mais en ce sens seulement, il enseigne l'origine divine
de l'épiscopat, abstraction faite de son origine apostolique '). » —
Très caractéristiques aussi sont les aveux de M. Turmel sur
l'impossibilité où il est de réfuter, par les lettres de St. Ignace,
les explications de la primauté de l'Eglise romaine (non du
pape) par la primauté politique de la ville de Rome 2).

14° Citons encore quelques aveux, qui montrent dans les
théologiens qui les font, des points de vue nouveaux qui peuvent
logiquement conduire à des conséquences très graves. Par
exemple :

M. Bricout, parlant du livre du sulpicien Guibert sur Les
Origines, considère l'évolution comme une pure hypothèse,
hypothèse qui fait tomber «certaines affirmations de la science
humaine caduque et bornée», mais non des affirmations
appartenant à la foi ; hypothèse qui, loin d'atteindre Dieu, « le grandit
plutôt», et qui n'atteint pas davantage l'âme et la religion3).

15° J'ai parlé plusieurs fois de YHistoire de la théologie
ositive de M. Turmel. Je dois insister sur cet ouvrage d'une

très grande érudition. Quoiqu'il ait des parties faibles et qu'il
soit loin de tout dire, cependant c'est un indicateur très
précieux. Ce que j'en ai publié dans la Revue internationale de

théologie (juillet 1904) n'est rien en comparaison de ce qui
devrait en être extrait. Il faut lire ce qui est dit du filioque,
de l'angéologie, de la confirmation, de l'extrême onction, du

mariage, du pouvoir des clefs, de l'ordre, de la mariologie,
notamment du moment auquel Marie fut sanctifiée par le
St. Esprit, des discussions qui eurent lieu en des sens différents
sur cette question, des oppositions qui furent faites par St.
Bernard, par Albert le Grand et par toute l'école thomiste contre

*) Annales de philosophie chrétienne, octobre 1903, p. 44.
') F. 46-47.
3) Revue du clergé français, I" décembre 1903, p. 50-51.



— 706 —

l'idée de l'immaculée-conception dès qu'elle fut formulée et
qu'on essaya de la faire passer dans la liturgie; etc., etc. je
me bornerai aux indications suivantes. M. Turmel a écrit en
toutes lettres : <- qu'on a trouvé Marie dans beaucoup de textes
bibliques qui ne parlaient pas d'elle ou qui n'en parlaient pas
directement» (p. 72). Il ajoute que certains Pères ont été égarés
par des textes ainsi expliqués. Il rappelle les discussions qui
eurent lieu sur la virginité de Marie ante partum, in partu et
postpartum. Il dit «que les textes évangéliques furent parfois
employés à contester ou à découronner la sainteté de Marie»
(p. 77). — Le mot sainteté n'est peut être pas le mot propre,
car la «sainteté» de Marie n'était pas en question, mais seulement

le sens du mot «vierge» qui lui était appliqué et qui, de

fait, en hébreu, avait plusieurs sens. — Peut-être M. Turmel
fait-il allusion à Origene, à St. Basile, à St. Cyrille d'Alexandrie
et à quelques autres Pères encore, «qui enseignèrent que la
Sainte Vierge, quand elle vit son divin Fils mourir sur le
calvaire, perdit la foi ou du moins eut des doutes sur sa mission».
C'est St. Ambroise et plus nettement encore St. Augustin qui
écartèrent de Marie toute espèce d'imperfection, et cela, en

s'appuyant non sur l'Ecriture, mais sur la raison théologique
ou, si l'on veut, sur le sentiment chrétien (p. 77). On voit tout
l'arbitraire de cette opinion nouvelle. Bref, M. Turmel s'exprime
ainsi au sujet des moyens employés pour faire triompher la
doctrine de l'immaculée-conception : « Pourquoi faut-il que
l'historien ait à constater des manœuvres frauduleuses là où, plus
que partout ailleurs, la plus stricte bonne foi eût été nécessaire

Il ne nous plaît pas d'étaler ici tous les pieux mensonges, qui,
depuis le XIIIe siècle, furent commis au bénéfice de l'immaculée-
conception. Mais, d'autre part, une Histoire de la théologie
positive ne peut faire le silence sur les entreprises même
illicites de démonstrations patristiques. Disons donc que les
partisans de l'immaculée-conception se procurèrent/)«'fas et nefas
le patronage des plus illustres docteurs. Us prétendirent qu'Alexandre

de Halès, éclairé par une intervention miraculeuse du

ciel, s'était fait le défenseur du privilège de Marie, après en
avoir été l'adversaire, et qu'il avait composé avant de mourir
un livre intitulé Mariale, à la gloire de la Vierge immaculée;
Ils racontèrent que St. Bonaventure s'était, lui aussi, rétracté ;

et pour preuve, ils colportèrent sous son nom un Sermon sur



— 707 —

la sainte Vierge, dans lequel l'immaculée-conception est nettement

enseignée. Ils mirent sur le compte de St. Anselme une
dissertation en faveur de la nouvelle doctrine. Us interpolèrent
le De conceptu virginis de Paschase Radbert. Us interpolèrent
surtout les œuvres de St. Thomas. Grâce à des retouches habiles,
le docteur angélique fut censé avoir soustrait la sainte Vierge
à la loi du péché originel dans le Traité de l'Ave Maria, dans
le Commentaire sur l'épître aux Romains, et dans le Commentaire

sur l'épître aux Galates. Us prétendirent que la Lettre
aux chanoines de Lyon était l'oeuvre d'un faussaire et que
jamais St. Bernard n'avait été opposé au privilège de Marie,
etc., etc. Ce travail de réhabilitation devait se poursuivre, plus
tard, sous une autre forme et suivant une autre voie. Jusqu'à
la fin du moyen âge, ce fut une pratique commune d'interpoler
les textes, de fabriquer des pièces apocryphes, ou de repousser
comme apocryphes les documents gênants. Hâtons-nous de dire
que toute cette contrefaçon, dont nous venons d'énumérer les
principaux échantillons, se borne à affermir dans leur conviction
ceux qui déjà étaient gagnés à la pieuse croyance, mais qu'elle
n'ébranla aucun adversaire, et que, en somme, elle ne donna
aucun résultat sérieux » (p. 399-400). Et dans des notes précises
(que je ne peux pas citer ici faute de place), M. Turmel
indique les faits et les documents interpolés auxquels il fait
allusion. Il est impossible de dire en termes plus clairs que
le dogme de l'immaculée-conception a été une horrible
supercherie ; qu'il y a des théologiens qui, loin d'être indignés
des mensonges qu'on leur sert, en fabriquent eux-mêmes de

plus iniques encore ; et que c'est là, malheureusement, le parti
qui triomphe administrativement.

Bref, ce livre est un véritable arsenal, et j'indiquerai plus
loin comment il milite à notre avantage.

II. Les conséquences de la crise.

Tous ces aveux montrent qu'il se fait, parmi les théologiens
de l'Eglise romaine, une profonde transformation, qu'on peut
appeler crise à cause de sa gravité et de son péril. Que devons-

nous penser de cette crise, et de ses conséquences possibles,
surtout par rapport à l'ancien-catholicisme?

Sur ce point difficile, très délicat, je résumerai ma pensée

par les distinctions suivantes :



— 708 —

1° Le cardinal Mathieu a-t-il raison, lorsqu'il redoute comme
résultat de cette crise une recrudescence de l'indifférentisme
religieux? — Oui, il est possible, il est même probable qu'un
certain nombre d'ecclésiastiques et de laïques, en voyant toutes
ces opinions qui sapent par la base ce qui leur a été enseigné
jusque-là, se réfugient dans le scepticisme, ou dans l'indifférentisme,

voire même dans l'incrédulité. Beaucoup de Français
sont extrêmes, c'est-à-dire, passent d'un extrême à l'autre, et
l'éducation donnée dans les séminaires favorise singulièrement
cette illogiche, en faisant croire qu'en matière de religion il
n'y a pas de milieu entre le catholicisme romain et l'incrédulité
(le protestantisme lui-même n'étant, aux yeux des romanistes
en question, qu'une des formes de l'incrédulité). Cette absurdité,
mise à la mode par Joseph de Maistre, pèse encore sur la
mentalité des catholiques-romains, en France surtout. De cette
catégorie d'esprits, l'ancien-catholicisme n'a rien à espérer ni
à gagner; et même, plus il la tiendra à l'écart, plus il fera
preuve de sagesse. Passer de l'extrême romanisme à l'extrême
impiété, de tout à rien, dénote une mentalité si vicieuse que
nous ne pourrions qu'être compromis en ouvrant nos rangs à

de telles recrues.

2° D'autre part, est-il possible que toutes ces doctrines
nouvelles soient finalement interprétées et acceptées dans un
sens favorable à l'ancien-catholicisme

Je le crois, pour les raisons suivantes :

Ces doctrines, qui sont nouvelles sous la plume des
écrivains romanistes, ne sont nullement nouvelles en elles-mêmes.
Ce sont des doctrines qui ont été émises déjà dans l'ancienne
Eglise et qui peuvent toutes s'appuyer sur l'enseignement de

tels et tels Pères. Les anciens-catholiques les ont publiées en

grande partie durant ces trente dernières années; nos ouvrages
en sont remplis. Nous pouvons même dire que c'est à la suite
de nos constants appels à la tradition des huit premiers siècles,
à la suite de nos études de patrologie et d'histoire, que les
théologiens catholiques-romains ont dû se transporter sur ce
même terrain de l'ancienne Eglise, pour essayer d'y contrôler
nos textes et d'y réfuter nos thèses contre la papauté romaine,
contre les dogmes romains, contre l'ecclésiologie romaine. Cette
réfutation, ils ne l'ont pas faite. Loin de là. Les matériaux



— 709 —

qu'ils ont amassés, les documents qu'ils ont étudiés, leur ont
inspiré des aveux qui, historiquement parlant, et même doctri-
nalement ou théologiquement, sont tout à l'avantage de l'ancien-
catholicisme. Par exemple, tout ce que M. Turmel dit de la
façon dont les papes Calixte et Agathon ont exagéré le pouvoir

des clefs au profit de l'évêque de Rome ; tout ce qu'il dit
des fausses décrétales des papes qui ont été insérées dans le
Décret de Gratien, et qui de là ont passé dans les Sentences
de Pierre Lombard, de celles-ci dans la Somme de Thomas
d'Aquin, et de celle-ci dans toute l'école; tout ce qu'il dit de
la manière dont les apocryphes, le pseudo-Areopagite, le pseudo-
Ambroise, le pseudo-Augustin, etc., etc., ont corrompu la théologie;

tout cela a été dit par Dœllinger (Janus) dans Le pape
et le concile.

Donc, de fait et au fond, ces théologiens qui se disent
catholiques-romains, mais non ultramontains, travaillent pour
nous, puisqu'ils sont d'accord avec nous sur les points précités.

Bien plus, je vais plus loin, et je dis que certains de leurs
aveux, par leur généralité et leur envergure, sont de nature
à les entraîner beaucoup plus loin; qu'ils sont même inconciliables

avec le système théologique de l'Eglise romaine actuelle,
et que, en les poussant logiquement jusqu'au bout, ils
renverseront forcément la dogmatique romaine actuelle, et tôt ou
tard la hiérarchie romaine elle-même.

Autant je suis d'accord avec les Loisy, les Mignot, et toute
l'école nouvelle pour réclamer les droits de la critique
historique, les droits de l'exégèse scientifique, en un mot les droits
de la science exacte et de la saine raison; autant je suis
d'accord avec les Turinaz, les Fontaine, les Maignen, les
Gayraud, pour reconnaître le péril imminent que la nouvelle école
fait courir à l'Eglise romaine. — Avec la nouvelle école
libérale, je dis que c'en est fait de l'Eglise de Rome, si cette
Eglise ne sort pas de ses erreurs, et si elle ne se rallie pas
franchement à la science et au progrès. Sur ce terrain les

Mignot, les Loisy, les Lagrange, les Houtin, etc., ont mille fois
raison : car aucune Eglise ne peut désormais vivre contre la
science et contre la vérité démontrée. Mais, d'autre part, je
dis aussi que c'en est fait de l'Eglise de Rome, de sa dogmatique

actuelle et de sa constitution actuelle, si elle laisse pleine
et entière liberté à la science, à la critique historique, à la



— 710 —

critique biblique. En sorte qu'elle est littéralement prise entre
deux feux : d'un côté, le feu des antichrétiens, qui, au nom de

la science, la traitent d'ignorante, d'intolérante, et demandent
sa destruction au nom du progrès; et d'un autre côté, le feu
des vrais chrétiens, des vrais catholiques, qui lui démontrent
que la véritable Eglise, chrétienne et catholique, a existé autrefois

sans la papauté, sans la dogmatique romaine, bien plus,
que cette papauté et cette dogmatique romaine sont dans le
fond antichrétiennes.

Tel est le cul-de-sac dans lequel l'Eglise romaine actuelle,
ou plutôt la papauté avec sa curie, ses congrégations et sa

hiérarchie, est enfermée. Elle n'en sortira que détruite ou
réformée : détruite, comme toute erreur doit l'être; ou réformée
selon la norme chrétienne, comme toute Eglise chrétienne doit
l'être. Il n'y a pas de milieu. Telle est ma conviction ; en sorte
que, loin de maudire cette nouvelle école laborieuse et relativement

libérale, je ne puis que l'encourager et la bénir.

3° Mais ici on me fait des objections pour combattre mon
optimisme. Ecoutons ces objections, et voyons ce qu'il faut
en penser.

La première peut être formulée ainsi : L'école libérale en

question a imaginé une tactique très ingénieuse qui lui permet
de passer entre les balles de l'ultramontanisme intransigeant
et celles de l'ancien-catholicisme ; en sorte qu'elle ne se fera
ni ultramontaine ni ancienne-catholique. Cette tactique consiste
dans la distinction entre l'histoire et la théologie. La nouvelle
école se borne exclusivement à l'histoire, et se refuse à toucher
à la théologie. Voyez Loisy : il fait de l'histoire, dit-il, l'histoire
de la composition des évangiles, l'histoire de la pensée
chrétienne dans les premières générations chrétiennes. Voyez La-

grange : il fait aussi de l'histoire, dit-il, l'histoire de la
composition des livres de l'A. T., l'histoire des milieux sémites, etc.
Leurs droits comme historiens sont, disent-ils, absolus : car les
faits sont les faits. Et comme ils se refusent à toucher à toute
doctrine, comme ils ne veulent absolument pas examiner si
ces faits sont naturels ou surnaturels, s'ils impliquent une
doctrine ou non, encore moins rechercher si c'est telle doctrine
qu'ils impliquent ou telle autre, alors ils sont inattaquables par



— 711 —

Rome, et du même coup ils évitent très habilement de prendre
parti pour l'ancien-catholicisme.

Réponse : Cette tactique peut être ingénieuse pour établir
quelques faits indifférents. Mais elle n'est ni logique ni loyale,
dès qu'il s'agit de faits religieux, dans lesquels l'élément
religieux l'emporte en valeur sur le fait matériel lui-même. Les
critiques bibliques de cette école sont les premiers à convenir
que les évangélistes, par exemple, ont voulu avant tout
exposer et faire admettre les logia, c'est-à-dire les enseignements
du Christ, plutôt qu'écrire une histoire proprement dite et
exclusivement extérieure. Dès lors, l'abstention doctrinale dans
laquelle ils prétendent s'enfermer est impossible. Donc, tôt ou
tard, ils arriveront forcément à toucher à la doctrine et au
dogme, ne fût-ce que de loin. Et déjà même ils y touchent,
qu'ils le veuillent ou non; la preuve c'est que les agents de

la curie poussent les hauts cris et que l'Index les condamne.
Donc ils devront un jour, bon gré mal gré, se prononcer et
prendre une attitude doctrinale. Rome n'admet l'histoire que
pour la faire servir à étayer ses dogmes; donc, a fortiori, elle
ne permettra pas qu'on fasse de l'histoire en dehors de ses

dogmes, encore moins contre ses dogmes.

Seconde objection : Une autre tactique de l'école en question
consiste à ne jamais attaquer la papauté. Elle attaque tel et
tel pape, puisqu'elle fait de l'histoire ; elle en supprime même
six d'un coup. Mais elle se garde bien de dire quoi que ce
soit de la papauté. Cette papauté est-elle une institution de

droit divin, ou simplement de droit ecclésiastique? Elle se

refuse à l'examiner ; ce serait de la théologie, dit-elle, or elle
ne fait pas de théologie. Donc, ici encore, elle reste intangible
aux yeux de Rome, qui continue à être sacrée à ses yeux, et
elle ne donne pas la main à l'ancien-catholicisme, qu'elle peut
considérer comme un inconnu et même comme un adversaire.

Réponse : Ici encore cette école s'abuse. Tôt ou tard, elle
devra bien étudier, ne fût-ce qu'au nom de l'histoire, les,fondements

de la papauté. Vouloir fermer les yeux sur une question
historique de cette importance, serait de l'enfantillage, si ce
n'était de l'indignité. La papauté même ne permettrait pas
qu'on jetât perpétuellement sur elle un manteau qui paraîtrait
couvrir des choses suspectes. Donc, tôt ou tard, disons même



— 712 —

bientôt, les historiens de cette école devront reconnaître les
fondements très humains, très politiques, très ecclésiastiques,
et nullement divins, de la papauté romaine. De cela nous
n'avons aucun doute. Déjà même les aveux de quelques-uns
sont suffisamment clairs, même ceux du diplomate M. Turmel.
Ne pressons rien ; ce n'est qu'en automne que mûrissent les
fruits, et nous sommes à peine à la fonte des glaces.

Bornons-nous à constater qu'aux yeux des hommes
clairvoyants, cette école a beau déclarer qu'elle veut maintenir le
saint-siège : au fond, elle démolit l'Eglise romaine. Par exemple,
lorsqu'elle réclame les droits de la science et de la liberté, ne
sape-t-elle pas Rome, qui est fondée sur l'erreur et qui condamne
les travaux scientifiques de cette école? Lorsqu'elle proclame
les services rendus par le protestantisme à la cause de l'Eglise x),

ne discrédite-t-elle pas, ipso facto, la cause de Rome et l'attitude

prise par Rome? Or, lorsque les procédés de l'Eglise
romaine seront discrédités, lorsque ses doctrines les plus essentielles

seront démenties, que sera le saint-siège Une simple
non-valeur. Donc les anciens-catholiques, qui s'appuient sur la
science et qui réclament l'enseignement universitaire, ne sont
déjà pas si coupables aux yeux de cette école. Un de ses

théologiens a même osé le reconnaître dans les termes
suivants : «C'est précisément parce que les Vieux-Catholiques ont
pris pour mot d'ordre le Los von Rom, et parce que leurs
chefs étaient des professeurs d'université, qu'un discrédit,
immérité d'ailleurs, pèse sur les hautes écoles de la science
ecclésiastique... Mgr. Ehrhard ne craint pas de stigmatiser à

cette occasion le «pamphlet» de Mgr. Kannengieser: Les
origines du Vieux-Catholicisme et les universités allemandes... Il
semble que toute initiative individualiste et tout développement
progressif est interdit chez nous. Les attaques mêmes dont
deviennent l'objet tous les essais sincèrement réformistes tentés
dans nos rangs paraissent bien autoriser cette appréhension.
En cela, conclut Mgr. Ehrhard, se trouve la cause de nos
misères actuelles et de l'hostilité réciproque de l'Eglise (romaine)
et de la société2).» Ce langage n'est-il pas transparent?

') Voir Revue du clergé français, 15 septembre 1902, p. 172.

2) P. 182. Cet article est de M. le professeur Gazagnol.



— 713 —

Troisième objection : Les théologiens de cette école, dès

que l'Index les condamne, se soumettent. Donc rien à espérer
de gens qui ne savent même pas défendre leurs doctrines.
Voyez les Klein, les Denys, et même Loisy, etc.

Réponse : Il y a soumission et soumission. Tout le monde
sait que ceux qui se soumettent administrativement, ne se
soumettent pas pour cela doctrinalement. La doctrine émise n'est
pas rétractée, encore moins réfutée, par la soumission administrative.

Donc cette doctrine fait son chemin dans les esprits et
les consciences, en dépit de la conduite subséquente de ceux
qui l'ont émise.

Je n'ai ni à examiner ici les motifs qui déterminent les
théologiens en question à se soumettre, ni à juger si ce sont des
motifs respectables ou non. Je crois que ces motifs sont à la
fois respectables sous certains rapports, et non respectables
sous d'autres. Je pense que lorsqu'on a logis, couvert, revenus,
toutes choses bien assurées, il est facile de traiter de lâches
ceux qui n'ont ni toit, ni table, ni vêtement, ni bourse, et qui
ne veulent pas se suicider. Je ne les justifie pas, je ne les

approuve pas davantage, mais j'ai pitié d'eux, et je respecte
leur conscience, même erronée. En tout cas, je le répète, les
saines doctrines qui les ont fait condamner, restent au grand
soleil; elles les feront bénir un jour, elles mûriront malgré
l'Index, elles porteront leurs fruits, l'ancienne Eglise en sera
rajeunie, et l'œuvre de Dieu triomphera.

Ici on pourrait même se demander si, dans certains cas,
clans certaines situations exceptionnelles soit de personnes, soit
de familles, soit même de confessions, il n'est pas plus prudent,
plus utile pour la vérité même, pour le bien final de l'Eglise
universelle, de ne pas sortir d'une Eglise particulière coupable
et prévaricatrice, et cela dans le but de la ramener, par des

efforts plus intimes et plus domestiques, dans les voies de la
vérité et de la sainteté, comme on reste clans un milieu pestiféré
pour guérir les malades. Mais la discussion de cette question
nous mènerait trop loin, et nous entraînerait trop en dehors de

notre sujet actuel. Je me borne donc à l'indiquer comme sujet
de réflexion.

Donc, que les romanistes en question se soumettent
administrativement ou non, qu'ils restent extérieurement attachés
et soumis à la papauté romaine ou non, je ne dis pas que cela

BeYue inUrn. de Théologie. Heft 48, 1904. 4G



— 714 —

n'importe pas, mais je dis que, dans les deux cas, les vérités
émises et non réfutées sont toujours des vérités; qu'elles sont
toujours tenues pour telles par tous les fidèles intelligents,
c'est-à-dire, au fond, par l'immense majorité des chrétiens,
même quand cette majorité se tait: le silence est quelquefois,
lui aussi, une proclamation de la vérité. Jesus autem tacebat.

Quatrième objection : Les catholiques-romains traitent les
anciens-catholiques d'hérétiques, d'apostats, etc. Donc l'ancien-
catholicisme ne saurait bénéficier des enseignements d'aucune
école romaniste, quelle qu'elle soit.

Réponse : Ce sont les catholiques-romains de bas étage qui
nous lancent les injures susdites : chacun fait ce qu'il peut.
Mais les catholiques-romains qui estiment la science et le
travail, ne nous injurient pas. Us préfèrent nous ignorer, du
moins en général. Je dis en général, parce que quelques-uns
ne craignent pas de nous citer; je ne dis pas qu'ils nous
comblent d'éloges, cela n'est pas nécessaire et d'ailleurs nous
ne demandons les éloges de personne, mais du moins ils
mentionnent notre Revue et nos publications. Je le répète,
nous n'avons pas besoin qu'on s'unisse extérieurement à nous,
encore moins qu'on s'enrôle dans notre Eglise, pour nous être
utile. Celui-là nous est utile qui proclame clairement la vérité,
qui met en lumière ce qu'a été le christianisme ancien, ce

qu'a été l'ancienne Eglise, en quoi a consisté le vrai catholicisme,

quelles libertés doctrinales ont été celles des Grégoire
de Nazianze, des Grégoire de Nysse, des Basile, des Cyrille,
des Augustin, des Chrysostome, etc. C'est de leur esprit de

foi, de raison, de liberté, que nous nous inspirons ; et

quiconque les fait connaître, peut nous traiter d'hérétiques à son

aise, nous ne l'en remercions pas moins. L'injure passe, la

vérité reste.
Oui, nous remercions ces libéraux qui nous donnent raison

tout en nous combattant; nous les remercions de prêcher nos
doctrines tout en maintenant leurs formules. Leurs formules,
ils ne veulent pas les lâcher parce que ce sont, pour leur
situation extérieure, les seules planches de salut dans le
naufrage. Nous les remercions de ce qu'ils consentent à glisser
dans leurs formules erronées une signification autre, une
doctrine vraie. Tel, par exemple, M. le professeur Schell, qui,



— 715 —

dans son Christus, a maintenu le fameux «Felsen Petri». Mais
qu'entend-il par ces deux mots? Entend-il l'infaillibilité
personnelle de Pierre, sa personne, sa fonction même Non, mais
seulement sa confession de foi, c'est-à-dire la doctrine que
Pierre vient de confesser, à savoir la divinité de J.-C. Or, c'est
ce que nous avons toujours enseigné. M. Schell a l'air de nous
combattre ; de fait, au fond, il pense comme nous.

Donc les vérités proclamées plus ou moins explicitement
par l'école libérale en question, sont désormais des choses
acquises, des faits enregistrés : scripta manent. Quiconque en

comprend la portée, doit, dès maintenant, convenir de deux
choses :

La première est que, même dans l'Eglise romaine, même
dans ce clergé qui se dit soumis à Rome, il y a des voix qui
savent proclamer des vérités catholiques, même contre la curie
romaine, même contre l'absolutisme papal, même contre les

enseignements d'une partie de la hiérarchie; ce qui montre
que l'Eglise catholique et l'orthodoxie sont toujours visibles
en Occident, même là où d'autres forces cherchent à les
étouffer.

Le pape a beau s'élever contre la critique, la condamner,
faire mettre à l'index les livres qui la prônent et la pratiquent,
le pape n'est pas l'univers; il n'est ni le monde de la pensée,
ni même l'Eglise; chaque jour on s'émancipe davantage de sa

personne, de sa curie, et même de ses décisions et de ses

encycliques. Ce qui restera de cette école libérale, condamnée
ou non par Rome, c'est l'appel qu'elle fait à la science et aux
droits de la science; or, cet appel finira par renverser le

système théologique romain et même le système ecclésiastique
romain, car l'un et l'autre sont inséparables et l'un et l'autre
sont antiscientifiques. Rome, pour vivre, a besoin de faire croire
à ses fidèles que le dogme prime l'histoire comme la force
prime le droit; or, nombre de théologiens de la nouvelle école

proclament hautement qu'au contraire c'est l'histoire qui prime
le dogme, et que les droits de l'histoire et de la science sont
absolus. De plus, ce qui restera de cette école, condamnée ou

non par Rome, c'est la démonstration qu'elle a faite de la
futilité avec laquelle certains textes de l'Ecriture ont été

interprétés contre leur vrai sens ; de la légèreté et de la servilité
avec lesquelles ces interprétations erronées ont été répétées



— 716 —

par des théologiens qui .ont fini par faire école; des procédés
illogiques et des sophismes qui ont été mis en cours par ces
écoles ; des apocryphes et des pièces fabriquées dont on a osé

faire usage au grand jour pour étayer une fausse théologie et
une fausse dogmatique. Tout cela, aujourd'hui, est démontré,
mis à nu. Toute cette théologie de Rome et de sa curie,
aujourd'hui, craque jusque dans ses fondements. Or, qui ne le

voit? Cet état de choses proclame ce que les anciens-catholiques
proclament; il travaille pour eux, il donne raison à leur double
réforme théologique et ecclésiastique.

Et c'est là, précisément, la seconde observation que je
voulais faire. Oui, qu'on le veuille ou non, les vérités
catholiques, orthodoxes, proclamées par cette nouvelle école dans
toutes les matières si graves que j'ai signalées, ces vérités,
dis-je, produiront nécessairement une floraison et une
fructification; oui, elles conduiront logiquement, en temps opportun,
à une réforme de la théologie romaine, à la ruine du système
papiste édifié sur cette théologie erronnée, par conséquent au
triomphe de l'ancien-catholisme. Et quand je parle du triomphe
de l'ancien-catholicisme, je n'entends nullement parler de nos
personnes, qui ne sont rien, mais du but religieux et
ecclésiastique que nous poursuivons, et de la grande réforme que
nous avons entreprise. Que Dieu daigne la prendre en sa

sainte garde
E. Michaud.

Le Directeur-Gérant : Frof. Dr E. MlCHAUD.

3erne. — Imprimerie Stampili & Cik.



Verlag von C. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Der aatotisclie Teil äer Liier Disputata (1519).

Aus bisher unbenutzten Quollen
herausgegeben von

Lie. Otto Seitz,
Inspektor am Königl. Prediger-Seminar in Wittenberg.

Preis Mk. 12. 80.

Neu erschienen :

Herders Theorie tob der Religion und den religiösen kstelliingen.
Eine Studie zum 18. Dezember 1903, Herders lOOjährigem Todestag,

von

Lie. theol. Rudolf Wielandt,
Stadtvikar in Heidelberg.

Preis Mk. 3. —.

Kaiser Maximilian II. his i seiner Tnrateteipi
(1527—1564).

Ein Beitrag zur Geschichte
des Überganges von der Reformation zur Gegenreformation

von

Dr. R. Holtzmann,
Privatdozent für Geschichte an der Universität Strassburg.

Preis Mk. 18.—.

Der posse Kampf miscoei Kaisern ol Papsttum

zur Zeit des Hohenstaufen Friedrich II.
Von

Dr. jur. Th. Frantz, Mannheim.
220 Seiten. Preis Mk. 4. —.

„Der Zweck heiligt die Mittel"
als jesuitischer Grundsatz erwiesen

von

Graf von Hoensbroech,
Herausgeber der Monatsschrift «Deutschland».

(Erweiterter Sonderandrtick aus der Monatsschrift „Deutschland", Juli-Heft 1903.)

Preis Mk. 1. —,



Verlag von 0. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35,

i et poycarpi smyrnaei, eh«» et tm.
Edidit et Adnotationibus Instruisit

Adolfus Hilgenfeld
Preis Mk. 12. 80.

Beiträge zur Reformationsgesehiehte
aus Büchern und Handschriften der Zwickauer Ratsschulbibliothek.

Von

Lie. Dr. Otto Clemen,
Gymnasiallehrer in Zwickau.

I. Heft. 1900. Preis Mk. 2. 40.

Inhalt: Pasquillus exul. — Heinrich Stromer an Ulrich von Hütten, Leipzig,
22. September 1519. Bemerkung zu der Flugschrift: Eine Warnung an den Bock Emser.
— Zu Luthers Predigt Invocavit (9. März) 1522. — Verse auf Luthers Bild. — Zu Jacobus
Propositus. — Die ersten Märtyrer des evangelischen Glaubens. — Johannes Schwan aus
Marburg, Franziskaner zu Basel, Buchdrucker und Bürger zu Strassburg. — Severinus
Hypsilithus. — Zur Relegation des Simon Lemnius. — Antonius Musa.

II. Heft. 1902. Preis Mk. 4. —.
Inhalt: Zu Luthers Stammbaum und Erfurter Studentenzeit. — Bischof Adolph

von Merseburg und die Pfarrer von Schönbach und Grossbuch. — Simon Haferitz. —
Georg Mohr. — Ulrich Hugwald. Der Bauer von Wöhrd. — Spalatiniana. — Epigrammata
aliquot Wormctiensia. — Zum 2. Regensburger Religionsgespräch. — Ein Buch aus Jacob
Milichs Bibliothek.

IH. Heft. 1903. Preis Mk. 3. 20.

Inhalt: Eine unbekannte Schrift des Herolds Kaspar Sturm. — Aloisa Marllani
In Martinum Lutherum oratio. — Dr. Martin Luthers Passion. — Hans Kotter. —
Bemerkungen zu Benedict Gretzingers Beschirmbüchlein. — Eine Schrift Johann Freylebens.
Predigers in Weiden, gegen das Salve Regina. — Die Einführung der Reformation in
Eilenburg. — Antonius Zimmermann, — Johann Gülden (Aureus). — Georg von Rothsehitz.
— Georg Rauth, der erste lutherische Prediger in Plauen. — Spottschriften auf Cochläus,
— Zur Geschichte der Hassensteinschen Bibliothek. — Analekten und Miszellen. —
Ergänzungen und Berichtigungen zum 1. und 2. Heft. — Register zum 1. bis 3. Heft.

Das Bild des Christentums
bei den grossen deutschen Idealisten.

Ein Beitrag zur Geschichte des Christentums

Von

Lie. Dr. C. Lülmann,
Prediger an St. Jacobi in Stettin.

Preis Mk. 4. 80.




	La crise doctrinale dans l'Église romaine actuelle et ses conséquences pour l'ancien-catholicisme

