
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen Jurisdiktion

Autor: Herzog, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


680 —

BEDEUTUNG DER TERRITORIALEN GRENZEN

DER KIRCHLICHEN JURISDIKTION.

Dem Ritter Lussi von Nidwaiden, den die katholischen
Kantone an die Trienter Synode abgeordnet hatten, war die
Instruktion mitgegeben worden, sich auf nichts einzulassen,
was den von den Landesobrigkeiten in Anspruch genommenen
kirchlichen Freiheiten und Rechten irgendwie nachteilig sein
könnte. Für die fraglichen Freiheiten und Rechte lassen aber
die Trienter Dekrete keinen Raum. Dieses Konzil ist darum
in der katholischen Schweiz niemals anerkannt worden. Bis
auf diesen Tag enthalten auch die Staatsverfassungen der
katholischen Kantone manche Bestimmung, die mit der auf der
Trienter Synode revidierten Kirchenverfassung keineswegs im
Einklang steht. Noch mehr gilt das von der schweizerischen
Bundesverfassung des Jahres 1874. Hier finden wir in Art. 58

sogar den Satz: „Die geistliche Gerichtsbarkeit ist abgeschafft.11

Man sollte meinen, dass nun seit 1874 bei uns die Bischöfe,
die Organe der kirchlichen Jurisdiktion, ihr Amt gar nicht
mehr ausüben könnten und daher die katholische Kirche
aufgehört habe, eine staatlich anerkannte Institution zu sein. So

schlimm steht bekanntlich die Sache nicht. Man hört wohl
dann und wann eine Klage darüber, dass die „Gesellschaft Jesu",
die doch ein berühmter und in der römisch-katholischen Kirche
sehr einflussreicher Orden sei, in der Schweiz keine
Niederlassung gründen dürfe und dass die Errichtung anderer Klöster
eigentlich nicht zulässig sei. Es gibt etwa dann und wann
einen „Begräbnisskandal" und einen kleinen Streit über den
Gebrauch der Glocken, woraus man schüessen darf, dass die

Verordnungen des sogenannten kanonischen Rechts über das
Begräbniswesen bei uns von keiner absolut massgebenden Bedeutung

sind. Auch die schweizerische Ehegesetzgebung, die ich



— 681 —

übrigens keineswegs als eine mustergültige bezeichnen möchte,
nimmt auf die kirchliche Jurisdiktion gar keine Rücksicht.
Erstaunlich rasch und leicht haben sich die römisch-katholischen
Träger der kirchlichen Jurisdiktion auch mit den noch am
21. November 1873 von Pius IX. verdammten Gesetzen
verschiedener Kantone über Wahl und Wiederwahl der
Geistlichen durch die Gemeinden abgefunden. Allein trotzdem die
geistliche Gerichtsbarkeit, die ja doch eigentlich die ganze
Gewalt der Kirchenregierung im Sinne des kanonischen Rechts
der römischen Kirche in sich schliesst, bei uns durch mannigfaltige

eidgenössische und kantonale Verfassungsbestimmungen
und Gesetze eingeschränkt ist, lässt sich von einer Abschaffung

derselben auch in der Schweiz eigentlich nicht reden.
Der angeführte Satz der Bundesverfassung ist im Grunde sehr
harmlos und bildet nur eine Erläuterung zu den beiden
unmittelbar vorangehenden Sätzen : niemand dürfe seinem
verfassungsmässigen Richter entzogen werden und die Einführung
von Ausnahmsgerichten sei unzulässig. Es darf also keine
besondern Gerichtshöfe zur Aburteilung geistlicher Missetäter
geben, und kein Laie kann wegen eines Verhaltens, das
vielleicht wohl nach kirchlichen, nicht aber nach bürgerlichen
Gesetzen strafbar ist, vor einen Richter gezogen werden.

Allein auch die schweizerischen Bischöfe besitzen eine
kirchliche Jurisdiktion und dürfen diese ausüben. Das gilt als
so selbstverständlich, dass 1876 an die Anerkennung des
christkatholischen Bischofs durch die Bundesbehörde die Bedingung
geknüpft wurde: der christkatholische Bischof dürfe keine
Jurisdiktion ausserhalb der Schweiz ausüben. Innerhalb der
Schweiz aber ist ihm das in den Gemeinden, die ihn überhaupt
als ihren Bischof anerkennen, natürlich gestattet. Ist er auch
von der betreffenden Kantonsregierung anerkannt, so schützt
ihn diese nach Massgabe der besondern Gesetze in der
Ausübung seiner Gerichtsbarkeit. Daher ist z. B. der Eintritt in
den Klerus einer Diözese durch die Ordination des Diözesan-
bischofs, beziehungsweise durch die vom Diözesanbischof
gewährte Aufnahme bedingt. Wollte eine Gemeinde zum Pfarrer
einen Geistlichen wählen, der dem Diözesanklerus nicht
angehört und nicht angehören kann, so musste sie zuerst selbst

aus dem Diözesanverband ausscheiden. Ein gewählter Pfarrer
muss sich an die Lehre, den Ritus, die Disziplin seiner Kirche

Revue intern, de Théologie. Heft 48, 1904. 44



— 682 —

halten, und darüber wacht der Bischof. Ein römischer Pfarrer,
der in die Ehe treten wollte, könnte seine Pfründe auch dann
nicht behalten, wenn die ganze Gemeinde mit ihm
einverstanden wäre; die Gemeinde musste sich, um dem Pfarrer die
Ehe zu ermöglichen, vorerst einer andern staatlich anerkannten

Kirche anschliessen, die die Priesterehe gestattet. Die
Jurisdiktion des Bischofs aber erstreckt sich über die zu seiner
Diözese gehörenden Gemeinden. Solange die Landesregierungen

auch die handesreligion zu bestimmen hatten, war es
sehr leicht, die territorialen Grenzen der kirchlichen
Jurisdiktion anzugeben: diese Grenzen deckten sich mit den Grenzen

des Gebietes, das der kirchlichen Verwaltung eines Bischofs
unterstellt war; innerhalb dieser Grenzen durfte kein zweiter
Bischof seines Amtes walten.

Der moderne Staat hat auf das Recht, die Religion seiner
Bürger zu bestimmen, verzichtet ; er gewährt nicht nur Glaubensund

Gewissensfreiheit, sondern — wenn auch da und dort nur
mit Einschränkungen — sogar Kultusfreiheit. Daher ist das

Recht, sich an diesem oder jenem Ort niederzulassen, nun
nicht mehr an die Zugehörigkeit zu der Religionsgemeinschaft
der Bewohner des betreffenden Ortes oder Landes geknüpft.
Wir sahen im Verlauf der letzten Jahrzehnte unter einer bisher

ganz protestantischen Bevölkerung grosse katholische
Gemeinden entstehen und bisher ganz katholische Ortschaften
durch Zuzug protestantischer Ansiedler in Dörfer und Städte
sich verwandeln, deren Einwohnerschaft heute der Mehrheit
nach protestantisch ist. Wieder nach einigen Jahrzehnten haben
sich vielleicht in analoger Weise an vielen Orten Christen,
Mohammedaner, Buddhisten, Atheisten nebeneinander
niedergelassen und zu bürgerlichen Gemeinwesen vereinigt. Mit der
Anerkennung der Kultusfreiheit verlieren die territorialen Grenzen

der kirchlichen Jurisdiktion ihre frühere Bedeutung und
es kann eben nur noch von einer geistlichen Gerichtsbarkeit
über organisierte Gemeinden, die zu einer bestimmten Kirche
gehören wollen, die Rede sein.

Dagegen wird eingewendet: nur die wahre christliche
Kirche hat Existenzberechtigung; daher behält die Umschreibung

der Diözesen dieser Kirche auch dann ihre Gültigkeit,
wenn sich innerhalb der bestehenden Diözesen Gemeinschaften
bilden, die nicht zur Kirche gehören; solche Gemeinschaften



— 683 —

erweisen sich gerade durch ihre Sonderstellung als Sekten, denen
ein katholischer Christ nicht angehören darf. — Das ist eine
Anschauung, die in der päpstlichen Kirche von allen Kanzeln
gelehrt wird und die der offiziellen römischen Kirchenlehre
auch vollkommen entspricht. Wenn im nicänischen
Glaubensbekenntnis die Kirche als una bezeichnet wird, so zieht die
römische Theologie daraus den Schluss, dass die Christgläubigen
notwendig unter der Jurisdiktion eines einzigen obersten Würdenträgers

stehen mussten ; wer sich dem Träger der höchsten
und allgemeinen Jurisdiktion nicht unterwerfe, stehe ausserhalb
der einen Kirche. Natürlich kann der Träger der obersten
Gewalt nicht direkt alle Teile der kirchlichen Gemeinschaft
regieren; er bedarf dazu einer Hierarchie, deren wichtigste
Mitglieder die Diözesanbischöfe sind. Wer am religiösen und
gottesdienstlichen Leben der „einen" Kirche Anteil haben will,
muss sich daher an den Kultus des Bischofs halten, in dessen
Diözese er sich befindet.

Dieser Anschauung huldigt auch ein Bruchteil der Kirche
Englands. An der Spitze der betreffenden Partei steht
gegenwärtig der in England hoch angesehene und auch in
gegnerischen Organen immer nur mit grösster Achtung genannte
Lord Halifax. Ihm sind wir Altkatholiken einfach Sektierer.
Wir waren nicht berechtigt, aus der Jurisdiktion der Bischöfe,
in deren Diözesen wir uns befanden, auszuscheiden und uns
auf dem schon besetzten Gebiet zu einer besondern Gemeinschaft

zu vereinigen. Wie diese Partei speziell von den
holländischen Altkatholiken denkt, die ja unter der Jurisdiktion der
Inhaber der bestehenden Bischofsstühle geblieben sind, sich aber
geweigert haben, die vom Papst ernannten neuen Bischöfe

anzuerkennen, weiss ich nicht. Die anglikanischen Bischöfe
sind ihr als Nachfolger der vorreformatorischen Bischöfe zwar
legitime Träger der Jurisdiktion, aber es war ihnen nicht
erlaubt, die Verbindung mit dem Papst aufzugeben, und dieser
Fehler sollte gutgemacht werden. Als Lord Plunket,
Erzbischof von Dublin, mit zwei andern Bischöfen dem Senor
Cabrera in Madrid die bischöfliche Konsekration erteilte, erhob
Lord Halifax in einem Schreiben an den römisch-katholischen
Erzbischof von Toledo gegen diesen Eingriff in die Jurisdiktion
der rechtmässigen katholischen Bischöfe Spaniens feierlichen
Protest. Den englischen Touristen, Konsulen, Handelsleuten,



— 684 —

die auf den Kontinent herüberkommen und sich hier eine
Zeitlang aufhalten, wird zur Pflicht gemacht, dem
Sondergottesdienst der englischen Kapläne fernzubleiben und dafür
in die römisch-katholische Messe des betreffenden Ortes zu
gehen. Dagegen wird die Errichtung päpstlicher Bistümer innerhalb

des britischen Reiches zwar nicht gebilligt, aber doch
entschuldigt : wären die anglikanischen Bischöfe unter der
päpstlichen Jurisdiktion geblieben, so würde selbsverständlich der
Papst keine neuen Bischofsstühle errichten.

Wir halten diese Anschauung nicht für richtig. Sie beruht,
wie uns scheint, auf dem römischen Grundirrtum, die Hierarchie
sei die Kirche, eine Korporation für sich, deren Oberhaupt, der
römische Papst, mit der Gewalt ausgerüstet ist, die Gläubigen
zu regieren, während diese vor allen Dingen zum Gehorsam
gegenüber den geistlichen Obern verpflichtet sind, die Laien
und Priester gegenüber den Bischöfen, die Bischöfe gegenüber
dem Papst. Auf Grund dieser Ansicht konnte Pius VIL, in
Verbindung mit Napoleon L, die uralten Diözesen Frankreichs
zertrümmern und dafür jedem Departement einen geistlichen
Präfekten geben — und konnte derselbe Papst die uralte Diözese
Konstanz zerschlagen und mit Hülfe willfähriger Regierungen
die einzelnen Teile unter die Verwaltung besonderer Bischöfe
stellen. — Die Gewalt, die Pius VII. und viele andere Päpste
in solcher und ähnlicher Weise tatsächlich in Anspruch nahmen,
ist zwar nach der Lehre des vatikanischen Konzils dem
römischen Bischof in der Person des Apostels Petrus „direkt und
unmittelbar" von Jesus Christus verliehen worden, entspricht
aber keineswegs den Worten des Herrn : „Die als Fürsten der
Völker angesehen sind, zwingen sie unter sich ; und die Grossen
unter ihnen üben Gewalt über sie aus ; so aber ist es nicht unter
euch11 (Mark. 10, 42). Wir verwerfen den Jurisdiktionsprimat
des römischen Bischofs, und halten uns darum auch für
berechtigt, die territorialen Grenzen der Verwaltungsbezirke, die
er den ihm untergebenen Bischöfen angewiesen hat, ausser
acht zu lassen, wenn wir Gelegenheit zu kirchlichen
Dienstleistungen erhalten, die von den Ortsbischöfen versagt oder an
unrechtmässige Bedingungen geknüpft werden.

Allein diese Grenzen sind ja keineswegs überall das
Produkt päpstlicher Willkür und politischer Berechnung ; von solchen
Grenzen wusste man schon, bevor es ein Papsttum im heutigen



— 685 —

Sinne gab. Für den von Klerus und Volk einer Stadt erwählten
Bischof bildeten die Grenzen des Stadtgebietes auch die Grenzen
der ihm verliehenen Jurisdiktion. So gewiss wie er sein Amt
auf rechtmässige Weise erhalten hatte, durfte er sich als den
einzigen rechtmässigen Träger der kirchlichen Jurisdiktion
innerhalb des Stadtgebietes betrachten. Nicht minder
selbstverständlich war es, dass die Bischöfe eines Landes ihre
Gerichtsbarkeit auf das Gebiet beschränkten, das durch die
Organisation der Landeskirche einem jeden zugewiesen war.
Auch auf diese Dinge lässt sich die Mahnung des Apostels
anwenden: „Alles geschehe wohlanständig und ordnungsmässig"
(1. Kor. 14, 40). Die Ordnung zu durchbrechen und willkürlich
in das Gebiet eines andern einzudringen, ist ein Akt der
Feindseligkeit, der nur da denkbar ist, wo keine kirchliche Gemeinschaft

mehr besteht. Rom hält sich nicht bloss der anglikanischen
Kirche gegenüber, deren Priestertum es gar nicht anerkennt,
sondern auch den orientalischen Kirchen gegenüber, deren
Episkopat durch die Reformation des 16. Jahrhunderts nicht
berührt worden ist, für berechtigt, überall die Grenzen zu
überschreiten, wo die päpstliche Oberherrschaft nicht anerkannt
wird. Es ist ja sogar in das oströmische Patriarchat
eingedrungen, um dem Nachfolger eines heiligen Chrysostomus und
eines Photius einen päpstlichen Würdenträger gegenüberzustellen.

Aber auch innerhalb der eigenen Gemeinschaft sind die
territorialen Grenzen kirchlicher Jurisdiktion nach römischer
Anschauung und Praxis nicht absolut massgebend. In dieser
Hinsicht muss man der päpstlichen Kurie meines Erachtens
vollkommen recht geben: die Bischöfe sind der Christgläubigen wegen
da, nicht die Christgläubigen der Bischöfe, ihrer Paläste und
Kathedralen wegen. Wo sich daher aus sprachlichen, nationalen,
rituellen Gründen auf einem und demselben Gebiet die
Einsetzung mehrerer Bischöfe empfiehlt, greift die päpstliche Kurie
unbedenklich zu einer derartigen Massregel. So gibt es in
Lemberg, einer Stadt mit nicht ganz 50,000 Einwohnern, nicht
weniger als drei römisch-katholische Bischöfe mit eigener
Jurisdiktion, einen des lateinischen, einen des griechisch-ruthenischen,
einen des armenischen Ritus. Jeder ist verpflichtet, sich an
seinen Ritus zu halten und seine Gerichtsbarkeit auf die Leute
zu beschränken, die zu den Gemeinden seines Ritus gehören.
Der päpstlichen Kurie ist also die Rücksicht auf die Eigenart



— 686 —

und die kirchlichen Gewohnheiten und Bedürfnisse der Gläubigen
nichtiger als die Rücksicht auf die lokalen Grenzen der Diözesen.
Darin hat sie meines Erachtens vollkommen recht.

Steht diese Auffassung aber nicht im Widerspruch mit dem
Grundsatz, den der Apostel Paulus angibt mit den Worten: „Ich
rechne es mir zur Ehre an, das Evangelium nicht da zu predigen,
wo Christi Name schon genannt war, damit ich nicht auf fremdem
Grund baue1-1- (Röm. 15, 20)? Stellt der Apostel damit nicht das
Gesetz auf, dass kein Verkündiger des Evangeliums in ein
Gebiet eindringen dürfe, in welchem bereits ein anderer Apostel
tätig ist Ich glaube nicht, dass die angeführten Worte diesen
Sinn haben. Paulus will eben nur betonen, dass er es als seine
besondere Aufgabe betrachte, das Fundament zu legen (vgl.
1. Kor. 9, 2 f.). Er hat seinerseits gar nichts dagegen, dass
nach ihm ein anderer auf dem gleichen Fundament weiterbaut
(1. Kor. 3, 10), wenn derselbe nur das vom Apostel gelegte
Fundament nicht beseitigt. Auch nimmt er gar keinen Anstoss
daran, dass ein anderer Apostel in der gleichen Stadt predigt,
in der er selbst wirkt; er hatte nichts dagegen, dass auch Petrus
nach Antiochia kam und dort tätig war; nur konnte er auch
nicht einmal einem Petrus gestatten, ein anderes Evangelium
zu verkünden und damit die Einheit der Gemeinde zu zerstören
(Gal. 2, 11 ff'.; 1. Kor. 1, 12 ff'.). Dass zwei Apostel in der gleichen
Stadt tätig sein dürfen, schien der alten Kirche so
selbstverständlich zu sein, dass sie es der römischen Gemeinde zu
besonderm Ruhme anrechnete, sich der gleichzeitigen Wirksamkeit

der Apostel Petrus und Paulus erfreut zu haben. Auch in
Rom selbst war man dieser Ansicht; die erste Hauptkirche
dieser Stadt war darum auf den Namen der beiden genannten
Apostel geweiht; erst verhältnismässig spät wurde Paulus als

Kirchenpatron in eine Kirche ausserhalb der Stadtmauern
verwiesen, damit in Rom selbst Petrus allein regiere. Dass aber
unter gewöhnlichen Verhältnissen die organisierte Gemeinde einer
Stadt oder eines Distrikts nur einen Bischof habe, halte ich
für eben so selbstverständlich wie dass es in einem und
demselben Tempel nur einen Altar und nur eine Kanzel gab. Ohne
Zweifel ist diese Einrichtung schon in der Apokalypse vorausgesetzt

(Apok. 2, 1 ff.). Dass sie in der Kirche stets als die
normale Ordnung gegolten hat, ist so notorisch, dass ich darüber
keine weitere Bemerkung zu machen brauche.



— 687 —

Nicht minder notorisch ist aber die Tatsache, dass im Notfall

ein Bischof berechtigt ist, kirchliche Dienste auch solchen
Gläubigen und Gemeinden zu leisten, die sich nicht innerhalb
seiner Diözese befinden. Ein Notfall kann dadurch eintreten,
dass Angehörige einer andern Diözese ohne Bischof sind oder
von diesem ohne Beistand gelassen werden, oder in eine Lage
kommen, in der sie sich moralisch gezwungen sehen, auf die
Dienste des bisherigen Bischofs zu verzichten. Die holländische
Kirche hat in der Zeit zwischen der Absetzung des Erzbischofs
Codde (1703) und der Konsekration Steenovens (1724)
verschiedene Dienste von ausländischen Bischöfen in Anspruch
genommen und erhalten, ohne dass man ihr oder den
hülfeleistenden Bischöfen daraus einen Vorwurf machen konnte. In
ähnlicher Lage befanden sich nach 1870 die Altkatholiken.
Wer den neuen Dogmen widersprach, beziehungsweise sich
weigerte, dieselben als Gottes Offenbarung anzuerkennen, wurde
exkommuniziert. Den Exkommunizierten blieb nur die Wahl,
entweder auf die Segnungen des kirchlichen Lebens zu
verzichten oder dann sich selbst kirchlich zu organisieren. Dass
letzteres nicht nur ihr Recht, sondern auch ihre Pflicht war,
brauchte der holländischen Kirche, die ihre eigene Geschichte
nicht vergessen hatte, nicht erst bewiesen zu werden. Darum
lieh sie ihre Mitwirkung zur Einsetzung eines Bischofs in Deutschland

; der deutsche altkatholische Bischof hinwieder vollzog die
Konsekration eines Bischofs für die Schweiz. Die territorialen
Grenzen der bestehenden Diözesen wurden durchbrochen ; allein
das war nach der Lage der Dinge gar nicht zu vermeiden.
Von ihrem Standpunkte aus hat die päpstliche Kurie nach
gleicher Anschauung gehandelt, als sie auf dem Gebiete der
orientalischen Kirchen, auf dem der Kirche Englands und 1856

auf dem der Kirche Hollands neue Diözesen errichtete und den
Inhabern der alten Bischofsstühle neue Bischöfe gegenüberstellte.

Nur entstand für die päpstliche Kurie eine Notlage
eben nur dadurch, dass sie sich eine Jurisdiktion anmasste, die

ihr nicht zukam und die sie in der alten Kirche nicht besessen

hatte, während wir in eine Notlage gerieten, weil wir am alten
Glauben und an der alten Kirchenverfassung festhielten.

Eine ganz andere Notlage berücksichtigte die Kirche
Englands, als sie überall auf dem europäischen Kontinent, wo sich

Anglikaner bleibend oder vorübergehend niederlassen, ständige



- 688 —

oder nur für bestimmte Jahreszeiten berechnete Kaplaneien
errichtete und für diese zwei Bischöfe einsetzte. Sie erachtete
es als ihr Recht und ihre Pflicht, für die eigenen Kinder auch
dann zu sorgen, wenn diese sich innerhalb der Grenzen anderer
Diözesen befinden. Als besonders charakteristisch darf man
die Einsetzung eines anglikanischen Bischofs von Jerusalem
bezeichnen. Hier mussten sich nach Lord Halifax die Anglikaner

am Gottesdienst des Patriarchen von Jerusalem, dessen
Jurisdiktion doch gewiss recht alten Datums ist, beteiligen.
Allein die Kirche Englands hat gefunden, dass für xVnglikaner
auch in Jerusalem und in andern Städten Palästinas nur ein
Gottesdienst in englischer Sprache und nach anglikanischem
Ritus und gehalten von anglikanischen Geistlichen von Wert
sein könne. Der Patriarch von Jerusalem aber betrachtet den
anglikanischen Bischof keineswegs als einen Eindringling,
sondern steht mit ihm in freundlichster Beziehung; der
anglikanische Bischof hinwieder enthält sich — im Gegensatz zu
den römischen Priestern und Mönchen — jeder Proselytenmacherei

unter den Orthodoxen und betrügt die Leute nicht
dadurch, dass er, wie der römische Klerus im Orient zu tun
pflegt, die orientalischen Kultuskleider und Kultusformen
nachahmt, sondern hält sich streng an den Ritus der eigenen Kirche.
Das scheint mir ein sehr schönes Verhältnis zu sein, das auch
für andere Länder zum Vorbild dienen kann.

Für unsere eigenen Kirchen ergeben sich aus diesen
Erörterungen etwa folgende Regeln:

1. Die Berechtigung der altkatholischen Bischöfe zur
Ausübung bischöflicher Jurisdiktion entspricht der Berechtigung,
ja der Pflicht unterrichteter und glaubenstreuer Katholiken, die
Irrlehren der vatikanischen Synode und das mit diesen
Irrlehren sanktionierte ultramontane Kirchensystem von sich zu
weisen und sich durch Organisierung katholischer Gemeinden
die fortgesetzte Teilnahme am katholischen Kultus zu ermöglichen.

So gewiss die Organisierung solcher Gemeinden eine
moralische Notwendigkeit war und ist, so gewiss sind die Organe
derselben, insbesondere die bischöflichen Organe, zur Ausübung
ihrer Rechte und Pflichten befugt.

2. Die altkatholischen Bischöfe Hollands sind, wie auf dem
Kongress zu Rotterdam im Jahr 1894 feierlich festgestellt worden
ist, die legitimen Nachfolger der Inhaber der alten holländischen



— 689 —

Bischofssitze; die territorialen Grenzen ihrer Jurisdiktion sind
daher durch die kirchliche Tradition gegeben. Für die
altkatholischen Bischöfe Deutschlands und der Schweiz und den
österreichischen Bistumsverweser gibt es solche Grenzen
insofern, als die organisierten Kirchen, denen sie vorstehen,
ausschliesslich aus deutschen, beziehungsweise schweizerischen oder
österreichischen Gemeinden zusammengesetzt sind.

3. In den gegenseitigen Beziehungen der altkatholischen
Diözesen zueinander kommen die territorialen Grenzen der
kirchlichen Jurisdiktion in der Weise zur Geltung, dass ein
Bischof Priesteramtskandidaten einer andern Diözese nur
ordiniert, wenn er dazu vom Ordinariat der betreffenden Diözese
ersucht und ermächtigt worden ist, — dass Priester aus dem
Klerus der einen Diözese in den einer andern Diözese nur
übertreten können, wenn sie von dem eigenen Bischof ordentlich

entlassen und von dem Bischof, dessen Klerus sie sich
anschliessen wollen, ebenso förmlich aufgenommen worden
sind, — dass Grenzpfarrer im Nachbarland eine regelmässige
Pastoration nur mit Genehmigung des betreffenden Bischofs
ausüben dürfen, — dass sich die kirchlichen Behörden einer
Diözese jeglicher Art von Einmischung in die Verwaltung einer
andern Diözese enthalten u. dgl.

4. Wie die altkatholischen Bischöfe Wert darauf legen,
dass ihre Jurisdiktion von den Kirchen anerkannt werde, mit
welchen sie in Gemeinschaft stehen oder doch mit der Zeit zu
kommen hoffen und wünschen, so werden sie sich eines jeden
Aktes enthalten, der eine Verneinung der rechtmässigen
Jurisdiktion dieser Kirchen in sich schlösse oder einer schismatischen
Bestrebung innerhalb dieser Kirchen Vorschub leisten würde.

5. Nach dem Grundsatz : Episcopatus unus est, cujus a

singulis in solidum pars tenetur (Cypr., De unitat. eccles. ; Ed.
Caillau, 14, p. 389) ; „der Episkopat ist Einer, an dem die
einzelnen teilhaben mit der Haftung für das Ganze" (Reinkens,
Die Lehre des heiligen Cyprian von der Einheit der Kirche,
Seite 50), haben die altkatholischen Bischöfe Recht und Pflicht,
auch Katholiken, die nicht innerhalb ihres Jurisdiktionsgebietes
wohnhaft sind und formell keiner altkatholischen Gemeinde

angehören, kirchliche Dienste zu leisten, wenn sie infolge irgend
einer Notlage darum ersucht werden (Gemeinde in Paris).



— 690 —

6. Während eine Verschiedenheit in den Dogmen, die
wenigstens von der einen kirchlichen Gemeinschaft als
verbindliche Glaubensartikel behandelt werden, von jeher auch
eine Kirchentrennung bedingte, sollte einer Verschiedenheit der
theologischen Meinungen, des Ritus, der Disziplin, der Nationalität

eine solche Bedeutung nicht zukommen. Immerhin ist es
ein Gebot der christlichen Klugheit und Milde, auch auf solche
Verschiedenheiten schonende Rücksicht zu nehmen und, wenn
es nicht anders geht, innerhalb derselben territorialen Grenzen
die Anhänger besonderer kirchlicher und nationaler
Überlieferungen zu besondern Diözesen zu vereinigen und der
Leitung besonderer Bischöfe mit selbständiger Jurisdiktion zu
unterstellen.

7. Eine derartige, infolge der modernen Vermischung von
Angehörigen verschiedener Konfessionen und Nationalitäten da
und dort ratsam erscheinende Massregel soll nirgendwo zur
Proselytenmacherei und zur Begünstigung schismatischer
Bestrebungen unter den Mitgliedern befreundeter Kirchen dienen
und darf demgemäss auch nicht als treuloser und feindseliger
Akt gegen solche Kirchen aufgefasst werden; sie kann und
darf vielmehr nur den Zweck haben, die neuen Ansiedler vor
Unglauben und Unkirchlichkeit zu bewahren und denselben
unter den Formen des kirchlichen Lebens, an die sie gewöhnt
sind, die Segnungen des Christentums und der christlichen
Kirche zugänglich zu machen. Daher ist, sofern von keiner
Seite Bedingungen gemacht werden, die die Zumutung einer
Glaubensverleugnung enthalten, sehr zu wünschen, dass die
innerhalb derselben territorialen Grenzen organisierten Kirchen
in freundliche Beziehung zueinander treten und ohne
Beeinträchtigung ihrer Selbständigkeit die Interkommunion
herzustellen suchen.

Bischof Dr. Ed. Herzog.


	Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen Jurisdiktion

