Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen Jurisdiktion
Autor: Herzog, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 680 —

BEDEUTUNG DER TERRITORIALEN GRENZEN
DER KIRCHLICHEN JURISDIKTION.

Dem Ritter Lussi von Nidwalden, den die katholischen
Kantone an die Trienter Synode abgeordnet hatten, war die
Instruktion mitgegeben worden, sich auf nichts einzulassen,
was den von den Landesobrigkeiten in Anspruch genommenen
kirchlichen Freiheiten und Rechten irgendwie nachteilig sein
konnte. Fir die fraglichen Freiheiten und Rechte lassen aber
die Trienter Dekrete keinen Raum. Dieses Konzil ist darum
in der katholischen Schweiz niemals anerkannt worden. Bis
auf diesen Tag enthalten auch die Staatsverfassungen der ka-
tholischen Kantone manche Bestimmung, die mit der auf der
Trienter Synode revidierten Kirchenverfassung keineswegs im
Einklang steht. Noch mehr gilt das von der schweizerischen
Bundesverfassung des Jahres 1874. Hier finden wir in Art. 58
sogar den Satz: ,Die geistliche Gerichtsbarkeit ist abgeschafft.”

Man sollte meinen, dass nun seit 1874 bei uns die Bischofe,
die Organe der kirchlichen Jurisdiktion, ihr Amt gar nicht
mehr ausiiben konnten und daher die katholische Kirche auf-
gehort habe, eine staatlich anerkannte Institution zu sein. So
schlimm steht bekanntlich die Sache nicht. Man hoért wohl
dann und wann eine Klage dartiber, dass die ,,Gesellschaft Jesu",
die doch ein bertihmter und in der romisch-katholischen Kirche
sehr einflussreicher Orden sei, in der Schweiz keine Nieder-
lassung griinden diirfe und dass die Errichtung anderer Kloster
eigentlich nicht zuldssig sei. Es gibt etwa dann und wann
einen ,Begrabnisskandal® und einen kleinen Streit tiber den
Gebrauch der Glocken, woraus man schliessen darf, dass die
Verordnungen des sogenannten kanonischen Rechts iiber das
Begrabniswesen bei uns von keiner absolut massgebenden Bedeu-
tung sind. Auch die schweizerische Ehegesetzgebung, die ich



— 681 —

tbrigens keineswegs als eine mustergiiltige bezeichnen mdochte,
nimmt auf die kirchliche Jurisdiktion gar keine Riicksicht.
Erstaunlich rasch und leicht haben sich die rémisch-katholischen
Triger der kirchlichen Jurisdiktion auch mit den noch am
21. November 1873 von Pius IX. verdammten Gesetzen ver-
schiedener Kantone tuber Wahl und Wiederwahl der Geist-
lichen durch die Gemeinden abgefunden. Allein trotzdem die
geistliche Gerichtsbarkeit, die ja doch eigentlich die ganze
Gewalt der Kirchenregierung im Sinne des kanonischen Rechts
der romischen Kirche in sich schliesst, bei uns durch mannig-
faltige eidgendssische und kantonale Verfassungsbestimmungen
und Gesetze eingeschriinkt ist, lisst sich von einer Abschaf-
fung derselben auch in der Schweiz eigentlich nicht reden.
Der angefiihrte Satz der Bundesverfassung ist im Grunde sehr
harmlos und bildet nur eine Erlduterung zu den beiden un-
mittelbar vorangehenden Sitzen: niemand diirfe seinem ver-
fassungsmiissigen Richter entzogen werden und die Linfihrung
von Ausnahmsgerichten sei unzulissig. s darf also keine be-
sondern Gerichtshofe zur Aburteilung geistlicher Missetiter
geben, und kein Laie kann wegen eines Verhaltens, das viel-
leicht wohl nach kirchlichen, nicht aber nach biirgerlichen
Gesetzen strafbar ist, vor einen Richter gezogen werden.
Allein auch die schweizerischen Bischife besitzen eine
kirchliche Jurisdiktion und diirfen diese ausiiben. Das gilt als
so selbstverstiandlich, dass 1876 an die Anerkennung des christ-
katholischen Bischofs durch die Bundesbehorde die Bedingung
gekniipft wurde: der christkatholische Bischof dirfe keine
Jurisdiktion ausserhalb der Schweiz ausiben. Innerhalb der
Schweiz aber ist ihm das in den Gemeinden, die ihn {iberhaupt
als ihren Bischof anerkennen, natirlich gestattet. Ist er auch
von der betreffenden Kantonsregierung anerkannt, so schiitzt
ihn diese nach Massgabe der besondern Gesetze in der Aus-
iibung seiner Gerichtsbarkeit. Daher ist z. B. der Eintritt in
den Klerus einer Diozese durch die Ordination des Didzesan-
bischofs, beziehungsweise durch die vom Didzesanbischof ge-
wihrte Aufnahme bedingt. Wollte eine Gemeinde zum Pfarrer
einen Geistlichen wihlen, der dem Didzesanklerus nicht an-
gehort und nicht angehoéren kann, so misste sie zuerst selbst
aus dem Diozesanverband ausscheiden. FEin gewéihlter Pfarrer
muss sich an die Lehre, den Ritus, die Disziplin seiner Kirche

Revue intern. de Théologie., Heft 48, 1904, 44



— 682 —

halten, und dariiber wacht der Bischof. Ein romischer Pfarrer,
der in die Ehe treten wollte, konnte seine Pfrinde auch dann
nicht behalten, wenn die ganze Gemeinde mit ihm einver-
standen wiire; die Gemeinde miisste sich, um dem Pfarrer die
Ehe zu ermoglichen, vorerst einer andern staatlich anerkann-
ten Kirche anschliessen, die die Priesterehe gestattet. Die
Jurisdiktion des Bischofs aber erstreckt sich iiber die zu seiner
Diozese gehorenden Gemeinden, Solange die Landesregie-
rungen auch die Landesreligion zu bestimmen hatten, war es
sehr leicht, die territorialen Grenzen der XKirchlichen Juris-
diktion anzugeben: diese Grenzen deckten sich mit den Gren-
zen des Gebietes, das der kirchlichen Verwaltung eines Bischofs
unterstellt war; innerhalb dieser Grenzen durfte kein zweiter
Bischof seines Amtes walten.

Der moderne Staat hat auf das Recht, die Religion seiner
Biirger zu bestimmen, verzichtet; er gewidhrt nicht nur Glaubens-
und Gewissensfreiheit, sondern — wenn auch da und dort nur
mit Einschrinkungen — sogar Kultusfreiheit. Daher ist das
Recht, sich an diesem oder jenem Ort niederzulassen, nun
nicht mehr an die Zugehoérigkeit zu der Religionsgemeinschaft
der Bewohner des betreffenden Ortes oder Landes gekniipft.
Wir sahen im Verlauf der letzten Jahrzehnte unter einer bis-
her ganz protestantischen Bevolkerung grosse katholische Ge-
meinden entstehen und bisher ganz katholische Ortschaften
durch Zuzug protestantischer Ansiedler in Dorfer und Stidte
sich verwandeln, deren Einwohnerschaft heute der Mehrheit
nach protestantisch ist. Wieder nach einigen Jahrzehnten haben
sich vielleicht in analoger Weise an vielen Orten Christen,
Mohammedaner, Buddhisten, Atheisten nebeneinander nieder-
gelassen und zu biirgerlichen Gemeinwesen vereinigt. Mit der
Anerkennung der Kultusfreiheit verlieren die territorialen Gren-
zen der Kkirchlichen Jurisdiktion ihre frithere Bedeutung und
es kann eben nur noch von einer geistlichen Gerichtsbarkeit
liber organisierte Gemeinden, die zu einer bestimmten Kirche
gehoren wollen, die Rede sein.

Dagegen wird eingewendet: nur die wahre christliche
Kirche hat Existenzberechtigung; daher behiilt die Umschrei-
bung der Ditzesen dieser Kirche auch dann ihre Giiltigkeit,
wenn sich innerhalb der bestehenden Ditzesen Gemeinschaften
bilden, die nicht zur Kirche gehoéren; solche Gemeinschaften



— 683 —

erweisen sich gerade durch ihre Sonderstellung als Sekten, denen
ein katholischer Christ nicht angehoren darf. — Das ist eine
Anschauung, die in der péapstlichen Kirche von allen Kanzeln
gelehrt wird und die der offiziellen romischen Kirchenlehre
auch vollkommen entspricht. Wenn im nicénischen Glaubens-
bekenntnis die Kirche als wna bezeichnet wird, so zieht die
romische Theologie daraus den Schluss, dass die Christgliaubigen
notwendig unter der Jurisdiktion eines einzigen obersten Wiirden-
tragers stehen miissten; wer sich dem Triger der hochsten
und allgemeinen Jurisdiktion nicht unterwerfe, stehe ausserhalb
der einen Kirche. Natirlich kann der Triger der obersten
Gewalt nicht direkt alle Teile der kirchlichen Gemeinschaft
regieren; er bedarf dazu einer Hierarchie, deren wichtigste
Mitglieder die Ditzesanbischéfe sind. Wer am religiosen und
gottesdienstlichen Leben der ,einen“ Kirche Anteil haben will,
muss sich daher an den Kultus des Bischofs halten, in dessen
Diozese er sich befindet.

Dieser Anschauung huldigt auch ein Bruchteil der Kirche
Englands. An der Spitze der betreffenden Partei steht gegen-
wirtig der in England hoch angesehene und auch in gegne-
rischen Organen immer nur mit grosster Achtung genannte
Lord Halifax. Thm sind wir Altkatholiken einfach Sektierer.
Wir waren nicht berechtigt, aus der Jurisdiktion der Bischofe,
in deren Diozesen wir uns befanden, auszuscheiden und uns
auf dem schon besetzten Gebiet zu einer besondern Gemein-
schaft zu vercinigen. Wie diese Partei speziell von den hol-
lindischen Altkatholiken denkt, die ja unter der Jurisdiktion der
Inhaber der bestehenden Bischofsstiihle geblieben sind, sich aber
geweigert haben, diec vom Papst ernannten neuern Bischofe
anzuerkennen, weiss ich nicht. Die anglikanischen Bischofe
sind ihr als Nachfolger der vorreformatorischen Bischiofe zwar
legitime Trager der Jurisdiktion, aber es war ihnen nicht er-
laubt, die Verbindung mit dem Papst aufzugeben, und dieser
Fehler sollte gutgemacht werden. Als Lord Plunket, Krz-
bischof von Dublin, mit zwei andern Bischofen dem Seifior
Cabrera in Madrid die bischofliche Konsekration erteilte, erhob
Lord Halifax in einem Schreiben an den roémisch-katholischen
Erzbischof von Toledo gegen diesen Eingriff in die Jurisdiktion
der rechtmiissigen katholischen Bischofe Spaniens feierlichen
Protest. Den englischen Touristen, Konsulen, Handelsleuten, .



684 —

die auf den Kontinent heriiberkommen und sich hier eine
Zeitlang aufhalten, wird zur Pflicht gemacht, dem Sonder-
gottesdienst der englischen Kapline fernzubleiben und dafiir
in die romisch-katholische Messe des betreffenden Ortes zu
gehen. Dagegen wird die Errichtung pépstlicher Bistiimer inner-
halb des britischen Reiches zwar nicht gebilligt, aber doch
entschuldigt: waren die anglikanischen Bischofe unter der pépst-
lichen Jurisdiktion geblieben, so wiirde selbsverstindlich der
Papst keine neuen Bischofsstiihle errichten..

Wir halten diese Anschauung nicht fiir richtig. Sie beruht,
wie uns scheint, auf dem romischen Grundirrtum, die Hierarchie
sei die Kirche, eine Korporation fiir sich, deren Oberhaupt, der
romische Papst, mit der Gewalt ausgeriistet ist, die Glaubigen
zu regieren, wihrend diese vor allen Dingen zum Gehorsam
gegeniiber den geistlichen Obern verpflichtet sind, die Laien
und Priester gegeniiber den Bischoéfen, die Bischofe gegeniiber
dem Papst. Auf Grund dieser Ansicht konnte Pius VII., in Ver-
bindung mit Napoleon I., die uralten Diozesen Frankreichs zer-
trimmern und dafiir jedem Departement einen geistlichen
Priafekten geben — und konnte derselbe Papst die uralte Diozese
Konstanz zerschlagen und mit Hilfe willfahriger Regierungen
die einzelnen Teile unter die Verwaltung besonderer Bischofe
stellen. — Die Gewalt, die Pius VII. und viele andere Pipste
in soleher und dhnlicher Weise tatsédchlich in Anspruch nahmen,
ist zwar nach der Lehre des vatikanischen Konzils dem ro-
mischen Bischof in der Person des Apostels Petrus ,direkt und
unmittelbar“ von Jesus Christus verliehen worden, entspricht
aber keineswegs den Worten des Herrn: ,Die als Firsten der
Volker angesehen sind, zwingen sie unter sich; und die Grossen
unter ihnen iliben Gewalt liber sie aus; so aber ist es nicht unter
euch® (Mark. 10, 42). Wir verwerfen den Jurisdiktionsprimat
des romischen Bischofs, und halten uns darum auch fir be-
rechtigt, die territorialen Grenzen der Verwaltungsbezirke, die
er den ihm untergebenen Bischéfen angewiesen hat, ausser
acht zu lassen, wenn wir Gelegenheit zu kirchlichen Dienst-
leistungen erhalten, die von den Ortsbischiofen versagt oder an
unrechtmaéssige Bedingungen gekniipft werden.

Allein diese Grenzen sind ja keineswegs tberall das Pro-
dukt papstlicher Willkiir und politischer Berechnung; von solchen
Grenzen wusste man schon, bevor es ein Papsttum im heutigen



— 685 —

Sinne gab. Fir den von Klerus und Volk einer Stadt erwiihlten
Bischof bildeten die Grenzen des Stadtgebietes auch die Grenzen
der ithm verliehenen Jurisdiktion. So gewiss wie er sein Amt
auf rechtmissige Weise erhalten hatte, durfte er sich als den
einzigen rechtméssigen Triager der kirchlichen Jurisdiktion
innerhalb des Stadtgebietes betrachten. Nicht minder selbst-
verstindlich war es, dass die Bischofe eines Landes ihre Ge-
richtsbarkeit auf das Gebiet beschrinkten, das durch die
Organisation der Landeskirche einem jeden zugewiesen war.
Auch auf diese Dinge léasst sich die Mahnung des Apostels
anwenden: ,Alles geschehe wohlanstindig und ordnungsmiissig*
(1. Kor. 14, 40). Die Ordnung zu durchbrechen und willkiirlich
in das Gebiet eines andern einzudringen, ist ein Akt der Feind-
seligkeit, der nur da denkbar ist, wo keine kirchliche Gemein-
schaft mehr besteht. Rom hiilt sich nicht bloss der anglikanischen
Kirche gegeniiber, deren Priestertum es gar nicht anerkennt,
gondern auch den orientalischen Kirchen gegeniiber, deren
Episkopat durch die Reformation des 16. Jahrhunderts nicht
berithrt worden ist, f[ur berechtigt, tiberall die Grenzen zu
tiberschreiten, wo die pipstliche Oberherrschaft nicht anerkannt
wird. KEs ist ja sogar in das ostromische Patriarchat ein-
gedrungen, um dem Nachfolger eines heiligen Chrysostomus und
eines Photius einen papstlichen Wirdentréiger gegentiberzustellen.

Aber auch innerhalb der eigenen Gemeinschaft sind die
territorialen Grenzen kirchlicher Jurisdiktion nach romischer
Anschauung und Praxis nicht absolut massgebend. In dieser
Hinsicht muss man der pdpstlichen Kurie meines Erachtens voll-
kommen recht geben: die Bischofe sind der Christglaubigen wegen
da, nicht die Christgliubigen der Bischofe, ihrer Paliiste und
Kathedralen wegen. Wo sich daher aus sprachlichen, nationalen,
rituellen Grinden auf einem und demselben Gebiet die Ein-
setzung mehrerer Bischofe empfiehlt, greift die piapstliche Kurie
unbedenklich zu einer derartigen Massregel. So gibt es in
Lemberg, einer Stadt mit nicht ganz 50,000 Einwohuern, nicht
weniger als drei romisch-katholische Bischofe mit eigener Juris-
diktion, einen des lateinischen, einen des griechisch-ruthenischen,
einen des armenischen Ritus. Jeder ist verpflichtet, sich an
seinen Ritus zu halten und seine Gerichtsbarkeit auf die Leute
zu beschrinken, die zu den Gemeinden seines Ritus gehoremn.
Der pipstlichen Kurie ist also die Ricksicht auf die Eigenart



— 686 —

und die kirchlichen (fewohnheiten und Bediirfnisse der Gldubigen
wichtiger als die Riicksicht auf die lokalen Grenzen der Didzesen.
Davrin hat sie meines FErachtens vollkommen recht.

Steht diese Auffassung aber nicht im Widerspruch mit dem
Grundsatz, den der Apostel Paulus angibt mit den Worten: ,Ich
rechne es mir zur Ehre an, das Evangelium nicht da zu predigen,
wo Christi Name schon genannt war, damit ich nicht auf fremdem
Grund baue” (Rom. 15, 20)? Stellt der Apostel damit nicht das
Gesetz auf, dass kein Verkiindiger des Evangeliums in ein
Gebiet eindringen diirfe, in welchem bereits ein anderer Apostel
tatig ist? Ich glaube nicht, dass die angefithrten Worte diesen
Sinn haben. Paulus will eben nur betonen, dass er es als seine
besondere Aufgabe betrachte, das Fundament zu legen (vgl.
1. Kor. 9, 2 f.). Er hat seinerseits gar nichts dagegen, dass
nach ihm ein anderer auf dem gleichen Fundament weiterbaut
(1. Kor. 3, 10), wenn derselbe nur das vom Apostel gelegte
Fundament nicht beseitigt. Auch nimmt er gar keinen Anstoss
daran, dass ein anderer Apostel in der gleichen Stadt predigt,
in der er selbst wirkt; er hatte nichts dagegen, dass auch Petrus
nach Antiochia kam und dort titig war; nur konnte er auch
nicht einmal einem Petrus gestatten, ein anderes Evangelium
zu verkiinden und damit die Einheit der Gemeinde zu zerstoren
(Gal. 2, 11 ff.; 1. Kor. 1, 12 ff.). Dass zwei Apostel in der gleichen
Stadt tatig sein dirfen, schien der alten Kirche so selbst-
verstindlich zu sein, dass sie es der romischen Gemeinde zu
besonderm Ruhme anrechnete, sich der gleichzeitigen Wirksam-
keit der Apostel Petrus und Paulus erfreut zu haben. Auch in
Rom selbst war man dieser Ansicht; die erste Hauptkirche
dieser Stadt war darum auf den Namen der beiden genannten
Apostel geweiht; erst verhiltnismissig spéit wurde Paulus als
Kirchenpatron in eine Kirche ausserhalb der Stadtmauern ver-
wiesen, damit in Rom selbst Petrus allein regiere. Dass aber
unter gewdshnlichen Verhiltnissen die organisierte GGemeinde einer
Stadt oder cines Distrikts nur einen Bischof habe, halte ich
fiir eben so selbstverstindlich wie dass es in einem und dem-
selben Tempel nur einen Altar und nur eine Kanzel gab. Ohne
Zweifel ist diese Einrichtung schon in der Apokalypse voraus-
gesetzt (Apok. 2, 1 ff.). Dass sie in der Kirche stets als die
normale Ordnung gegolten hat, ist so notorisch, dass ich dariiber
keine weitere Bemerkung zu machen brauche.



— 687 —

Nicht minder notorisch ist aber die Tatsache, dass im Not.-
fall ein Bischof berechtigt ist, kirchliche Dienste auch solchen
Gliaubigen und Gemeinden zu leisten, die sich nicht innerhalb
seiner Diozese befinden. Ein Notfall kann dadurch einfreten,
dass Angehorige einer andern Diézese ohne Bischof sind oder
von diesem ohne Beistand gelassen werden, oder in eine Lage
kommen, in der sie sich moralisch gezwungen sehen, auf die
Dienste des bisherigen Bischofs zu verzichten. Die hollandische
Kirche hat in der Zeit zwischen der Absetzung des Erzbischofs
Codde (1703) und der Konsekration Steenovens (1724) ver-
schiedene Dienste von auslindischen Bischofen in Anspruch
genommen und erhalten, ohne dass man ihr oder den hilfe-
leistenden Bischofen daraus einen Vorwurf machen konnte. In
dhnlicher Lage befanden sich nach 1870 die Altkatholiken.
Wer den neuen Dogmen widersprach, beziehungsweise sich
weigerte, dieselben als Gottes Offenbarung anzuerkennen, wurde
exkommuniziert. Den Exkommunizierten blieb nur die Wahl,
entweder auf die Segnungen des kirchlichen Lebens zu ver-
zichten oder dann sich selbst kirchlich zu organisieren. Dass
letzteres nicht nur ihr Recht, sondern auch ihre Pflicht war,
brauchte der hollindischen Kirche, die ihre eigene Geschichte
nicht vergessen hatte, nicht erst bewiesen zu werden. Darum
lieh sie ihre Mitwirkung zur Einsetzung eines Bischofs in Deutsch-
land; der deutsche altkatholische Bischof hinwieder vollzog die
Konsekration eines Bischofs fiir die Schweiz. Die territorialen
Grenzen der bestehenden Di6ézesen wurden durchbrochen; allein
das war nach der Lage der Dinge gar nicht zu vermeiden.
Von ihrem Standpunkte aus hat die piipstliche Kurie nach
gleicher Anschauung gehandelt, als sie auf dem Gebiete der
orientalischen Kirchen, auf dem der Kirche Englands und 1856
auf dem der Kirche Hollands neue Diozesen errichtete und den
Inhabern der alten Bischofsstithle neue Bischofe gegeniiber-
stellte. Nur entstand fiir die pépstliche Kurie eine Notlage
eben nur dadurch, dass sie sich eine Jurisdiktion anmasste, die
ihr nicht zukam und die sie in der alten Kirche nicht besessen
hatte, withrend wir in eine Notlage gerieten, weil wir am alfen
Glauben und an der alten Kirchenverfassung festhielten.

Eine ganz andere Notlage beriicksichtigte die Kirche Eng-
lands, als sie tiberall auf dem europiischen Kontinent, wo sich
Anglikaner bleibend oder voriibergehend niederlassen, stiindige



— 688 —

oder nur fiir bestimmte Jahreszeiten berechnete Kaplaneien
errichtete und fir diese zwei Bischofe einsetzte. Sie erachtete
es als ihr Recht und ihre Pflicht, fiir die eigenen Kinder auch
dann zu sorgen, wenn diese sich innerhalb der Grenzen anderer
Diézesen befinden. Als besonders charakteristisch darf man
die Einsetzung eines anglikanischen Bischofs von Jerusalem
bezeichnen. Hier missten sich nach Lord Halifax die Angli-
kaner am Gottesdienst des Patriarchen von Jerusalem, dessen
Jurisdiktion doch gewiss recht alten Datums ist, beteiligen.
Allein die Kirche Englands hat gefunden, dass fir Anglikaner
auch in Jerusalem und in andern Stidten Paldstinas nur ein
Gottesdienst in englischer Sprache und nach anglikanischem
Ritus und gehalten von anglikanischen Geistlichen von Wert
sein konne. Der Patriarch von Jerusalem aber betrachtet den
anglikanischen Bischof keineswegs als einen Eindringling, son-
dern steht mit ihm in freundlichster Beziehung; der angli-
kanische Bischof hinwieder enthélt sich — im Gegensatz zu
den romischen Priestern und Ménchen — jeder Proselyten-
macherei unter den Orthodoxen und betrigt die Leute nicht
dadurch, dass er, wie der romische Klerus im Orient zu tun
pflegt, die orientalischen Kultuskleider und Kultustormen nach-
ahmt, sondern héilt sich streng an den Ritus der eigenen Kirche.
Das scheint mir ein sehr schénes Verhiltnis zu sein, das auch
fiir andere Linder zum Vorbild dienen kann.

Fir unsere eigenen Kirchen ergeben sich aus diesen Er-
orterungen etwa folgende Regeln:

1. Die Berechtigung der altkatholischen Bischofe zur Aus-
ibung bischoflicher Jurisdiktion entspricht der Berechtigung,
ja der Pflicht unterrichteter und glaubenstreuer Katholiken, die
Irrlehren der wvatikanischen Synode und das mit diesen Irr-
lehren sanktionierte ultramontane Kirchensystem von sich zu
weisen und sich durch Organisierung katholischer Gemeinden
die fortgesetzte Teilnahme am katholischen Kultus zu ermog-
lichen. So gewiss die Organisierung solcher Gemeinden eine
moralische Notwendigkeit war und ist, so gewiss sind die Organe
derselben, insbesondere die bischoflichen Organe, zur Ausiibung
ihrer Rechte und Pflichten befugt. i

2. Die altkatholischen Bischofe Hollands sind, wie auf dem
Kongress zu Rotterdam im Jahr 1894 feierlich festgestellt worden
ist, die legitimen Nachfolger der Inhaber der alten hollindischen



— 685 —

Bischofssitze; die territorialen Grenzen ihrer Jurisdiktion sind
daher durch die Kkirchliche Tradition gegeben. Fir die alt-
katholischen Bischife Deutschlands und der Schweiz und den
osterreichischen Bistumsverweser gibt es solche Grenzen in-
sofern, als die organisierten Kirchen, denen sie vorstehen, aus-
schliesslich aus deutschen, beziehungsweise schweizerischen oder
osterreichischen Gemeinden zusammengesetzt sind.

3. In den gegenseitigen Beziehungen der altkatholischen
Dibzesen zueinander kommen die territorialen Grenzen der
kirchlichen Jurisdiktion in der Weise zur Geltung, dass ein
Bischof Priesteramtskandidaten einer andern Dibdzese nur or-
diniert, wenn er dazu vom Ordinariat der betreffenden Ditzese
ersucht und erméchtigt worden ist, — dass Priester aus dem
Klerus der einen Ditzese in den einer andern Didzese nur
Ubertreten kénnen, wenn sie von dem eigenen Bischof ordent-
lich entlassen und von dem Bischof, dessen Klerus sie sich
anschliessen wollen, ebenso formlich aufgenommen worden
sind, — dass Grenzpfarrer im Nachbarland eine regelmiissige
Pastoration nur mit Genehmigung des betreffenden Bischofs
ausiiben dirfen, — dass sich die kirchlichen Behorden einer
Dibdzese jeglicher Art von Einmischung in die Verwaltung einer
andern Diozese enthalten u. dgl.

4. Wie die altkatholischen Bischofe Wert darauf legen,
dass ihre Jurisdiktion von den Kirchen anerkannt werde, mit
welchen sie in Gemeinschaft stechen oder doch mit der Zeit zu
kommen hoffen und wiinschen, so werden sie sich eines jeden
Aktes enthalten, der eine Verneinung der rechtmiissigen Juris-
diktion dieser Kirchen in sich schlosse oder einer schismatischen
Bestrebung innerhalb dieser Kirchen Vorschub leisten wiirde.

5. Nach dem Grundsatz: Episcopatus unus est, cujus a
singulis in solidum pars tenetur (Cypr., De unitat. eccles.; Ed.
Caillau, 14, p. 389); ,der Episkopat ist Einer, an dem die ein-
zelnen teilhaben mit der Haftung fir das Ganze® (Reinkens,
Die Lehre des heiligen Cyprian von der Einheit der Kirche,
Seite 50), haben die altkatholischen Bischofe Recht und Pflicht,
auch Katholiken, die nicht innerhalb ihres Jurisdiktionsgebietes
wohnhaft sind und formell keiner altkatholischen Gemeinde
angehoren, kirchliche Dienste zu leisten, wenn sie infolge irgend
einer Notlage darum ersucht werden (Gemeinde in Paris).



— 690 -—

6. Wiithrend eine Verschiedenheit in den Dogmen, die
wenigstens von der einen Kirchlichen Gemeinschaft als ver-
bindliche (Glaubensartikel behandelt werden, von jeher auch
eine Kirchentrennung bedingte, sollte einer Verschiedenheit der
theologischen Meinungen, des Ritus, der Disziplin, der Nationali-
tiit eine solche Bedeutung nicht zukommen. Immerhin ist es
ein Gebot der christlichen Klugheit und Milde, auch auf solche
Verschiedenheiten schonende Riicksicht zu nehmen und, wenn
es nicht anders geht, innerhalb derselben territorialen Grenzen
die Anhiinger besonderer kirchlicher und nationaler Uber-
lieferungen zu besondern Dibtzesen zu vereinigen und der Lei-
tung besonderer Bischofe mit selbstindiger Jurisdiktion zu
unterstellen.

7. Eine derartige, infolge der modernen Vermischung von
Angehorigen verschiedener Konfessionen und Nationalititen da
und dort ratsam erscheinende Massregel soll nirgendwo zur
Proselytenmacherei und zur Begiinstigung schismatischer Be-
strebungen unter den Mitgliedern befreundeter Kirchen dienen
und darf demgeméiss auch nicht als treuloser und feindseliger
Akt gegen solche Kirchen aufgefasst werden; sie kann und
darf vielmehr nur den Zweck haben, die neuen Ansiedler vor
Unglauben und Unkirchlichkeit zu bewahren und denselben
unter den Formen des kirchlichen Lebens, an die sie gewohnt
sind, die Segnungen des Christentums und der christlichen
Kirche zugédnglich zu machen. Daher ist, sofern von keiner
Seite Bedingungen gemacht werden, die die Zumutung einer
Glaubensverleugnung enthalten, sehr zu winschen, dass die
innerhalb derselben territorialen Grenzen organisierten Kirchen
in freundliche Beziehung zueinander treten und ohne Be-
eintrichtigung ihrer Selbstandigkeit die Interkommunion her-
zustellen suchen.

Bischof Dr. Ep. HERZOG.




	Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen Jurisdiktion

