
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Extraits d'une réponse du général Kiréeff au R.P. Hégoumène Serge

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


593 —

EXTRAITS
D'UNE RÉPONSE DU GÉNÉRAL KIRÉEFF

AU R. P. HÉGOUMÈNE SERGE.

(Traduit du russe.)

Avant d'exposer les idées du R. P. Serge, je me permettrai
quelques mots d'introduction.

La rupture définitive, officielle entre l'Orient et l'Occident
a eu lieu, comme on le sait, en 1054. C'est le 15 juin de cette
année que les légats du Pape Léon IX déposèrent l'acte
d'excommunication de l'Orient, dans la personne du Patriarche
Michel Cérulaire, sur l'autel de Ste-Sophie. Il y a donc dix
siècles que dure cette rupture, qui, à juste titre, peut être
considérée comme le plus grand malheur qu'ait eu a enregistrer
l'histoire du monde chrétien. Pendant ces dix siècles, l'humanité

a marché ; l'Orient et l'Occident se sont développés dans
des directions différentes, sous l'influence de leurs destinées
historiques et des particularités de leur ethnographie. L'Oc
cident, fort de sa puissance politique, a tâché d'imposer sa loi
à l'Orient ; l'Orient s'est défendu, et cette lutte, qui souvent
n'avait plus rien de chrétien, finit par évoquer des rivalités,
soulever des haines, des malentendus, qui ne firent que croître
avec le temps1).

On fit, il est vrai, des tentatives de réunion, mais elles
étaient dictées bien moins par le désir de remplir la volonté
du Sauveur, que par des motifs politiques qui n'avaient rien
de religieux, je dirai de chrétien. Ce n'est que depuis 1870,
depuis la reconstitution de l'Eglise orthodoxe en Occident (par

]) Je me permettrai de rappeler ici un superbe discours de Döllinger sur les
suites de la conquête de l'empire d'Orient par les croisés (Bonn).



— 594 —

les efforts des anciens-catholiques) que la question de l'union
entre l'Orient et l'Occident a été posée régulièrement, sur un
terrain exclusivement religieux, le seul qui lui convienne.

Ce qui a été divisé pendant dix siècles ne saurait se
réunir aussi vite qu'on est enclin à le désirer. L'important était
de trouver le point de départ juste pour les négociations, le
critère indiscutable pour juger de la vérité de tel ou tel
enseignement, de telle ou telle doctrine. Ce critère, indiqué dès
les premiers temps de nos rapports avec les anciens-catholiques,

est la doctrine universellement reconnue « orthodoxe »

par l'Eglise des huit premiers siècles de notre ère (»Quod
semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est »).

Oui, on s'est entendu sur la voie que l'on doit suivre, sur les
bases des négociations; et pourtant les négociations mêmes ne
marchent pas aussi vite qu'on aurait pu le désirer, qu'on aurait pu
le croire, l'espérer. A quoi cela tient-il? A notre éloignement dix
fois séculaire, à notre histoire Mais cette lenteur dans la marche
des affaires ne doit ni nous surprendre, ni surtout nous décourager

Notre point de départ est vrai, notre voie est juste, nous
devons atteindre, nous atteindrons notre but. S'il y a des difficultés
qui surgissent d'un côté ou de l'autre, ce sont des difficultés
passagères, qui doivent être vaincues, et avec l'aide de Dieu
elles le seront : Dieu peut-il ne pas bénir une œuvre qui n'est

que l'accomplissement de sa volonté? Mais n'oublions pas que
la religion n'est pas une formule mathématique ; que si les

problèmes religieux appartiennent au domaine de notre
intelligence, ils appartiennent tout autant, et même plus, à celui
de nos sentiments, de notre cœur ; cela explique pourquoi les

arguments théologiques qui paraissent si simples aux uns ne

peuvent pas immédiatement satisfaire les autres. En effet, nos
doctrines, quoique lentement, ne se rapprochent-elles pas? Il n'y
en a plus qu'une seule qu'il faudra discuter et approfondir —
c'est la doctrine de l'Eglise. Pour ne plus revenir sur les

deux questions qui ont d'abord été si longuement discutées

par nous (le «filioque» et la «transsubstantiation»), je dirai
brièvement que l'un de nos savants les plus éminents, le
professeur Bolotoff, a dit et victorieusement prouvé que le «filioque»,
compris comme théologoumène, ne saurait en aucun cas être
considéré comme un « impedimentum dirimens » à notre union ;

quant au sacrement eucharistique, il me suffira de citer l'é-



— 595 —

vêque Serge, recteur de l'académie ecclésiastique de St-Peters-
bourg, qui dit en toutes lettres que le mystère s'opère
spirituellement, que le corps et le sang du Christ sont et restent
des phénomènes spirituels et qu'ils nous nourrissent spirituellement').

Espérons donc et travaillons!

Je passe à ma réponse au PèreHégoumène. Son étude a pour
titre : < Sur les Anciens-Catholiques — à propos des articles de
l'évêque Serge et de M. A. Kiréeff », et contient une critique sur
la doctrine ancienne-catholique de «l'Eglise». Cette question,
comme on le sait, a été souvent et longuement débattue dans
la littérature qui traite de nos rapports avec les anciens-catholiques;

mais je me permets de supposer que mon révérend
antagoniste n'a nulle connaissance de ce qui a été dit sur ce

thème, par exemple, dans la « Revue internationale de

Théologie», sans quoi il n'aurait pas songé à poser aux anciens-
catholiques des questions auxquelles ils ont depuis longtemps
répondu, et des conditions qu'ils ont depuis longtemps remplies
motu proprio. C'est ainsi que l'auteur demande aux anciens-
catholiques de rejeter solennellement et à la face de l'Eglise
entière les liens qui les unissent à Rome. Impossible de
demander une chose plus juste; mais il y a longtemps que les
anciens-catholiques l'ont fait ; ils ont complètement rompu avec
Rome, et rejeté ses erreurs. La chose est consignée sur des

milliers de pages, dans des centaines de volumes; ils l'ont fait
d'une façon si complète que certains de nos théologiens
orthodoxes ont regretté cette répudiation aussi absolue. Quelle
déclaration encore plus complète peut-on leur demander? Comment

les anciens-catholiques peuvent-ils rompre encore plus
complètement avec Rome, puisqu'elle a prononcé contre eux
l'anathème et a consigné leurs ouvrages dans « l'Index libro-
rum prohibitorum » L'auteur demande plus loin si les anciens-
catholiques admettent notre orthodoxie? Mais certainement, et
ils l'ont dit maintes fois! Il est vrai qu'ils font certaines
réserves et disent, non sans raison, qu'ils y sont forcés par
certains de nos théologiens qui donnent à de simples opinions
théologiques une portée dogmatique qu'elles n'ont pas eue

') Ce qui correspond au «vere, realiter et substantialiter, sed non carnaliter»
des théologiens anciens-catholiques.



— 596 --
dans l'ancienne Eglise universelle. Les anciens-catholiques
disent que, tout en admettant notre orthodoxie, ils ne peuvent
pas accepter certains courants (Strömungen) théologiques
défendus par quelques-uns de nos théologiens, mais inconnus
aux anciens.

Mon honorable adversaire demande plus loin, si les
anciens-catholiques croient à «l'Eglise sainte, universelle et
apostolique?» Je ne puis que répéter ce que j'ai dit plus haut: si
le R. P. Hégoumène avait lu la Revue internationale de

théologie et d'autres documents anciens-catholiques, il aurait
vu que les anciens-catholiques donnent à cette question une
réponse parfaitement affirmative.

L'auteur dit: Les anciens-catholiques n'ont pas besoin de

procéder, l'évangile à la main, à la fondation d'une Eglise
apostolique. Certainement. Aussi n'y songent-ils pas, et cela

pour une raison bien simple : ils faisaient partie de l'Eglise
occidentale, coupable depuis longtemps, lorsque fut définie
l'infaillibilité du Pape; alors, les anciens-catholiques rejetèrent
cette erreur nouvelle ainsi que les autres erreurs anciennes,
et cela — tout en restant, comme par le passé, dans cette
même Eglise occidentale, mais purifiée de ses erreurs
romaines. Rien de plus Ils avaient une Eglise, ils l'ont gardée
et ils l'ont. Les anciens-catholiques n'avaient donc rien à

fonder, rien de nouveau à chercher.
Tout en posant ces questions, l'auteur, qui n'est nullement

hostile à l'ancien-catholicisme, se rend un compte exact de

son importance. Ainsi, il dit : « C'est par la voie choisie et
indiquée par l'ancien-catholicisme que l'Occident peut rentrer
dans la sphère de la vérité religieuse parfaite ; c'est un pont
jeté entre l'Orient et l'Occident. » C'est parfaitement vrai, et,
dans le développement de cette question, le rôle de l'Orient
orthodoxe est clairement indiqué: nous devons rencontrer les

anciens-catholiques et tous ceux qui pensent comme eux dans
le monde entier, à mi-chemin, sans idées préconçues, sans

préventions, avec amour et justice ; les anciens-catholiques ne

nous demandent pas autre chose.
L'auteur émet certains doutes sur la position canonique

de l'Eglise ancienne-catholique. Les anciens-catholiques ayant
quitté l'Eglise dont ils faisaient partie, ne se trouvent-ils pas,
dit-il, sans base canonique, sans abri? «Rome est perdue pour



— 597 —

eux», continue-t-il. Certainement, et tant mieux. Evidemment
l'auteur confond deux choses très différentes: la vérité et la
puissance. En Europe, il y a peut-être cent cinquante mille
anciens-catholiques, tandis que le chiffre total des catholiques-
romains atteint peut-être deux cents millions; mais qu'est-ce
que cela prouve? Ce sont pourtant les anciens-catholiques qui
sont les représentants légaux de l'Eglise apostolique orthodoxe
de l'Occident. Ce sont les catholiques-romains qui ont fini par
quitter cette Eglise; les anciens-catholiques y sont restés après
l'avoir purifiée. Ce sont les romanistes qui sont restés sans
base canonique, sans abri, avec une terrible hérésie sur leur
conscience. Il est remarquable que tout le monde, ami ou
ennemi, appelle les anciens-catholiques anciens; ce sont donc
les catholiques infaillibilistes, les romains, qui sont devenus les
nouveaux. La vérité historique se fait jour d'elle-même, tout
naturellement.

Partant de son point de vue erroné, l'auteur continue :

Les anciens-catholiques cherchent l'Eglise universelle, mais
cette Eglise existe, existera, et jamais les portes de l'enfer ne
prévaudront contre elle. Certainement, et les anciens-catholiques

n'ont jamais douté de son existence; ils affirment, de

plus, que cette Eglise est représentée par les quinze Eglises
autocéphales orthodoxes de l'Orient et les cinq Eglises
autocéphales orthodoxes de l'Occident (les Eglises de Hollande,
d'Allemagne, de Suisse, d'Autriche et d'Amérique). Ces Eglises
occidentales sont parfaitement réelles et professent
incontestablement la doctrine de l'ancienne Eglise universelle ; aussi
ont-elles l'espoir que, leur orthodoxie une fois prouvée, elles
seront reconnues par les Eglises d'Orient comme Eglises sœurs,
et cela sans aucune réserve ni aucune condition. Pourtant
quelques-uns de nos théologiens trouvent cette manière de

procéder trop sommaire, trop simple, incompatible avec l'ordre
établi. C'est une thèse qu'on ne saurait défendre. En effet,
un dogme absolument vrai et une hiérarchie absolument valide
sont tout ce qu'il faut pour qu'une Eglise soit reconnue membre de

l'Eglise universelle orthodoxe. J'ai eu, plus d'une fois, l'occasion de

citer des exemples confirmant cette idée; j'en citerai encore
quelques-uns. Est-ce que Rome, au concile de Constantinople en 879,

après que ses légats eurent présenté les preuves de leur
orthodoxie, n'a pas été reconnue eo ipso orthodoxe? Dans son



— 598 —

discours du 8 novembre, à l'ouverture du concile, Photius a
déclaré que le but du concile était la sauvegarde, la reconstitution

de l'unité avec l'Occident. Les anathèmes mutuels furent
déclarés nuls et l'unité fut reconstituée sans autre forme de

procès. Qui oserait infirmer ce mode d'action? Si, au concile
de Florence, Rome avait cédé sur la question du Filioque (ce

sur quoi insistait précisément Marc d'Ephèse), si elle avait
consenti à dire que ce n'est pas un dogme, et si elle l'avait
éliminé du credo, l'union n'eût-elle pas été rétablie? Est-ce que
les Orientaux auraient demandé autre chose que cette
déclaration? Poser la question, c'est la résoudre. Or, ce qui est
admis comme juste à l'égard de tout l'Occident, de toute
l'Eglise romaine, doit être considéré comme juste envers une
partie de ce même Occident, représentée par les anciens-
catholiques, qui sont incontestablement les héritiers et les

représentants légaux de l'Occident catholique de l'époque des

Jean VIII et des Eugène IV.
Mais nos adversaires continuent à répéter: Du moment

que les anciens-catholiques ont quitté Rome, ils ont perdu
leur base canonique! Non! Tout au contraire, ils la possèdent
plus que jamais, car en maintenant l'orthodoxie de leurs
ancêtres, ils l'ont maintenue également.

Je continue. Les conciles de Carthage et d'Arles (256 et
314) demandèrent à ceux dont la doctrine avait été entachée
d'erreurs et qui revenaient à la vérité, la renonciation aux
erreurs et une profession de foi orthodoxe. Rien d'autre! Le
8e canon du 1er concile œcuménique ne demanda aux
hérétiques qui revenaient à l'orthodoxie aucun acte de contrition;
il ne les soumit à aucune cérémonie, et se contenta d'un écrit
constatant leur orthodoxie. Le 3e concile œcuménique statua
que les hérétiques de Pamphilie devaient, avant d'être admis
à l'union, signer un acte par lequel ils renonçaient à leur
hérésie. Rien d'autre. Le 7e concile reçoit « avec joie » les

évêques iconoclastes (ils étaient considérés à cette époque
comme de dangereux hérétiques), après avoir entendu leur
profession de foi orthodoxe. Je cite ces quelques exemples
pour prouver que l'ancienne Eglise ne mettait aucune entrave
au rétablissement de l'union avec les chrétiens qui revenaient
de l'erreur à la vérité. Tout cela ne doit-il pas s'appliquer
aux anciens-catholiques qui ont donné cent fois oralement et



- 599 —

par écrit la preuve qu'ils professent l'ancienne foi de l'Eglise
universelle? Ce sont là les principes qui doivent nous guider
dans nos rapports avec les anciens-catholiques. Leur demander
plus serait absolument injuste. Autrefois, dans certains cas,
on demandait des actes de contrition à ceux qui avaient quitté
la vraie doctrine et qui y revenaient; mais si cette condition
devait être posée aux Occidentaux, elle n'aurait de raison
d'être que si on l'adressait aux vrais grands coupables de la
grande erreur occidentale, à Pie IX et aux membres du concile
de 1870, qui ont proclamé l'infaillibilité du Pape, et non à ceux
qui, comme les anciens-catholiques, l'ont rejetée, elle et les
autres erreurs occidentales. Les anciens-catholiques viennent
à nous avec la doctrine des temps anciens : que pourrions-nous
leur demander de plus?

Il est hors de doute que la reconstitution de l'unité
ecclésiastique doit se faire avec la plus grande circonspection ; mais
du moment que la doctrine des anciens-catholiques est jugée
vraie, identique en tous points à celle de l'Eglise universelle,
nous devons le déclarer sans réserves.

Afin de ne laisser aucune objection sans réponse, aucun
doute sans éclaircissement, je vais passer en revue les
différentes objections, les doutes que je trouve dans la lettre de

l'un de mes correspondants qui s'occupe de questions
théologiques. Il y a, dit-il, l'Eglise universelle, ayant le droit, la
faculté de faire connaître à l'humanité, de déclarer au monde
la vérité religieuse absolue, et les Eglises particulières ; entre
la première et les secondes il doit exister un lien organique,
une complète identité. Une proximité très grande, une
ressemblance (likeness) très grande ne suffisent pas, il faut l'unité,
Y identité. C'est alors seulement que ces Eglises particulières
peuvent être considérées comme faisant un avec l'Eglise
universelle. Une Eglise presque orthodoxe, à peu près orthodoxe
(a church with a flaw, comme s'exprime mon correspondant),
ne saurait en aucun cas faire partie de l'union des Eglises
particulières formant l'Eglise. Dites-moi, me demande-t-il, s'il
n'y a pas quelque irrégularité, quelque défectuosité clans les

Eglises anciennes-catholiques? Admettent-elles sans restrictions

la doctrine cle l'ancienne Eglise? Ne se permettent-elles
pas de faire quelques modifications dans cette doctrine? Ne
font-elles pas des réserves en l'acceptant?



— 600 —

Je vais tâcher de répondre à toutes ces questions, mais il
faut préalablement s'entendre sur deux points importants :

1° Quand et comment l'Eglise universelle promulgue-t-elle la
vérité absolue que doivent accepter et professer les Eglises
particulières, la chrétienté entière? Et 2° en quoi, spécialement,
consiste cette vérité, quelle est sa sphère d'action 11 est
évident que le terrible privilège de parler infailliblement, en se

mettant, pour ainsi dire, à la place du divin Fondateur de

l'Eglise universelle, doit être entouré des plus sévères garanties
devant sauvegarder l'humanité de la moindre erreur. Il est
indispensable qu'à cette voix divine ne viennent pas se mêler
des voix humaines, quelque bien intentionnées qu'elles puissent
être. Pour proclamer cette vérité divine, l'Eglise possède un
organe spécial — le concile œcuménique. Il est bien entendu
qu'il s'agit d'un concile régulièrement convoqué, discutant
librement, composé autant que possible de tous les évêques
régulièrement ordonnés du monde chrétien ; il faut, de plus, que
les décisions de ce concile soient acceptées et approuvées par
l'Eglise entière, car les évêques ne sont pas les inventeurs,
les auteurs (auctores) de la foi, mais seulement les représentants,

les témoins (testes) de la foi de leurs Eglises. La
hiérarchie est une partie essentielle, indispensable de l'Eglise,
mais elle n'est pas l'Eglise ; ce n'est pas à la hiérarchie qu'est
conféré le don de l'infaillibilité, mais à l'Eglise entière ; la
hiérarchie, comme le prouve surabondamment l'histoire, peut
tomber dans l'erreur; le concile du Vatican, qui, à l'exception
de l'ancien-catholicisme, a entraîné dans l'erreur tout le monde

catholique, est la dernière et la plus grande preuve de ce que
j'avance. Enfin, il faut encore remarquer que certaines
décisions conciliaires n'ont qu'une valeur, qu'une portée temporaire
et locale; aussi ont-elles été abrogées depuis longtemps; ce

ne sont donc que les décisions formellement revêtues d'une

portée dogmatique, qui sont obligatoires pour la chrétienté
entière. Telle est la question posée théoriquement. Malheureusement,

en pratique, nous voyons souvent autre chose. Souvent un
homme dévoué à des croyances qui lui sont chères fait tout
son possible pour les élucider, les expliquer, les compléter,
surtout pour les communiquer à d'autres; il tâche d'élargir
leur cercle d'action, il les glorifie, il en fait des dogmes...
Cette tendance, très compréhensible en elle-même, offre de



— 601 —

grands dangers pour la vraie foi, d'autant plus qu'elle se
communique à des groupes entiers de fidèles, à des Eglises
entières, où elle produit des courants d'idées (Strömungen) souvent
aussi erronés que tenaces. De cette façon, l'ancienne et vraie
doctrine de l'Eglise ancienne, universelle, s'alourdit de toute
une série d'explications, de définitions scolastiques, subtiles,
souvent de dangereuses amplifications, qui finissent par rendre
l'ancienne, la vraie doctrine méconnaissable. Les auteurs de

ces nouvelles croyances se réjouissent naïvement de voir
s'augmenter le nombre de leurs articles de foi ; ils s'imaginent que
plus il y a de dogmes, plus il est facile à celui qui y croit,
de devenir plus chrétien, d'arriver plus facilement au ciel ; ils
oublient naïvement qu'il ne s'agit pas d'avoir beaucoup de

dogmes, mais d'en avoir de vrais. Le Sauveur, qui vit dans
son Eglise, qui lui communique sa sainteté, nous a donné une
somme de lois morales, de vérités indispensables pour nous
éclairer, pour nous servir de guides, de soutiens dans notre
vie terrestre. Il a institué des sacrements dans lesquels Dieu
nous communique sa grâce. Plus tard, quelques-unes de ces

vérités, obscurcies par des doctrines humaines et erronées, ont
été élucidées et définies par les conciles œcuméniques; mais
voilà tout; rien en dehors de cela n'est obligatoire, ni même
utile. Ces lois, ces ordres, ces préceptes sont parfaitement
suffisants pour l'homme; tout ce qui a été inventé plus tard par
des gens plus zélés qu'intelligents, ne sert qu'à rétrécir la
sphère de sa liberté morale, qu'à nuire à son développement
religieux. Je le répète : l'homme n'a aucun besoin de règles
supplémentaires humaines, il n'a qu'à se conformer à celles
qui lui sont données par Dieu, il n'a qu'à suivre l'Eglise, qui,
dans son puissant courant religieux, l'entraîne vers l'infinie
perfection. Cela suffit amplement pour le salut. Puissions-nous
bien comprendre cet enseignement et nous y conformer \

Mon correspondant affirme que, si quelqu'un veut être un
avec l'Eglise, il doit la croire sans chercher à critiquer sa
doctrine, ses enseignements: car, ajoute-t-il, l'Eglise est infaillible.
Ce que j'ai dit plus haut peut en partie servir de réponse à

ces idées. La doctrine de l'infaillibilité de l'Eglise, absolument
vraie en principe, demande certains correctifs. A côté de
l'élément divin, il y a, dans l'Eglise, l'élément humain, qui
s'exprime différemment dans la vie religieuse de chaque Eglise

Revne intern, de Théologie. Heft 48, 1904. 39



— 602 —

particulière ; chacune d'elles a passé par une série de

développements historiques d'où sont nées des différences dans la
doctrine de ces Eglises, les points de vue théologiques, etc.
Rien de tout cela ne saurait être obligatoire pour les autres
Eglises, qui se sont développées sous d'autres influences
historiques et ethnographiques. Il faut donc, en parlant de
l'obligation de croire à l'infaillibilité de l'Eglise, faire une distinction
bien précise entre la doctrine réellement divine et celle qui
ne l'est pas, entre le dogme divin et l'opinion humaine (fût-
elle archisavante), entre l'absolu et le contingent, entre le
nécessaire et le facultatif1). Nous, orthodoxes russes, nous
sommes convaincus de l'orthodoxie de notre Eglise ; nous
saurons, certainement, faire la différence entre ce qui est obligatoire,

absolu dans notre doctrine et ce qui y a été importé
plus tard, ce qui n'est ni obligatoire ni absolu ; mais ceux qui
sont en dehors de notre Eglise et auxquels quelques-uns d'entre
nous s'efforcent de faire accepter l'ensemble de toute notre
doctrine religieuse, n'ont-ils pas le droit de nous répondre :

Oui, nous savons que vous êtes orthodoxes ; que, comme tels,
vous êtes membres de l'Eglise universelle, mais quelques-uns
d'entre vous nous rendent la compréhension de votre doctrine,
l'accès cle votre vérité religieuse extrêmement difficile en
l'obstruant de toutes espèces de doctrines nouvelles qu'ils nous
offrent avec une naïveté bénévole comme quelque chose d'ancien,

de catholique, d'universellement reçu à nous qui en
connaissons la valeur Mais c'est de l'Occident que sont venues
beaucoup de ces nouveautés que vous avez acceptées, et
dont nous connaissons fort bien les inventeurs : l'identification
de la hiérarchie avec l'Eglise, le partage de l'Eglise en une
Eglise enseignante et une Eglise enseignée, la transsubstantiation,

le contrôle excessif, pour ne pas dire l'assujétissement
de la liberté de penser et de croire, la censure, etc. etc.
Ne nous faites donc pas accepter comme dogmes des choses

qui n'en sont pas et que, très certainement, vous rejetterez
bientôt vous-mêmes

Passant à la critique de la position canonique des

anciens-catholiques, mon correspondant émet l'opinion qu'une

') Mais surtout il faut se souvenir de l'adage: «In necessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus Caritas. »



— 603 —

Eglise qui a été séparée par son hétérodoxie de l'Eglise
universelle, ne saurait se reconstituer, se recréer par ses propres
forces. Cela demande une explication: Si la séparation a été
complète, par suite d'une hétérodoxie complète, si par exemple
cette Eglise avait aboli les sacrements, si elle n'avait plus de

hiérarchie, cette Eglise effectivement ne saurait se reconstituer
sans le secours d'une autre Eglise, il aurait fallu qu'elle se

recréât, ce qui évidemment n'est pas possible. Mais tel n'est
pas le cas de l'Eglise catholique-romaine. Elle peut se reconstituer

en Eglise orthodoxe en rejetant ses erreurs; tel a été
le cas des anciens-catholiques. Ces derniers se sont reconstitués

en Eglise orthodoxe, en rejetant les erreurs latines, et
ils sont actuellement une Eglise conforme à la définition de

nos catéchismes : L'Eglise est une société unie par la foi orthodoxe,

la loi divine, les sacrements et une hiérarchie remontant
aux Apôtres. Quelques-uns doutent, en Orient, de la succession

apostolique dans l'Eglise d'Utrecht, qui a donné aux anciens-

catholiques leurs deux premiers évêques, Reinkens et Herzog.
C'est une erreur. L'ordination de l'évêque Steenhoven par
l'évêque Dominique Varlet a été accomplie régulièrement, à

la prière du chapitre d'Utrecht. Un doute de notre part serait
difficile à maintenir. Varlet n'était-il pas dans une position
analogue à celle de Grégoire Asbeste? L'histoire de l'Eglise
peut fournir de nombreux exemples du même genre. Les
évêques orthodoxes qui ont adhéré à l'union de Florence (1439)
ont été déclarés, au concile de Jérusalem (1443), non seulement

suspendus a divinis, mais encore impurs et hérétiques ;

pourtant les ordinations qu'ils ont accomplies ont été déclarées
valides. Les clercs ordonnés par l'hérétique Pierre Monge
(477) ont été acceptés par l'Eglise orthodoxe dans les dignités
qu'il leur avait conférées. Le VIP concile œcuménique a accepté
les évêques qui avaient reçu leurs ordinations des iconoclastes,
qui, à cette époque, étaient considérés comme de dangereux
hérétiques, etc.

Mon correspondant suppose que les anciens-catholiques
ont construit leur Eglise avec des matériaux pris à une Eglise
qu'eux-mêmes ont abandonnée, ce qui, ajoute-t-il, est illogique.
Non! en 1870 les anciens-catholiques n'ont rien pris à l'Eglise
de Rome ; ils ne lui ont rien enlevé, car ce sont eux qui sont
restés dans l'Eglise occidentale, et ce sont les infaillibilistes



— 604 —

qui l'ont quittée. Cela paraît paradoxal, même faux si l'on
compare le nombre des anciens-catholiques à celui des

infaillibilistes, mais la vérité d'une religion n'est ni basée, ni
prouvée par le nombre de ses adhérents, elle l'est bien paisà

conformité avec les enseignements du Sauveur.
Enfin, mon correspondant trouve que la différence entre

les conceptions du monde que l'on a en Orient et en Occident,
est encore une raison qui rend l'union impossible ; mais cette
différence, en effet très réelle, est-elle quelque chose de
nouveau, un empêchement surgi en ces derniers temps Nullement

cette différence a existé de tout temps entre l'Orient
et l'Occident, et cela malgré une identité parfaite dans la'
doctrine dogmatique. De tout temps la vie intellectuelle de

l'Orient et celle de l'Occident a été différente, ainsi que leurs
intérêts religieux. Le Grec philosophe et esthète comprenait
la religion chrétienne autrement que le Romain politique et

légiste. Cette différence, qui, comme on le sait, se manifestait,
entre autres, dans le caractère si divers des hérésies orientales

et occidentales, dans leurs différentes manières de

comprendre les problèmes du monde moral, ne détruisait pas leur
unité ; pourquoi donc maintenant que nous avons tant de

moyens pour nous voir, nous fréquenter, nous expliquer et

nous entendre, pourquoi ces divergences nous empêcheraient-
elles d'avoir, comme par le passé, une seule et même doctrine
dogmatique

Il me reste à mentionner une dernière pseudo-difficulté à

la reconstitution de l'unité de l'Eglise, pseudo-difficulté qui n'a
rien de commun avec la théologie ou la religion. Quelques-
uns appréhendent que, si nos autorités ecclésiastiques proclament

les anciens-catholiques orthodoxes (malgré les différences
des rites et des formes), il pourrait se trouver des gens qui,
attachant une trop grande importance à ces rites, usages,
traditions, seraient scandalisés de cette mesure et y trouveraient
peut-être une raison pour faire un schisme. D'abord, ces craintes
sont déplacées; ensuite, même s'il y avait un danger réel, est-ce

une raison pour arrêter la grande œuvre de la reconstitution de

l'unité religieuse Non certes Tout au contraire ; nos sectaires,
et beaucoup d'autres encore, tiennent effectivement aux formes,
aux anciens usages, aux traditions. Eh bien, un grand acte

solennel, qui éclairerait une fois de plus cette grande vérité



— 605 —

que l'important n'est pas la forme, mais bien l'idée, que la
lettre tue et que l'esprit vivifie, un tel acte serait certainement
un acte de haute sagesse!

Depuis dix siècles, les deux Eglises d'Orient et d'Occident
sont séparées. A Lyon, à Florence, et plus d'une fois plus
tard, on fit de vaines tentatives pour les réunir. Ces tentatives
n'ont abouti qu'à des discordes encore plus grandes; les haines
n'ont pas été apaisées, au contraire... et cela se conçoit:
la question était posée faussement. Au lieu de tendre vers
l'union, au lieu de servir Dieu, on songeait à des intérêts
humains. Dieu pouvait-il bénir des efforts de ce genre? Nous

voyons autre chose actuellement. Il ne s'agit plus de
misérables intérêts égoïstes ; il ne s'agit plus de vaincre un rival
L'Occident], dans la personne des anciens-catholiques, nous
tend la main chrétiennement, fraternellement; pouvons-nous
hésiter? N'est-il pas de notre devoir de faire de notre côté
notre possible pour remplir le vœu du Sauveur : « Que tous
soient un » Pourquoi douter du succès, éloigné peut-être, mais
certain?

Laboremus

Pavlovsk, août 1904.
A. Kiréeff.


	Extraits d'une réponse du général Kiréeff au R.P. Hégoumène Serge

