Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Extraits d'une réponse du général Kiréeff au R.P. HEgouméne Serge
Autor: Kiréeff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 593 —

EXTRAITS
D’'UNE REPONSE DU GENERAL KIREEFF
AU R. P. HEGOUMENE SERGE.

(Traduwit du russe.)

Avant d’exposer les idées du R. P. Serge, je me permettrai
quelques mots d’introduction.

La rupture définitive, officielle entre 1'Orient et 1'Occident
a eu lieu, comme on le sait, en 1054, Clest le 15 juin de cette
année que les légats du Pape Léon IX déposérent l'acte d'ex-
communication de 1'Orient, dans la personne du Patriarche
Michel Cérulaire, sur l'autel de Ste-Sophie. Il y a donc dix
siecles que dure cette rupture, qui, a juste titre, peut étre con-
sidérée comme le plus grand malheur qu’ait eu a enregistrer
I'histoire du monde chrétien. Pendant ces dix siécles, 'huma-
nité a marché; I’Orient et 'Occident se sont développés dans
des directions différentes, sous l'influence de leurs destinées
historiques et des particularités de leur ethnographie. L'Oc
cident, fort de sa puissance politique, a taché d’'imposer sa loi
a 1I'Orient; 1'Orient s'est défendu, et cette lutte, qui souvent
n'avait plus rien de chrétien, finit par évoquer des rivalités,
soulever des haines, des malentendus, qui ne firent que croitre
avec le temps?). '

On fit, 11 est vrai, des tentatives de réunion, mais elles
étaient dictées bien moins par le désir de remplir la volonté
du Sauveur, que par des motifs politiques qui n'avaient rien
de religieux, je dirai de chrétien. Ce n'est que depuis 1870,
depuis la reconstitution de I'Eglise orthodoxe en Occident (par

) Je me permettrai de rappeler ici un superbe discours de Dollinger sur les
suites de la conquéte de l'empire d’Orient par les croisés (Bonn),



— 594 —

les efforts des anciens-catholiques) que la question de 1'union
entre 'Orient et I'Occident a ¢été posée régulierement, sur un
terrain exclusivement religieux, le seul qui lui convienne.

Ce qui a été divisé pendant dix sieécles ne saurait se ré-
unir aussi vite qu'on est enclin a le désirer. [’important était
de trouver le point de départ juste pour les négociations, le
critere indiscutable pour juger de la vérité de tel ou tel en-
seignement, de telle ou telle doctrine. Ce critere, indiqué des
les premiers temps de nos rapports avec les anciens-catho-
liques, est la doctrine universellement reconnue <« orthodoxe »
par I'Eglise des huit premiers siecles de notre ere (« Quod
semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est»).

Oui, on s'est entendu sur la voie que 'on doit suivre, sur les
bases des négociations; et pourtant les négociations mémes ne
marchent pas aussi vite qu’on aurait pu le désirer, qu'on aurait pu
le croire, 'espérer. A quoi cela tient-i1? A notre ¢loignement dix
fois séculaire, a notre histoire! Mais cette lenteur dans la marche
des affaires ne doit ni nous surprendre, ni surtout nous décou-
rager! Notre point de départ est vrai, notre voie est juste, nous de-
vons atteindre, 7nous atteindrons notre but. S'il y a des difficultés
qui surgissent d'un coté ou de l'autre, ce sont des difficultés
passageres, qui doivent étre vaincues, et avec l'aide de Dieu
elles le seront: Dieu peut-il ne pas bénir une occuvre qui n'est
que l'accomplissement de sa volonté? Mais n’oublions pas que
la religion n'est pas une formule mathématique; que si les
problemes religieux appartiennent au domaine de notre intel-
ligence, ils appartiennent tout autant, et méme plus, a celui
de nos sentiments, de notre coeur; cela explique pourquoi les
arguments théologiques qui paraissent si simples aux uns ne
peuvent pas immédiatement satisfaire les autres. En effet, nos
doctrines, quoique lentement, ne se rapprochent-elles pas? Il n'y
en a plus qu'une seule qu’il faudra discuter et approfondir —
c'est la doctrine de l'Eglise. Pour ne plus revenir sur les
deux questions qui ont d'abord été si longuement discutées
par nous (le «filioque» et la «transsubstantiation»), je dirai
briegvement que l'un de nos savants les plus éminents, le pro-
fesseur Bolotoff, a dit et victorieusement prouvé que le < filioque»,
compris comme théologoumene, ne saurait en aucun cas étre
considéré comme un «impedimentum dirimens» a notre union,
quant au sacrement eucharistique, il me suffira de citer 1'é-



— 595 —

véque Serge, recteur de 'académie ecclésiastique de St-Peters-
bourg, qui dit en toutes lettres que le mystére s'opere spiri-
tuellement, que le corps et le sang du Christ sont et restent
des phénomenes spirituels et qu'ils nous nourrissent spzrituelle-
ment'). Espérons donc et travaillons!

#*

Je passe @ ma réponse au Pere Hégoumene. Son étude a pour
titre: « Sur les Anciens-Catholiques — & propos des articles de 1'é-
véque Serge et de M. A. Kiréeff », et contient une critique sur
la doctrine ancienne-catholique de «1'Eglise». Cette question,
comme on le sait, a été souvent et longuement débattue dans
la littérature qui traite de nos rapports avec les anciens-catho-
liques; mais je me permets de supposer que mon révérend an-
tagoniste n'a nulle connaissance de ce qui a été dit sur ce
theme, par exemple, dans la «Revue internationale de Théo-
logie », sans quoi il n'aurait pas songé¢ a poser aux anciens-
catholiques des questions auxquelles ils ont depuis longtemps
répondu, et des conditions qu'ils ont depuis longtemps remplies
motu proprio. C’est ainsi que l'auteur demande aux anciens-
catholiques de rejeter solennellement et & la face de I'Eglise
entiere les liens qui les unissent & Rome. Impossible de de-
mander une chose plus juste; mais il y a longtemps que les
anciens-catholiques l'ont fait; ils ont complétement rompu avec
Rome, et rejeté ses erreurs. La chose est consignée sur des
milliers de pages, dans des centaines de volumes; ils 'ont fait
d'une facon si compléte que certains de nos théologiens or-
thodoxes ont regretté cette répudiation aussi absolue. Quelle
déclaration encore plus complete peut-on leur demander? Com-
ment les anciens-catholiques peuvent-ils rompre encore plus
complétement avec Rome, puisqu’elle a prononcé contre eux
I'anathé¢me et a consigné leurs ouvrages dans «!'Index libro-
rum prohibitorum» ? L’auteur demande plus loin si les ancfien_s~
catholiques admettent notre orthodoxie? Mais certainement, et
ils l'ont dit maintes fois! Il est vrai qu’ils font certaines ré-
serves et disent, non sans raison, qu'ils y sont forcés par cer-
tains de nos théologiens qui donnent & de simples opinions
théologiques une portée dogmatique qu'elles n'ont pas eue

) Ce qui correspond au «vere, realiter et substantialiter, sed mon carnalier»
des théologiens anciens-catholiques.



— 596 -

dans lancienne Eglise universelle. Les anciens-catholiques
disent que, tout en admettant notre orthodoxie, ils ne peuvent
pas accepter certains courants (Stromungen) théologiques dé-
fendus par quelques-uns de nos théologiens, mais inconnus
aux anciens.

Mon honorable adversaire demande plus loin, si les an-
ciens-catholiques croieni a «1I'Eglise sainte, universelle et apos-
tolique?» Je ne puis que répéter ce que j'ai dit plus haut: si
le R. P. Hégoumeéene avait lu la Revie internationale de
théologie et d'autres documents anciens-catholiques, il aurait
vu que les anciens-catholiques donnent & cette question une
réponse parfaitement affirmative.

L’auteur dit: LLes anciens-catholiques n’ont pas besoin de
procéder, l'évangile a la main, & la foundation d'une Eglise
apostolique. Certainement. Aussi n'y songent-ils pas, et cela
pour une raison bien simple: ils faisaient partie de 1'Eglise
occidentale, coupable depuis longtemps, lorsque fut définie
linfaillibilité du Pape; alors, les anciens-catholiques rejetérent
cette erreur nouvelle ainsi que les autres erreurs anciennes,
et cela — tout en restant, comme par le passé, dans cette
méme Eglise occidentale, mais purifiée de ses erreurs ro-
maines. Rien de plus! Ils avaient une Eglise, ils 1'ont gardée
et ils l'ont. Les anciens-catholiques n’avaient donc rien a
fonder, rien de nouveau a chercher.

Tout en posant ces questions, 'auteur, qui n’est nullement
hostile 4 l'ancien-catholicisme, se rend un compte exact de
son importance. Ainsi, il dit: «C'est par la voie choisie et
indiquée par l'ancien-catholicisme que 1'Occident peut rentrer
dans la sphere de la vérité religieuse parfaite; c'est un pont
jeté enire I'Orient el I'Occident.» C'est parfaitement vrai, et,
dans le développement de cette question, le rdle de 1'Orient
orthodoxe est clairement indiqué: nous devons rencontrer les
anciens-catholiques et tous ceux qui pensent comme eux dans
le monde entier, 4 mi-chemin, sans idées préconcues, sans
préventions, avec amour et justice; les anciens-catholiques ne
nous demandent pas autre chose.

L’auteur émet certains doutes sur la position canonique
de 'Eglise ancienne-catholique. Les anciens-catholiques ayant
quitté I'Eglise dont ils faisaient partie, ne se trouvent-ils pas,
dit-il, sans base canonique, sans abri? « Rome est perdue pour



— 597 —

eux », continue-t-il. Certainement, et tant mieux. Evidemment
Pauteur confond deux choses tres différentes: la vérité et la
puissance. En Europe, il y a peut-étre cent cinquante mille
anciens-catholiques, tandis que le chiffre total des catholiques-
romains atteint peut-étre deux cents millions; mais qu'est-ce
que cela prouve? Ce sont pourtant les anciens-catholiques qui
sont les représentants légaux de I'Eglise apostolique orthodoxe
de I'Occident. Ce sont les catholiques-romains qui ont fini par
quitter cette Eglise; les anciens-catholiques y sont restés apres
Pavoir purifiée. Ce sont les romanistes qui sont restés sans
base canonique, sans abri, avec une terrible hérésie sur leur
conscience. Il est remarquable que tout le monde, ami ou
ennemi, appelle les anciens-catholiques anciens,; ce sont donc
les catholiques infaillibilistes, les romains, qui sont devenus les
nouveaux. La vérité historique se fait jour d’elle-méme, tout
naturellement.

Partant de son point de vue erroné, l'auteur continue:
Les anciens-catholiques cherchent I'Eglise universelle, mais
cette Eglise existe, existera, et jamais les portes de l'enfer ne
prévaudront contre elle. Certainement, et les anciens-catho-
liques n'ont jamais douté de son existence,; ils affirment, de
plus, que cette Eglise est représentée par les quinze Eglises
autocéphales orthodoxes de 1'Orient et les cinq Eglises auto-
céphales orthodoxes de 1'Occident (les Eglises de Hollande,
d’Allemagne, de Suisse, d’Autriche et d’Amérique). Ces Eglises
occidentales sont parfaitement réelles et professent incontes-
tablement la doctrine de l'ancienne Eglise universelle; aussi
ont-elles 1'espoir que, leur orthodoxie une fois prouvée, elles
seront reconnues par les Eglises d'Orient comme Eglises sceurs,
et cela sans aucune réserve ni aucune condition. Pourtant
quelques-uns dc¢ nos théologiens trouvent cette maniere de
procéder trop sommaire, trop simple, incompatible avec 'ordre
établi. C'est une these qu'on ne saurait défendre. En effet,
un dogme absolument vrai et une hiérarchie absolument valide
sont tout ce qu’il faut pour qu'une Eglise soit reconnue membre de
I'Eglise universelle orthodoxe. J'aieu, plus d'une fois,l'occasion de
citer des exemples confirmant cette idée; j'en citerai encore quel-
ques-uns. Est-ce que Rome, au concile de Constantinople en 8§79,
aprés que ses légats eurent présenté les preuves de leur or-
thodoxie, n'a pas ¢été reconnue eo ipso orthodoxe? Dans son



— 598 —

discours du 8 novembre, a l'ouverture du concile, Photius a
déclaré que le but du concile était la sauvegarde, la reconsti-
tution de 'unité avec I'Occident. ILes anathémes mutuels furent
déclarés nuls et l'unité fut reconstituée sans autre forme de
proceés. Qui oserait infirmer ce mode d’action? Si, au concile
de Florence, Rome avait cédé sur la question du Filioque (ce
sur quoi insistait précisément Marc d’Ephése), si elle avait
consenti & dire que ce n'est pas un dogme, et si elle 'avait
éliminé du credo, 'union n’efit-elle pas été rétablie? Est-ce que
les Orientaux auraient demandé autre chose que cette décla-
ration? Poser la question, c'est la résoudre. Or, ce qui est
admis comme juste a l'égard de tout 1'Occident, de toute
I’Eglise romaine, doit étre considéré comme juste envers une
partie de ce méme Occident, représentée par les anciens-
catholiques, qui sont incontestablement les héritiers et les re-
présentants légaux de 1'Occident catholique de 1'époque des
Jean VIII et des Eugeéne IV.

Mais nos adversaires continuent & répéter: Du moment
que les anciens-catholiques ont quitté Rome, ils ont perdu
leur base canonique! Non! Tout au contraire, ils la possédent
plus que jamais, car en maintenant l'orthodoxie de leurs an-
cétres, ils 'ont maintenue ¢galement.

Je continue. lL.es conciles de Carthage et d’Arles (256 et
314) demandérent 4 ceux dont la doctrine avait été entachée
d'erreurs et qui revenaient a la vérité, la renonciation aux
erreurs et une profession de foi orthodoxe. Rien dautre! Le
8° canon du 1°f concile cecuménique ne demanda aux héré-
tiques qui revenaient & I'orthodoxie aucun acte de contrition,
il ne les soumit & aucune cérémonie, et se contenta d'un écrit
constatant leur orthodoxie. Le 3° concile cecuménique statua
que les hérétiques de Pamphilie devaient, avant d'étre admis
a l'union, signer un acte par lequel ils renonc¢aient a leur hé-
résie. Rien d'autre. le 7° concile regoit «avec joie» les
évéques iconoclastes (ils étaient considérés a cette époque
comme de dangereux hérétiques), apres avoir entendu leur
profession de foi orthodoxe. Je cite ces quelques exemples
pour prouver que l'ancienne Eglise ne mettait aucune entrave
au rétablissement de 1'union avec les chrétiens qui revenaient
de Yerreur a la vérité. Tout cela ne doit-il pas s'appliquer
aux anciens-catholiques qui ont donné cent fois oralement et



~. 599 —

par écrit la preuve qu’ils professent l'ancienne foi de I'Eglise
universelle? Ce sont 12 les principes qui doivent nous guider
dans nos rapports avec les anciens-catholiques. Leur demander
plus serait absolument injuste. Autrefois, dans certains cas,
on demandait des actes de contrition & ceux qui avaient quitté
la vraie doctrine et qui y revenaient; mais si cette condition
devait étre posée aux Occidentaux, elle n’aurait de raison
d’étre que si on l'adressait aux vrais grands coupables de la
grande erreur occidentale, a Pie X et aux membres du concile
de 1870, qui ont proclamé l'infaillibilité du Pape, et non a ceux
qui, comme les anciens-catholiques, 1'ont rejetée, elle et les
autres erreurs occidentales. Les anciens-catholiques viennent
a nous avec la doctrine des temps anciens: que pourrions-nous
leur demander de plus?

Il est hors de doute que la reconstitution de 'unité ecclé-
siastique doit se faire avec la plus grande circonspection ; mais
du moment que la doctrine des anciens-catholiques est jugée
vraie, identique en tous points a celle de 'Eglise universelle,
nous devons le déclarer sans réserves.

Afin de ne laisser aucune objection sans réponse, aucun
doute sans éclaircissement, je vais passer en revue les diffé-
rentes objections, les doutes que je trouve dans la lettre de
I'un de mes correspondants qui s'occupe de questions théolo-
giques. Il y a, dit-il, I"/Eglise universelle, ayant le droit, la
faculté de faire connaitre a4 l'humanité, de déclarer au monde
la vérité religieuse absolue, et les Eglises particuliéves, entre
la premiére et les secondes il doit exister un lien organique,
une compléte identité. Une proximité treés grande, une res-
semblance (likeness) trés grande ne suffisent pas, il faut V'unité,
Videntité. C'est alors seulement que ces Eglises particulieres
peuvent &tre considérées comme faisant #n avec I'Eglise uni-
verselle. Une Eglise presqgue orthodoxe, a peu prés orthodoxe
(a church with a flaw, comme s’exprime mon correspondant),
ne saurait en aucun cas faire partie de 'union des Eglises
particulieres formant 1'Eglise. Dites-moi, me demande-t-il, s'il
n'y a pas quelque irrégularité, quelque dcéfectuosit¢é dans les
Eglises anciennes-catholiques? Admettent-elles sans restric-
tions la doctrine de l'ancienne [Eglise? Ne se permettent-elles
pas de faire quelques modifications dans cette doctrine? Ne
font-elles pas des réserves en lacceptant?



— 600 —

Je vais tacher de répondre a toutes ces questions, mais il
faut préalablement s'entendre sur deux points importants:
1° Quand et comment I'Eglise universelle promulgue-t-elle la
vérité absolue que doivent accepter et professer les Eglises
particulieres, la chrétienté entiere? Et 2° en quoi, spécialement,
consiste cette vérité, quelle est sa sphere d'action? 11 est évi-
dent que le terrible privilege de parler infailliblement, en se
mettant, pour ainsi dire, a la place du divin Fondateur de
I’Eglise universelle, doit étre entouré des plus séveres garanties
devant sauvegarder 'humanité de la moindre erreur. Il est in-
dispensable qu’a cette voix divine ne viennent pas se méler
des voix humaines, quelque bien intentionnées qu'elles puissent
étre. Pour proclamer cette vérité divine, I'Eglise posséde un
organe spécial — le concile cecunmiénique. Il est bien entendu
qu'il s’agit d'un concile régulierement convoqué, discutant libre-
ment, compos¢é autant que possible de tous les évéques régu-
litrement ordonnés du monde chrétien; il faut, de plus, que
les décisions de ce concile soient acceptées et approuvées par
I'Eglise entiére, car les ¢véques ne sont pas les inventeurs,
les auteurs (auctores) de la foi, mais seulement les représen-
tants, les témoins (testes) de la foi de leurs Eglises. La hié-
rarchie est une partic essentielle, indispensable de I'Eglise,
mais elle n'est pas I'Eglisc, ce n'est pas a la hiérarchie qu'est
conféré le don de linfaillibilité, mais a 'Eglise entiére; la hié-
rarchie, comme le prouve surabondamment Phistoire, peut
tomber dans l'erreur; le concile du Vatican, qui, & 'exception
de l'ancien-catholicisme, a entrainé dans l'erreur tout le monde
catholique, est la derniére et la plus grande preuve de ce que
j'avance. Enfin, il faut encore remarquer que certaines déci-
sions conciliaires n'ont qu'une valeur, qu’'une portée temporaire
et locale; aussi ont-elles été abrogées depuis longtemps; ce
ne sont donc que les décisions formellement revétues d'une
portée dogmatique, qui sont obligatoires pour la chrétienté en-
tiere. Telle est la question posée théoriquement. Malheureuse-
ment, en pratique, nous voyons souvent autre chose. Souvent un
homme dévoué a des croyances qui lui sont cheéres fait tout
son possible pour les élucider, les expliquer, les compléter,
surtout pour les communiquer a d’autres; il tdche d'élargir
leur cercle d’action, il les glorifie, il en fait des dogmes...
Cette tendance, trés comprcéhensible en elle-méme, offre de



— 601 —

grands dangers pour la vraie foi, d’autant plus qu’elle se com-
munique a des groupes entiers de fideles, & des Eglises en-
tieres, out elie produit des courants d'idées (Strémungen) souvent
aussi erronés que tenaces. De cette facon, 'ancienne et vraie
doctrine de I'Eglise ancienne, universelle, s’alourdit de toute
une série d’explications, de définitions scolastiques, subtiles,
souvent de dangereuses amplifications, qui finissent par rendre
P’ancienne, la vraie doctrine méconnaissable. Les auteurs de
ces nouvelles croyances se réjouissent naivement de voir s'aug-
menter le nombre de leurs articles de foi; ils s’imaginent que
plus il y a de dogmes, plus il est facile a celui qui y croit,
de devenir plus chrétien, d’arriver plus facilement au ciel; ils
oublient naivement qu'il ne s’'agit pas d’avoir beaucoup de
dogmes, mais d’en avoir de vrais. Le Sauveur, qui vit dans
son Eglise, qui lui communique sa sainteté, nous a donné une
somme de lois morales, de vérités indispensables pour nous
€clairer, pour nous servir de guides, de soutiens dans notre
vie terrestre. Il a institué des sacrements dans lesquels Dieu
nous communique sa grace. Plus tard, quelques-unes de ces
vérités, obscurcies par des doctrines humaines et erronées, ont
été ¢lucidées et définies par les conciles cecuméniques; mais
voila tout; #»iem en dehors de cela n'est obligatoire, ni méme
utile. Ces lois, ces ordres, ces préceptes sont parfaitement suffi-
sants pour 'homme; tout ce qui a été inventé plus tard par
des gens plus zélés qu’intelligents, ne sert qu'a rétrécir la
sphere de sa liberté morale, qu'a nuire & son développement
religicux. Je le répéte: I'homme n’a aucun besoin de régles
supplémentaires humaines, il n'a qu'a se conformer a celles
qui lui sont données par Dieu, il n'a qu'a suivre 'Eglise, qui,
dans son puissant courant religieux, l'entraine vers l'infinie
perfection. Cela suffit amplement pour le salut. Puissions-nous
bien comprendre cet enseignement et nous y conformer?!
Mon correspondant affirme que, si quelqu'un veut étre un
avec I'Eglise, il doit la croire sans chercher a critiquer sa doc-
trine, ses enseignements: car, ajoute-t-il, I'Eglise est infaillible.
Ce que jai dit plus haut peut en partie servir de réponse a
ces idées. La doctrine de l'infaillibilité de 'Eglise, absolument
vraie en principe, demande certains correctifs. A coté de 1'élé-
ment divin, il y a, dans 1'Eglise, 1'élément humain, qui s'ex-
prime différemment dans la vie religieuse de chaque Eglise

Revue intern. de Théologie. Heft 48, 1904, 39



— 602 —

particuliere; chacune d’elles a passé par une série de déve-
loppements historiques d'olt sont nées des différences dans la
doctrine de ces Eglises, les points de vue théologiques, etc.
Rien de tout cela ne saurait étre obligatoire pour les autres
Eglises, qui se¢ sont développ€es sous d’autres influences his-
toriques et ethnographiques. Il faut donc, en parlant de 'obli-
gation de croire a l'infaillibilité de 'Eglise, faire une distinction
bien précise entre la doctrine réellement divine et celle qui
ne l'est pas, entre le dogme divin et 'opinion humaine (fat-
elle archisavante), entre l'absolu et le contingent, entre le
nécessaire et le facultatif?). Nous, orthodoxes russes, nous
sommes convaincus de l'orthodoxie de notre Eglise; nous sau-
rons, certainement, faire la différence entre ce qui est obliga-
toire, absolu dans notre doctrine et ce qui y a ¢été importé
plus tard, ce qui n'est ni obligatoire ni absolu; mais ceux qui
sont en dehors de notre Eglise et auxquels quelques-uns d’entre
nous s'efforcent de faire accepter [‘emsemble de toute notre
doctrine religieuse, n'’ont-ils pas le droit de nous répondre:
Oui, nous savons que vous étes orthodoxes; que, comme tels,
vous étes membres de 'Eglise universelle, mais quelques-uns
d’entre vous nous rendent la compréhension de votre doctrine,
l'acces de votre vérité religieuse extrémement difficile en 1’ob-
struant de toutes espeéces de doctrines nouvelles qu'ils nous
offrent avec une naiveté bénévole comme quelque chose d’an-
cien, de catholique, d'universellement reg¢u... & nous qui en
connaissons la valeur! Mais c’est de I'Occident que sont venues
beaucoup de ces nouveautés que vous avez acceptées, et
dont nous connaissons fort bien les inventeurs: l'identification
de la hiérarchie avec 1'Eglise, le partage de I'Eglise en une
Eglise enseignante et une Eglise enseignée, la transsubstantia-
tion, le contrdle excessif, pour ne pas dire l'assujétissement
de la liberté de penser et de croire, la censure, etc. etc....
Ne nous faites donc pas accepter comme dogmes des choses
qui n'en sont pas et que, trés certainement, vous rejetterez
bientot vous-mémes !

Passant a la critique de la position canonique des an-
ciens-catholiques, mon correspondant émet l'opinion qu'une

1} Mais surtout il faut se souvenir de 'adage: « In necessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus caritas, »



— 603 —

Eglise qui a ét¢ séparée par son hétérodoxie de 1'Eglise uni-
verselle, ne saurait se reconstituer, se recréer par ses propres
forces. Cela demande une explication: Si la séparation a été
complete, par suite d'une hétérodoxie complete, si par exemple
cette Eglise avait aboli les sacrements, si elle n'avait plus de
hiérarchie, cette Eglise effectivement ne saurait se veconstiluer
sans le secours d'une autre Eglise, il aurait fallu qu’elle se
vecrédt, ce qui évidemment n’est pas possible. Mais ftel #'est
pas le cas de T'Eglise catholique-romaine. Elle peut se recons-
tituer en Eglise orthodoxe en rejetant ses erreurs; tel a été
le cas des anciens-catholiques. Ces derniers se sont recons-
titués en Eglise orthodoxe, en rejetant les erreurs latines, et
ils sont actuellement une Eglise conforme & la définition de
nos catéchismes: LL’Eglise est une société unie par la foi ortho-
doxe, la loi divine, les sacrements et une hiérarchie remontant
aux Apodtres. Quelques-uns doutent, en Orient, de la succession
apostolique dans I'Eglise d'Utrecht, qui a donné aux anciens-
catholiques leurs deux premiers évéques, Reinkens et Herzog.
C'est une errveur. L'ordination de 1'évéque Steenhoven par
I'évéque Dominique Varlet a été accomplie régulierement, a
la priere du chapitre d’Utrecht. Un doute de notre part serait
difficile & maintenir... Varlet n'était-il pas dans une position
analogue a celle de Grégoire Asbeste? L’histoire de I'Eglise
peut fournir de nombreux exemples du méme genre. Les
évéques orthodoxes qui ont adhéré a 'union de Florence (1439)
ont ¢été déclarés, au concile de Jérusalem (1443), non seule-
ment suspendus a divinis, mais encore impurs et hérétiques;
pourtant les ordinations qu'ils ont accomplies ont ¢t¢ déclarées
valides. Les cleres ordonnés par 1'hérétique Pierre Monge
(477) ont été acceptés par I'Eglise orthodoxe dans les dignités
qu’il leur avait conférées. Le VII° concile cccuménique a accepté
les évéques qui avaient regu leurs ordinations des iconoclastes,
qui, & cette époque, ¢taient considérés comme de dangereux
hérétiques, etc.

Mon correspondant supposc que les anciens-catholiques
ont construit leur Eglise avec des matdériaux pris & une Eglise
qu'eux-mémes ont abandonnée, ce qui, ajoute-t-il, est illogique.
Non! en 1870 les anciens-catholiques n’ont rien pris a 'Eglise
de Rome; ils ne lui ont rien enlevé, car ce sont eux qui sont
restés dans 1'Eglise occidentale, et ce sont les infaillibilistes



— O =

qui l'ont quittée. Cela parait paradoxal, méme faux si 'on
compare le nombre des anciens-catholiques a celui des in-
taillibilistes, mais la vérité d'une religion n'est ni basée, ni
prouvée par le nombre de ses adhérents, elle 'est bien par
sa conformité avec les enseignements du Sauveur.

Enfin, mon correspondant trouve que la différence entre
les conceptions du monde que 1'on a en Orient c¢t en Occident,
est encore une raison qui rend l'union impossible; mais cette
différence, en effet trés réelle, est-elle quelque chose de nou-
veau, un empéchement surgi en ces derniers temps? Nulle-
ment! cette différence a existé de tout temps entre 1'Orient
et 1'Occident, et cela malgré une identité parfaite dans la’
doctrine dogmatique. De tout temps la vie intellectuelle de
I'Orient et celle de I'Occident a été différente, ainsi que leurs
intéréts religieux. Le Grec philosophe et esthéte comprenait
la religion chrétienne autrement que le Romain politique et
légiste. Cette différence, qui, comme on le sait, se manifestait,
entre autres, dans le caractére si divers des hérésies orien-
tales et occidentales, dans leurs différentes maniéres de com-
prendre les problémes du monde moral, ne détruisait pas leur
unité; pourquoi donc maintenant que nous avons tant de
moyens pour nous voir, nous fréquenter, nous expliquer et
nous entendre, pourquoi ces divergences nous empécheraient-
elles d’avoir, comme par le passé, une seule et méme doctrine
dogmatique?

Il me reste & mentionner une derniére pseudo-difficulté a
la reconstitution de l'unité de I'Eglise, pseudo-difficulté qui n’a
rien de commun avec la théologie ou la religion. Quelques-
uns appréhendent que, si nos autorités ecclésiastiques procla-
ment les anciens-catholiques orthodoxes (malgré les différences
des rites et des formes), il pourrait se trouver des gens qui,
attachant une trop grande importance a ces rites, usages, tra-
ditions, seraient scandalisés de cette mesurc et y trouveraient
peut-étre une raison pour faire un schisme. D’abord, ces craintes
sont déplacées; ensuite, méme s'il y avait un danger réel, est-ce
une raison pour arréter la grande ceuvre de la reconstitution de
l'unité religieuse? Non certes! Tout au contraire; nos sectaires,
et beaucoup d’autres encore, tiennent effectivement aux formes,
aux anciens usages, aux traditions. Eh bien, un grand acte
solennel, qui éclairerait une fois de plus cette grande vérité



— 6056 —

que l'important n'est pas la forme, mais bien lidée, que la
lettre tue et que l'esprit vivifie, un tel acte serait certainement
un acte de haute sagesse!

Depuis dix sitcles, les deux Eglises d'Orient et d’Occident
sont séparc¢es. A Lyon, a Florence, et plus d'une fois plus
tard, on fit de vaines tentatives pour les réunir. Ces tentatives
n’ont abouti qu'a des discordes encore plus grandes; les haines
n'ont pas ¢été apaisées, au contraire... et cela se congoit:
la question était posée faussement. Au lieu de tendre vers
l'union, au lieu de servir Dieu, on songeait & des intéréts hu-
mains. Dieu pouvait-il bénir des efforts de ce genrc? Nous
voyons autre chose actuellement. Il ne s’'agit plus de misé-
rables intéréts égoistes; il ne s’agit plus de vaincre un rival. ..
L’Occident|, dans la personne des anciens-catholiques, nous
tend la main chrétiennement, fraternellement; pouvons-nous
hésiter? N'est-il pas de notre devoir de faire de notre coté
notre possible pour remplir le veeu du Sauveur: «Que tous
soient un » ? Pourquoi douter du succes, ¢loigné peut-&tre, mais
certain?

Laboremus!

Pavlovsk, aott 1904.
A. KIREEFF,




	Extraits d'une réponse du général Kiréeff au R.P. Hégoumène Serge

