
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Ecclésiologie de St. Grégoire de Nazianze

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 557

ECCLESIOLOGIE
DE ST. GRÉGOIRE DE NAZIANZE.''

I. Selon St. Grégoire de Nazianze, l'Eglise est à la fois
ancienne et nouvelle (eadem vêtus simul et nova). Elle a été
fondée par le Christ comme Dieu, et héritée par le même
comme homme (quam ut Deus creavit, et ut homo hsereditate
consecutus est2). Elle a été établie, consolidée par Dieu et non
par l'homme (non ab homine, sed a Deo fixum est), selon
l'architecture de l'Esprit saint (architectonica Spiritus arte 3). Elle
est la vigne du Seigneur; cette vigne est belle4), vive6). Elle
est une mère6). Elle est un corps, dont les organes sont
multiples; tous ces organes ont un égal besoin les uns des autres,
et tous par conséquent doivent être honorés également : nec
rursum idem omnium munus est, tametsi alioqui ad benevo-
lentiae concordiseque necessitatem, honorisque parem in dispa-
ribus rationem, alia aliorum opera ex œquo indigeant1).
Celui-ci possède ce que tel autre n'a pas ; la surabondance des

uns comble le déficit des autres : id quod deficit et id quod
redundat, inter se velut in membris composita et compacta,
spiritusque compage connexa et colligata, unum corpus, omni
ex parte perfectum atque ipso Christo, qui caput nostrum est,
omnino dignum existant8). C'est ainsi que dans les Eglises (in
Ecclesiis), les uns sont nourris et obéissent, les autres sont

') Les textes cités dans cette étude sont tirés des Œuvres completes, édition de

Paris, 1778, 2 vol. in-folio.
2) Oratio 4, adversus Julianum imperatorem, n. 67.
s) Oratio 19, de suis sermonibus, n. 8.
4) Oratio 40, in sanctum baptisma, n. 20.
6) Oratio 35, de martyribus, n. 3.
6) Oratio 43, m laudem Basilii Csesarese episcopi, n. 31.
7) Oratio 32, de moderatione, n. 10.
8) Oratio 2, Apologetica, n. 3.



— 558 —

pasteurs et maîtres (magistri). Ce sont les uns et les autres
qui, unis dans l'Esprit, constituent l'Eglise, mais ce ne sont
pas les seuls pasteurs. Cette notion de l'Eglise est capitale et

trop oubliée.
Grégoire distingue donc ceux qui président et dirigent, et

ceux qui sont présidés et dirigés. Il associe même le mot Hqxh
au mot n-QoxalriÇeiai, pour désigner les pasteurs; mais il ne fait
pas de cette mission une domination, car il emploie, aussitôt
après, le mot « ministère (vnovçjia) > et il veut que celui qui
enseigne enseigne avec modestie (èyxoonojç). Et « tous sont le

corps de Christ : omnes corpus unum in Christo sumus1) ». Tous
ne sont pas apôtres, ni prophètes, ni docteurs. Mais tous
doivent rendre témoignage à la vérité et confesser la vraie foi.
Arrière les disputes curieuses et les questions absurdes que
quelques-uns se permettent : qui curiosa disputatione nos laces-
sunt... qusestionumque absurditatem absurdioribus interroga-
tionibus solvere2). Mais les chrétiens doivent pouvoir montrer
en quoi ils croient : sin autem, quia Deum credis, rebus ipsis
quod credas, ostende8). Grégoire, après avoir expliqué la
doctrine de la trinité à ses auditeurs, ajoute : « Ces choses, je les

prescris aux laïques, je les mande (èvxilio /.lai) aux prêtres et
aux évêques. Tous (omnes), défendez la vraie doctrine, rectse
doctrina; opem ferte, vous qui pouvez la défendre (n. 23). »

Donc, sans s'ériger en docteurs, les fidèles doivent être des

témoins et des défenseurs de la foi; ils doivent être non des

membres passifs, mais des membres actifs du corps du Christ,
c'est-à-dire de l'Eglise.

Grégoire ne veut pas qu'on définisse l'Eglise par le grand
nombre et qu'on méprise le petit troupeau. Il ne veut pas qu'on
mesure la divinité et qu'on pèse le peuple comme dans une
balance. Il estime plus les pierres précieuses que les amas de

pierres ordinaires. Qui Ecclesiam multitudine denniunt, ac parvum
gregem aspernantur. Qui et divinitatem metiuntur, et populum
velut ad lancem appendunt... Qui denique lapides aggerunt, et

gemmas contemnunt4).
' Les chrétiens sont citoyens de la Jérusalem supérieure,

cité invisible selon l'âme et l'esprit : superna Hierusalem, civitas

') Oratio 32, de moderatone, nn. Il et 12.
2) Oratio 37, cum consummasset Jesus hos sermones, n. 5.

•) Ibid., n. 18.
4) Oratio 33, adversus arianos, n. I.



— 559 —

illa quse oculis minime cernitur, verum animo et mente intelligitur,

in quam cives ascripti sumus et ad quam properamus1).
Lorsque Grégoire dit adieu à son Eglise de Constantinople,

il ne se borne pas à mentionner les cent cinquante
évêques présents, mais il énumère «le concile des prêtres»,
les diacres (non procul ab eodem Spiritu remoti), les lecteurs,
le peuple, soit les hommes soit les femmes (virtutis honore
pares); les hommes, soit les savants, soit les simples, tous
« doués de la sagesse des choses divines » ; les préfets et les

soumis, les soldats et les nobles, et les lettrés, tous « soldats
de Dieu», «belliqueux pour l'Esprit >; tous faisant honneur à ce

Sénat supérieur (sans doute le Concile de 381), auquel donne
entrée non une lettre vile et abjecte, mais l'Esprit vivificateur ;

aussi les femmes, soit les mariées, soit les non mariées; aussi
les jeunes et les vieux. Tous sont des témoins (testes). Tous
travaillent pour le triomphe de la vérité : « aut etiam omnes,
quandoquidem labore nostro omnes exculti estis; et Trinitatis
confessio sola est merces, quam a vobis expeto ; non enim
aliud quidquam quaerimus, aut qusesivimus (n. 12).»

Dans sa 41e Lettre (ad Csesarienses), il s'adresse non
seulement au clergé et aux dignitaires de l'Eglise, mais aussi à

tous les fidèles (ac denique plebi universse) ; il s'adresse ainsi
à toute l'Eglise de Cesaree (omni Ecclesise).

Dans son poème à Seleucus2), Grégoire, après lui avoir
expliqué le dogme de la Trinité comme à un chrétien attentif,
lui dit: «Horum custos (tpvXuÇ) tu mihi maneas dogmatum»,
ajoutant toutefois qu'il faut se conformer à la liberté des vrais
dogmes : « subservire jubeto, ut par est, verorum dogmatum
libertati», et qu'il faut aussi connaître la science terrestre pour
la faire servir à la sagesse divine : « sapientise enim divinse
terrena serviat. » Il appelle surtout son attention sur la sage
interprétation des Ecritures. Or, Seleucus n'était qu'un simple
fidèle.

Grégoire ne confond pas les conciles avec l'Eglise. L'Eglise
est la société des fidèles; un concile n'est qu'une assemblée. Il
ne parle nulle part des conciles, même œcuméniques, comme
d'assemblées qui concentreraient en elles l'Eglise entière et
qui se substitueraient à celle-ci. A propos du concile de Nicée,

') Oratio 8, in laudem sororis suae Gorgonise, n. 6.
*) Carmina VIII, v. 214.



— 560 —

il dit simplement que « nos Pères et le pieux nombre qui s'est
transporté à Nicée, ont défini la doctrine certis finibus ac ver-
bis » '). Ailleurs : « Fides conscripta apud Nicseam a recte cre-
dentibus episcopis trecentis decern et octo2)... Nicœnse autem
synodi tractatum, omni animi nisu ex tota fide servantes, am-
plectimur : hunc enim tractatum scimus contra omnes hœreses
indicta veritate oppositum3). » Grégoire donne aussi le nom de
«conciles» à des assemblées prévaricatrices. Voici commentii
juge les conciles épiscopaux en général, dans sa 130e Lettre
(à Procope), en 382 : « Ego, si vera scribere oportet, hoc animo
sum ut omnem episcoporum conventum fugiam, quoniam nullius

concilii ((.ivà'sjxiâç ovvoâov) finem laetum et faustum vidi,
nec quod depulsionem malorum potius, quam accessionem et
incrementum habuerit. Semper enim sunt contentiones, et do-

minandi cupiditates (ac ne me, quseso, gravem et molestum
existimes, hsec scribentem), nec ullis quidem verbis explicari
queunt; citiusque aliquis improbitatis arguetur, dum aliis se

judicem prsebet, quam illorum improbitatem comprimât. Prop-
terea memet ipse collegi, animseque securitatem in sola quiete
ac solitudine mihi positam judicavi...»

A la même époque, Grégoire écrivit en ces termes à son
ami Modarius, chef militaire: «Quantum in te situm erit, con-
tendens ut episcopis qui nunc convenerunt, pacatus finis sit.
Etenim ssepe in unum coire, nec tamen ullum malorum finem
reperire, verum tumultibus semper tumultus adjungere, majoris,
ut tu quoque non ignoras, est infamise, fuiÇovoç i-rjç aïoxvvvç*).»

En 382, dans une lettre à Théodore de Tyane, Grégoire
écrivait encore dans le même sens: «Vocas? Nos vero prope-
ramus. Properamus autem, ut soli cum solo congrediamur.
Synodos enim atque conventus procul salutamus, ex quo scilicet
tempore multa eorum, ut parce loquar, molesta esse comperi5).»
Grégoire avait conservé un très mauvais souvenir du concile
de Constantinople de 381, qui, d'ailleurs, n'eut une valeur
œcuménique que lorsqu'il fut ratifié par toute l'Eglise d'Orient et

d'Occident, ce qui n'avait pas encore eu lieu à la date de cette

') Oratio 25, in laudem Heronis, n. 8.

") Tract. 1 de fide orthodoxa, n. i.
•) Ibid., n. 18.

4) Ep. 136.
6) Ep. 124.



— 561 —

lettre. — Dans son poème De vita sua ]), il parle en termes
très sévères des jeunes évêques de ce concile (évêques simo-
niaques et indignes de leur charge), et il reproche aux évêques
âgés de ne pas les avoir corrigés. Dans son poème Adversus
falsos episcopos2): «Non jam ego in synodis sedebo, collega
anserum et gruum inconsiderate decertantium : hîc rixa, hîc
bellum, et probra prius latentia in unum congregantur dissi-
dentium locum. Equidem propterea sedeo inter plebeios medicus

morborum, ipse morbis carens. Non enim meie canitiei est

ludificari, et indecoram servitutem subire pro thronis, de quibus
certantes scinduntur, et totum orbem per fas et nefas scindunt.
Heu! heu! quantis malis premimur »

Grégoire considérait l'Eglise universelle comme composée
de l'Eglise d'Orient et de l'Eglise d'Occident. Bien que l'une
et l'autre eussent de grosses taches, dogmatiques et autres, à

se reprocher, il n'excluait ni l'une ni l'autre, parce qu'il ne
confondait pas la hiérarchie avec l'Eglise, et qu'il n'imputait
pas à celle-ci les erreurs de celle-là. Loin d'amoindrir « le
synode d'Occident», il allait jusqu'à déclarer qu'il tiendrait pour
frères ceux qui auraient été reçus par ce synode, bien qu'ils
passassent pour apollinaristes. Voici, en effet, ce qu'il a écrit dans
sa I" lettre au prêtre Cledonius, en 382s) : « Ac quidem, si
vel nunc, vel ante suscepti sunt (ab occidentali synodo), qui
Apollinarii placita sectantur, hoc ostendant, et nos acquiescemus.
Perspicuum est enim eos, ut rectse doctrinse assentientes, sus-

ceptos fuisse ; nec enim aliter se res habere potest, si hoc
consecuti sunt. » Certes, cette raison qu'il allègue, est loin
d'être péremptoire; elle montre du moins la grande estime qu'il
avait pour l'Eglise occidentale.

IL L'Eglise doit être une, et ceux qui détruisent son unité
doivent être considérés comme la peste de l'Eglise (tanquam
Ecclesise labem et perniciem). Comment donc reste-t-oh dans
l'unité de l'Eglise? En maintenant la confession ferme et
constante du Père, du Fils et du St. Esprit, de manière à ne
rien ajouter à la Divinité une, et à n'en rien diminuer :

Primum, si Patris, et Filii, et Spiritus sancti confessionem firmam

') Carmina. XI, v. 1680 et suiv.
3) Carmina. XVII, v. 91 et suiv.
3) Ep. 101.



-- 562 —

et constantem retineatis, nihil uni Deitati addentes, nec detra-
hentes, nec imminuentes; nam si quid imminutum fuerit, totum
quoque simul imminueturx). Puis Grégoire demande que l'on
ait une conduite conforme à la droite doctrine. C'est tout. A
cette double condition, on est clans l'unité de l'Eglise. On voit,
clans les mots «ferme» et «constante», employés parle saint
Docteur pour caractériser la vraie profession de foi, qu'il
réclame, lui aussi, la foi qui est professée sans hésitation,
c'est-à-dire non par quelques-uns seulement, mais par tous et
constamment; c'est, en d'autres termes, le quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est. Lorsqu'il enseigne une
doctrine qui est seulement la doctrine de «plusieurs», il le

dit; il dit aussi : Hsec est doctrina mea.
Il admet que les rites de l'Eglise varient selon les temps,

selon les traditions; que le temps du baptême n'est pas le
même partout; qu'on doit jeûner selon ses forces: Christus
quadraginta dies (Deus enim erat), nos autem ad virium nos-
trarum modulum jejunium attemperavimus2). Donc Grégoire ne
fait pas consister l'unité de l'Eglise dans l'uniformité disciplinaire

et liturgique.
St. Grégoire n'est pas de ceux qui dissimulent les fautes,

les divisions, les plaies de l'Eglise. La description qu'il fait
des divisions ariennes et des hérésies qui ravageaient l'Eglise
de son temps et de son pays, est navrante, et bien propre à

rappeler à la vérité historique et à la modestie chrétienne ceux
qui de nos jours cherchent à dissimuler les défauts de l'Eglise.
Certes leur intention est bonne, mais la vérité est meilleure
encore. St. Grégoire revient sans cesse sur ce triste sujet.
Qu'il suffise d'indiquer ici les Discours II, IV, XXII, XXXV, etc.

Dans le discours XXI (n. 14), il avoue qu'il y a des
évêques indignes de l'Eglise leur mère (Ecclesia matre indigni).
Dans un autre Discours, il déclare qu'il serait injuste d'accuser

tous les évêques, mais il affirme qu'il y a danger que
l'ordre le plus saint ne soit aussi le plus ridicule : nunc autem
periculum est, ne ordo omnium sanctissimus sit quoque omnium
maxime ridiculus3). Pourquoi? Parce que le sacerdoce est
obtenu moins par la vertu que par le maléfice et le crime, et

') Oratio 36, de seipso, n. io.
2) Oratio 40, de baptismate, n. 30.
3) Oratio 43, in laudem Basilii Caesarea; episcopi, n. 26.



— 563 —

parce que les sièges épiscopaux sont occupés non par les plus
dignes, mais par les plus puissants : non enim virtute magis
quam maleficio et scelere, sacerdotium paratur ; nec digniorum,
sed potentiorum, troni sunt. C'est ainsi que Grégoire a jugé
les évêques de son temps, en août ou septembre 381. Il leur
reproche de n'avoir rien appris et de ne rien savoir (nihil
didicerunt), et de n'avoir comme titre que le velie, l'orgueil et
l'arrogance (superbe et arroganter prsesident). Que de

conséquences ne pourrait-on pas, ne devrait-on pas tirer contre la
hiérarchie de ce temps-là et contre ce qu'on appelle dans
certaines Eglises « l'Eglise enseignante »

St. Grégoire remarque que la plupart des pasteurs sont
coupables, soit ceux du premier ordre, soit ceux du second,
coupables de cupidité, d'ignorance, etc., et qu'ils dévastent
l'Eglise de Dieu *). Il remarque aussi que quelquefois une Eglise
est difficile à conduire; il la compare même à une bête sauvage
(bellua). Celui qui en a la cure (qui ejusmodi belluse curam
susceperit) doit être «orné d'une science multiples, instruit,
simple, droit, très perspicace et très habile, de manière à se

concilier l'esprit de chacun: quam maxime varium ac multipli-
cem, quantum ad id attinet, ut uniuscujusque animum sibi
adjungat, apteque et apposite omnes alloquatur2).

Parlant de l'Eglise de Constantinople (Roma nova), il dit
que tout ce qu'il y avait d'honnête en elle a disparu : conci-
dere omnia, etiam honesta tempore collapsa sunt, nihilque aut
parum superest3). 11 ne reste que des pierres : nihil prseter
lapillos relinquitur. Il précise ainsi : « Noster ordo dissolutus
est, liens dico... Populi prsesides, virtutis magistri, quibus
impositum est animas divino pabulo alere, ipsi vero fame
laborantes; medici morborum, mortui scatentes quamplurimis
morbis.f Et ailleurs: «O sacerdotes... similes omnibus! Gran-
dia loquimini, valde futilia agite!» Il ajoute que cette Eglise
est comme une vigne que le sanglier ravage (aper solitarius
meam populatus est vineam) ; comme un navire sans gouverneur

(sine gubernatore), et que la tempête a brisé (scopulis
illisam fregit). Tels sont les évêques et les prêtres4), quicumque

*) Oratio 21, in laudem magni Athanasii, n. 24.
2) Oratio 2, Apologetica, n. 44.
3) Carmina ; XI, de vita sua, v. 20 et suiv.

*) Carmina; XIII, ad episcopos.



— 564 —

plebi prsesumus. Et Grégoire leur prodigue les qualificatifs
suivants : Declecus hominum, helluones, mendaces, cito falsum
jurantes, dolosi, infidi, ambigui, ignari cselestium, fuliginosi...
Cette tirade est pénible à lire. On peut lire aussi la 20L lettre (à

Nectaire, évêque de Constantinople), écrite vers l'an 387. La
132e lettre (à Saturnin), en 382, est peut-être plus navrante
encore : De Ecclesiis anxi et solliciti sumus, tain fœdc perturbâtes,

ccsqÎ niiv ExzÂijOioùi- ovciû i aguooojii-'nor.
Dans son discours d'adieu, en 381, à Constantinople, devant

cent cinquante évêques, il fit une très sombre peinture de

l'état de l'Eglise de cette ville : N. 2-5 : Il avoue que son
troupeau était peu nombreux; que les hérétiques étaient en plus
grand nombre et qu'ils le dédaignaient. 11 leur répond que
cette petitesse dans l'orthodoxie vaut mieux que le grand
nombre dans l'impiété: «... prsestantiorem esse fidem sub dio
degentem, quam copiosam et magnificam impietatem, ac très
in nomine Domini congregatos, plures apud Deum censeri,
quam multos divinitatem abnegantes. An tu universos etiam
Chananseos Abrahamo uni antepones? An Madianitas Moysi?... »

Et il ajoute : « Non in pluribus beneplacitum est Deo. » —- N. 8 :

« Nihil apud Deum ita amplum et magnificum est, ut doctrina
perpurgata et anima veritatis dogmatibus instructa atque
perfecta. » Grégoire ne place pas la force clans les richesses et le

grand nombre (non opum et copiarum). — N. 13 et 14: Il en

appelle à la « doctrine de la foi » ; il ne veut pas qu'on fasse

la paix au détriment de la vraie doctrine (nec verse doctrinse
detrimento paci studemus). — N. 20 : Il demande qu'on lui
donne un successeur; car il ne peut continuer à tenir le
gouvernail dans de telles conditions : « ut simul et cum mari et cum
vectoribus pugnarem, atque ex duplici tempestate navem sine

periculo eriperem?» — Le N. 21 est la description de cette
« sacrum bellum » « Dicatur enim etiam quoddam bellum
sacrum, quemadmodum et barbaricum. » II compare les partis
qui divisent l'Eglise aux déchirures de la terre dans les
tremblements de terre, à la peste. Il ajoute : « Nec populum solum,
sed etiam orbis terrse segmenta, eodem cum dissidentibus
affectu commota, ita ut jam in duas contrarias partes Oriens
et Occidens secreti atque divisi sunt, nec jam minus animorum
et voluntatum, quam finium segmenta esse videantur? Quousque
enim haec audientur, Meus et Tuus, antiquus et novus, facun-



— 565 —

dior aut spiritualior, nobilior aut ignobilior, multitudine opu-
lentior aut tenuior? Erubescerem canitiem meam, si, a Christo
salvatus, ab Ulis nomen ducerem. » Il ne veut donc plus porter
d'autre titre que celui de chrétien ou disciple du Christ. Les
Orientaux et les Occidentaux feraient bien de l'imiter. —
N. 22-24: Il reproche à ses diocésains leurs contentions, leurs
ambitions, leurs haines, leurs faussetés (car aux mêmes
personnes ils disent des choses «contraires»). Il leur reproche
leur puérilité, leur jactance, leurs crimes, leurs injures contre
lui, leur dédain pour sa pauvreté et sa modestie; il leur
reproche de chercher non des prêtres, mais des rhéteurs (non
enim sacerdotes, sed rhetores quserunt); etc. — N. 25. Il
demande de nouveau qu'on lui donne un successeur dans sa

charge episcopale.

III. Selon Grégoire, l'Eglise est une république : Deus ab

illis qui in Rempublicam (nohrtia) illam admissi sunt celebrato1).

Ailleurs, il dit expressément: «la république ecclésiastique

(toi ai xoivip rfjç ExxXvOiaç2). » La hiérarchie n'est pas

pour lui l'Eglise, mais seulement « le beau complément de

l'Eglise » (co xahìv rfjç ixxlrjOiaç nXrjQWfxa8). Lorsque Grégoire parle
de VHqx^ dans l'Eglise — terme que l'on traduit d'ordinaire
en latin par le mot « imperium » —, ce n'est nullement pour
l'assimiler à un pouvoir temporel ; il ne lui donne, au
contraire, que le sens d'une présidence administrative et d'une
valeur morale. C'est ainsi que dans sa 224e Lettre (ad Africa-
num), vers 385, il dit: Nam mihi presses nihil aliud esse

videtur quam virtutis adjutor et vitii adversarius (ßor/Hog iIqïiFç
xcà clvcuyiiivicni.Q xaxt'aç).

Dans la hiérarchie de l'Eglise, Grégoire distingue avec
St. Paul d'abord des apôtres (il parle au pluriel), puis des
prophètes, et troisièmement des pasteurs et des docteurs. - Les
grâces ne sont donc pas égales, mais l'Esprit entre tous est
unique : Et spiritus quidem unus est, non autem pares gra-
tise4).

Le véritable évêque doit être un «vir spiritualis»,
connaissant les choses qui sont de l'Esprit ; il ne doit chercher

') Oratio 39, in sancta lumina, n. n.
2) Oratio 22, de pace, n, 15.
3) Oratio 2, apologetica, n. 4.
4) Oratio 32, de moderatone, n. 11.



— 566 —

que l'utilité de l'Eglise et le salut commun de tous; il doit
réunir le peuple, les prêtres et les autres, rendre témoignage,
etc.: conciliabat populum, sacerdotes et reliquos, quotquot erant
clerici, testimonium dicebat1)...

L'évêque doit être choisi par les suffrages de tout le peuple
chrétien (totius populi suffragiis), avec le concours des évêques:
« ac nonnulli episcopi aderant, ut antistitem darent ; sed cum in
plures sententias multitudo distraheretur, aliique alium propone-
rent, quemadmodum in hujusmodi rebus fieri consuevit2...»
L'évêque doit être le successeur des apôtres, non par la force
et le meurtre, mais d'une manière apostolique et spirituelle :

neque per vim ac cœdem, sed apostolico et spirituali modo ad

tronum evehitur, non minus pietatis quam sedis successor3).
St. Grégoire explique très clairement ce qu'on doit entendre
par succession apostolique : quse quidem proprie successio exis-
timanda est. C'est d'abord une succession dans la doctrine de

la foi et dans les dogmes; de telle sorte qu'il faut éloigner
celui qui enseigne une foi et des dogmes contraires : « Qui
eamdem fidei doctrinam profitetur, ejusdem quoque troni socius

est; qui autem contrariam sententiam tuetur, adversarius
quoque in trono censeri debet. Neque enim qui per vim irru-
pit, successor habendus est, sed qui vim perpessus est; nec
qui leges violavit, sed qui modo legibus consentaneo creatus
est ; nec qui contraria dogmata tenet, sed qui eadem fide prse-
ditus est. » On ne peut donc pas arriver à l'épiscopat comme
un tyran au trône. Grégoire s'élève contre ces «sacerdotes»
qui sont créés en même temps disciples et maîtres de la piété,
qui purifient les autres avant de s'être purifiés eux-mêmes;
qui étaient hier sacrilèges, et qui aujourd'hui sont sacerdotes;
hier profanes, aujourd'hui présidents des Saints, etc. : Hoc
enim adulterinorum sacerdotum est, qui... discipuli simul ma-

gistrique pietatis creantur, aliosque ante purgant quam ipsi
purgati fuerint; heri sacrilegi, hodie sacerdotes; heri profani,
hodie sacrorum antistites...4). Tout ce passage est terrible
contre ces évêques qui couvrent leurs fautes par l'acerbité de

leur administration (imperii acerbitate peccata sua obtegunt).

') Oratio 18, in patrem, n. 36.
*) Ibid., n. 33.
s) Oratio 21, in laudem Athanasii, n. 8.

4) Ibid., n. 9.



— 567 —

Selon Grégoire, l'évêque ne doit pas être jeune, mais
capable et sans tache *). Il doit avoir une probité supérieure2).
C'est une absurdité que les docteurs du salut et les évêques
ignorent les principes du salut, même s'ils sont d'ailleurs très
simples et d'un esprit obtus : nonne absurdum est salutis doc-
tores et antistites salutis principia nescire, etiamsi alioqui sim-
pliciores sint hebetiorique animo3)? Il doit par ses vertus
mériter les louanges de tous4). Il doit connaître les sciences, la
théologie, et, ce qui est capital (et quod caput est), tout ce qui
doit être cru touchant la trinité6). St. Grégoire est revenu à

maintes reprises sur ces qualités qui doivent briller dans

l'évêque.
Il enseigne que l'évêque doit être une lumière de l'Eglise

(lucerna Ecclesise) ; mais il ajoute aussitôt qu'il n'en est pas
toujours ainsi et qu'il peut être «impur»6). Tout évêque peut
donc se tromper. Grégoire n'a que trop gémi sur les erreurs
des évêques de son temps, et particulièrement de l'Eglise de

Constantinople; nous avons cité ses propres paroles. Dans son
poème De se ipso et de episcopis1), il reproche aux uns de se

glorifier de leur richesse, de leur noblesse, de leur faconde;
aux autres, de fermer la bouche des savants, lorsqu'eux-mêmes
sont incapables de parler : cum loqui nesciant, linguam pariter
ligarunt disertiorum. Hélas! «nous sommes ordonnés pour être
des docteurs de vertu, et nous sommes l'officine de tous les

maux » (malorum omnium sumus officina). Ce sont les méchants
qui sont au premier rang, personne ne travaille, tous sont
coupables : nequitia primas obtinet, laboret nemo, improbi
estote! Etc., etc. A peine sont-ils arrivés au trône episcopal,
qu'ils font les tyrans dans les mystères divins (in Dei myste-
ria tyrannidem exerces8). Il insiste sur leur ignorance des

choses qu'ils devraient enseigner : Quomodo superiore in loco
sedes, cum inscius et ignarus sis eorum quse elaborantür et

expectantur a multis?9).

') Oratio 39, in sancta lumina, n. 14.
2) Oratio 43, in laudem Basilii Cœsareœ episcopi, n. 38.
3) Oratio 21, in laudem Athanasii, n. 24.
*) Ibid., nn. Io et II.
5) Oratio 2, apologetica, nn. 35 et 36.
6) Ep. 51, ad Cassarienses.
7) Carmina, XII, v. 344 et suiv.
6) Carmina, XII. De seipso et de episcopis, v. 439 et suiv.
9) ibid., v. 544 et suiv.



- 5o8 —

Comme ce thème est inépuisable sous la plume du saint
évêque, bornons-nous, pour n'être pas fastidieux, à cette
dernière citation : « Alii vero inter utrosque divisi commovent
Orientem et Occidentem, Deusque in carnes tlesiit, a quibus
pugnantibus et nomen et bellum aliis : mihi Paulus, tibi vero
Petrus, isti Apollo Dii sunt. Christus autem frustra clavis
transfixus est. Non enim a Christo nomen habemus, sed ab

hominibus, quamvis illius manibus et sanguine hanc gloriam
habeamus. Adeo amor oculos obnubilavit nostros aut vanae
glorise, aut possessionum, aut vehemens invidia, tabefaciens,
malis gaudens, Justus dolor his qui hoc vitio laborant. Prœ-

textus Trinitas est : revera autem odium implacabile. Duplex
quisque est, ovis lupum cooperiens, et ses piscibus funestami ex
insidiis objiciens escam x).

Dans son Discours 42, prononcé en 381, Grégoire donne
le nom de patriarches aux vieux évêques : « annon publicas
senum episcoporum aut, ut aptiore verbo utar, Palriarcharum
csedes? (ov nQSOßvTSQwv èmcixónmr, oìxtiói:sqov ôè TcaroiuQxwv
slnsïv, Gqayàç orjfiootaç; (n. 23).»

St. Grégoire de Nazianze élève un doute sur la réputation
dont jouissent les moines d'être la partie la plus choisie et la

plus sage de l'Eglise (si modo sapientiores habendi sunt quam
plerique, qui seipsos a mundo sejunxerunt ac vitam suam Deo
consecrarunt2). Il fait un très grand éloge de la vie monastique
et des vrais moines, et certes avec raison; mais, en historien
véridique, il ne craint pas d'avouer les misères monacales qui,
déjà de son temps, ont tant nui à l'Eglise. Il leur reproche
non seulement leurs dehors excentriques, mais les dogmes
nouveaux qu'ils sèment (nova dogmata seras), leur vie impure
(impuram vitam), la grande légion de démons qu'ils traînent
à leur suite (legionem magnam dsemonum), d'être des
architectes d'hérésie (hsereseos architectus) ; etc.3).

IV. Grégoire cite trois apôtres qui étaient avant les autres :

Pierre, Jean et Jacques. Pierre est appelé Petra ; il n'est pas
le fondement de l'Eglise, mais il croit aux fondements de l'Eglise
(vides quemadmodum hic Petra vocetur atque Ecclesise funda-

*) Carmina, XIII. Ad episcopos, v. 151 et suiv.
2) Oratio 43, in laudem Basilii Cœsareœ episcopi, n. 28.
3) Carmina, XLIV, ad falsi nominis monachos, v. 25 et suiv.



— 569 —

menta in fidem suam accipiat). Jean est aimé davantage et

repose sur la poitrine de Jésus: ille impensius ametur et supra
pectus Jesu requiescat. Aucun ne domine les autres, tous sont
serviteurs pour nous; chacun demande quelque chose au Maître,
et le «transmet» pour la gloire du Père; et cela, pour nous
donner l'exemple de la modération, et pour bannir entre nous
l'audace et l'arrogance. Cette déclaration montre très nettement

la discipline et l'esprit de l'Eglise. «Aliud Petrus inter-
rogat, aliud Philippus, aliud Judas, aliud Thomas, aliud alius
quispiam *), neque aut idem omnes, aut omnia unus, sed vicissim
quisque, ac sigillatim. Dicesne hsec fortasse, hoc singulos
qusesivisse, quod cuique opus erat? Isttid autem, quale tibi
videtur? Philippus quiddam dicere gestit, nec solus audet, verum
Andream quoque adhibet. Petrus aliquid percunctari cupit, et
Joanni rem capitis nutu proponit. Ubi hic morositas? Ubi do-
minandi libido? Et servi propter nos, ipsius (Christi) servos,
atque omnem in omnibus rebus gloriam ad Patrem transmutentes,

ut nobis moderationis exemplum et disciplinée prseberet2) ».

Ailleurs, Grégoire donne le nom de Petra non à Pierre,
mais au Christ même. Après avoir dit que le Christ est appelé
Verbum, Virtus, Sapientia, Eons aquœ vivœ, etc., il ajoute:
« Petra dicitur, quia credentibus fortitudinem, incredulis duritiam
praestat. Lapis angularis dicitur, quia utrosque parietes novi
et veteris Testamenti, ipse unus et mediator in semetipso con-
tinens, copulavit3)». On voit par cette explication combien
l'interprétation donnée par les papistes au nom de S. Pierre
est en opposition avec celle de St. Grégoire.

C'est au seul Christ que St. Grégoire applique aussi le titre
de lapis scandali (suivant cette parole des Ecritures : in ruinam
et resurrectionem positus est) : petra offensionis iis nempe qui
nescierunt neque intellexerunt, verum in tenebris ambulant..
aliis contra lapis angularis et petra laudata, iis qui verbi
divini vinculo constringuntur eique insident4). C'est Dieu qui
a fait jaillir l'eau de la pierre dans le désert: Hic ut petra
fontis ritu scaturiret, fecit6).

') On voit clairement que tous sont égaux entre eux devant le Maître unique,
qui est le Christ.

2) Oratio 32, de Moderatone. n° 18.

3) Tract. I de fide orthodoxa, n° 12.
4) Oratio 17, ad cives Nazianzenos, n. 7.
5) Oratio 13, in consecratione Eulalii episcopi, n. 2.

Revue intern, de Théologie. Heft 48, 1904. 37



— 570 —

Grégoire a dit que Pierre a été « le plus cher » de tous
les disciples du Christ ') ; qu'il précédait les autres, par l'ardeur
de l'esprit (animi ardore), dans la connaissance du Christ, et
que c'est pour cette raison qu'il a été appelé « bienheureux » 2) ;

qu'il a été une colonne de l'Eglise ; mais qu'il a été réprimandé
pour avoir tiré son épée; que le Christ lui a fait expier sa
triple négation par une triple affirmation ; que la Judée lui a
été assignée comme champ d'évangélisation, comme l'Achaïe
à Luc, l'Epire à André, Ephèse à Jean, etc.3). Rien, dans ces
assertions, n'indique que Pierre ait été un chef des apôtres,
encore moins le chef de l'Eglise. Grégoire remarque, de plus,
que, si nous honorons Pierre et Paul, nous ne sommes pour
cela ni des Pétriniens, ni des Pauliniens : « At et Petrum
honore prosequor, nec tamen Petrianus vocor ; et Paulum, nec
tamen Paulianus nominatus sum; non fero me ab hominibus
nomen ducere, qui a Deo sum creatus4).» Quelle noble fierté
dans cette dernière assertion Grégoire porte le nom de chrétien,

parce qu'il reconnaît que le Christ est Dieu.
Grégoire estime autant Paul que Pierre. Il les appelle l'un

et l'autre : « Ces grands disciples du Christ (magni illi discipuli
Christi5)». Il dit que tous deux ont reçu la grâce «cum guber-
natione » tant pour la parole que pour l'action, et qu'ils se

sont faits tout à tous pour que tous fussent gagnés au Christ.
Il ajoute que tous deux ont été unis (Petri et Pauli conventio)
et qu'ils se sont réparti entre eux la promulgation de l'Evangile
de manière que les pauvres y fussent compris par le zèle

commun de leurs âmes (communi animorum studio6).
Donc, pas un mot sur la prétendue autorité de Pierre;

Paul est son égal. Quant à l'évêque de Rome comme successeur

de Pierre dans le gouvernement général de l'Eglise, il
n'en est nulle part question. Grégoire n'en a pas l'idée.

11 faut même remarquer qu'il exalte plus Paul que Pierre,
non seulement lorsqu'il l'appelle l'apôtre des nations, mais en-

') Oratio 19, de suis sermonibus, n. 13.
*) Oratio 28, de theologia, n. 19. — Dans les Carmina (XII. De se ipso,

v. 222-224), Grégoire répète cette idée que Pierre a été la tête des disciples

(HailrjtiZv axçoç) à cause de son zèle ardent (all' OZI ÇljXov 7tXs'u>ç).

3) Oratio 33, de se ipso, n. 11.
*) Oratio 37, cum consummasset Jesus hos sermones, n. 17.
6) Oratio 2, n. 51,
6) Oratio 14, de pauperum amore, n. 39.



— 571 —

core lorsqu'il reconnaît qu'il avait la sollicitude de toutes les
Eglises, qu'il était le prédicateur des gentils et le patron des

Juifs *), et le premier après le Christ (tcqcotoç dnà XçiOrov).
Loin de considérer Rome comme la mère des Eglises, il

donne ce titre à l'Eglise de Cesaree, « vers laquelle, comme vers
un centre, toute la république chrétienne dirige ses regards »

(ad quam tota respublica Christiana oculos conjicit, tiqoç r]v

co xoivòv ßlsnsi dig xs'vtqo) xvxXoç nsQiyQa(foj.isvoç 2).

Il distingue deux Romes : l'ancienne, qui brille sur l'orient ;

la nouvelle, qui brille sur l'occident (illa orienti prselucet, hsec

autem occidenti). Toutes deux sont égales, parce que la beauté
égale la beauté: at pulchritudo pulchritudinem paribus pon-
deribus aequat8). Cella-là éclaire tout l'occident d'une doctrine
salutaire (ocoTrjQlq Xóyw), et en occupant équitablement le
premier siège de tous, elle glorifie l'entière concorde de Dieu
(xatlwç èixaiov rrjv ngoéôçov TiSv oXiov, ohqv OsßovGav tì]v 0sov

OvfKpoùvtav). Celle-ci (Constantinople) s'est tenue dans la
droiture, mais maintenant non (vvv ô'ovxén). Grégoire fait allusion
à l'arianisme qui a été enseigné à Constantinople. Il dit qu'à
Rome Paul et Pierre ont remporté la victoire: Romas Paulus
et Petrus victoriam reportarunt4) ; c'est ce double martyre qui
honore l'Eglise de Rome. Grégoire ne parle nullement d'une
autorité divine et infaillible de l'Eglise de Rome.

V. Conclusions. St. Grégoire de Nazianze était d'un caractère

extrêmement sincère. Observateur exact et ami de la
vérité pour elle-même, il n'a pas craint de peindre les hommes
tels qu'il les a vus, avec leurs erreurs et leurs vices. Aussi
ses écrits sont-ils très précieux pour l'histoire ecclésiastique
de son temps, notamment pour l'histoire de l'ordre episcopal
et des conciles. Ses griefs sont d'une telle gravité, je dirais
même d'une telle violence, qu'ils sont pénibles à lire et qu'on
voudrait pouvoir les adoucir. Aussi n'en ai-je cité qu'une faible
partie.

La conclusion la plus évidente qui ressort de ces griefs
et de tout cet état de choses, est que l'Eglise sur la terre est

') Oratio 2, n. 53-56.
2) Ep. 51, ad Cîesarienses.

*) Carmina XI. De Vita sua, v. 567 et suiv.

*) Carmina XIV. De se ipso, v. 64.



— 572 —

manifestement imparfaite, et cela aussi bien en Orient qu'en
Occident ; et même les griefs de St. Grégoire portent surtout
sur les évêques, les moines et les conciles d'Orient. Faut-il
douter pour cela de Dieu et de son Christ? Non. Grégoire,
au contraire, prend occasion de ces défauts et de ces fautes
pour se remplir davantage du Christ: ego quietus Christo im-
plebor, avrào èyai XqiOtov nXrjOofjica dTQSfiscov J).

En outre, plus il voit les moines et les évêques manquer
à leurs devoirs, enseigner des erreurs, répandre « des dogmes
nouveaux», plus il se rejette vers l'Eglise comme communauté
de tous les fidèles, comme « République » chrétienne. Plus la
hiérarchie se rend coupable, plus il fuit ses assemblées et se

réfugie vers les simples fidèles: inter plebeios; c'est là qu'il
est exempt de maladie (ipse morbis carens), et que ses cheveux
blancs ne sont pas exposés à d'indignes enfantillages (non enim
mese canitiei est ludificari, ov yàg surjç noÂirjç naiÇsiv),

Ses écrits montrent surtout la notion exacte que l'on doit
se faire de l'unité de l'Eglise. Cette unité, loin d'être sans
déchirements, est avec des divisions, même profondes.

L'unité de l'Eglise est celle qui vient du Christ seul et de

ses enseignements, et non celle qui pourrait venir de la
hiérarchie si elle était une et sainte ; il s'en faut, hélas que la
hiérarchie soit toujours une et sainte, et l'Eglise néanmoins
reste une de l'unité de son chef. St. Grégoire n'a pas une idée
de l'unité doctrinale autoritaire telle qu'on l'imagine aujourd'hui
dans certaines Eglises, notamment dans celle de Rome ; ses
notions du concile, du dogme, de l'autorité ecclésiastique, ne

pouvaient pas en effet lui permettre de concevoir une unité
de cette sorte. Quand il dit: una lex, c'est de la loi divine
qu'il veut parler. Quand il dit: unus Deus, una vocatio, c'est
du Christ qu'il parle, du Christ qui appelle tous les hommes
au salut : omnes pariter salvos fieri Christus carne exutos2) ;

ce sont les oracles du Christ médiateur qu'il signale, et non
ceux des hommes : Christi internuntii oracula. Il sait qu'il y a

des obscurités dans ces oracles; non enim facile nubem pénétrât

oculus hominis quamlibet acutum cernentis. Et il renvoie
à la vie future une connaissance plus parfaite. Il ne rougit
nullement du voile qui lui cache Dieu sur la terre, il préfère

') Carmina. XVII, v. 102.
a) Carmina. XLIV, r. 19 et 20.



— 573 —

cette obscurité à des fables: «Turpe autem nullatenus est
velum, quod mihi Deum contegit; me sane puderet, ad Deitatis
cognitionem, ducetti habere fabulant ').» Et il raille non seulement

les fables de vieilles femmes (vetulse), mais encore celles
de certains théologiens qui, pour interpréter les saints
cantiques, joignent aux chants des fables amusantes (juncto car-
mine cum jocosa fabula). Il recommande aux fidèles de bien
distinguer dans les Ecritures le sens interne et spirituel, et le
sens externe ; peu perçoivent le premier, beaucoup le second

(ille quidem a paucis, iste vero a pluribus percipitur). Il est
manifeste qu'il recommande surtout le premier, sans condamner
le second; c'est le premier qui doit primer le second et
l'expliquer.

Tel est l'esprit de St. Grégoire. En résumé, il n'y a dans

l'Eglise qu'un seul chef, Jésus-Christ. C'est au Christ seul et
à ses « oracles » que les vrais fidèles doivent se tenir, et non
aux « fables » des hommes. L'Eglise n'est une que dans et par
les oracles mêmes du Christ. L'Eglise n'est ni la hiérarchie,
ni le concile ; elle est la société de tous les fidèles, et tous les
fidèles ont la garde du dépôt de la foi. Grégoire ne connaît
aucune papauté autoritaire, pas plus en Occident qu'en Orient.

E. Michaud.

*) Carmina. VII. Ad Nemesium, v. 146 et 147.


	Ecclésiologie de St. Grégoire de Nazianze

