Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Ecclésiologie de St. Grégoire de Nazianze
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ECCLESIOLOGIE
DE ST.GREGOIRE DE NAZIANZE.)

I. Selon St. Grégoire de Nazianze, I'Eglise est a la fois an-
cienne et nouvelle (eadem vetus simul et nova). Elle a été
fondée par le Christ comme Dieu, et héritée par le méme
comme homme (quam ut Deus creavit, et ut homo heaereditate
consecutus est?). Elle a été établie, consolidée par Dieu et non
par 'homme (non ab homine, sed a Deo fixum est), selon 'ar-
chitecture de I'Esprit saint (architectonica Spiritus arte?). Elle
est la vigne du Seigneur; cette vigne est belle?), vive?®). Elle
est une mere®). Elle est un corps, dont les organes sont mul-
tiples; tous ces organes ont un égal besoin les uns des autres,
et tous par conséquent doivent étre honorés ¢également: nec
rursum idem omnium munus est, tametsi alioqui ad benevo-
lentize concordizeque necessitatem, honorisque parvem in dispa-
ribus rationem, alia aliorum opera ex equo indigeant”). Ce-
lui-ci posséde ce que tel autre n'a pas; la surabondance des
uns comble le déficit des autres: id quod deficit et id quod
redundat, inter se velut in membris composita et compacta,
spiritusque compage connexa et colligata, unum corpus, omni
ex parte perfectum atque ipso Christo, qui caput nostrum est,
omnino dignum existant ®), Clest ainsi que dans les Eglises (in
Ecclesiis), les uns sont nourris et obéissent, les autres sont

1) Les textes cités dans cette étude sont tirés des (Euvres complétes, édition de
Paris, 1778, 2 vol. in-folio,

%) Oratio 4, adversus Julianum imperatorem, n. 67.

%) Oratio 19, de suis sermonibus, n. 8.

%) Oratio 40, in sanctum baptisma, n. 2o.

Y Oratio 35, de martyribus, n. 3.

%) Oratio 43, in laudem Basilii Cewsare episcopi, n. 3I.

") Oratio 32, de moderatione, n. I0.

8) Oratio 2, Apologetica, n. 3.



pasteurs et maitres (magistri). Ce sont les uns et les autres
qui, unis dans I'Esprit, constituent I'Eglise, mais ce ne sont
pas les seuls pasteurs. Cette notion de I'Eglise est capitale et
trop oubliée.

Grégoire distingue donc ceux qui président et dirigent, et
ceux qui sont présidés et dirigés. Il associe méme le mot aoye
au mot mooxed<lerca, pour désigner les pasteurs; mais il ne fait
pas de cette mission une domination, car il emploie, aussitot
apres, le mot «ministeére (vrroveyie)» et il veut que celui qui en-
seigne enseigne avec modestie (syxroouwg). Et <fous sont le
corps de Christ: ommnes corpus unum in Christo sumus!?)s, Tous
ne sont pas apotres, ni prophétes, ni docteurs. Mais tous doi-
vent rendre témoignage a la vérité et confesser la vraie fol.
Arriere les disputes curieuses et les questions absurdes que
quelques-uns se permettent: qui curiosa disputatione nos laces-
sunt... quaestionumque absurditatem absurdioribus interroga-
tionibus solvere ?). Mais les chrétiens doivent pouvoir montrer
en quoi ils croient : sin autem, quia Deum credis, rebus ipsis
quod credas, ostende?). Grégoire, aprés avoir expliqué la doc-
trine de la trinité a ses auditeurs, ajoute : «Ces choses, je les
prescris aux /laiques, je les mande (sveéldopet) aux prétres et
aux évéques. 7Jous (omnes), défendez la vraie doctrine, rectae
doctrinee opem ferte, vous qui pouvez la défendre (n. 23).»
Donc, sans s’ériger en docteurs, les fideles doivent &tre des
témoins et des défenseurs de la foi; ils doivent étre non des
membres passifs, mais des membres actifs du corps du Christ,
c'est-a-dire de P'Eglise.

Grégoire ne veut pas qu’on définisse I'Eglise par le grand
nombre et qu'on méprise le petit troupeau. Il ne veut pas qu'on
mesure la divinité et qu'on peése le peuple comme dans une
balance. Il estime plus les pierres précieuses que les amas de
pierres ordinaires. Qui Ecclesiam multitudine definiunt,ac parvum
gregem aspernantur. Qui et divinitatem metiuntur, et populum
velut ad lancem appendunt... Qui denique lapides aggerunt, et
gemmas contemnunt %).

- Les chrétiens sont citoyens de la Jérusalem supérieure,
cité invisible selon 'Ame et 'esprit : superna Hierusalem, civitas

'Y Oratio 32, de moderatione, nn. 11 et 12.

?) Oratio 37, cum consummasset Jesus hos sermones, n. 5.
8) Zbid., n. 18,

) Oratio 33, adversus arianos, n. 1.



— 289 —

illa quae oculis minime cernitur, verum animo et mente intelli-
gitur, in quam cives ascripti sumus et ad quam properamus?).

Lorsque Grégoire dit adieu a son Eglise de Constanti-
nople, il ne se borne pas a4 mentionner les cent cinquante
évéques présents, mais il énumere «le concile des prétress,
les diacres (non procul ab eodem Spiritu remoti), les lecteurs,
le peuple, soit les hommes soit les femmes (virtutis honore
pares); les hommes, soit les savants, soit les simples, tous
« doués de la sagesse des choses divines»; les préfets et les
soumis, les soldats et les nobles, et les lettrés, tous «soldats
de Dieu», «belliqueux pour I'Esprit »; tous faisant honneur a cc
Sénat supérieur (sans doute le Concile de 381), auquel donne
entrée non une lettre vile et abjecte, mais I'Esprit vivificateur,
aussi les femmes, soit les mari€es, soit les non mariées; aussi
les jeunes et les vieux. Tous sont des témoins (testes). Tous
travaillent pour le triomphe de la vérité: «aut etiam omnes,
quandoquidem labore nostro omnes exculti estis; et Trinitatis
confessio sola est merces, quam a vobis expeto; non enim
aliud quidquam queerimus, aut queesivimus (n. 12).»

Dans sa 41¢ Lettre (ad Caesarienses), il s’adresse non seu-
lement au clergé et aux dignitaires de I'Eglise, mais aussi a
tous les fideles (ac denique plebi universae); il s'adresse ainsi
a toute I'Eglise de Césarée (omni Ecclesiz).

Dans son poéme a Seleucus?), Grégoire, aprés lui avoir
expliqué le dogme de la Trinité comme 2 un chrétien attentif,
lui dit: «Horum custos (gvda¥) tu mihi maneas dogmatum »,
-ajoutant toutefois qu'il faut se conformer a la liberté des vrais
dogmes : «subservire jubeto, ut par est, verorum dogmatum
libertati», et qu'il faut aussi connaitre la science terrestre pour
la faire servir & la sagesse divine: «sapientiee enim divinae
terrena serviat.» Il appelle surtout son attention sur la sage
interprétation des Ecritures. Or, Seleucus n’était qu'un simple
fidele.

Grégoire ne confond pas les conciles avec I'Eglise. L.’Eglise
est la société des fideles; un concile n’est qu’une assemblée. Il
ne parle nulle part des conciles, méme cecuméniques, comme
d'assemblées qui concentreraient en elles 'Eglise entigre et
qui se substitueraient a celle-ci. A propos du concile de Nicée,

Y Oratic 8, in laudem sororis suz Gorgoni, n. 6.
%) Carmina VIIL, v. 214.



— 360 ——

il dit simplement que <«nos Péres et le pieux nombre qui s’est
transporté a Nicce, ont défini la doctrine certis finibus ac ver-
bis» 1. Ailleurs: «Fides counscripta apud Niceeam a recte cre-
dentibus episcopis trecentis decem et octo?)... Nicena autem
synodi #ractatum, omni animi nisu ex tota fide servantes, am-
plectimur : hunc enim tractatum scimus coxrtra ommnes hwereses
indicta veritate oppositum?).» Grégoire donne aussi le nom de
«conciles» a des assemblées prévaricatrices. Voici comment il
juge les conciles ¢épiscopaux en général, dans sa 130° Lettre
(4 Procope), en 382: «Ego, si vera scribere oportet, hoc animo
sum ut ommem episcoporuwm conventumw: fugiam, quoniam wnul-
ltus concilii (undeuicg ovvodov) finem laetum et fausiwm vidi,
nec quod depulsionem malorum potius, quam accessionem et
incrvementum habuerit. Semper enim sunt contentiones, et do-
minandi cupiditates (ac ne me, quaeso, gravem et molestum
existimes, haec scribentem), nec ullis quidem verbis explicari
queunt; citiusque aliquis improbitatis arguetur, dum aliis se
judicem praebet, quam illorum improbitatem comprimat. Prop-
terea memet ipse collegi, animaque securitatem in sola quiete
ac solitudine mihi positam judicavi...»

A la méme ¢époque, Grégoire écrivit en ces termes A son
ami Modarius, chef militaire: «Quantum in te situm erit, con-
tendens ut episcopis qui nunc convenerunt, pacatus finis sit.
Etenim szepe in unum coire, nec tamen ullum malorum finem
reperire, verum tumultibus semper tumulties adjungere, majoris,
ut tu quoque non ignoras, est infamize, wsCovog 1ijg aloyvrvne?).»

En 382, dans une lettre & Théodore de Tyane, Grégoire
écrivait encore dans le méme sens: « Vocas? Nos vero prope-
ramus. Properamus autem, ut soli cum solo congrediamur.
Synodos enim atque conventus procxl salutamus, ex quo scilicet
tempore multa eorum, ut parce loquar, molesta esse comperi5).»
Grégoire avait conservé un trés mauvais souvenir du concile
de Constantinople de 381, qui, d’ailleurs, n'eut une valeur cecu-
ménique que lorsqu’il fut ratifié par toute I'Eglise d’Orient et
d’Occident, ce qui n'avait pas encore eu lieu a la date de cette

') Oratio 26, in laudem Heronis, n. 8.
2) Tract. 1 de fide orthodoxa, n. 1.

% Ibid., n. 18.

Y Ep. 136.

%) Ep. 124.



— 561 —

lettre. — Dans son poéme De vita sua'), il parle en termes
tres séveéres des jeunes ¢évéques de ce concile (évéques simo-
niaques et indignes de leur charge), et il reproche aux évéques
dgés de ne pas les avoir corrigés. Dans son poeme Adversus
falsos episcopos?): « Non jam ego in synodis Sedebo, collega
anserum el gruum inconsidervale deceviantium. hic rixa, hic
bellum, et probra prius latentia in unum congregantur dissi-
dentium locum. Equidem propterea sedeo inter plebeios medi-
cus morborum, ipse morbis carens. Non enim wmew canitiei est
ludificari, et indecoram servitutem subire pro thronis, de quibus
certantes scinduntur, el fotum ovbem per fas et nefas scindunt.
Heu! heu! quantis malis premimur!...»

Grégoire considérait 'Eglise universelle comme composée
de I'Eglise d'Orient et de 1'Eglise d’Occident. Bien que l'une
et l'autre eussent de grosses taches, dogmatiques et autres, a
se reprocher, il n’excluait ni I'une ni l'autre, parce qu’il ne
confondait pas la hiérarchie avec l'Eglise, et qu'il n'imputait
pas a celle-ci les erreurs de celle-la. Loin d’amoindrir «le sy-
node d'Occident », il allait jusqu’a déclarer qu'il tiendrait pour
fréres ceux qui auraient été regus par ce synode, bien qu'’ils pas-
sassent pour apollinaristes. Voici, en effet, ce qu'il a écrit dans
sa Ir* lettre au prétre Cledonius, en 3823 : « Ac quidem, si
vel nunc, vel ante suscepti sunt (ab occidentali synodo), qui
Apollinarii placita sectantur, hoc ostendant, ef #os acquiescemus.
Perspicuum est enim eos, ut rectae doctrin® assentientes, sus-
ceptos fuisse; nec enim aliter se res habere potest, si hoc
consecuti sunt.» Certes, cette raison qu'il allegue, est loin
d’étre péremptoire; elle montre du moins la grande estime qu'’il
avait pour I'Eglise occidentale.

I1. L’Eglise doit étre une, et ceux qui détruisent son unité
doivent étre considérés comme la peste de 1'Ellise (tanquam
Ecclesi®e labem et perniciem). Comment donc reste-t-on dans
Punité de 1'Eglise? En maintenant la confession ferme et
constante du Pere, du Fils et du St. Esprit, de maniére a ne
vien ajouter a la Divinité une, et & n'en rien diminuer : Pri-
mum, si Patris, et Filii, et Spiritus sancti confessionem firmam

1) Carmina. XI, v. 1680 et suiv,

%) Carmina. XVII, v. g1 et suiv.
3 FEp. 101.



— 562 —

et constantem retineatis, nihil uni Deitati addentes, nec detra-
hentes, nec imminuentes; nam si quid imminutum fuerit, totum
quoque simul imminuetur ). Puis Grégoire demande que l'on
ait une conduite conforme a la droite doctrine. C'est tout. A
cette double condition, on est dans l'unité de I'Eglise. On voit,
dans les mots «ferme» et «constante», employés par le saint
Docteur pour caractériser la vraie profession de foi, qu'il
réclame, lui aussi, la foi qui est professée sans hésitation,
c'est-a-dire non par quelques-uns seulement, mais par tous et
constamment; c’est, en d'autres termes, le quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est. Lorsqu'il enseigne une
doctrine qui c¢st seulement la doctrine de «plusieurs», il le
dit; il dit aussi: Haec est doctrina mzea.

Il admet que les rites de I'Eglise varient selon les temps,
selon les traditions; que le temps du baptéme n'est pas le
méme partout; qu’'on doit jeliner selon ses forces: Christus
quadraginta dies (Deus enim erat), nos autem ad virium nos-
trarum modulum jejunium attemperavimus?). Donc Grégoire ne
fait pas consister 'unité de 1'Eglise dans ['uniformité discipli-
naire et liturgique.

St. Grégoire n'est pas de ceux qui dissimulent les fautes,
les divisions, les plaies de 1'Eglise. La description qu'il fait
des divisions ariennes et des hérésies qui ravageaient 1'Eglise
de son temps et de son pays, est navrante, et bien propre a
rappeler a la vérité historique et & la modestie chrétienne ceux
qui de nos jours cherchent a dissimuler les défauts de I'Eglise.
Certes leur intention est bonne, mais la vérité est meilleure
encore. St. Grégoire revient sans cesse sur ce triste sujet.
Qu’il suffise d'indiquer ici les Discours II, IV, XXII, XXXV, etc.

Dans le discours XXI (n. 14), il avoue qu'il y a des éveé-
ques indignes de l'Eglise leur meére (Ecclesia matre indigni).
Dans un autre Discours, il déclare qu'il serait injuste d’accu-
ser tous les évéques, mais il affirme qu’'il y a danger que
lUordre le plus saint ne soit aussi le plus ridicule: nunc autem
periculum est, ne ordo omnium sanctissimus sit quoque omnium
maxime ridiculus?®). Pourquoi? Parce que le sacerdoce est
obtenu moins par la vertu que par le maléfice et le crime, et

Y Oratio 36, de seipso, n. 10.
%) Oratio 40, de baptismate, n. 3o.
%) Oratio 43, in laudem Basilii Caesarex episcopi, n. 26.



— 563 —

parce que les si¢ges épiscopaux sont occupés non par les plus
dignes, mais par les plus puissants : non enim virtute magis
quam maleficio et scelere, sacerdotium paratur; nec digniorum,
sed potentiorum, troni sunt. C'est ainsi que Grégoire a jugé
les évéques de son temps, en aofit ou septembre 381. Il leur
reproche de n’avoir rien appris et de ne rien savoir (nihil
didicerunt), et de n'avoir comme titre que le velle, 'orgueil et
I'arrogance (superbe et arroganter prasident). Que de consé-
quences ne pourrait-on pas, ne devrait-on pas tirer contre la
hiérarchie de ce temps-la et contre ce qu'on appelle dans
certaines Eglises «I'Eglise enseignante » !

St. Grégoire remarque que la plupart des pasteurs sont
coupables, soit ceux du premier ordre, soit ceux du second,
coupables de cupidité, d’ignorance, etc., et qu’ils dévastent
I'Eglise de Dieu). Il remarque aussi que quelquefois une Eglise
est difficile & conduire; il la compare méme & une béte sauvage
(bellua). Celui qui en a la cure (qui ejusmodi belluze curam
susceperit) doit étre «orné¢ d'une science multiple s, instruit,
simple, droit, trés perspicace et trés habile, de maniére a se
concilier 'esprit de chacun: quam maxime varium ac multipli-
cem, quantum ad id attinet, ut uniuscujusque animum sibi
adjungat, apteque et apposite omnes alloquatur 2).

Parlant de 'Eglise de Constantinople (Roma nova), il dit
que tout ce qu'il y avait d’honnéte en elle a disparu: conci-
dere omnia, etiam honesta tempore collapsa sunt, nihilque aut
parum superest®). I ne reste que des pierres : nihil preaeter
lapillos relinquitur. Il précise ainsi: « Noster ordo dissolutus
est, flens dico... Populi prasides, virtutis magistri, quibus
impositum est animas divino pabulo alere, ipsi vero fame
laborantes; medici morborum, moriui scatentes quamplurimis
morbis.» Et ailleurs: «O sacerdotes... similes omnibus! Gran-
dia logquimini, valde futilia agite!» Il ajoute que cette Eglise
est comme unc vigne que le sanglier ravage (aper solitarius
meam populatus est vineam); comme un navire sans gouver-
neur (sine gubernatore), et que la tempéte a brisé (scopulis
illisam fregit). Tels sont les évéques et les prétres?), quicumque

Y Oratio 21, in laudem magni Athanasii, n. 24.
%) Oratio 2, Apologetica, n. 44.

3 Carmina; X1, de vita sua, v. 20 et suiv,

Yy Carmina; XIII, ad episcopos.



plebi prasumus. Et Grégoire leur prodigue les qualificatifs
suivants : Dedecus hominum, helluones, mendaces, cito falsum
jurantes, dolosi, infidi, ambigui, ignari caelestium, fuliginosi...
Cette tirade est pénible a lire. On peut lire aussi la 201° lettre (a
Nectaire, ¢véque de Constantinople), écrite vers l'an 587. La
132¢ lettre (4 Saturnin), en 382, est peut-étre plus navrante
encore : De Ecclesiis anxi et solliciti sumus, fam [fwede pertitr-
batis, wepi Tur Extinoidr ovtw 1apaGoousroy,

Dans son discours d’adieu, en 381, & Constantinople, devant
cent cinquante ¢véques, il fit une trés sombre peinture de
I'état de I'Eglise de cette ville: N. 2-5: Il avoue que son trou-
peau était peu nombreux; que les hérétiques étaient en plus
grand nombre et qu'ils le dédaignaient. 1l leur répond que
cette petitesse dans lorthodoxie vaut mieux que le grand
nombre dans l'impiété: «... praestantiorem esse fidem sub dio
degentem, quam copiosam et magnificam impietatem, ac tres
in nomine Domini congregatos, plures apud Deum censeri,
quam multos divinitatem abnegantes. An tu universos ctiam
Chananaseos Abrahamo uni antepones? An Madianitas Moysiz... »
Et il ajoute : « Non in pluribus beneplacitum est Deo.» — N. 8:
« Nihil apud Deum ita amplum ct magnificum est, ut doctrina
perpurgata et anima veritatis dogmatibus instructa atque per-
tecta. » Grégoire ne place pas la force dans les richesses et le
grand nombre (non opum et copiarum). — N. 13 et 14: Il en
appelle a la «doctrine de la foi»; il ne veut pas qu'on fasse
la paix au détriment de la vraie doctrine (nec vera doctrinae
detrimento paci studemus). — N. 20: Il demande qu'on lui
donne un successeur; car il ne peut continuer a tenir le gou-
vernail dans de telles conditions : « ut simul et cum mari et cum
vectoribus pugnarem, atque ex duplici tempestate navem sine
periculo eriperem?» — Le N. 21 est la description de cette
«sacrum bellum». « Dicatur enim etiam quoddam bellum
sacrum, quemadmodum et barbaricum.» Il compare les partis
qui divisent I'Eglise aux déchirures de la terre dans les trem-
blements de terre, & la peste. Il ajoute: « Nec populum solum,
sed etiam orbis terre segmenta, eodem cum dissidentibus
affectu commota, ita ut jam in duas contrarias partes Oriens
et Occidens secreti atque divisi sunt, nec jam minus animorum
et voluntatum, quam finium segmenta esse videantur? Quousque
enim hzec audientur, Meus et Tuus, antiquus et novus, facun-



— 56D —

dior aut spiritualior, nobilior aut ignobilior, multitudine opu-
lentior aut tenuior? Erubescerem canitiem meam, si, a Christo
salvatus, ab illis nomen ducerem.» Il ne veut donc plus porter
d’autre titre que celui de chrétien ou disciple du Christ. Les
Orientaux et les Occidentaux feraient bien de limiter. —
N. 22-24: 1l reproche a ses diocésains leurs contentions, leurs
ambitions, leurs haines, leurs faussetés (car aux mémes per-
sonnes ils disent des choses «contraires»). Il lecur reproche
leur puérilité, leur jactance, leurs crimes, leurs injures contre
lui, leur dédain pour sa pauvreté et sa modestie; 1l leur
reproche de chercher non des prétres, mais des rhéteurs (non
enim sacerdotes, sed rhetores queerunt); etc. — N. 25. 1l
demande de nouveau qu'on lui donne un successeur dans sa
charge épiscopale.

1II. Selon Grégoire, I'Eglise est une république: Deus ab
illis qui in Rempublicam (wokweler) illam admissi sunt celebra-
tur ). Ailleurs, il dit expressément: «la république ecclésias-
tique (vw d& xowe tijg ExxAnoiag®).» La hiérarchie n’est pas
pour lui 'Eglise, mais seulement <«le beau complément de I'E-
glise » (ro xahov i éxxdnoics mAnpmue®). Lorsque Grégoire parle
de I'é¢oyn dans I'Eglise — terme que l'on traduit d'ordinaire
en latin par le mot «imperium» —, ce n'est nullement pour
I'assimiler 4 un pouvoir temporel; il ne lui donne, au con-
traire, que le sens d'une présidence administrative et d'une
valeur morale. C'est ainsi que dans sa 224¢ Lettre (ad Africa-
num), vers 385, il dit: Nam mihi preses wnihil alind esse
videtur quam vivtutis adjutor et vitii adversarius (Jondoc doerrc
AL EVTCYWVIOTTS RCEXICLG).

Dans la hiérarchie de U'Eglise, Grégoire distingue avec
St. Paul d’abord des apdtres (il parle au pluriel), puis des pro-
phétes, et troisitmement des pasteurs et des docteurs.. Les
griaces ne sont donc pas ¢gales, mais 1'Esprit entre tous est
unique: Et spiritus quidem unus est, non autem pares gra-
tise 4).

Le véritable évéque doit étre un «vir spiritualis», con-
naissant les choses qui sont de I'Esprit; il ne doit chercher

1) Oratio 39, in sancta lumina, n. 11,
%) Oratio 22, de pace, n. 15.

3) Oratio 2, apologetica, n. 4.

Y) Oratio 32, de moderatione, n. II.



que l'utilit¢ de UEglise et le salut commun de tous; il doit
réunir le peuple, les prétres et les autres, rendre témoignage,
etc.: conciliabat populum, sacerdotes et reliquos, quotquot erant
clerici, testimonium dicebat?)...

L'éveque doit étre choisi par les suffrages de tout le peuple
chrétien (totius populi suffragiis), avec le concours des évéques:
« ac nonnulli episcop: aderant, ut antistitem darent; sed cum in
plures sententias multitudo distraheretur, aliique alium propone-
rent, quemadmodum in hujusmodi rebus fieri conswuevit®..»
L'éveéque doit étre le successeur des apotres, non par la force
et le meurtre, mais d'une maniére apostolique et spirituelle:
neque per vim ac cadem, sed apostolico et spirituali modo ad
tronum evehitur, non minus pietatis quam sedis successor ?).
St. Grégoire explique trés clairement ce qu’on doit entendre
par swuccession apostolique: quae quidem proprie successio exis-
timanda est. C'est d'abord une succession dans la doctrine de
la foi et dans les dogmes; de telle sorte qu’il faut ¢loigner
celui qui enseigne une foi et des dogmes contraires: «Qui
eamdem fidei doctrinam profitetur, ejusdem quoque troni socius
est; qui autem contrariam sententiam tuetur, adversarius
quoque in trono censeri debet. Neque enim qui per vim irru-
pit, successor habendus est, sed qui vim perpessus est; nec
qui leges violavit, sed qui modo legibus consentaneo creatus
est; nec qui contraria dogmata tenet, sed qui eadem fide preae-
ditus est.» On ne peut donc pas arriver a l'épiscopat comme
un tyran au trone. Grégoire s'éleve contre ces «sacerdotes»
qui sont créés en méme temps disciples et maitres de la piété€,
qui purifient les autres avant de s’étre purifiés eux-mémes;
qui étaient hier sacrileges, et qui aujourd’hui sont sacerdotes;
hier profanes, aujourd’hui présidents des Saints, etc.: Hoc
enim adulterinorum sacerdotum est, qui... discipuli simul ma-
gistrique pietatis creantur, aliosque ante purgant quam ipsi
purgati fuerint; heri sacrilegi, hodie sacerdotes; heri profani,
hodie sacrorum antistites...*). Tout ce passage est terrible
contre ces évéques qui couvrent leurs fautes par l'acerbité de
leur administration (imperii acerbitate peccata sua obtegunt).

') Oratie 18, in patrem, n. 36.

%) Ibid., n. 33.

%) Oratio 21, in laudem Athanasii, n. 8.
Y Ibid., n. 9.



— 367 —

Selon Grégoire, 'évéque ne doit pas étre jeune, mais ca-
pable et sans tache!). Il doit avoir une probité supérieure?).
C'est une absurdité que les docteurs du salut et les évéques
ignorent les principes du salut, méme s'ils sont d’ailleurs treés
simples et d’'un esprit obtus: nonne absurdum est salutis doc-
tores et antistites salutis principia nescire, etiamsi alioqui sim-
pliciores sint hebetiorique animo 3)? Il doit par ses vertus mé-
riter les louanges de tous*). Il doit connaitre les sciences, la
théologie, et, ce qui est capital (et quod caput est), tout ce qui
doit étre cru touchant la trinité?®). St. Grégoire est revenu a
maintes reprises sur ces qualités qui doivent briller dans
I'évéque.

Il enseigne que l'évéque doit étre une lumiere de I'Eglise
(lucerna Ecclesiz); mais il ajoute aussitdt qu’il n’en est pas
toujours ainsi et qu'il peut étre «impur» ®). Tout évéque peut
donc se tromper. Grégoire n'a que trop gémi sur les erreurs
des évéques de son temps, et particulitrement de I'Eglise de
Constantinople; nous avons cité ses propres paroles. Dans son
poeéme De se ipso et de episcopis™), il reproche aux uns de se
glorifier de leur richesse, de leur noblesse, de leur faconde;
aux autres, de fermer la bouche des savants, lorsqu’eux-mémes
sont incapables de parler: cum loqui nesciant, linguam pariter
ligarunt disertiorum. Hélas! «nous sommes ordonnés pour étre
des docteurs de vertu, et nous sommes lofficine de tous les
maux » (malorum omnium sumus officina). Ce sont les méchants
qui sont au premier rang, personne ne travaille, tous sont
coupables : mnequitia primas obtinet, laboret nemo, improbi
estote! Klc., elc. A peine sont-ils arrivés au trone épiscopal,
qu'ils font les tyrans dans les mysteéres divins (in Dei myste-
ria tyrannidem exerces®). Il insiste sur leur ignorance des
choses qu'ils devraient enseigner : Quomodo superiore in loco
sedes, cum inscius et ignarus sis eorum qua elaborantur et
expectantur a multis??). |

') Oratio 39, in sancta lumina, n. I4.

%Y Oratio 43, in landem Basilii Cwsaree episcopi, n. 38.
) Oratio 21, in laudem Athanasii, n. 24.

) Jbid.,, nn. 10 et II.

%) Oratio 2, apologetica, nn. 35 et 36.

%) £p. 51, ad Casarienses.

") Carmina, X1, v. 344 et suv.

) Carmina, X1I. De seipso et de episcopis, v. 439 et suiv.
) Zbid., v. 544 et suiv,



568 —

Comme ce théme est inépuisable sous la plume du saint
évéque, bornons-nous, pour n’étre pas fastidieux, a cette der-
niére citation: «Alil vero inter utrosque divisi commovent
Orientem et Occidentem, Deusque in carnes desiit, a quibus
pugnantibus et nomen et bellum aliis: mihi Paulus, tibi vero
Petrus, isti Apollo Dii sunt. Christus autem frustra clavis
transfixus est. Non enim a Christo nomen habemus, sed ab
hominibus, quamvis illius manibus et sanguine hanc gloriam
habeamus. Adeo amor oculos obnubilavit nostros aut vanae
glorise, aut possessionum, aut vehemens invidia, tabefaciens,
malis gaudens, justus dolor his qui hoc vitio laborant. Pree-
textus Tvinitas est: revera autemn odium vmplacabile. Duplex
quisque est, ovis lupum cooperiens, et @s piscibus {unestam ex
insidiis objiciens escam ).

Dans son Discours 42, prononcé en 381, Grégoire donne
le nom de patriarches aux vieux ¢évéques: «annon publicas
Senumt episcoporum aut, ut aptiore verbo utar, Palriarcharum
ceedes? (ov mosOBVTEQWY EMIGROTBY, OLREGregor J& mTarpuepywy
slrrely, Ogeyas onuociag; (n. 23).»

St. Grégoire de Nazianze éleve un doute sur la réputation
dont jouissent les moines d'étre la partie la plus choisie et la
plus sage de I'Eglise (si modo sapientiores habendi sunt quam
plerique, qui seipsos a mundo sejunxerunt ac vitam suam Deo
consecrarunt ). Il fait un trés grand éloge de la vie monastique
et des vrais moines, et certes avec raison; mais, en historien
véridique, il ne craint pas d’avouer les miséres monacales qui,
déja de son temps, ont tant nui a 1'Eglise. Il leur reproche
non seulement leurs dehors excentriques, mais les dogmes
nouveaux qu'ils sément (nova dogmata seras), leur vie impure
(impuram vitam), la grande légion de démons qu’ils trainent
a leur suite (legionem magnam daemonum), d’étre des archi-
tectes d’hérésie (haereseos architectus); etc.?®).

IV. Grégoire cite trois apotres qui étaient avant les autres:
Pierre, Jean et Jacques. Pierre est appelé¢ Petra, il n'est pas
le fondement de I'Eglise, mais il croit aux fondements de I'Eglise
(vides quemadmodum hic Pefra vocetur atque Ecclesize funda-

') Carmina, XIlI. Ad episcopos, v. I5I et suiv.
?) Oratio 43, in laudem Basilii Ceesarez episcopi, n. 28.
%) Carmina, XLIV, ad falsi nominis monachos, v. 25 et suiv.



— 369 —

menta in fidem suam accipiat). Jean est aimé davantage et
repose sur la poitrine de Jésus: ille impensius ametur et supra
pectus Jesu requiescat. Aucun ne domine les autres, tous sont
serviteurs pour nous; chacun demande quelque chose au Maitre,
et le «transmet» pour la gloire du Pére; et cela, pour nous
donner 'exemple de la modération, et pour bannir entre nous
l'audace et l'arrogance. Cette déclaration montre trés nette-
ment la discipline et 'esprit de I'Eglise. « Aliud Petrus inter-
rogat, aliud Philippus, aliud Judas, aliud Thomas, aliud alius
quispiam '), neque aut idem omnes, aut omnia unus, sed vicissim
quisque, ac sigillatim. Dicesne haec fortasse, hoc singulos
quaesivisse, quod cuique opus erat? Istud autem, quale tibi
videtur? Philippus quiddam dicere gestit, nec solus audet, verum
Andream quoque adhibet. Petrus aliquid percunctari cupit, et
Joanni rem capitis nutu proponit. Ubi hic morositas? Ub:i do-
nmunandi libido? . . Et servi propter nos, ipsius (Christi) servos,
atque omnem in omnibus rebus gloriam ad Patrem transmittentes,
ut nobis moderationis exemplum et disciplinee praeberet?)».

Ailleurs, Grégoire donne le nom de Fetra non a Pierre,
mais au Christ méme. Apreés avoir dit que le Christ est appelé
Verbum, Virtus, Sapientia, Fons aque vive, etc., il ajoute:
« Petra dicitur, quia credentibus fortitudinem, incredulis duritiam
preestat. Lapis angwularis dicitur, quia utrosque parietes novi
et veteris Testamenti, ipse unus et mediator in semetipso con-
tinens, copulavit®». On voit par cette explication combien
linterprétation donnée par les papistes au nom de S. Pierre
est en opposition avec celle de St. Grégoire.

C'est au seul Christ que St. Grégoire applique aussi le titre
de lapis scandali (suivant cette parole des Ecritures: in ruinam
et resurrectionem positus est): petra offensionis iis nempe qui
nescierunt neque intellexerunt, verum in tenebris ambulant...
aliis contra lapis angularis et petra laudata, iis qui verbi
divini vinculo constringuntur eique insident%). C'est Dieu qui
a fait jaillir 'eau de la pierre dans le désert: Hic ut petra
fontis ritu scaturiret, fecit?).

1) On voit clairement que tous sont égaux entre eux devant le Malitre unique,
qui est le Christ.

%) Oratio 32, de Moderatione. n® 18.

3) Tract. I de fide orthodoxa, n° 12.

*) Oratio 17, ad cives Nazianzenos, n, 7.

%) Oratio 18, in consecratione Eulalii episcopi, n. 2.

Revue intern. de Théologie. Heft 48, 1904, 37



— B0 -

Grégoire a dit que Pierre a été «le plus cher» de tous
les disciples du Christ?); qu'il précédait les autres, par ardeur
de l'esprit (animi ardore), dans la connaissance du Christ, et
que c’est pour cette raison qu’il a été appelé «bienheureux » 2);
qu’il a été une colonne de I'Eglise; mais qu'il a été réprimandé
pour avoir tiré son épée; que le Christ lui a fait expier sa
triple négation par une triple affirmation; que la Judée lui a
été assignée comme champ d'évangélisation, comme 1'Achaie
a Luc, 'Epire a André, Ephese a Jean, etc.®). Rien, dans ces
assertions, n'indique que Pierre ait ¢été un chef des apotres,
encore moins le chef de I'Eglise. Grégoire remarque, de plus,
que, si nous honorons Pierre et Paul, nous ne sommes pour
cela ni des Pétriniens, ni des Pauliniens: « At et Petrum ho-
nore prosequor, nec tamen Petrianus vocor; et Paulum, nec
tamen Paulianus nominatus sum; non fero me ab hominibus
nomen ducere, qui a Deo sum creatus?).» Quelle noble fierté
dans cette derniére assertion! Grégoire porte le nom de chré-
tien, parce qu’il reconnait que le Christ est Dieu.

Grégoire estime autant Paul que Pierre. Il les appelle I'un
et l'autre: «Ces grands disciples du Christ (magni illi discipuli
Christi % ». Il dit que tous deux ont recu la griace «cum guber-
natione » tant pour la parole que pour l'action, et qu’ils se
sont faits tout a tous pour que tous fussent gagnés au Christ.
Il ajoute que tous deux ont été unis (Petri et Pauli conventio)
et qu'ils se sont réparti entre eux la promulgation de I'Evangile
de maniere que les pauvres y fussent compris par le zéle
commun de leurs Ames (communi animorum studio ).

Donc, pas un mot sur la prétendue autorité de Pierre;
Paul est son égal. Quant & I'évéque de Rome comme succes-
seur de Pierre dans le gouvernement général de I'Eglise, 7/
wen est nulle part question. Grégoire n'en a pas l'idée.

11 faut méme remarquer qu'il exalte plus Paul que Pierre,
non seulement lorsqu’il I'appelle 'apétre des nations, mais en-

1Y Oratio 19, de suis sermonibus, n. 13.

*) Oratio 28, de theologia, n. 19. — Dans les Carmina (XII. De se ipso,
v. 222-224), Grégoire répéte cette idée que Pierre a été la téte des disciples
(MadnTEY &xgog) 2 cause de son zéle ardent (Ad 0wt (ijdov mAswg).

*) Oratio 83, de se ipso, n. I1.

*) Oratio 37, cum consummasset Jesus hos sermones, n. 17.

%) Oratio 2, n. 31,

%) Oratio 14, de pauperum amore, n. 39.



— G, -

core lorsqu'il reconnait qu'il avait la sollicitude de toutes les
Eglises, qu'il était le prédicateur des gentils et le patron des
Juifs 1), et le premier aprés le Christ (modros admo XoiGrob).

Loin de considérer Rome comme la mere des Eglises, il
donne ce titre a 'Eglise de Césarée, « vers laquelle, comme vers
un centre, toute la république chrétienne dirige ses regards»
(ad quam tota respublica christiana oculos conjicit, eos v
70 %00y BAsmer g xEvTo@ xvxAoc TEQUYOPOLLEVOS P).

I1 distingue deux Romes: l'ancienne, qui brille sur l'orient;
la nouvelle, qui brille sur 'occident (illa orienti preelucet, heec
autem occidenti). Toutes deux sont ¢égales, parce que la beauté
égale la beauté: at pulchritudo pulchritudinem paribus pon-
deribus eequat?). Cella-la éclaire tout l'occident d’'une doctrine
salutaire (ewrneiw Adyw), et en occupant équitablement le pre-
mier siege de tous, elle glorifie 'entiere concorde de Dieu
(xaeSwc dixetov Ty moosdoov T@Y 6Awy, O0iny osfovoay vy Osod
ovugwviar). Celle-ci (Constantinople) s'est tenue dans la droi-
ture, mais maintenant non (viv 0 ovxért). Grégoire fait allusion
a l'arianisme qui a été enseigné a Constantinople. Il dit qu'a
Rome Paul et Pierre ont remporté la victoire: Romeae Paulus
et Petrus victoriam reportarunt*); c'est ce double martyre qui
honore 1'Eglise de Rome. Grégoire ne parle nullement d'une
autorité divine et infaillible de I’Eglise de Rome.

V. Conclusions. St. Grégoire de Nazianze était d'un carac-
tere extrémement sincére. Observateur exact et ami de la
vérité pour elleeméme, il n'a pas craint de peindre les hommes
tels qu'il les a vus, avec leurs erreurs et leurs vices. Aussi
ses €écrits sont-ils trés précieux pour l'histoire ecclésiastique
de son temps, notamment pour l'histoire de l'ordre épiscopal
et des conciles. Ses griefs sont d'une telle gravité, je dirais
méme d’'une telle violence, qu'ils sont pénibles & lire et qu’on
voudrait pouvoir les adoucir. Aussi n'en ai-je cité qu'une faible
partie. -

La conclusion la plus évidente qui ressort de ces griefs
et de tout cet état de choses, est que I'Eglise sur la terre est

1} Oratio 2, n. 53-56.

?) Ep. 51, ad Cwmsarienses,

%) Carmina XI. De Vita sua, v. 567 et suiv.
Y) Carmina XIV. De se ipso, v. 64.



— 572 —

manifestement imparfaite, et cela aussi bien en Orient qu'en
Occident; et méme les griefs de St. Grégoire portent surtout
sur les ¢véques, les moines et les conciles d'Orient. Faut-il
douter pour cela de Dicu et de son Christ? Non. Grégoire,
au contraire, prend occasion de ces défauts et de ces fautes
pour se remplir davantage du Christ: ego quietus Christo im-
plebor, avrag fyw Xowrod mwAiooucn drosuémr ).

En outre, plus il voit les moines et les évéques manquer
a leurs devoirs, enseigner des erreurs, répandre «des dogmes
nouveaux », plus il se rejette vers 'Eglise comme communauté
de tous les fideles, comme <«République» chrétienne. Plus la
hiérarchie se rend coupable, plus il fuit ses assemblées et se
réfugie vers les simples fideles: iuter plebeios,; c'est 1la qu'il
est exempt de maladie (ipse morbis carens), et que ses cheveux
blancs ne sont pas expos¢s & d’indignes enfantillages (non enim
meze canitiei est ludificari, ov yap fuic moliijc meilan).

Ses écrits montrent surtout la notion exacte que 'on doit
se faire de l'unité de V'Eglise. Cette unité, loin d’étre sans
déchirements, est avec des divisions, méme profondes.

L’'unité de I'Eglise est celle qui vient du Christ seul et de
ses enseignements, et non celle qui pourrait venir de la hié-
rarchie si elle était une et sainte; il s'en faut, hélas! que la
hiérarchie soit toujours une et sainte, et I’Eglise néanmoins
reste une de l'unité de son chef. St. Grégoire n’a pas une idée
de I'unité doctrinale autoritaire telle qu'on 'imagine aujourd’hui
dans certaines Eglises, notamment dans celle de Rome; ses
notions du concile, du dogme, de l'autorité ecclésiastique, ne
pouvaient pas en effet lui permettre de concevoir une unité
de cette sorte. Quand il dit: #na lex, c'est de la loi divine
qu'il veut parler. Quand il dit: unus Deus, una vocatio, c'est
du Christ qu’il parle, du Christ qui appelle tous les hommes
au salut: omnes pariter salvos fieri Christus carne exutos?);
ce sont les oracles du Christ médiateur qu'il signale, et non
ceux des hommes: Christi internuntii oracula. Il sait qu'il y a
des obscurités dans ces oracles; non enim facile nubem pene-
trat oculus hominis quamlibet acutum cernentis. Et il renvoie
a la vie future une connaissance plus parfaite. Il ne rougit
nullement du voile qui lui cache Dieu sur la terre, il préfere

Y) Carmina. XVII, v. 102.
") Carmina. XLIV, v. 19 et 20.



— BH73 —

cette obscurité a des fables: «Turpe autem nullatenus est
velum, quod mihi Deum contegit; me sane puderet, ad Deitatis
cognitionem, ducem habere fabulam*).» FEt il raille non seule-
ment les fables de vieilles femmes (vetulee), mais encore celles
de certains théologiens qui, pour interpréter les saints can-
tiques, joignent aux chants des fables amusantes (juncto car-
mine cum jocosa fabula). Il recommande aux fideles de bien
distinguer dans les Ecritures le sens interne et spirituel, et le
sens externe; peu perc¢oivent le premier, beaucoup le second
(ille quidem a paucis, iste vero a pluribus percipitur). Il est
manifeste qu'il recommande surtout le premier, sans condamner
le second; c'est le premier qui doit primer le second et 1'ex-
pliquer.

Tel est 'esprit de St. Grégoire. En résumé, il n'y a dans
I'Eglise qu'un seul chef, Jésus-Christ. C'est au Christ seul et
a4 ses «oracles» que les vrais fideles doivent se tenir, et non
aux «fables» des hommes. [L'Eglise n'est une que dans et par
les oracles mémes du Christ. L’Eglise n’est ni la hi¢rarchie,
ni le concile; elle est la société de tous les fideles, et tous les
fideles ont la garde du dépot de la foi. Grégoire ne connait
aucune papauté autoritaire, pas plus en Occident qu’'en Orient.

E. MicHAUD.

1) Carmina. VII. Ad Nemesium, v. 146 et 147.



	Ecclésiologie de St. Grégoire de Nazianze

