Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)
Heft: 48
Artikel: Mémoire : sur le silence que gardent les Eglises d'Allemagne et des

autres Etats catholiques dans l'affaire de la constitution unigenitus qui
fait depuis longtemps un si grand éclat dans I'Eglise de France : 1726

Autor: [s.n]
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 0837 —

MEMOIRE

Sur le silence que gardent les Eglises d Allemagne
et des aulres Etatls catholiques dans laffaire de la
Constitution Unigenitus qui fait depuis longlemps
ur si grand éclal dans I'Eglise de France).

1726.

I. Quand on fait attention aux troubles que la constitution
Unigenitus Dei Filius a fait naitre en France, et aux maux
infinis qu’elle y a causés; et que d'un autre coté on se rappelle
les combats qu’il a fallu soutenir avec éclat contre le progres
de l'erreur; on ne peut s'empécher d'étre effrai¢ du peu de
part que les autres portions de 1'Eglise catholique ont pris a
une affaire qui doit si fort intéresser le corps entier.

II. A peine cette Bulle paroissoit-clle que le prémier senti-
ment qu'elle excita dans I'Eglise de France, fut un soulevement
geénéral, un cri public, témoin de l'ancienne foi qui repoussoit
la nouveauté, un mouvement de surprise et d'indignation que
ne purent s'empécher de témoigner cecux méme qui dans la
suite ont paru les plus zélés pour la faire accepter.

Le bruit en retentit dans toute l'Europe. C'étoit 'objet le
plus commun alors et le plus intéressant des nouvelles publiques.
Les plaintes respectueuses, mais vives, qu'en portérent & Rome
plusieurs Prélats de France des plus distingués, n'ont pu étre
ignorées dans les autres Eglises particuliéres. La foi des nou-

1) Ce Mémoire, encore inédit, de Nicolas Petitpied fait partie des archives du
séminaire d’Amersfoort, et nous a été communiqué par M. le président DT Van Thiel,
a qui nous offrons nos plus vifs remerciements. Nous le publions dans sa graphie
originale. — Il faut répéter plus que jamais ce mot de Ch. de Rémusat: «Nous
sommes dans un temps ou la religion doit citer Port-Royal.» La Direction.

Revue intern, de Théologie. Heft 48, 1904. 35



veanx convertis en est ébranlée, disoit M. le Cardinal de Noailles
a la téte des autres Prélats qui s'étoient joints a son Eminence
pour en écrire au Pape Clément XI. auteur de la Bulle Y); un
erand nombre de pevsonnes d’'une haute picte en sont alarmdes ;
les consciences lendres en sont troublées; et tous les covps, lant
de 'FEglise que de I'Elat, sont plus porlds a s'en offenscr que
disposés a s'v soumettre.

III. Si dans une affaire si ¢clatante il ne se fut agi que
des interéts particuliers de 1'Eglise et du Roiaume de France;
s'il n'elit été question que de quelques points de la discipline
ecclésiastique observée en France, conformé¢ment a lancien
droit, et suivant les libertés de 'Eglise fondées sur les canons,
dont les Francois ont toujours ¢€té plus jaloux que les autres
nations, on s'étonneroit moins du silence que les autres Eglises
ont gard¢ dans ces circonstances.

Mais que ces mémes Eglises, et surtout celle d’Allemagne,
qui n'est point asservie sous le joug odieux de l'lnquisition,
aient pu demeurer dans un espece d'insensibilité sur des points
qui interessent essentiellement la doctrine et la discipline géné-
rale de I'Eglise, c’est ce qu'on ne pourroit comprendre, si on
n’avoit la douleur d’'en étre témoin.

IV. Qu'on examine un peu quels sont les articles du dogme
et de la morale auxquels on se plaint en France que la Consti-
tution Unigenitus prise de bonne foi, dans le sens propre et
naturel des propositions qu’elle condamne, donne une atteinte
mortelle.

I1 s’agit de la différence des deux Alliances, c’est-a-dire
de ce qui fait la différence essentielle du pur Juif et du vrai
chretien; de la toute-puissance que Dieu exerce sur le coeur
de I'homme sans blesser sa liberté; des plus importantes vérités
de la grace de Jesus-Christ; de la nécessité indispensable d’ac-
complir en tout temps, et en toute action délibérée, le grand
précepte d’aimer Dieu de tout son cceur, de toute son ame,
de toutes ses forces, de tout son esprit; du devoir étroit de
lui rapporter toutes ses actions par un amour actuel ou au
moins virtuel; de l'insuffisance d'unc crainte sans amour, pour
¢tre réconcilié avec Dieu par le Sacrement de Pénitence; de

) Lettre du 5. fevrier 1714.



== B —

la lecture si utile et si salutaire des saintes Ecritures qu'on
tient fermées aux simples fideles sans aucune juste raison qui
subsiste aujourd’hui. 11 s’agit des droits de I'Episcopat, de la
liberté¢ des Ecoles catholiques, de la Sureté des Rois, de la
paix de leurs Etats, et de la fidélité des Sujets, quelquefois
ébranlés et renversés, comme on en a vu des éxemples fu-
nestes, par la crainte d'une excommunication injuste.

V. C'est en vain qu'on cherche a s’aveugler, et que, par
mille subtilités contraires a 1'équité, a la bonne foi, &4 la droi-
ture chretienne, on s'efforce de changer l'objet naturel de la
Bulle, en cherchant dans les propositions qu'elle condamne,
des sens dignes de censure, mais qui y sont entiérement
etrangers.

Comme le livre et les propositions qui en sont tirées, n'en-
seignent que ces grandes vérités, ce sont ces vérités mémes
que le texte de la Bulle condamne. Et, si un certain nombre
de ceux qui l'acceptent, ne laissent pas de réclamer encore
pour ces vérités, en détournant ailleurs les censures de la
Bulle; le sens naturel de la Bulle et la bonne foi réclament
contre eux, et autorisent les autres qui fondés sur le sens
simple et litéral de ce Decret, en ont tiré toutes les consé-
quences favorables a l'erreur.

«Nous prévimes d'abord, dit M. le cardinal de Noailles ),
«tout l'abus qu'on pouvoit faire de la censure de 101. pro-
«positions. I.'expérience n’a-t-elle pas justifié nos inquiétudes
«et nos craintes? A quel exces n'a-t-on pas vu les défenseurs
«des nouvelles opinions se porter, soit dans leurs theses, soit
«dans les libelles gu’ils ont répandus dans le public? La doc-
«trine de S. Augustin et de S. Thomas combatue, la nécessité
«de la toi dans le Médiateur attaquée, la distinction des deux
« Alliances méconnue, le grand précepte de 'amour de Dieu
«anéanti dans ses rapports les plus essentiels, la sainte sévérité
«de la morale évangélique ¢nervée, les loix les plus communes
«et les plus indispensables dans l'administration du sacrement e
«de Pénitence contredites ouvertement, la liberté des Ecoles
«catholiques détruite, les droits sacrés de I'Episcopat renversés,
«les principes d'ou dépendent et la sureté des Rois et la tran-

) Instruction pastorale du 14. Janvier 1710.



— 540 —

«quillité des peuples, attaqués et presque détruits.... Quel sujet
«d'affliction pour nous d'apprendre que la Bulle aliénoit de
«plus en plus lesprit des nouveaux rélinis qui croioient que
«le Pape avoit voulu interdire aux fideles la lecture des livres
«saints !

«Pendant qu'a 'occasion de la Bulle, continue son Emi-
«nence, tout se remplissoit de crainte et d’amertume au dedans,
«que voyions-nous au dehors que guerre et combats a soutenir?
«Avec quelle fureur le libertinage et I'hérésie s'en sont ils
«servis pour insulter & VEglise catholique? L’hérésie, a qui
«'Eglise a reproch¢ tant de fois ses variations continuelles,
«s'est crue en droit de lui faire & son tour le méme reproche;
«et, pour retenir dans le schisme, ceux que le malheur de leur
«naissance y a engagés, elle a voulu leur persuader que nous
«avions varié sur le dogme et sur la morale. De si grands
«maux demandoient de grands remedes .... La nécessité est
«évidente par elle méme, et I'Eglise de France ['a reconnu
«clairement. »

VI. Comment donc les autres Eglises pour la plus part
sont-elles demeurées dans le silence, comme indifférentes, et
comme insensibles aux maux qu'on a ressentis si vivement en
France? Si, comme le dit S. Paul!), lorsqu'un membre souffre,
tous les autres membres prennent part a ses souffrances, com-
bien cela est-il plus vrai et plus sensible, lorsque le mal, tombé
d’abord sur un membre, n'est point un mal particulier, mais la
source d'une corruption générale qui menace le corps entier.

Telle est la Bulle Unigenitus. La France en a recgu les
prémiéres atteintes; mais on peut s’assurer que, quelque grande
que soit la playe, c'est encore I'Eglise de France qui en souffrira
le moins. La playe y a été vive; mais elle a été sentie, Des
Evéques pleins de zele, des Ecclesiastiques en nombre prodi-
gieux, et de tous les ordres, chanoines, curés, Docteurs, com-
munautés séculiéres et reguliéres ont réclamé. La lumiére
s'est répandue avec plus d’abondance et plus d'éclat a pro-
portion des efforts que les ennemis de la vérité ont faits pour
I'obscurcir.

La plaie n'est pas moins profonde dans les autres Eglises;
mais combien est-elle plus dangereuse, puisqu'on ne la sent

Y 1. Cor. 12. 26.



e Bl =

point, et qu’il y a bien a craindre qu'elle ne deviennc incurable,
si on ne songe enfin & appliquer des remedes proportionnés
a la grandeur du mal.

VIL. Quelles suites par ¢xemple ne peut point avoir le
silence qu'on garde sur un Decret qui, dans le sens propre et
naturel, anéantit, comme parle M. le Cardinal de Noailles, le
grand précepte de 'amour de Dieu dans ses rapports les plus
essentiels?

Elle I'anéantit dans son rapport a4 Dieu comme a la der-
ni¢re fin, puisqu’aux termes de la Bulle, il y a un amour qu'on
ne peut pas regarder comme mauvais, quoiqu’il soit distingué
de celui qui fait tout pour Dieu ).

Elle I'anéantit dans son rapport a ’état de ’homme, puis-
qu'on peut étre autre chose que téncbres, qu'ignorance, que
péché, sans la lumiére de la foi, sans Jesus-Christ, sans la
charité 2).

Elle 'anéantit dans son rapport a la regle des actions
humaines, puisque, selon la Bulle, c’est une erreur de croire
qu’il n'y a nulle bonne ccuvre sans amour de Dieu ®).

Elle l'anéantit dans son rapport aux actions chretiennes,
puisqu’elle condamne une proposition ou 'on ne dit autre chose,
sinon que la charité seule fait les actions chretiennes d’une
maniére chretienne par rapport a4 Dieu et 4 Jesus-Christ ).

Elle I'anéantit dans son rapport a la priére, puisqu’'on peut
prier sans aimer; et que ce n'est point la charité seule qui
parle a Dieu; ce n'est point elle seule que Dieu entend; ce
n'est point en vain qu'on crie &4 Dieu, Mon Pere, Mon Pere,
guoique ce ne soit point l'esprit de charité qui crie ?).

Elle 'anéantit dans son rapport a la justification du pécheur,
puisqu'il n’est point nécessaire d'aimer pour étre justifié par le
Sacrement, et que la crainte n'arréte pas seulement la main,
mais qu'elle délivre aussi le cceur, quand méme 'amour de la
justice ne la conduit pas ®).

Elle I'anéantit enfin dans son rapport au salut éternel,
puisqu’'on peut étre justifié sans aucun acte d’amour de Dieu,
et mourir sur le champ ou meme apres un certain espace de
temps, dans cet état de justice; et qu'on ne court point en

1) Prop. 44. %) Prop. 48. %) Prop. 49. 4) Prop. §3. %) Prop. 50,
%) Prop. 61 et 62,



e B =

vain pour arriver a la récompense, et a4 la couronne, quoi-
qu'on courre par un autre motif que par celui de la charité ),

VIII. Voila ou conduit la Bulle Unigenitus prise de bonne
foi, et dans le vrai sens des propositions condamnées. Si en
France, nonobstant la contradiction que les Défenseurs des
opinions relichées et corrompues trouvent, de la part d’'un
grand nombre de ceux qui prétendent avoir recu la Bulle, sous
prétexte qu’ils en recgoivent le texte indépendamment du sens:
si, dis-je, nonobstant cette contradiction, le progres de l'erreur,
a l'abri de ce Decret, a ¢té tel que le représente M. le Car-
dinal de Noailles, que sera-ce des autres pays, ol toutes ces
opinions des nouveaux Thc¢ologiens et des Casuistes modernes
se répandent sans contradiction; et ol, se trouvant autcrisces
par le sens naturel de la Bulle, elles acheveront de corrompre
les ¢tudes dans leur source, et d’éteindre ce qui reste de
lumiére, pour faire place a une aveugle ignorance qui ne peut
conduire qu'au relidchement et au déréglément des moeeurs.

iX. Comment les Eglises catholiques d’Allemagne, ou,
comme le témoigne Serarius, les simples fideles se sont main-
tenus dans la possession de lire I'Ecriture sainte en langue
vulgaire, peuvent-elles garder le silence sur la censure de sept
propositions sur cette matiére, qui ne va a rien moins qu'a
priver les fideles de l'utilité et de la consolation de lire les
livres saints?)?

On a cru en certains temps (et) en certains lieux devoir
interdire cette lecture, soit a cause de la multitude des ver-
sions corrompues qui s'étoient répandues dans U'Europe, soit
a cause de l'indocilité des peuples qui se croioient en droit de
juger du sens de I'Ecriture, indépendamment de la Tradition
et de l'autorité de I'Eglise.

Je n’éxamine point s’il n'ett pas été plus a propos d'ins-
truire les peuples, de leur mettre entre les mains des versions
saines et autorisées, de leur apprendre a ¢écouter 'Eglise avec
respect et soumission, et & recevoir d'elle, lintelligence des
livres sacrés, et de leur bien faire sentir le danger qu'il y a
de prétendre les expliquer suivant son propre esprit.

) Prop. 55 et 56.

%) Propos. 79. 80. 81. 82. 83. 84. 8s.



— 543 —

X. M. I'Abbé Fleury dans son histoire ecclésiastique?)
parlant du concile de Toulouse de 'année 1229, ou l'on défen-
dit aux Laiques de lire 'Ecriture sainte; et oll, en leur per-
mettant au plus d’avoir un pseautier et U'office de 'Eglise, on
leur défend trés étroitement de l'avoir en langue vulgaire, dit
la dessus, «Clest la prémiére fois que je trouve cette défense;
«mais nous pouvons l'expliquer favorablement, en disant que
« les esprits ¢toient tellement aigris, qu'on ne pouvoit arréter
«les contestations qu'en Otant les livres saints dont les héré-
«tiques abusoient. Au reste, continue M. Fleury, nous avons
«vu que trente ans avant ce concile, le Pape Innocent IlI.
« disoit encore que le desir d’entendre les saintes Ecritures est
« plutdt lotiable que répréhensible, et qu'il falloit seulement s'in-
« former quels étoient les auteurs d’une version en langue vul-
« gaire, et a quelle intention ils 'avoient faite ».

XI. On voit par la que l'usage ancien de I'Eglise qui
marque son esprit, avoit toujours été de laisser les fideles en
possession de lire I'Ecriture sainte, a quoi les Pecres les ont
souvent exhortés; et que la défense qui en a été faite pour
la prémiére fois au 13. siécle dans un Concile particulier, étoit
une nouveauté dans la discipline, fondée sur la difficulté de
remédier autrement 4 un abus trés grand qui régnoit alors.
C’est sur de pareilles considérations que les regles de I'Index
ont renouvellé la méme défense a 'occasion des hérésies nées
dans le seizieme siccle, ou le méme abus s'étoit renouvellé.

Mais ces dangercux temps dd’indocilité sont heureuse-
ment passés. On ne voit plus nulle part que les peuples soient
portés a secoiier le joug aimable ct salutaire de l'autorité de
I'’Eglise, ni & chercher dans 'Ecriture sainte des systemes ar-
bitraires de religion. Ne devroit-on pas les remettre ou les
maintenir dans la possession d'une lecture infiniment utile par
elle méme et qui n'a été interdite que par accident, dans des
circonstances out 'on n'est plus depuis longtemps?

XI1I. Serarius savant Jésuite qui écrivoit il vy a plus de
120. ans, témoigne que de son temps les Evéques, les Curés,
les Confesseurs non sculement n’improuvoient point que les
simples fideles en Allemagne lussent I'Ecriture sainte en langue

1) Liv. 79. nomh. §7.



— 544 —

vulgaire, sans en demander la permission, pourvu que ce fit
dans des versions catholiques et autorisées, vernacula catholica
biblia, telles que sont, dit-il, les versions d’Eckius et de Dietem-
berg, mais qu'ils l'approuvoient, et qu'ils loiioient beaucoup
cette pratique: [n nostra Germania, non modd non tmprobant
Episcopi, Parochi, Confessarii, si quis FEckii aut Dielembergit,
nulld diserte petitd facultate, legal, sed probant et laudant
maxime, quast jam facullas ea communis sil').

Les Eglises d’Allemagne n’ont-elles pas sujet de se plaindre
d'un Decret, qui acquérant peu a peu force de loi, pourroit
enlever 4 tous les fideles de ces grands Etats, le droit dans
lequel ils se sont maintenus, et la consolation de lire les livres
saints, et autoriseroit de plus en plus sur cet article les re-
proches amers, mais devenus plausibles, que les Protestans ne
manquent point de faire a 1'Eglise catholique, quand ils en
ont I'occasion?

XIII. Un autre point qui est digne de la plus sérieuse
attention, est la censure de la 91. proposition con¢ue en ces
termes, La crainte d'une excommunication injuste ne dott jamais
nous empécher de faire notre devorr.

D'un coté, cette proposition, de l'aveu méme des Evéques
de France les plus déclarés pour l'acceptation de la Bulle,
venferme une vévilé a laquelle il est impossible de se rvefuser.
C'est ainsi qu'ils en parlent dans ['Instruction pastorale de
I'Assemblée du clergé de 1714, Et si avec cela ils en acceptent
la condamnation, c'est en la détournant injustement et de mau-
vaise foi & des sens étrangers contraires au vrai sens de la
proposition, et en expliquant d'un devoir faux et chimérique
ce qui y est dit, et qui doit raisonnablement s'entendre, d'un
vrai et réel devoir.

D’un autre coté, la censure qu’on fait de cette proposition,
intéresse également les Princes et les Peuples, parcequ’elle
renverse les principes d'ou dépendent la sureté des Souverains,
la fidélité de leurs Sujets, et le repos de leurs Etats.

Que ne peut-on point craindre, dans certaines conjonctures,
pour les Roiaumes méme qui paroissent le mieux affermis, si
la fidélité de toute une nation peut étre ébranlée par les me-

') Prolegom. Bibl. ¢. 20. Quast. 3.



— 545 —

naces d'une excommunication injuste, et que la crainte de
telles censures doive l'emporter sur le devoir?

XIV. On en a senti en France tout le danger; et ce fut
pour mettre la personne du Roi, sa couronne et ses Sujets a
couvert des conséquences de cette censure, que les Parlemens
du Roiaume, obligés d’enregistrer les Lettres patentes que le
feu Roi Louis XIV. avoit données au sujet de la Constitution,
ne voulurent le faire qu'avec cette clause qui mérite 'atten-
tion de tous les Princes, «Sans approbation des Decrets non
«recus dans le Roiaume, enoncés dans ladite constitution,
« comme aussi sans préjudice des libertés de 'Eglise gallicane,
«droits et prééminences de la couronne, pouvoir et jurisdiction
«des Evéques du Roiaume; et sans que la condamnation des
« propositions qui regardent la matiére de I'excommunication,
« puisse donner atteinte aux maximes et usages dudit Roiaume;
¢ ni que, sous prétexte de ladite condamnation, on puisse jamais
« prétendre que, lorsqu’il s'agit de la fidélité et de 'obéissance
«due au Roi, de 'observation des lois de I'Etat, et autres de-
«voirs réels et véritables, la crainte d’une excommunication
« injuste puisse empécher les Sujets du Roi de les accomplir.»

XV. Il est bien étonnant que dans les autres Etats on
laisse ainsi répandre les semences d'une doctrine si dangereuse,
qui se fortifiant dans le silence que gardent ceux qui devroient
¢lever la voix, et s’autorisant en ne trouvant point de contra-
dicteurs déclarés, pourront, dans des temps de trouble et de
contfusion, servir de motif pour corrompre les peuples, et pour
les détacher de la fidélite qu’ils ont jurée & leurs Souverains.

On en a vu des ¢éxemples en France. On en a eu de plus
funestes encore en Allemagne. Quels troubles dans la constitu-
tion de I'Empire n’a point causé la crainte des censures? Com-
bien de Princes et d’Empereurs méme, abandonnés de leurs
Sujets, et dépouillés de leurs Etats?

On peut lire la-dessus les réflexions que fait M. I’Abbé¢
Fleuri touchant les maximes et la conduite du Pape Gré-
goire VII. dans son discours sur 'histoire ecclésiastique depuis
I'an 600, jusqu’a 'an 1100. Nomb. 18 ou il parle de la déposi-
tion des Rois; et ce que le méme Auteur dit du Decret du
Pape Gregoire IX.!) qui aiant réitéré I'excommunication portée

) Liv. 79 a l'année 1229 nomb. 56.



— 546 —

contre I'Empereur Frideric, ajouta cette clause a la sentence,
« Et parceque méprisant I'excommunication, il n'est point venu
«se soumettre aux ordres du S. Siége, nous déclarons absous
«de leur serment tous ceux qui lui ont juré fidélité, parti-
«culiérement les sujets du roiaume de Sicile; parceque per-
«sonne ne doit garder fidélité a celui qui s'oppose a Dieu et
<a ses Saints, et qui foule aux pieds ses commandements.
« Maxime nouwvelle, s'¢crie M. 'Abbé Fleury, et qui semble au-
«toriser les révoltes. »

Je sai qu'on a coutume de flatter les princes et de leur
dire qu'ils sont assez puissants pour defendre eux mémes les
droits de leur couronne contre une puissance qui n’est plus
formidable par ses forces temporelles. Mais ceux qui ont des
vues plus elevées, ceux qui cherchent sincercment le bien de
leur patrie, comprennent aisement que quand les ecclesiastiques
d'une Nation sont peu instruits de ce qu’ils doivent a leur Sou-
verain; quand ils sont elevez dans certaines ¢coles ou on ne
leur presche qu'une soumission aveugle pour le pape; quand
des Reguliers dévouez a la Cour de Rome s'emparent de la
direction des personnes principales, il peut arriver des occasions
imprevues, oll un souverain sentira trop tard linteret qu'il
auroit eu de faire établir dans ses états, les vrais principes
de la hicrarchie, de s’opposer aux progrez d’une doctrine con-
traire, de ne point donner de l'autorité a4 ceux qui enseignent
ces nouvelles pretentions, et de ne point souffritr qu'on fasse
passer pour un oracle de l'église un decret qui a été rendu
en consequence de ces mémes prétentions.

XVI. Mais, dira-t-on, ce n'est pas seulement en France
qu'on connoit ces maux, et qu'on les déplore. On en gémit,
quoiqu’avec moins d'éclat, dans les autres parties de I'Eglise,
ou 'on ne manque point de personnes éclairées et pieuses,
qui voudroient sincérement qu'on piit parvenir a 'eclaircisse-
ment de la doctrine et a la réformation des moeurs, mais avec
charité, sans altérer la paix, sans violer 1'unité, sans affoiblir
les liens qui nous attachent inviolablement au prémier siége
de I'Eglise, sans n'en diminuer du respect si légitimement dil
a N. S. Pere le Pape. Mais que peut-on faire dans les circons-
tances présentes, et comment peut-on réunir ces différens
devoirs?



547 —

XVIIL. On peut beaucoup avec un grand courage, un grand
zele, et une grande confiance en Dieu. Une charité éclairée
réunit sans peine des devoirs qui n'aiant pour objet que la
justice et la vérité, ne peuvent étre contraires les uns aux
autres.

Mais on doit bien faire réflexion que, si l'insensibilité et
I'indifférence sont criminelles dans une affaire qui interesse
essentiellement la doctrine générale de I'Eglise, le silence que
gardent ceux qui se contentent de gémir en secret, n’est pas
excusable, lorsqu’un témoignage public seroit nécessaire de
leur part pour la défense de la vérité,

S'il est donc vrai que dans les autres parties de I'Eglise,
on ne soit pas dépourvu de personnes ¢éclairées, qui souhaite-
roient de tout leur cocur qu'on parvint a l'éclaircissement de
la doctrine et a la réformation des mocurs, elles ne peuvent
se dispenser d'élever leurs voix, et de joindre les réprésen-
tations les plus vives a celles des Evéques et des Théologiens
de I‘rance, pour obtenir gqu'une affaire de cectte nature, qui
intéresse la religion, I'Eglise et I'Etat, soit traitée comme le
demande l'importance des matiéres qui en sont l'objet. Ces
personnes y sont d'autant plus obligées, que les promoteurs
de la Bulle font valoir partout les suffrages de ces Etats, et
qu'ils publient dans tous leurs ecrits, que le silence de ces
Eglises est une acceptation tacite.

XVIIL  Sur tout, il faut bien se convaincre qu'on ne peut
point dire ici que la cause soit finie. Car une cause, en ma-
ticre de doctrine, telle que celle-ci, embarassée des nuages
d'unc grande dispute, comme parle S. Augustin, ne peut &tre
regardée comme finie, que lorsque la difficulté dogmatique, qui
en est l'objet, est parfaitement ¢claircie; et que cet ¢claircisse-
ment a conduit & unec décision de I'Eglise nette, précise, un-
anime. Ce sont les deux conditions que marque ce Pere; elles
sont essentielles, et rien ne peut en suppléer le défaut.

La cause, dit S. Augustin!), doit étre éclaircie et décidée,
eliqguata et declarata. On doit travailler a 1'éclaircir jusqu’a ce
qu'on parvienne a la vérité connue clairement et distinctement:
Donec ad wverun: liguidum pervenmiatuy | ct la décision doit étre

') Lib. 2. De Bapt. cont. Donatist. c. 4. n. 5.



— 548 —

appuiée de l'autorité trés unanime de toute 'Eglise: Universce
Feclesice concovdissima auctoritast).

Mais, ajoute-t-il, pour arriver a ce point, c’est-a-dire, a cet
éclaircissement plein et entier, et 4 une décision ferme, ad
luculentam illustrationem, confivmationemaque?®), il est important,
quand il s’agit de questions envelopées dans les nuages d'une
grande dispute, que la matiére soit agitée, éxaminée, discutée
dans les Eglises particuliéres, pour étre ensuite portée au con-
cile général, et décidée en dernier ressort: Quomodd potuit
isla res, tantis allercalionum nubibus involuta, ad plenarii concilii
luculentam tllustrationem confirmationemaque pevduct, nist primo
diutins per ovbis lerrarum wvegiones, multis hinc atque hinc
disputationibus et collationibus Episcoporum pertractata con-
staret ®)?

XIX. Il seroit donc de la derniére importance, que ces
questions qui sont en France 'objet de tant de disputes, fussent
aussi discutées et approfondies dans les autres Eglises parti-
culiéres. Elles y recevroient sans doute une nouvelle lumiére.
On en traiteroit, comme le veut S. Augustin, dans un desir
sincere de connoitre la vérit¢, et de la faire connoitre aux
autres, en conservant la paix et lunité: Viuculunr permaneat
unitatis*).

Jusqu'a présent nous n’avons rien eu que de trés informe
de la part de ces Eglises, ou l'on n'a rien discuté. Les décla-
rations vagues et confuses d’'un certain nombre d’Evéques de
différentes nations qui ont accepté la Constitution sans éxamen,
sans discussion, sans forme de jugement, ne donnent aucune
lumiére sur la doctrine, et ne rendent aucun témoignage de
la croiance de leurs Eglises sur les vérités dont il s’agit. Et,
quand ces témoignages, dressés comme ils sont, se multi-
plieroient au double et au triple, il n'en resulteroit jamais rien
de clair, rien de précis, rien d'unanime, sur quoi on pfit appuier,
comme sur un fondement solide, une décision dogmatique.

XX. Ce n'est point ainsi qu'une affaire de la nature de
celle dont il s’agit, peut étre terminée. On prétend que I'Eglise
a parlé; mais on ne sait ce qu'elle a dit. Elle a rec¢u, dit-on,
la Constitution; mais par ce moien de quel dogme a-t-elle fixé

) Tbid. %) Ibid. %) Ibid. %) Ibid.



— 540 —

la croiance d'une maniere claire et distincte; quelle erreur
précise a-t-elle condamnée ?

On avoue en France qu'il n’y a rien de fixé précisément,
ni sur le dogme qu'on doit croire, ni sur l'erreur qu'on doit
condamner. C'est cependant de quoi il s’agit. A quoi les fideles
se fixeront-ils en acceptant une Bulle qui ne fixe rien? On
prétend a Rome que c'est une regle de foi; et on ne saurait
dire précisément ce qu’elle décide sur la foi. Reconnoit-on la
voix de lI'Eglise dans cette confusion?

XXI. Pour finir d'une maniére solide, et selon les regles
de I'Eglise, une cause telle que celle-ci, qui embrasse plus de
questions différentes qu’on n'en a décidé dans aucun Concile,
il faudroit éxaminer et discuter bien sérieusement toutes les
matieres qui en sont l'objet. Les Ecrits qui ont été publiés en
France pourroient infiniment servir a4 cet éxamen, surtout les
Appels motivés des Evéques, des Universités ct des autres
corps; l'Instruction pastorale de M. le cardinal de Noailles; le
savant mémoire de M. M. les Evéques de Mirepoix, de Senes, de
Montpellier, et de Boulogne; les Héxaples; la derniére Instruc-
tion pastorale de M. 'Evéque de Senés, et autres Ecrits
semblables.

Dans un éxamen bien fait on verroit tout d'un coup com-
bien l'affaire est importante, combien elle interesse la doctrine
de 1'Eglise, combien il s'en faut que la cause ne soit finie et
combien les attestations qu'on a produites des Evéques de
diftérentes nations sont insuffisantes pour la terminer.

XXII. Le prémier objet de cet ¢xamen seroit l'ancienne
et la nouvelle alliance, dont il faudroit fixer la différence par
les caracteres essentiels et propres a l'une et a l'autre. L'une
sur le mont Sina n'engendre que des esclaves; l'autre figurée
par la Jerusalem d'en haut, qui est notre Mere, donne a Dieu
des enfans.

On éxamineroit en méme temps la différence de la loi et
de la grace; de la loi qui montre aux hommes ce qu'ils doivent
faire, et de la grace qui le leur fait accomplir. Il faudroit
éxaminer en quoi précisément consiste cette grace de la nou-
velle alliance, grace nécessaire pour faire toutes ses actions
comme il faut, sicut oportet, et, que S. Augustin appelle 'ins-



— 550 —

piration d'un saint amour, quelle en est la force et l'efticace;
avec quelle puissance et quelle douceur Dieu incline au bien
le cocur de 'homme sans blesser sa liberté¢; combien cette
orace, qui, selon les Peres, ne commence & étre en nous qu'avec
le commencement de la foi, et qui par conséquent n'est pas
donn¢e o tous, est donnée gratuitement 4 ceux a qui elle est
donnée, et combien justement retusée a ceux a qui elle n'est
pas donnée. [l seroit important d'aller jusqu’'a la source de
toutes les disputes qui se sont ¢levées sur la maticére de la
grace, et de remonter jusqu’au dangereux systeme qui, pour
sauver la libert¢ de 'homme, soutient la nécessité¢ de l'équi-
libre, c'est-a-dire, la nécessité d’'avoir des forces toujours égales
soit pour le bien, soit pour le mal. On ne doit pas considérer
les matieres de la grace comme des questions indifférentes et
de pure scholastique. C’est de 1a que dépendent les grands
devoirs de l'humilité chretienne, de la reconnoissance, de la
priere et les autres maximes de la morale et de la religion:
et il est aisé de comprendre qu'aux yeux de Dieu ce ne peut
étre une question indifférente, que celle de savoir, si ¢'est Dieu
ou 'homme qui a l'empire dans les choses du salut, et qui
décide en premier des places dans le Roiaume du ciel.

XXIIL. On considéreroit avec attention toute l'¢tendue du
prémier et du plus grand précepte de la loi, dans tous ses
rapports dont nous avons parlé plus haut, dans ses rapports
a Dieu comme a la derniere fin, a 1'état de 'homme, aux
actions humaines et chrétiennes, a la priére, a la justification
du pécheur, au salut éternel.

On examineroit si la crainte seule, sans I'amour de Dieu
dominant dans le coeur, suffit pour étre réconcilié par la vertu
des sacremens; si le mauvais amour qui corromt le cceur, et
qui est la source de tous les péchés, peut étre autrement détruit
que par un acte supérieur du bon amour; si la douleur et le
changement du cceur n'est pas moins nécessaire pour recevoir
la remission de ses péchez dans le sacrement de penitence gue
la confession faite de bouche de ses fautes. On commet un
sacrilége et l'on se damne en s'aprochant du sacré tribunal
sans une vraie contrition, aussi bien qu'en faisant une confes-
sion qui ne seroit pas entiere. Tout le monde sent ce gu'on
devroit faire, s'il y avoit dans 'Eglise des hommes, qui entre-



— 531 —

prissent de nier la neécessité de la confession. Quoique la né-
cessité de l'amour pour la conversion du coeur ne soit pas
définie dans une certaine forme par I'Eglise, comme celle de
la confession, peut-on demeurer tranquille quand on voit un
grand nombre de ministres, qui veulent abolir une disposition
si necessaire au sacrement, et qui font valoir avec ardeur une
Bulle qu’ils ont obtenue pour appuier leur nouvelle et dange-
reuse doctrine?

XXIV. Les regles qu’'on doit observer dans 'administration
du sacrement de pénitence, seroient encore I'objet d’un ¢xamen
trés sérieux et tres important. Par quelles épreuves, et & quelles
marques peut-on s'assurer moralement de la sincere conversion
des pécheurs, pour les absoudre? FEt qu’y a-t-il de plus im-
portant que cette mati¢re, puisqu'une infinit¢ d'ames périssent
¢ternellement, parcequ’elles sont conduites par des guides
aveugles?

XXV. On éxamineroit s'il est de I'avantage des fideles de
les priver de l'édification et de la lumiere qu'ils peuvent retirer
de la lecture des saintes Ecritures dans des versions éxactes
et approuvées; et sans doute on jugeroit qu'on ne peut re-
garder comme une loi de I'Eglise, une censure portée contre
des propositions, qui ne contiennent que les maximes enseignées
dans V'Ecriture elle méme et par les saints Peres, sur la desti-
nation et l'usage de ces saints Livres, On instruiroit en méme
temps les peuples des dispositions qu'on doit apporter a une
si sainte lecture; ct, a I'éxemple des Evéques de France, on
les exhorteroit &4 en faire leur plus chere occupation, et leurs
chastes délices, sint caste delicice tive Scriplure sacrve, en les
lisant chacun selon sa portée et sa capacité, avec respect, avec
docilité, avec soumission a l'autorité de I'Eglise, interprete et
depositaire fidelle de la parole de Dieu.

XXVI. 11 v auroit bien des questions & traiter sur 'Eglise
dont la catholicité, la durée perpétuelle, la visibilité, la sainteté,
I'unité, Vinfaillibilité font les principaux caracteres. On dis-
tingueroit nettement ce qui en fait 'extérieur et le corps, et
ce qui en fait 'ame et lintérieur.

On ¢éxamineroit les différens sentimens des Thceologiens
sur le pouvoir des clefs de I'Eglise, en distinguant la propriété



— BBE —

des clefs et le ministere des clefs. Le ministere en appartient
incontestablement aux ministres établis par Jesus-Christ. Mais,
selon les plus habiles Théologiens, et suivant les anciennes
maximes de I'Eglise de France, la propriété des clefs appartient
a I'Eglise, puisque, selon S. Augustin, c’est a I'Eglise qu'elles
ont ¢té données en la personne de S. Pierre; et par cette raison
on les a toujours appellées les clefs de 'Eglise, dont les canons
doivent servir de regle a ceux & qui le ministere est confié,
pour en exercer les fonctions suivant l'esprit de 1'Eglise.

En reconnoissant, comme on le doit, et dans leur juste
¢tendue, les prérogatives du prémier siége, centre de l'unité,
et la primauté non seulement d’honneur, mais encore de juri-
diction que le Pape a dans toute l'liglise, de droit divin, et
dont 'usage est réglé par les S.S. canons, on reconnoitroit en
méme temps et on maintiendroit les droits sacrés de I'Episcopat,
I'autorité des Evéques juges de la doctrine, leur juridiction de
droit divin et regue immédiatement de Jesus-Christ; ce qui
donneroit lieu d'éclaircir diverses questions importantes sur la
hiérarchie, sur la supériorité des Evéques d’institution divine,
sur les droits des curés et des autres Ecclesiastiques du second
ordre.

XXVII. En éclaircissant ainsi le dogme, et la morale, on
verroit ce qu'on doit laisser a la liberté¢ des sentimens de
I’Ecole, qu'il faut conserver, mais qu'il faut contenir et régler,
en distinguant une liberté¢ sage et théologique, du libertinage
d'une infinité d’opinions licentieuses et corrompues que les
Théologiens et les casuistes modernes ont introduites dans les
Ecoles, a 'abri de la probabilité.

L’éclaircissement de la doctrine conduiroit naturellement
a prendre de justes mesures pour la réformation des moaoeurs
et de la discipline, et pour extirper avec de sages précautions
les abus qui se sont introduits, comme par éxemple la multi-
plication trop grande des sermens qui donne occasion a une
infinité de parjures.

On apprendroit aux fideles a respecter et a craindre les
censures portées dans l'ordre canonique, et selon l'esprit de
I'Eglise; mais on les avertiroit en méme temps qu'une censure
injuste n'est jamais une raison d'omettre ce qui est vraiment
de devoir; et méme qu'une censure ecclesiastique ne peut ni



— 553 —

priver les Souverains de leur autorité temporelle, ni dispenser
en aucun cas leurs sujets de la soumission et de la fidélité
qu'ils leur doivent, par ce principe que l'autorité de I'Eglise
est toute spirituelle, et que Jesus-Christ, dont le régne n’est pas
de ce monde quoique Dieu lui ait soumis toutes choses, n'a
donné a son Eglise aucun pouvoir sur le temporel des Rois.

XXVIIL. Toutes ces matiéres si graves et si interessantes
sont l'objet des propositions condamnées par la Bulle, ou s'y
reduisent naturellement, et sont par conséquent l'objet de la
Bulle méme. C'est donc ce qu'il faut éclaircir et décider, si
on veut terminer solidement, et selon les regles de I'Eglise,
la cause dont il s’agit.

Mais comment pourroit-on parvenir a un éclaircissement
entier, et & une décision unanime, Si on ne réiinit toutes les
lumiéres et toute 'autorité de 1'Eglise dans un concile 1égitime
et libre ou préside le S. Esprit? Ce tribunal supreme de 'Eglise
est déja saisi de cette cause par l'appel légitime et canonique
qu'y ont interjetté plusieurs Evéques de France, 'Université
de Paris, la Sorbonne, et plusieurs autres Universités et Fa-
cultés de Théologie et de Droit; des chapitres nombreux; les
plus célebres communautés du Roiaume séculiéres et réguliéres;
un nombre infini de Curés et d'autres Ecclésiastiques du second
ordre qui demandent avec les plus vives instances la célébra-
tion d'un Concile, fondés sur cette importante maxime de nos
Ancétres que le Concile général est le remede unique établi par
I'Eglise universelle pour guérir toutes ses plaies: Unicum ve-
medinm ab universali Feclesia inventum el sancitum, pro medela
ommnium movborum Fcclesie?).

XXIX. La nécessité de tenir des conciles en certaines
occasions a été reconnue de tout temps.

«Les Apotres méme, dit le cinquiéme concile #), quoi qu’ils
« fussent remplis de la grace du S. Esprit, et par conséquent
«ils n'eussent pas besoin de prendre d’autres conseils, ne
« voulurent pourtant rien décider sur la difficulté de savoir s'il
« falloit soumettre a la loi de la circoncision les Gentils qui em-
« brassoient la foi, qu'aprés avoir tenu une assemblée ou chacun

1) Edictum Ludovici XII.
%) Conc. gener. V. Collat. VIIL

Revue intern. de Théologie. Heft 48, 1904 36



— 554 —

« parla et confirma son sentiment par divers témoignages de
«I'Ecriture. Clest ainsi que les SS. Peres qui ont tenu les quatre
« premiers Conciles en ont usé, persuadés fortement que dans
«les disputes générales sur la foi, c'est en proposant et en
«discutant de part et d'autre les difficultés sur lesquelles on
«est partagés, que la lumiére de la vérité dissipe les ténebres
«du mensonge; car, ajoute le Concile, dans ces sortes de dis-
« putes communes et générales, la vérité ne peut se manifester
«autrement, puisque chacun a besoin du secours de son pro-
« chain. »

XXX. Le concil de Constance') avoit ordonné par un
decret exprés que le Concile général se tint tous les dix ans,
en permettant d'abréger ce terme, mais en défendant de le
jamais prolonger.

Le concile de Basle? dans le méme esprit dit qu'il est
nécessaire de tenir souvent des Conciles, parce que 'Eglise
notre Sainte Mere doit ouvrir la bouche toutes les fois qu'il
est nécessaire qu'elle parle pour enseigner et pour instruire;
et le S. Esprit, qui répand sa lumiére comme il veut et quand
il veut, manifeste quelquefois dans un concile des vérités qu'il
n'a point fait connoitre dans un autre: [deo necesse est swpe
Sfrequentari concilia.

XXXI. Or si jamais la convocation d'un concile a été
justement demandée, c’est sans doute dans l'affaire présente.
Toutes les circonstances concourent a4 en faire voir évidem-
ment la nécessité,

L’importance des points qui sont la matiére de la dispute,
et qui doivent étre 1'objet de la décision;

La multiplicité des questions qu'il faut discuter, car la
Bulle Unigenitis en embrasse de toute sorte d’especes, sur le
dogme, sur la morale, sur la hiérarchie, sur la discipline, sur
l'administration des sacremens, sur la lecture de I'Ecriture
sainte ;

L’obscurité et la confusion répandues sur ces matiéres par
les différentes vues et par les différens inéréts de ceux qui
les ont traitées;

1) Sess. 39.
%) Lett. Synodique.



bR

— 365 —

I3

La nécessité de remédier au Schisme, déja commencé d’un
coté seulement, car il n'est point 4 craindre du cdté des Eve-
ques et des autres qui ont eu recours au Concile, et qui pour-
ront toujours opposer a4 ceux qui se séparent de leur com-
munion, ces belles paroles de S. Cyprien et de ses collegues,
que S. Augustin admire comme pleines de charité, et de I'a-
mour de Punité: Servatur a nobis patienter et leniter caritas
animi, collegiv hownor, vinculum fidei, concorvdia sacevdotii?);

La nécessité d'une décision claire, précise, unanime, pré-
cédée d'une discussion de la Bulle Unigenitus, et des propo-
sitions qui y sont condamnées; car il faut savoir nettement
et sans ambiguité ce que I'Eglise nous oblige de croire comme
vrai, ou de condamner comme faux sur tous les articles de
cette Bulle, pour parvenir a quelque chose de clair, donec ad
verum liquidum perveniatur, dit S. Augustin ?), sans quoi il est
évidemment injuste d’exiger l'acceptation de la Bulle sous des
peines grieves, comme on fait, jusqu'a refuser les sacremens
et la sépulture ecclesiastique a de simples fideles, jusqu’a véxer
cruellement de saintes Religieuses, jusqu'a interdire du mi-
nistére de vertueux Ecclésiastiques, jusqu’a suspendre de toutes
ses fonctions Episcopales et Sacerdotales le plus saint Evéque
de France, sans méme observer les formes canoniques;

L’intérét général de la religion catholique; celui qu'ont les
Princes et les Peuples a la décision des points qui regardent
la sureté et la tranquillité publique;

Enfin la charité du gouvernement ecclésiastique, qui ex-
clud tout esprit de domination, et qui oblige étroitement le
Pape et les Evéques de travailler sc¢rieusement a réunir les
esprits et les cceurs divisés, et & terminer, selon les loix et
U'esprit de PEglise, ces funestes disputes qui scandalisent les
foibles, qui rendent la religion méprisable aux libertins, et dont
les hérétiques prennent avantage.

XXXII. Le grand Pape S. Léon sentoit bien la-dessus ses
obligations, lorsqu'écrivant 4 'Empereur Théodose le jeune, a
I'occasion de l'appel interjetté par Flavien, il lui demande
la convocation d'un Concile général pour appaiser et pour
concilier tous les esprits, en ne laissant rien de douteux sur

) L. 6. de Bapt. cont. Donatist, c. 7.n.10. — S. Cyp. Epist. ad Jubaianum.
%) L. 2 de Bapt. cont. Donat. ¢. 4, n. §.



— 536 —

la foi, ni rien qui pit altérer la charité?!): Quia libellum appella-
tionis Flavianus Episcopus dedil, genervalemn Synodum jubeatis
intra Italiam celebrari, qu@ ommnes offensiones ita aut repellat,
aut mitigel, ne aliquid ullra sit vel in fide dubium, vel in
carttate drvisum .. .. Quam autem, post appellationem inler-
positam hoc necessario postuletur, canonum Nicwe habitorum
decveta testawntur, que a totins mundi sunt Sacerdotibus com-
stituta.

XXXIII. Voila quels sont les principaux motifs de la de-
mande qu'on fait en France de la convocation d’un Concile
général, ne aliquid wltra sit vel in fide dubium, vel in carvitate
divisum. Jamais il n'y en eut de plus justes, ni de plus
pressans.

Plaise a Dieu d'éclairer sur cela les autres parties de
I’Eglise catholique, d'y répandre le méme zele, et d'incliner
par sa grace les cceurs de tous ceux qui peuvent contribuer
a un si grand bien, afin que sur les instances réunies de toute
les parties de I'Eglise, on parvienne enfin a la célébration lé-
gitime et canonique d'un concile libre, pour la gloire de Dieu,
pour l'exaltation de la Sainte Eglise, pour la conservation du
dépot de la foi, pour I'éclaircissement de la doctrine, pour le
maintien de la discipline, pour la réformation des moeeurs, pour
la paix, et pour la réunion de tous les membres de I'lLglise
catholique dans la vérité et dans la charité de Notre Seigneur
Jésus-Christ./.

1) Epist. 39. et 4o.




	Mémoire : sur le silence que gardent les Églises d'Allemagne et des autres États catholiques dans l'affaire de la constitution unigenitus qui fait depuis longtemps un si grand éclat dans l'Église de France : 1726

