
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 48

Artikel: Mémoire : sur le silence que gardent les Églises d'Allemagne et des
autres États catholiques dans l'affaire de la constitution unigenitus qui
fait depuis longtemps un si grand éclat dans l'Église de France : 1726

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


537

MEMOIRE
Sur le silence que gardent les Eglises d'Allemagne

et des autres Etats catholiques dans l'affaire de la
Constitution Unigenitus qui fait depuis longtemps
ur si grand éclat dans l'Eglise de France1).

1726.

I. Quand on fait attention aux troubles que la constitution
Unigenitus Dei Filius a fait naître en France, et aux maux
infinis qu'elle y a causés; et que d'un autre côté on se rappelle
les combats qu'il a fallu soutenir avec éclat contre le progrès
de l'erreur; on ne peut s'empêcher d'être effraie du peu de

part que les autres portions de l'Eglise catholique ont pris à

une affaire qui doit si fort intéresser le corps entier.

II. A peine cette Bulle paroissoit-elle que le premier sentiment

qu'elle excita dans l'Eglise de France, fut un soulèvement
général, un cri public, témoin de l'ancienne foi qui repoussoit
la nouveauté, un mouvement de surprise et d'indignation que
ne purent s'empêcher de témoigner ceux même qui dans la
suite ont paru les plus zélés pour la faire accepter.

Le bruit en retentit dans toute l'Europe. C'étoit l'objet le
plus commun alors et le plus intéressant des nouvelles publiques.
Les plaintes respectueuses, mais vives, qu'en portèrent à Rome
plusieurs Prélats de France des plus distingués, n'ont pu être
ignorées dans les autres Eglises particulières. La foi des nou-

') Ce Mémoire, encore inédit, de Nicolas Petitpied fait partie des archives du
séminaire d'Amersfoort, et nous a été communiqué par M. le président Dr Van Thiel,
à qui nous offrons nos plus vifs remerciements. Nous le publions dans sa graphie
originale. — II faut répéter plus que jamais ce mot de Ch. de Rémusat: «Nous
sommes dans un temps où la religion doit citer Port-Royal.» La Direction.

Kevuo intern, de Theologie. Heft 48, 1904. 35



— 538 —

veaux convertis en est ébranlée, disoit M. le Cardinal de Noailles
à la tête des autres Prélats qui s'étoient joints à son Eminence
pour en écrire au Pape Clément XL auteur de la Bulle x) ; un
grand nombre de personnes d'une haute piété en sont alarmées ;
les consciences tendres en sont troublées ; et tous les corps, tant
de l'Eglise que de l'Etat, sont plus portés à s'en offenser que
disposés à s'y soumettre.

III, Si dans une affaire si éclatante il ne se fut agi que
des intérêts particuliers de l'Eglise et du Roiaume de France;
s'il n'eût été question que de quelques points de la discipline
ecclésiastique observée en France, conformément à l'ancien
droit, et suivant les libertés de l'Eglise fondées sur les canons,
dont les François ont toujours été plus jaloux que les autres
nations, on s'étonneroit moins du silence que les autres Eglises
ont gardé dans ces circonstances.

Mais que ces mêmes Eglises, et surtout celle d'Allemagne,
qui n'est point asservie sous le joug odieux de l'Inquisition,
aient pu demeurer dans un espece d'insensibilité sur des points
qui intéressent essentiellement la doctrine et la discipline générale

de l'Eglise, c'est ce qu'on ne pourroit comprendre, si on
n'avoit la douleur d'en être témoin.

IV. Qu'on examine un peu quels sont les articles du dogme
et de la morale auxquels on se plaint en France que la Constitution

Unigenitus prise de bonne foi, dans le sens propre et
naturel des propositions qu'elle condamne, donne une atteinte
mortelle.

Il s'agit de la différence des deux Alliances, c'est-à-dire
de ce qui fait la différence essentielle du pur Juif et du vrai
chrétien ; de la toute-puissance que Dieu exerce sur le cœur
de l'homme sans blesser sa liberté; des plus importantes vérités
de la grace de Jcsus-Christ ; de la nécessité indispensable
d'accomplir en tout temps, et en toute action délibérée, le grand
précepte d'aimer Dieu de tout son cœur, de toute son ame,
de toutes ses forces, de tout son esprit; du devoir étroit de

lui rapporter toutes ses actions par un amour actuel ou au
moins virtuel ; de l'insuffisance d'une crainte sans amour, pour
être réconcilié avec Dieu par le Sacrement de Pénitence; de

') Lettre du 5. février 1714.



— 539 —

la lecture si utile et si salutaire des saintes Ecritures qu'on
tient fermées aux simples fidèles sans aucune juste raison qui
subsiste aujourd'hui. Il s'agit des droits de l'Episcopat, de la
liberté des Ecoles catholiques, de la Sûreté des Rois, de la
paix de leurs Etats, et de la fidélité des Sujets, quelquefois
ébranlés et renversés, comme on en a vu des exemples
funestes, par la crainte d'une excommunication injuste.

V. C'est en vain qu'on cherche à s'aveugler, et que, par
mille subtilités contraires à l'équité, à la bonne foi, à la droiture

chrétienne, on s'efforce de changer l'objet naturel de la
Bulle, en cherchant dans les propositions qu'elle condamne,
des sens dignes de censure, mais qui y sont entièrement
étrangers.

Comme le livre et les propositions qui en sont tirées,
n'enseignent que ces grandes vérités, ce sont ces vérités mêmes

que le texte de la Bulle condamne. Et, si un certain nombre
de ceux qui l'acceptent, ne laissent pas de réclamer encore
pour ces vérités, en détournant ailleurs les censures de la
Bulle ; le sens naturel de la Bulle et la bonne foi réclament
contre eux, et autorisent les autres qui fondés sur le sens

simple et literal de ce Décret, en ont tiré toutes les
conséquences favorables à l'erreur.

«Nous prévîmes d'abord, dit M. le cardinal de Noailles1),
«tout l'abus qu'on pouvoit faire de la censure de 101. pro-
« positions. L'expérience n'a-t-elle pas justifié nos inquiétudes
«et nos craintes? A quel excès n'a-t-on pas vu les défenseurs
«des nouvelles opinions se porter, soit dans leurs theses, soit
«dans les libelles qu'ils ont répandus dans le public? La doc-
« trine de S. Augustin et de S. Thomas combatue, la nécessité
« de la foi dans le Médiateur attaquée, la distinction des deux
«Alliances méconnue, le grand précepte de l'amour de Dieu
«anéanti dans ses rapports les plus essentiels, la sainte sévérité
« de la morale évangélique énervée, les loix les plus communes
«et les plus indispensables dans l'administration du sacrement*
«de Pénitence contredites ouvertement, la liberté des Ecoles

«catholiques détruite, les droits sacrés de l'Episcopat renversés,
«les principes d'où dépendent et la sûreté des Rois et la tran-

') Instruction pastorale du 14. Janvier 1719.



— 540 —

«quillité des peuples, attaqués et presque détruits... Quel sujet
«d'affliction pour nous d'apprendre que la Bulle aliénoit de

«plus en plus l'esprit des nouveaux réunis qui croioient que
« le Pape avoit voulu interdire aux fidèles la lecture des livres
«saints

«Pendant qu'à l'occasion de la Bulle, continue son Emi-
«nence, tout se remplissoit de crainte et d'amertume au dedans,
«que voyïons-nous au dehors que guerre et combats à soutenir?
«Avec quelle fureur le libertinage et l'hérésie s'en sont ils
«servis pour insulter à l'Eglise catholique? L'hérésie, à qui
«l'Eglise a reproché tant de fois ses variations continuelles,
«s'est crue en droit de lui faire à son tour le même reproche;
« et, pour retenir dans le schisme, ceux que le malheur de leur
« naissance y a engagés, elle a voulu leur persuader que nous
«avions varié sur le dogme et sur la morale. De si grands
« maux demandoient de grands remèdes La nécessité est
«évidente par elle même, et l'Eglise de France l'a reconnu
« clairement. »

VI. Comment donc les autres Eglises pour la plus part
sont-elles demeurées dans le silence, comme indifférentes, et
comme insensibles aux maux qu'on a ressentis si vivement en
France Si, comme le dit S. Paul]), lorsqu'un membre souffre,
tous les autres membres prennent part à ses souffrances, combien

cela est-il plus vrai et plus sensible, lorsque le mal, tombé
d'abord sur un membre, n'est point un mal particulier, mais la
source d'une corruption générale qui menace le corps entier.

Telle est la Bulle Unigenitus. La France en a reçu les

premières atteintes; mais on peut s'assurer que, quelque grande
que soit la playe, c'est encore l'Eglise de France qui en souffrira
le moins. La playe y a été vive ; mais elle a été sentie. Des

Evêques pleins de zèle, des Ecclésiastiques en nombre
prodigieux, et de tous les ordres, chanoines, curés, Docteurs,
communautés séculières et régulières ont réclamé. La lumière
s'est répandue avec plus d'abondance et plus d'éclat à

proportion des efforts que les ennemis de la vérité ont faits pour
l'obscurcir.

La plaie n'est pas moins profonde dans les autres Eglises;
mais combien est-elle plus dangereuse, puisqu'on ne la sent

') I. Cor. 12. 26.



— 541 -
point, et qu'il y a bien à craindre qu'elle ne devienne incurable,
si on ne songe enfin à appliquer des remèdes proportionnés
à la grandeur du mal.

VII. Quelles suites par exemple ne peut point avoir le
silence qu'on garde sur un Décret qui, dans le sens propre et

naturel, anéantit, comme parle M. le Cardinal de Noailles, le
grand précepte de l'amour de Dieu dans ses rapports les plus
essentiels?

Elle l'anéantit dans son rapport à Dieu comme à la
dernière fin, puisqu'aux termes de la Bulle, il y a un amour qu'on
ne peut pas regarder comme mauvais, quoiqu'il soit distingué
de celui qui fait tout pour Dieu *).

Elle l'anéantit dans son rapport à l'état de l'homme,
puisqu'on peut être autre chose que ténèbres, qu'ignorance, que
péché, sans la lumière de la foi, sans Jesus-Christ, sans la
charité 2).

Elle l'anéantit dans son rapport à la regle des actions
humaines, puisque, selon la Bulle, c'est une erreur de croire
qu'il n'y a nulle bonne œuvre sans amour de Dieu 3).

Elle l'anéantit dans son rapport aux actions chrétiennes,
puisqu'elle condamne une proposition où l'on ne dit autre chose,
sinon que la charité seule fait les actions chrétiennes d'une
manière chrétienne par rapport à Dieu et à Jesus-Christ4).

Elle l'anéantit dans son rapport à la prière, puisqu'on peut
prier sans aimer; et que ce n'est point la charité seule qui
parle à Dieu ; ce n'est point elle seule que Dieu entend ; ce
n'est point en vain qu'on crie à Dieu, Mon Pere, Mon Pere,
quoique ce ne soit point l'esprit de charité qui crie r>).

Elle l'anéantit dans son rapport à la justification du pécheur,
puisqu'il n'est point nécessaire d'aimer pour être justifié par le
Sacrement, et que la crainte n'arrête pas seulement la main,
mais qu'elle délivre aussi le cœur, quand même l'amour de la
justice ne la conduit pas 6).

Elle l'anéantit enfin dans son rapport au salut éternel,
puisqu'on peut être justifié sans aucun acte d'amour de Dieu,
et mourir sur le champ ou même après un certain espace de

temps, dans cet état de justice; et qu'on ne court point en

') Prop. 44. 2) Prop. 48. 3) Prop. 49. *) Prop. 53. 5) Prop. 50.
6) Prop. 61 et 62.



— 542 —

vain pour arriver à la récompense, et à la couronne,
quoiqu'on courre par un autre motif que par celui de la charité l).

VIII. Voilà ou conduit la Bulle Unigenitus prise de bonne
foi, et dans le vrai sens des propositions condamnées. Si en
France, nonobstant la contradiction que les Défenseurs des

opinions relâchées et corrompues trouvent, de la part d'un
grand nombre de ceux qui prétendent avoir reçu la Bulle, sous
prétexte qu'ils en reçoivent le texte indépendamment du sens :

si, dis-je, nonobstant cette contradiction, le progrès de l'erreur,
à l'abri de ce Décret, a été tel que le représente M. le
Cardinal de Noailles, que sera-ce des autres pays, où toutes ces

opinions des nouveaux Théologiens et des Casuistes modernes
se répandent sans contradiction ; et où, se trouvant autorisées

par le sens naturel de la Bulle, elles achèveront de corrompre
les études dans leur source, et d'éteindre ce qui reste de

lumière, pour faire place à une aveugle ignorance qui ne peut
conduire qu'au relâchement et au dérèglement des mœurs.

IX. Comment les Eglises catholiques d'Allemagne, où,
comme le témoigne Serarius, les simples fidèles se sont maintenus

dans la possession de lire l'Ecriture sainte en langue
vulgaire, peuvent-elles garder le silence sur la censure de sept
propositions sur cette matière, qui ne va à rien moins qu'à
priver les fidèles de l'utilité et de la consolation de lire les
livres saints 2)

On a cru en certains temps (et) en certains lieux devoir
interdire cette lecture, soit à cause de la multitude des
versions corrompues qui s'étoient répandues dans l'Europe, soit
à cause de l'indocilité des peuples qui se croioient en droit de

juger du sens de l'Ecriture, indépendamment de la Tradition
et de l'autorité de l'Eglise.

Je n'examine point s'il n'eût pas été plus à propos
d'instruire les peuples, de leur mettre entre les mains des versions
saines et autorisées, de leur apprendre à écouter l'Eglise avec

respect et soumission, et à recevoir d'elle, l'intelligence des

livres sacrés, et de leur bien faire sentir le danger qu'il y a

de prétendre les expliquer suivant son propre esprit.

1) Prop. 55 et 56.
2) Propos. 79. 80. 81. 82. 83. 84. 85.



— 543 —

X. M. l'Abbé Fleury dans son histoire ecclésiastique ')

parlant du concile de Toulouse de l'année 1229. où l'on défendit

aux Laïques de lire l'Ecriture sainte; et où, en leur
permettant au plus d'avoir un pseautier et l'office de l'Eglise, on
leur défend très étroitement de l'avoir en langue vulgaire, dit
là dessus, «C'est la première fois que je trouve cette défense;
« mais nous pouvons l'expliquer favorablement, en disant que
« les esprits étoient tellement aigris, qu'on ne pouvoit arrêter
« les contestations qu'en ôtant les livres saints dont les héré-
« tiques abusoient. Au reste, continue M. Fleury, nous avons
« vu que trente ans avant ce concile, le Pape Innocent III.
« disoit encore que le désir d'entendre les saintes Ecritures est
« plutôt louable que reprehensible, et qu'il falloit seulement s'in-
« former quels étoient les auteurs d'une version en langue vul-
« gaire, et à quelle intention ils l'avoient faite».

XI. On voit par là que l'usage ancien de l'Eglise qui
marque son esprit, avoit toujours été de laisser les fidèles en

possession de lire l'Ecriture sainte, à quoi les Peres les ont
souvent exhortés; et que la défense qui en a été faite pour
la première fois au 13. siècle dans un Concile particulier, étoit
une nouveauté dans la discipline, fondée sur la difficulté de

remédier autrement à un abus très grand qui régnoit alors.
C'est sur de pareilles considérations que les règles de l'Index
ont renouvelle la même défense à l'occasion des hérésies nées
dans le seizième siècle, où le même abus s'étoit renouvelle.

Mais ces dangereux temps d'indocilité sont heureusement

passés. On ne voit plus nulle part que les peuples soient
portés à secouer le joug aimable et salutaire de l'autorité de

l'Eglise, ni h chercher dans l'Ecriture sainte des systèmes
arbitraires de religion. Ne devroit-on pas les remettre ou les
maintenir dans la possession d'une lecture infiniment utile par
elle même et qui n'a été interdite que par accident, dans des
circonstances où l'on n'est plus depuis longtemps

XII. Serarius savant Jésuite qui écrivoit il y a plus de
120. ans, témoigne que de son temps les Evêques, les Curés,
les Confesseurs non seulement n'improuvoient point que les

simples fidèles en Allemagne lussent l'Ecriture sainte en langue

l) Liv. 79. nomb. 57.



— 544 —

vulgaire, sans en demander la permission, pourvu que ce fût
dans des versions catholiques et autorisées, vcrnacula catholica
bibita, telles que sont, dit-il, les versions d'Eckius et de Dietem-
berg, mais qu'ils l'approuvoient, et qu'ils loùoient beaucoup
cette pratique : In nostra Germania, non modo non improbant
Episcopi, Parochi, Confessarli, si quis Eckii aut Dietembergii,
nullâ diserte petita facilitate, légat; sed probant et laudani
maxime, quasi jam facultas ea communis sit ').

Les Eglises d'Allemagne n'ont-elles pas sujet de se plaindre
d'un Décret, qui acquérant peu à peu force de loi, pourroit
enlever à tous les fidèles de ces grands Etats, le droit dans
lequel ils se sont maintenus, et la consolation de lire les livres
saints, et autoriseroit de plus en plus sur cet article les
reproches amers, mais devenus plausibles, que les Protestans ne
manquent point de faire à l'Eglise catholique, quand ils en
ont l'occasion

XIII. Un autre point qui est digne de la plus sérieuse
attention, est la censure de la 91. proposition conçue en ces

termes, La crainte d'une excommunication injuste ne doit jamais
nous empêcher cle faire notre devoir.

D'un côté, cette proposition, de l'aveu même des Evêques
de France les plus déclarés pour l'acceptation de la Bulle,
renferme une vérité à laquelle il est impossible de se refuser.
C'est ainsi qu'ils en parlent dans l'Instruction pastorale de

l'Assemblée du clergé de 1714. Et si avec cela ils en acceptent
la condamnation, c'est en la détournant injustement et de
mauvaise foi à des sens étrangers contraires au vrai sens de la
proposition, et en expliquant d'un devoir faux et chimérique
ce qui y est dit, et qui doit raisonnablement s'entendre, d'un
vrai et réel devoir.

D'un autre côté, la censure qu'on fait de cette proposition,
intéresse également les Princes et les Peuples, parcequ'elle
renverse les principes d'où dépendent la sûreté des Souverains,
la fidélité de leurs Sujets, et le repos de leurs Etats.

Que ne peut-on point craindre, dans certaines conjonctures,
pour les Roiaumes même qui paroissent le mieux affermis, si

la fidélité de toute une nation peut être ébranlée par les rae-

') Prolegom. Bibl. c. 20. Quaest. 3.



— 545 —

naces d'une excommunication injuste, et que la crainte de

telles censures doive l'emporter sur le devoir?

XIV. On en a senti en France tout le danger; et ce fut
pour mettre la personne du Roi, sa couronne et ses Sujets à

couvert des conséquences de cette censure, que les Parlemens
du Roiaume, obligés d'enregistrer les Lettres patentes que le
feu Roi Louis XIV. avoit données au sujet de la Constitution,
ne voulurent le faire qu'avec cette clause qui mérite l'attention

de tous les Princes, « Sans approbation des Décrets non
« reçus dans le Roiaume, énoncés dans ladite constitution,
« comme aussi sans préjudice des libertés de l'Eglise gallicane,
« droits et prééminences de la couronne, pouvoir et jurisdiction
«des Evêques du Roiaume; et sans que la condamnation des
« propositions qui regardent la matière de l'excommunication,
« puisse donner atteinte aux maximes et usages dudit Roiaume ;

« ni que, sous prétexte de ladite condamnation, on puisse jamais
« prétendre que, lorsqu'il s'agit de la fidélité et de l'obéissance
« due au Roi, de l'observation des lois de l'Etat, et autres de-

«voirs réels et véritables, la crainte d'une excommunication
« injuste puisse empêcher les Sujets du Roi de les accomplir. »

XV. Il est bien étonnant que dans les autres Etats on
laisse ainsi répandre les semences d'une doctrine si dangereuse,
qui se fortifiant dans le silence que gardent ceux qui devroient
élever la voix, et s'autorisant en ne trouvant point de
contradicteurs déclarés, pourront, dans des temps de trouble et de

confusion, servir de motif pour corrompre les peuples, et pour
les détacher cle la fidélité qu'ils ont jurée à leurs Souverains.

On en a vu des exemples en France. On en a eu de plus
funestes encore en Allemagne. Quels troubles dans la constitution

de l'Empire n'a point causé la crainte des censures? Combien

de Princes et d'Empereurs même, abandonnés de leurs
Sujets, et dépouillés de leurs Etats?

On peut lire là-dessus les réflexions que fait M. l'Abbé
Fleuri touchant les maximes et la conduite du Pape
Grégoire VIL dans son discours sur l'histoire ecclésiastique depuis
l'an 600, jusqu'à l'an 1100. Nomb. 18 où il parle de la déposition

des Rois ; et ce que le même Auteur dit du Décret du
Pape Grégoire IX. l) qui aiant réitéré l'excommunication portée

*) Liv. 79 à l'année 1229 nomb. 56.



— 546 —

contre l'Empereur Frideric, ajouta cette clause à la sentence,
«Et parceque méprisant l'excommunication, il n'est point venu
« se soumettre aux ordres du S. Siège, nous déclarons absous
«de leur serment tous ceux qui lui ont juré fidélité, parti-
«culiérement les sujets du roiaume de Sicile; parceque per-
« sonne ne doit garder fidélité à celui qui s'oppose à Dieu et
«à ses Saints, et qui foule aux pieds ses commandements.
«Maxime nouvelle, s'écrie M. l'Abbé Fleury, et qui semble au-
« torlser les révoltes. »

Je sai qu'on a coutume de flatter les princes et de leur
dire qu'ils sont assez puissants pour défendre eux mêmes les
droits de leur couronne contre une puissance qui n'est plus
formidable par ses forces temporelles. Mais ceux qui ont des

vues plus élevées, ceux qui cherchent sincèrement le bien de

leur patrie, comprennent aisément que quand les ecclésiastiques
d'une Nation sont peu instruits de ce qu'ils doivent à leur
Souverain ; quand ils sont élevez dans certaines écoles où on ne
leur presche qu'une soumission aveugle pour le pape ; quand
des Réguliers dévouez a la Cour de Rome s'emparent de la
direction des personnes principales, il peut arriver des occasions

imprévues, où un souverain sentira trop tard l'intérêt qu'il
auroit eu de faire établir dans ses états, les vrais principes
de la hiérarchie, de s'opposer aux progrez d'une doctrine
contraire, de ne point donner de l'autorité à ceux qui enseignent
ces nouvelles pretentions, et de ne point souffrir qu'on fasse

passer pour un oracle de l'église un décret qui a été rendu
en consequence de ces mêmes prétentions.

XVI. Mais, dira-t-on, ce n'est pas seulement en France
qu'on connoît ces maux, et qu'on les déplore. On en gémit,
quoiqu'avec moins d'éclat, dans les autres parties de l'Eglise,
où l'on ne manque point de personnes éclairées et pieuses,
qui voudroient sincèrement qu'on pût parvenir à l'éclaircissement

de la doctrine et à la réformation des mœurs, mais avec
charité, sans altérer la paix, sans violer l'unité, sans affoiblir
les liens qui nous attachent inviolablement au premier siège
de l'Eglise, sans n'en diminuer du respect si légitimement dû
à N. S. Pere le Pape. Mais que peut-on faire dans les circonstances

présentes, et comment peut-on réunir ces différens
devoirs



— 547 —

XVII. On peut beaucoup avec un grand courage, un grand
zèle, et une grande confiance en Dieu. Une charité éclairée
réunit sans peine des devoirs qui n'aiant pour objet que la
justice et la vérité, ne peuvent être contraires les uns aux
autres.

Mais on doit bien faire réflexion que, si l'insensibilité et
l'indifférence sont criminelles dans une affaire qui interesse
essentiellement la doctrine générale de l'Eglise, le silence que
gardent ceux qui se contentent de gémir en secret, n'est pas
excusable, lorsqu'un témoignage public seroit nécessaire de

leur part pour la défense de la vérité.
S'il est donc vrai que dans les autres parties de l'Eglise,

on ne soit pas dépourvu de personnes éclairées, qui souhaite-
roient de tout leur cœur qu'on parvînt à l'éclaircissement de
la doctrine et à la réformation des mœurs, elles ne peuvent
se dispenser d'élever leurs voix, et de joindre les réprésentations

les plus vives à celles des Evêques et des Théologiens
de France, pour obtenir qu'une affaire de cette nature, qui
intéresse la religion, l'Eglise et l'Etat, soit traitée comme le

demande l'importance des matières qui en sont l'objet. Ces

personnes y sont d'autant plus obligées, que les promoteurs
de la Bulle font valoir partout les suffrages de ces Etats, et

qu'ils publient dans tous leurs écrits, que le silence de ces

Eglises est une acceptation tacite.

XVIII. Sur tout, il faut bien se convaincre qu'on ne peut
point dire ici que la cause soit finie. Car une cause, en
matière de doctrine, telle que celle-ci, embarassée des nuages
d'une grande dispute, comme parle S. Augustin, ne peut être
regardée comme finie, que lorsque la difficulté dogmatique, qui
en est l'objet, est parfaitement éclaircie ; et que cet éclaircissement

a conduit à une décision de l'Eglise nette, précise,
unanime. Ce sont les deux conditions que marque ce Pere ; elles
sont essentielles, et rien ne peut en suppléer le défaut.

La cause, dit S. Augustin '), doit être éclaircie et décidée,
eliquata et declarata. On doit travailler à l'éclaircir jusqu'à ce

qu'on parvienne à la vérité connue clairement et distinctement:
Douée ad verum liquidum perveniatur ; et la décision doit être

') Lib. 2. De Bapt. cont. Donatist. c. 4. n. 5.



— 548 —

appuiée de l'autorité très unanime de toute l'Eglise : Universa?
Ecclesiœ concordissima auctoritas *).

Mais, ajoute-t-il, pour arriver à ce point, c'est-à-dire, à cet
éclaircissement plein et entier, et à une décision ferme, ad
luculentam illustrationc.m, confirmatlonemque2), il est important,
quand il s'agit de questions envelopées dans les nuages d'une
grande dispute, que la matière soit agitée, examinée, discutée
dans les Eglises particulières, pour être ensuite portée au concile

général, et décidée en dernier ressort : Quomodo potuit
ista res, tantis altercationum nubibus involuta, ad plenarii concilii

luculentam illustratlonem confi'rmationemquc perduci, nisi primo
diutiùs per orbis terrarum regiones, multis hinc atque hinc
disputationibus et collationibus Episcoporum pertractata
constaret 3)

XIX. Il seroit donc de la dernière importance, que ces

questions qui sont en France l'objet de tant de disputes, fussent
aussi discutées et approfondies dans les autres Eglises
particulières. Elles y recevroient sans doute une nouvelle lumière.
On en traiteroit, comme le veut S. Augustin, dans un désir
sincere de connoître la vérité, et de la faire connoître aux
autres, en conservant la paix et l'unité : Vinculum permanent
unitatis4).

Jusqu'à présent nous n'avons rien eu que de très informe
de la part de ces Eglises, où l'on n'a rien discuté. Les
déclarations vagues et confuses d'un certain nombre d'Evêques de

différentes nations qui ont accepté la Constitution sans examen,
sans discussion, sans forme de jugement, ne donnent aucune
lumière sur la doctrine, et ne rendent aucun témoignage de

la croiance de leurs Eglises sur les vérités dont il s'agit. Et,
quand ces témoignages, dressés comme ils sont, se multi-
plieroient au double et au triple, il n'en resulteroit jamais rien
de clair, rien de précis, rien d'unanime, sur quoi on pût appuier,
comme sur un fondement solide, une décision dogmatique.

XX. Ce n'est point ainsi qu'une affaire de la nature de

celle dont il s'agit, peut être terminée. On prétend que l'Eglise
a parlé; mais on ne sait ce qu'elle a dit. Elle a reçu, dit-on,
la Constitution ; mais par ce moien de quel dogme a-t-elle fixé

') Ibid. *) Ibid. 8) Ibid. 4) Ibid.



— 549 —

la croiance d'une manière claire et distincte ; quelle erreur
précise a-t-elle condamnée

On avoue en France qu'il n'y a rien de fixé précisément,
ni sur le dogme qu'on doit croire, ni sur l'erreur qu'on doit
condamner. C'est cependant de quoi il s'agit. A quoi les fidèles
se fixeront-ils en acceptant une Bulle qui ne fixe rien? On
prétend à Rome que c'est une regle de foi; et on ne saurait
dire précisément ce qu'elle décide sur la foi. Reconnoît-on la
voix de l'Eglise dans cette confusion?

XXI. Pour finir d'une manière solide, et selon les règles
de l'Eglise, une cause telle que celle-ci, qui embrasse plus de

questions différentes qu'on n'en a décidé dans aucun Concile,
il faudroit examiner et discuter bien sérieusement toutes les
matières qui en sont l'objet. Les Ecrits qui ont été publiés en
France pourroient infiniment servir à cet examen, surtout les

Appels motivés des Evêques, des Universités et des autres
corps ; l'Instruction pastorale de M. le cardinal de Noailles ; le

savant mémoire de M. M. les Evêques de Mirepoix, de Senès, de

Montpellier, et de Boulogne ; les Héxaples ; la dernière Instruction

pastorale de M. l'Evêque de Senès, et autres Ecrits
semblables.

Dans un examen bien fait on verroit tout d'un coup combien

l'affaire est importante, combien elle interesse la doctrine
de l'Eglise, combien il s'en faut que la cause ne soit finie et
combien les attestations qu'on a produites des Evêques de

différentes nations sont insuffisantes pour la terminer.

XXII. Le premier objet de cet examen seroit l'ancienne
et la nouvelle alliance, dont il faudroit fixer la différence par
les caractères essentiels et propres à l'une et à l'autre. L'une
sur le mont Sina n'engendre que des esclaves; l'autre figurée
par la Jerusalem d'en haut, qui est notre Mere, donne à Dieu
des enfans.

On éxamineroit en même temps la différence de la loi et
de la grace ; de la loi qui montre aux hommes ce qu'ils doivent
faire, et de la grace qui le leur fait accomplir. Il faudroit
examiner en quoi précisément consiste cette grace de la
nouvelle alliance, grace nécessaire pour faire toutes ses actions
comme il faut, sicut oportet, et, que S. Augustin appelle Vins-



— 550 —

piration d'un saint amour ; quelle en est la force et l'efficace;
avec quelle puissance et quelle douceur Dieu incline au bien
le cœur de l'homme sans blesser sa liberté ; combien cette
grace, qui, selon les Peres, ne commence à être en nous qu'avec
le commencement de la foi, et qui par conséquent n'est pas
donnée à tous, est donnée gratuitement à ceux à qui elle est
donnée, et combien justement refusée à ceux à qui elle n'est

pas donnée. Il seroit important d'aller jusqu'à la source de

toutes les disputes qui se sont élevées sur la matière de la

grace, et de remonter jusqu'au dangereux système qui, pour
sauver la liberté de l'homme, soutient la nécessité de l'équilibre,

c'est-à-dire, la nécessité d'avoir des forces toujours égales
soit pour le bien, soit pour le mal. On ne doit pas considérer
les matières de la grace comme des questions indifférentes et
de pure scholastique. C'est de là que dépendent les grands
devoirs de l'humilité chrétienne, de la reconnoissance, de la

prière et les autres maximes de la morale et de la religion :

et il est aisé de comprendre qu'aux yeux de Dieu ce ne peut
être une question indifférente, que celle de savoir, si c'est Dieu
ou l'homme qui a l'empire dans les choses du salut, et qui
décide en premier des places dans le Roiaume du ciel.

XXIII. On considéreroit avec attention toute l'étendue du

premier et du plus grand précepte de la loi, dans tous ses

rapports dont nous avons parlé plus haut, dans ses rapports
à Dieu comme à la dernière fin, à l'état de l'homme, aux
actions humaines et chrétiennes, à la prière, à la justification
du pécheur, au salut éternel.

On examineroit si la crainte seule, sans l'amour de Dieu
dominant dans le cœur, suffit pour être réconcilié par la vertu
des sacremens; si le mauvais amour qui corromt le cœur, et

qui est la source de tous les péchés, peut être autrement détruit
que par un acte supérieur du bon amour; si la douleur et le

changement du cœur n'est pas moins nécessaire pour recevoir
la remission de ses péchez dans le sacrement de penitence que
la confession faite de bouche de ses fautes. On commet un

sacrilège et l'on se damne en s'aprochant du sacré tribunal
sans une vraie contrition, aussi bien qu'en faisant une confession

qui ne seroit pas entière. Tout le monde sent ce qu'on
devroit faire, s'il y avoit dans l'Eglise des hommes, qui entre-



— 551 —

prissent de nier la nécessité de la confession. Quoique la
nécessité de l'amour pour la conversion du cœur ne soit pas
définie dans une certaine forme par l'Eglise, comme celle de
la confession, peut-on demeurer tranquille quand on voit un
grand nombre de ministres, qui veulent abolir une disposition
si necessaire au sacrement, et qui font valoir avec ardeur une
Bulle qu'ils ont obtenue pour appuier leur nouvelle et dangereuse

doctrine?

XXIV. Les règles qu'on doit observer dans l'administration
du sacrement de pénitence, seroient encore l'objet d'un examen
très sérieux et très important. Par quelles épreuves, et à quelles
marques peut-on s'assurer moralement de la sincere conversion
des pécheurs, pour les absoudre? Et qu'y a-t-il de plus
important que cette matière, puisqu'une infinité d'ames périssent
éternellement, parcequ'elles sont conduites par des guides
aveugles?

XXV. On examineroit s'il est de l'avantage des fidèles de

les priver de l'édification et de la lumiere qu'ils peuvent retirer
de la lecture des saintes Ecritures dans des versions exactes
et approuvées ; et sans doute on jugeroit qu'on ne peut
regarder comme une loi de l'Eglise, une censure portée contre
des propositions, qui ne contiennent que les maximes enseignées
dans l'Ecriture elle même et par les saints Peres, sur la
destination et l'usage de ces saints Livres. On instruiroit en même
temps les peuples des dispositions qu'on doit apporter à une
si sainte lecture ; et, à l'exemple des Evêques de France, on
les exhorteroit à en faire leur plus chère occupation, et leurs
chastes délices, sint casta' dcliciœ tuœ Scriptures sacrée, en les
lisant chacun selon sa portée et sa capacité, avec respect, avec
docilité, avec soumission à l'autorité de l'Eglise, interprete et
dépositaire fidelle de la parole de Dieu.

XXVI. Il y auroit bien des questions à traiter sur l'Eglise
dont la catholicité, la durée perpétuelle, la visibilité, la sainteté,
l'unité, l'infaillibilité font les principaux caractères. On dis-

tingueroit nettement ce qui en fait l'extérieur et le corps, et
ce qui en fait l'ame et l'intérieur.

On examineroit les différens sentimens des Théologiens
sur le pouvoir des clefs de l'Eglise, en distinguant la propriété



— 552 —

des clefs et le ministère des clefs. Le ministère en appartient
incontestablement aux ministres établis par Jesus-Christ. Mais,
selon les plus habiles Théologiens, et suivant les anciennes
maximes de l'Eglise de France, la propriété des clefs appartient
à l'Eglise, puisque, selon S. Augustin, c'est à l'Eglise qu'elles
ont été données en la personne de S. Pierre; et par cette raison
on les a toujours appellees les clefs de l'Eglise, dont les canons
doivent servir de regle à ceux à qui le ministère est confié,
pour en exercer les fonctions suivant l'esprit de l'Eglise.

En reconnoissant, comme on le doit, et dans leur juste
étendue, les prérogatives du premier siège, centre de l'unité,
et la primauté non seulement d'honneur, mais encore de
juridiction que le Pape a dans toute l'Eglise, de droit divin, et
dont l'usage est réglé par les S. S. canons, on reconnoîtroit en
même temps et on maintiendrait les droits sacrés de l'Episcopat,
l'autorité des Evêques juges de la doctrine, leur juridiction de

droit divin et reçue immédiatement de Jesus-Christ ; ce qui
donneroit lieu d'éclaircir diverses questions importantes sur la
hiérarchie, sur la supériorité des Evêques d'institution divine,
sur les droits des curés et des autres Ecclésiastiques du second
ordre.

XXVII. En éclaircissant ainsi le dogme, et la morale, on
verroit ce qu'on doit laisser à la liberté des sentimens de

l'Ecole, qu'il faut conserver, mais qu'il faut contenir et régler,
en distinguant une liberté sage et théologique, du libertinage
d'une infinité d'opinions licentieuses et corrompues que les

Théologiens et les casuistes modernes ont introduites dans les

Ecoles, à l'abri de la probabilité.
L'éclaircissement de la doctrine conduiroit naturellement

à prendre de justes mesures pour la réformation des mœurs
et de la discipline, et pour extirper avec de sages précautions
les abus qui se sont introduits, comme par exemple la
multiplication trop grande des sermens qui donne occasion à une
infinité de parjures.

On apprendroit aux fidèles à respecter et à craindre les

censures portées dans l'ordre canonique, et selon l'esprit de

l'Eglise; mais on les avertiroit en même temps qu'une censure
injuste n'est jamais une raison d'omettre ce qui est vraiment
de devoir; et même qu'une censure ecclésiastique ne peut ni



— OOâ —

priver les Souverains de leur autorité temporelle, ni dispenser
en aucun cas leurs sujets de la soumission et de la fidélité
qu'ils leur doivent, par ce principe que l'autorité de l'Eglise
est toute spirituelle, et que Jesus-Christ, dont le règne n'est pas
de ce monde quoique Dieu lui ait soumis toutes choses, n'a
donné à son Eglise aucun pouvoir sur le temporel des Rois.

XXVIII. Toutes ces matières si graves et si interessantes
sont l'objet des propositions condamnées par la Bulle, ou s'y
réduisent naturellement, et sont par conséquent l'objet de la
Bulle même. C'est donc ce qu'il faut éclaircir et décider, si
on veut terminer solidement, et selon les règles de l'Eglise,
la cause dont il s'agit.

Mais comment pourroit-on parvenir à un éclaircissement
entier, et à une décision unanime, si on ne réunit toutes les
lumières et toute l'autorité de l'Eglise dans un concile légitime
et libre où préside le S. Esprit? Ce tribunal supreme de l'Eglise
est déjà saisi de cette cause par l'appel légitime et canonique
qu'y ont interjette plusieurs Evêques de France, l'Université
de Paris, la Sorbonne, et plusieurs autres Universités et
Facultés de Théologie et de Droit ; des chapitres nombreux ; les

plus célèbres communautés du Roiaume séculières et régulières ;

un nombre infini de Curés et d'autres Ecclésiastiques du second
ordre qui demandent avec les plus vives instances la célébration

d'un Concile, fondés sur cette importante maxime de nos
Ancêtres que le Concile général est le remede unique établi par
l'Eglise universelle pour guérir toutes ses plaies : Unicum re-
medium ab universali Ecclesia inventum et sancitum, pro medela
omnium morborum Ecclesiœ J).

XXIX. La nécessité de tenir des conciles en certaines
occasions a été reconnue de tout temps.

« Les Apôtres même, dit le cinquième concile *), quoi qu'ils
« fussent remplis de la grace du S. Esprit, et par conséquent
« ils n'eussent pas besoin de prendre d'autres conseils, ne
« voulurent pourtant rien décider sur la difficulté de savoir s'il
« falloit soumettre à la loi de la circoncision les Gentils qui em-
« brassoient la foi, qu'après avoir tenu une assemblée où chacun

*) Edictum Ludovici XII.
*) Conc. gêner. V. Collât. VIII.

Revue intern, de Théologie. Heft 48, 1904 36



— 554 —

« parla et confirma son sentiment par divers témoignages de
« l'Ecriture. C'est ainsi que les SS. Peres qui ont tenu les quatre
« premiers Conciles en ont usé, persuadés fortement que dans
« les disputes générales sur la foi, c'est en proposant et en
« discutant de part et d'autre les difficultés sur lesquelles on
« est partagés, que la lumière de la vérité dissipe les ténèbres
« du mensonge ; car, ajoute le Concile, dans ces sortes de dis-
« putes communes et générales, la vérité ne peut se manifester
« autrement, puisque chacun a besoin du secours de son pro-
« chain.»

XXX. Le concil de Constancex) avoit ordonné par un
décret exprès que le Concile général se tînt tous les dix ans,
en permettant d'abréger ce terme, mais en défendant de le
jamais prolonger.

Le concile de Basle2) dans le même esprit dit qu'il est
nécessaire de tenir souvent des Conciles, parce que l'Eglise
notre Sainte Mere doit ouvrir la bouche toutes les fois qu'il
est nécessaire qu'elle parle pour enseigner et pour instruire;
et le S. Esprit, qui répand sa lumière comme il veut et quand
il veut, manifeste quelquefois dans un concile des vérités qu'il
n'a point fait connoître dans un autre : Ideò necesse est scepe

frequcntari concilia.

XXXI. Or si jamais la convocation d'un concile a été

justement demandée, c'est sans doute dans l'affaire présente.
Toutes les circonstances concourent à en faire voir évidemment

la nécessité;
L'importance des points qui sont la matière de la dispute,

et qui doivent être l'objet de la décision ;

La multiplicité des questions qu'il faut discuter, car la
Bulle Unigenitus en embrasse de toute sorte d'espèces, sur le

dogme, sur la morale, sur la hiérarchie, sur la discipline, sur
l'administration des sacremens, sur la lecture de l'Ecriture
sainte ;

L'obscurité et la confusion répandues sur ces matières par
les différentes vues et par les différens inérêts de ceux qui
les ont traitées;

') Sess. 39.
2) Lett. Synodique.



OOO —

La nécessité de remédier au Schisme, déjà commencé d'un
côté seulement, car il n'est point à craindre du côté des Evêques

et des autres qui ont eu recours au Concile, et qui pourront

toujours opposer à ceux qui se séparent de leur
communion, ces belles paroles de S. Cyprien et de ses collègues,
que S. Augustin admire comme pleines de charité, et de
l'amour de l'unité: Servatur à nobis patienter et leniter Caritas
animi, coltegli honor, vinculum fidei, concordia sacerdotiiJ) ;

La nécessité d'une décision claire, précise, unanime,
précédée d'une discussion de la Bulle Unigenitus, et des propositions

qui y sont condamnées; car il faut savoir nettement
et sans ambiguité ce que l'Eglise nous oblige de croire comme
vrai, ou de condamner comme faux sur tous les articles de

cette Bulle, pour parvenir à quelque chose de clair, donec ad
verum liquidum perveniatur, dit S. Augustin2), sans quoi il est
évidemment injuste d'exiger l'acceptation de la Bulle sous des

peines grièves, comme on fait, jusqu'à refuser les sacremens
et la sépulture ecclésiastique à de simples fidèles, jusqu'à vexer
cruellement de saintes Religieuses, jusqu'à interdire du
ministère de vertueux Ecclésiastiques, jusqu'à suspendre de toutes
ses fonctions Episcopales et Sacerdotales le plus saint Evêque
de France, sans même observer les formes canoniques ;

L'intérêt général de la religion catholique; celui qu'ont les
Princes et les Peuples à la décision des points qui regardent
la sûreté et la tranquillité publique;

Enfin la charité du gouvernement ecclésiastique, qui ex-
clud tout esprit de domination, et qui oblige étroitement le
Pape et les Evêques de travailler sérieusement à réunir les

esprits et les cœurs divisés, et à terminer, selon les loix et

l'esprit de l'Eglise, ces funestes disputes qui scandalisent les
foibles, qui rendent la religion méprisable aux libertins, et dont
les hérétiques prennent avantage.

XXXII. Le grand Pape S. Léon sentoit bien là-dessus ses

obligations, lorsqu'écrivant à l'Empereur Théodose le jeune, à

l'occasion de l'appel interjette par Flavien, il lui demande
la convocation d'un Concile général pour appaiser et pour
concilier tous les esprits, en ne laissant rien de douteux sur

') L. 6. de Bapt. cont. Donatist. c. 7. n.io. — S. Cyp. Epist. ad Jubaianum.
*) L. 2 de Bapt. cont. Donat. c. 4, n. 5.



— 556 —

la foi, ni rien qui pût altérer la charité ') : Quia libellum appel/a-
tionis Flavianus Episcopus dédit, gêneraient Synodum jubeatis
intra Italiani celebrai!, quœ omnes offensiones ita aut repellat,
aut mitiget, ne aliquid ultra sit vel in Jicle dubium, vel in
caritate divisimi.... Quàm autem, post appellationem inler-
positam hoc necessario postuletur, canonum Niccecc habitorum
decreta testantur, quœ a totius mundi sunt Sacerdotibus constI

tuta.

XXXIII. Voilà quels sont les principaux motifs de la
demande qu'on fait en France de la convocation d'un Concile
général, ne aliquid ultra sit vel in fide dubium, vel in caritate
divisum. Jamais il n'y en eut de plus justes, ni de plus
pressans.

Plaise à Dieu d'éclairer sur cela les autres parties de

l'Eglise catholique, d'y répandre le même zèle, et d'incliner
par sa grace les cœurs de tous ceux qui peuvent contribuer
à un si grand bien, afin que sur les instances réunies de toute
les parties de l'Eglise, on parvienne enfin à la célébration
légitime et canonique d'un concile libre, pour la gloire de Dieu,
pour l'exaltation de la Sainte Eglise, pour la conservation du
dépôt de la foi, pour l'éclaircissement de la doctrine, pour le
maintien de la discipline, pour la réformation des mœurs, pour
la paix, et pour la réunion de tous les membres de l'Eglise
catholique dans la vérité et dans la charité de Notre Seigneur
Jésus-Christ./.

J) Epist. 39. et 40.


	Mémoire : sur le silence que gardent les Églises d'Allemagne et des autres États catholiques dans l'affaire de la constitution unigenitus qui fait depuis longtemps un si grand éclat dans l'Église de France : 1726

