
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 47

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


492 —

VARIÉTÉS.

I. - « Histoire de la théologie positive » par
M. Joseph Turmel.

De tous les théologiens catholiques-romains, M. Joseph
Turmel me paraît être celui qui, en France, connaît le mieux
la patristique, la scolastique et peut-être aussi la bibliographie
théologique moderne. L'ouvrage qu'il Aient de publier sous ce

titre : « Histoire de la théologie positive depuis l'origine
jusqu'au concile de Trente » x), prouve une très \raste érudition,
un labeur extraordinaire et une très grande perspicacité. Je

ne saurais assez le recommander non seulement aux étudiants
en théologie, mais encore et surtout aux maîtres, à ceux
principalement qui n'ont pas encore la méthode serrée, soit
d'analyse, soit de classification, et dont l'enseignement, tout
de routine, reste infécond. Le but de cet article n'est pas
d'extraire de cette mine théologique tous les trésors qu'elle
contient, toutes les conséquences très graves qui peuvent en

être déduites logiquement, — la place pour une telle besogne
me fait défaut, — mais d'indiquer d'une manière générale
combien cet ouvrage est précieux pour mettre sur la voie des

solutions ceux qui étudient les problèmes théologiques discutés
dans la plupart des Eglises chrétiennes actuelles.

L'auteur distingue une première époque, des origines
chrétiennes à Charlemagne, soit les huit premiers siècles; et

une seconde, de Charlemagne au concile de Trente. Dans
l'une et l'autre, il distingue la théologie scripturaire et la

théologie patristique, et il examine séparément toutes les
questions de ces deux périodes à ce double point de Arue, en sorte

que chacune de ces questions, qui sont à peu près les mêmes

pendant les deux périodes, revient quatre fois sous les yeux
du lecteur : 1° au point de vue scripturaire pendant la pre-

') Paris, Beauchesne, 2e édition, in-8", 511 p., 1904.



— 493 —

mière période, 2° au point de vue patristique pendant cette
même période, 3° au point de vue scripturaire pendant la
seconde période, 4° au point de vue patristique pendant cette
seconde période. De là des répétitions et une monotonie qui
fatiguent. En outre, quoiqu'il soit très juste de ne pas confondre

l'Ecriture et la Tradition, était-il nécessaire de les séparer
à ce point? Je ne le crois pas; l'auteur lui-même, en
mentionnant les textes scripturaires, est obligé de mentionner
aussi les sens différents que les Pères et les théologiens leur
ont donnés ; et en étudiant les ouvrages des Pères et des

théologiens, il est obligé de revenir sur les textes scripturaires
qu'ils interprètent dans des sens différents. Il y a là manifestement

double emploi. Enfin, en se bornant à ces deux points
de vue, en écartant le point de vue rationnel, c'est-à-dire les
raisonnements plus ou moins philosophiques que la raison a

élaborés pour essayer de résoudre les questions religieuses
soulevées, l'auteur a singulièrement restreint son sujet : car
les Pères des huit premiers siècles et surtout les théologiens
des sept siècles suivants ne se sont pas fait faute d'émettre
ce qu'ils ont appelé « les convenances théologiques » et ce qui
constitue l'une des parties les plus importantes de la théologie

proprement dite. On peut même dire qu'étudier la théologie

des Pères et celle des scolastiques en faisant abstraction
de leurs considérations personnelles, c'est la réduire à une
ossature très décharnée, dans laquelle la vie ne se fait guère
sentir. Que l'auteur me pardonne cette première critique de

son plan.
J'en ajouterai une seconde sur son procédé, qui me paraît

insuffisant au point de vue critique. Voici comment. Lorsque
l'auteur étudie une question, il se demande quand elle a
commencé à être soulevée, quels sont les textes scriptu-
taires dont on l'a appuyée, quels sont les sens opposés dans

lesquels ces textes ont été pris, quels Pères et quels théologiens

ont suivi le premier sens, quels le second, quels le

troisième; et c'est tout. Cet examen très objectif, indispensable,
est sans aucun doute de première nécessité, et c'est un
immense service que M. Turmel a rendu, en s'acquittant avec
autant de science et de conscience de cette tâche si difficile,
si compliquée, si obscure, si délicate. Toutefois, on voudrait
savoir aussi les raisons pour lesquelles tels théologiens ont



— 494 —

admis tel sens et rejeté tel autre; on voudrait surtout se
rendre compte de quel côté est la vérité et de quel côté
l'erreur. Réduire la théologie à une suite d'évolutions deA^ant

lesquelles l'auteur qui les expose écarte avec soin tout
raisonnement et toute appréciation, c'est enlever à la théologie, au
dogme, je dirais même à la religion, son importance vitale.
Oh sans doute l'auteur n'est pas complètement indifférent :

dans telle page il fait même sentir aux gallicans son opposition;

dans telle autre, il ose qualifier de «stupéfiante» (p. 456)
une opinion très libérale de Gratien. Certes, l'auteur en sait
plus long qu'il ne dit; ses appréciations se pressent, transparentes,

entre les lignes; tout ce qu'il ne dit pas est encore
plus intéressant que ce qu'il dit r). C'est précisément pourquoi
on lui en veut d'être si réservé. Il répondra peut-être que des

ennemis sont là, derrière, qui le guettent, et qu'il veut être
plus prudent que les Loisy et les Houtin. Je respecte cette
habile diplomatie, mais en la regrettant et en désirant mieux.
Les hommes qu'on admire de profil, on A'oudrait les admirer
plus encore de face.

Quoi qu'il en soit, cet ouvrage est précieux pour mettre
en pleine évidence la grande faute dont les théologiens, en

général, se sont rendus coupables. Dans la plupart des
discussions, ils ont, en effet, procédé ainsi: tels Pères ont
interprété l'Ecriture en tel sens, tels autres en tel autre sens;
donc deux séries de textes. Que faire en présence de ces

contradictions? La conséquence logique était de dire: «Puisqu'il

n'y a pas constance, universalité, unanimité, c'est qu'il
n'y a pas dogme, mais opinion libre; donc in dubiis libertas ».

Au lieu de cela, les partisans d'une opinion escamotent les

textes qui appuient l'autre opinion, ou ils les tournent, et s'ils
ne déclarent pas toujours la leur dogmatique, ils cherchent du

moins à l'imposer comme telle. Quelques théologiens même ne

prennent pas la peine de consulter la Tradition; leur affirmation

suffit! Toute l'histoire des débats théologiques est remplie

par cet égorgement de la liberté, de la vérité et de la

science. Et cet égorgement est d'autant plus navrant que les

') Je m'imagine, par exemple, qu'il n'a pas pu écrire sans rire ce qui suit :

« Avant d'entrer en campagne contre le grand docteur Alexandrin (Origene), le

théologien impérial (Justinien) lit une longue enquête dans la Tradition, et demanda

aux Pères ce qu'ils pensaient des blasphèmes d'Origène». P. 251.



__ 495 —

triomphateurs, pour faire passer leurs systèmes, ont eu
recours à des textes apocryphes et que l'opinion commune,
dans l'Eglise, s'est ainsi formée grâce à des méprises et à des
falsifications. Voilà le fait positif, irrécusable, qu'il est facile
de constater en lisant attentivement le livre de M. Turmel.
Citons quelques exemples:

Dans la question de la Prédestination, Raban Maur,
archevêque de Mayence, recueillit des textes des Pères contre
Gottescalc; Ratramne en recueillit d'autres dans un sens
opposé. Dans ce dernier sens, Prudence fit aussi un recueil
et voulut avoir tous les Pères pour lui, en les forçant. Loup
de Ferrières, qui était aussi un ami de Gottescalc, alla jusqu'à
reprocher à Jean Chrysostome « une ignorance complète de la
doctrine évangélique relativement à l'extension de la rédemption

» (p. 406) Hincmar de Reims montra que la doctrine de

Chrysostome était aussi celle d'Hilaire de Poitiers, d'Ambroise,
de Jérôme; et tout en convenant que Fulgence et Isidore
avaient enseigné la prédestination à l'enfer, il chercha aussi à

tirer à lui les autres docteurs, déclarant d'ordre secondaire
ceux qui ne pensaient pas comme lui, et rappelant que
St. Cyprien lui-même était tombé dans l'erreur sur la question

du baptême et que les plus grands docteurs n'avaient
pas toujours été d'accord (p. 408). On le voit, au lieu de

conclure par la liberté, on concluait par le dédain envers
l'adversaire.

Le procédé est plus manifeste encore dans la question du

pouvoir des clefs. Abélard soutint son interprétation par des

textes d'Origène, de Jérôme, de Grégoire le Grand. Hugues
de St. Victor s'appuya, dans un sens opposé, sur Ambroise;
Pierre Lombard sur Augustin, sur Léon, sur l'Ambrosiastre,
sur l'auteur de la Glose, etc. Ecoutons M. Turmel: « Pierre
de Poitiers fait appel à St. Jérôme et à Origene. St. Raymond
de Pennafort cite St. Jérôme et St. Ambroise ; Robert Paululus
se réfère à St. Grégoire et à St. Augustin; St. Bonaventure
s'abrite derrière les noms de St. Augustin, de St. Grégoire et
de St. Jérôme. En revanche, Robert Pullus, Richard de

St. Victor et Albert le Grand ne prennent pas la peine de

consulter la Tradition; ils se contentent d'apporter les textes
scripturaires qui leur semblent réduire le pouvoir des clefs à

une simple constatation du pardon obtenu par la contrition.



— 496 —

Cette dernière attitude fut celle de St. Thomas. Quand le
docteur Angélique, réagissant contre les idées de son temps,
attribua à l'absolution le pouvoir de remettre les péchés ou,
du moins, de préparer la rémission des fautes, il n'éprouva
pas le besoin de consulter Ja Tradition. Il estima que les
textes évangéliques : Quœcumque alligaveritls, Quorum
remiserais, lui offraient un appui suffisant, et il n'étendit pas au-
delà d'eux sa base d'argumentation. Duns Scot fit de même.
Lui aussi se borna à demander aux paroles évangéliques
l'interprétation du pouvoir des clefs; ou, s'il cita le texte de
St. Jérôme, ce fut uniquement pour expliquer qu'on ne devait
y attacher aucune importance » (p. 460).

Bref, les uns ne se soucient pas de la Tradition, mais
interprètent l'Ecriture à leur gré ; d'autres ont un certain souci de

la Tradition, mais en écartant tout ce qui leur est contraire et
en imposant comme décisives les autorités de leur choix; et
cela, sur les questions les plus inaccessibles, les plus
arbitraires, les plus naïves! On dirait de grands enfants qui ne
doutent de rien, qui veulent tout savoir, tout expliquer, et
dogmatiser sur tout ce qui leur passe par la tête. Aucun pourquoi,

aucun comment, ne doit leur échapper. Le pseudo-aréo-
pagite connaît tous les ordres des anges, et, ce qui est plus
étonnant, les théologiens les plus éminents répètent ses rêveries

comme des décisions! L'Ecriture dit qu'Adam a donné des

noms aux animaux; et ce texte suffit pour décider qu'Adam
avait une science universelle (p. 273)! C'est le triomphe de

l'arbitraire, de la fantaisie, de la spéciosité et des subtilités les

plus illogiques. C'est le triomphe surtout du colportage et du

rabâchage sans aucune critique. «Au XIIe siècle, dit M. Tur-
nel, le canoniste Gratien recueillit dans son Décret un certain
nombre de pièces relatives à la confirmation. De ces
documents puisés dans Yves, lequel les tenait de Burchard,
plusieurs étaient originaires des Fausses Décrétales et portaient
indûment les noms des papes Urbain, Melchiade ou Eusèbe.

D'autres, au contraire, appartenaient vraiment aux auteurs à

qui ils étaient attribués, c'est-à-dire à Innocent, à St. Grégoire
et à Raban Maur. Ce fut presque exclusivement chez Gratien

que se documentèrent les scolastiques, quand ils voulurent
soumettre le sacrement de confirmation aux données de l'histoire.
Pour être exact, on doit noter que l'école d'Albert le Grand



— 497 —

signala dans l'Aréopagite un passage inconnu de Gratien, où
le chrême était mentionné. Comme l'auteur de la Hiérarchie
ecclésiastique était censé avoir vécu avec les apôtres, Albert,
St. Thomas et Durand virent dans son texte la preuve péremp-
toire de l'origine apostolique du chrême, c'est-à-dire de la
confirmation en tant que sacrement. Mais ce point excepté, ce fut
dans le livre du docteur de Bologne que l'on s'approvisionna
de références patristiques » (p. 428). Et ce qui est dit de. cette
question, on peut le dire à peu près de toutes, au point de vue
du procédé et de la méthode. En ce qui concerne l'eucharistie,
«le De Consecratione de Gratien fut comme le grenier d'abondance

auquel les docteurs, depuis Pierre Lombard, allèrent
s'approvisionner de textes pour prouver la présence réelle. On
substitua même, à partir du XIIIe siècle, Pierre Lombard à

Gratien, et on lui demanda les deux ou trois références dont
on avait besoin. La plupart des textes patristiques que cite
Pierre Lombard dans les Dislinctiones 8 à 11 de la Quarta
Pars se trouvent dans Gratien et lui ont été empruntés. Par
exemple : le />se«</o-Eusèbe d'Emèse (4. 8. 2.) Aient de De
Consecr. 2. 35; le pseudo-Augustin, en fait Paschase (4. 8. 3.),
vient de De Consecr. 2. 72; le pseudo-Augustin, en fait
Lanfranc (4. 10. 22), vient de De Consecr. 2. 48. Quelques-uns cependant

font exception. Ainsi le texte de Lanfranc qu'on lit 4. 11. 3.

a dû être lu ailleurs» (p. 443).
Tel est, je le répète, le procédé qui a été suivi par la

plupart des théologiens dans la plupart des discussions. Telle est
la raison pour laquelle la théologie qui a été produite par ce

procédé, est si peu scientifique, disons même si contraire, en

beaucoup de questions, à la science, à la philosophie, à la droite
raison. Si un li\Tre donne la démonstration de ce fait, c'est bien
celui-ci. Ceux qui le méditeront comprendront toute la tâche
qui incombent aux hommes religieux qui veulent mettre leur
foi chrétienne en harmonie avec la science, et la purifier des

trop nombreux mensonges de l'histoire. Tel est le triste état
de choses qui a inspiré aux anciens-catholiques leur superbe
tâche de réformer la théologie catholique par la science. Le
Allume de M. Turmel — à son insu peut-être — est un excellent

document justificatif de leur entreprise.
J'appelle l'attention des lecteurs sur les points suivants.
Trinité: notamment la question du filioque, la discussion



— 498 —

entre les orientaux et les occidentaux au concile de Florence;
comment il aurait été facile de s'entendre et comment il le
serait encore, en méditant l'explication donnée par Marc
d'Ephèse à un texte de St. Epiphane, qui, « en désignant le Père
et le Fils comme les deux sources du Paraclet, avait en vue
non les personnes elles-mêmes, mais la substance divine
commune à ces personnes (âXV sx rï)ç ovaiaç cèvrinv) » ; explication
qui coïncide avec la doctrine de Basile et de Cyrille d'Alexandrie.
Rappelons aussi la conclusion de Duns Scot: ni les Grecs ni
les Latins ne sauraient être taxés d'hérésie sur ce point, et
la controverse roulait plus sur les mots que sur les choses
(p. 378-383).

Angéologie : comment les anciens Pères, et Augustin même,
n'ont pas osé refuser aux esprits célestes un corps subtil;
comment St. Bernard et Pierre Lombard ont encore soutenu
cette opinion; comment le prestige de l'Aéropagite a fini par
l'emporter et par faire admettre la spiritualité absolue des

anges, qui a été ainsi enseignée par Hugues de St. Victor, par
Albert le Grand, par St. Thomas, etc. L'Aréopagite savait que
Dieu a créé, dans le principe, neuf ordres d'anges et trois
hiérarchies (p. 416-417), et beaucoup d'autres choses encore!

Sacrements: Très intéressants détails sur la formule du

baptême, sur la validité du baptême conféré par les hérétiques
et pourquoi ; — sur la confirmation, que Roland a représentée
comme fondée par les apôtres, et qui, d'après Alexandre de

Halès, n'aurait été un sacrement qu'à partir du concile de

Meaux de 829, mais qu'Albert le Grand aurait dit d'institution
divine (sans toutefois le prouver par l'Ecriture), assertion qui
n'aurait pas convaincu St. Bonaventure et qui, même au
quatorzième siècle, « n'était pas encore arrivée au succès définitif»
(p. 302-305).

Pénitence: quelle a été la pratique de l'ancienne Eglise
au sujet de la pénitence publique? Etait-il nécessaire de
confesser ses fautes aux prêtres, ou à ses frères, ou seulement à

Dieu? Comment s'est développée la théorie de la confession
auriculaire? L'absolution donnée par le prêtre est-elle une
véritable absolution ou seulement une simple déclaration de pardon

donnée par Dieu même? Etc., etc. Toutes ces questions
sont étudiées par le menu, et il est aisé de suivre pas à pas
les évolutions des opinions qui ont abouti, dans l'Eglise romaine,



— 499 —

à la confession auriculaire actuelle, qui, telle qu'elle est pratiquée,

n'est qu'une invention manifestement humaine. Lire les

pages 141-153, 317-339, 453-462. Bornons-nous à la simple citation

suivante. Après avoir rapporté les textes qui exigent une
confession de vive voix et ceux qui font dépendre le pardon
du repentir et en dehors de toute confession, Gratien conclut
ainsi : « Nous avons exposé brièvement les autorités et les
raisons sur lesquelles repose chacune des deux théories de la
confession et de la satisfaction. Je laisse au lecteur le soin de
choisir entre les deux. Chacune en effet compte parmi ses
partisans des hommes sages et religieux. » C'est cette conclusion
que M. Turmel qualifie de «stupéfiante». « On lit, p. 1531, qu'il
en est de la confession comme de la circoncision, laquelle
était un symbole, mais non une cause de justice. Cette
assimilation de la confession à la circoncision termine la première
thèse, celle qui démontre que le pardon des péchés a lieu sans
la confession. Comme la nécessité de la circoncision, dans la loi
mosaïque, ne faisait de doute pour personne, on est conduit à

conclure que, dans cette thèse, ce qui est en question ce n'est pas
l'obligation de la confession, mais la valeur exacte de cette
pratique. Cependant il faut convenir que les pages 1557-1558 A
donnent une autre impression. On y apprend, en effet, que les
textes qui prescrivent la confession visent la confession
intérieure, celle qui est faite à Dieu, ou que, en tout cas, les
crimes publics seuls sont soumis à la confession extérieure
(p. 1558 A)».

Transsubstantiation : ce que fut la doctrine eucharistique
dans l'ancienne PLglise, ce qu'elle devint à partir de la discussion

soulevée par Paschase Radbert, les oppositions faites au

réalisme charnel de ce moine par Ratramne et autres défenseurs

de la tradition spiritualiste, l'usage des textes,
apocryphes au service de la théorie de la transsubstantiation, etc.,
il faut lire toutes ces pages extrêmement instructives et

suggestives. « L'enquête patristique de Paschase, dit M. Turmel,
n'eût rien laissé à désirer, si le sermon ad Neophytos avait
été authentique. Malheureusement, sur ce point d'une importance
capitale, l'érudition de l'abbé de Corbie était en défaut. Le
sermon ad Neophytos était l'œuvre d'un inconnu du huitième ou

du neuvième siècle, qui avait utilisé les formules de la liturgie
mozarabe. Quand, à la fin du dixième siècle, Gerbert écrivit



— 500 —

le De corpore et sanguine Domini, il eut soin d'y insérer les
attestations que Paschase avait recueillies... Gerbert y ajouta
un texte de St. Augustin qui appelle une observation. Déjà
Raban Maur, qui, tout en repoussant la doctrine de Paschase,
admettait une certaine présence réelle, avait cité ce dernier texte
dans sa Lettre à Egile, et c'est manifestement à l'archevêque
de Mayence que Gerbert l'a emprunté. Mais on le chercherait
en vain dans les écrits du docteur dDTippone. Raban avait été

dupe d'un écrit apocryphe et avait induit en erreur Gerbert,
qui, à son tour, induira beaucoup d'autres en erreur» (p. 437).
M. Turmel constate encore que Gratien, dans son Décret, a
mis un extrait de Paschase sur le compte de St. Augustin;
qu'un texte du pseudo-Ambroise (le De Sacramentis était attribué

à St. Ambroise) et un texte du pseudo-Augustin ont passé
du Décret dans les Sentences de Pierre Lombard ; qu'à partir
de ce moment, «ils devinrent classiques» (p. 444); que Thomas
d'Aquin et Duns Scot les admirent; que ces formules et d'autres

semblables furent « tout indiquées pour prouver la
transsubstantiation, ou, comme on préférait dire alors, la conversion».

«On les utilisa, en leur adjoignant parfois des textes de
Lanfranc attribués à St. Augustin... Roland, consacrant à la
conversion une thèse à part, l'établit sur les témoignages d'Eu-
sèbe d'Emèse (en réalité Fauste) et de St. Ambroise (l'auteur
du De Sacramentis) que nous connaissons. Duns Scot, qui

rejetait la preuve scripturaire de la conversion, prouva ce dogme
par les autorités patristiques que l'on vient de mentionner et

par l'autorité de l'Eglise romaine... On a donc lieu de s'étonner
qu'il dise en parlant de la transsubstantiation: communiter
tenetur» (p. 445). — Qu'en pensent les transsubstantialistes?

11 faut lire aussi très attentivement les débats et les textes
relatifs au pouvoir des clefs, aux détenteurs de ce pouvoir, en

quoi il consiste, s'il a pour objet la rémission des péchés ou
seulement la rémission d'une partie de la peine due aux
péchés; — de même, les textes relatifs à l'origine de l'épiscopat,
à ses évolutions sous les papes Calliste et Agathon ; ce qu'en
a dit St.Jérôme; comment, même encore au treizième siècle,
le sentiment commun était que l'épiscopat n'est pas un ordre
(p. 467).

Très graves aussi furent les débats sur Marie. Voir les

chapitres sur la Marialogie, où abondent les textes contraires



— 501 —

à llmmaculée-Conception, opinion qui, même encore au
douzième siècle, n'avait pas encore de base scripturaire. C'est
Nicolas de St. Alban qui réclama en sa faveur le texte : Surge
in requiem tuam, tu et arca sanctificationis tuce. « En somme,
jusqu'au seizième siècle, la théologie scripturaire de limma-
culée-Conception n'exista qu'à l'état de germe » (p. 289). Albert
le Grand l'appelait « une hérésie condamnée par le bienheureux

Bernard ainsi que par tous les docteurs de Paris » (p. 396).

Je regrette que la place me manque pour citer le très beau

passage (p. 399-400) où M. Turmel flétrit les « manœuvres
frauduleuses» auxquelles n'ont pas craint de recourir les partisans
de limmaculée-Conception. Il faut lire aussi ce qui a été dit
contre l'assomption « corporelle » de Marie, et comment cette
opinion n'a été admise qu'à partir du douzième siècle, « non
sans doute à titre de dogme, mais comme une pieuse croyance »

(p. 287).
Eschatologie : comment celle du moyen âge fut le résultat

d'élucubrations plus ou moins tirées des œuvres d'Augustin et
du pape Grégoire Ier. « C'est à eux qu'on demande la lumière
dans les questions obscures, la certitude dans les douteuses.
On ne recourut que par exception à d'autres autorités. L'auteur

de la Cité de Dieu et l'auteur des Dialogues furent par
excellence les docteurs de l'eschatologie» (p. 486). C'est dire
combien cette très grave question a besoin d'être reprise à

fond, peut-être plus encore que toutes les précédentes.
Nous attendons avec la plus vive impatience le second

•volume promis par le savant auteur.
E. Michaud.


	Variétés

