Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)
Heft: 47
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. - « Histoire de la théologie positive » par
M. Joseph Turmel.

De tous les théologiens catholiques-romains, M. Joseph
Turmel me parait étre celui qui, en France, connait le mieux
la patristique, la scolastique et peut-étre aussi la bibliographie
théologique moderne. L'ouvrage qu'il vient de publier sous ce
titre : « Histoire de la théologie positive depuis l'origine jus-
qu'au concile de Trente » 1!}, prouve une trés vaste érudition,
un labeur extraordinaire et une trés grande perspicacité. Je
ne saurais assez le recommander non seulement aux étudiants
en théologie, mais encore et surtout aux maitres, a ceux
principalement qui n'ont pas encore la méthode serrée, soit
d’analyse, soit de classification, et dont l'enseignement, tout
de routine, reste infécond. Le but de cet article n’est pas
d’extraire de cette mine théologique tous les trésors qu'elle
contient, toutes les conséquences trés graves qui peuvent en
étre déduites logiquement, — la place pour une telle besogne
me fait défaut, — mais d’indiquer d’'une maniére générale
combien cet ouvrage est précieux pour mettre sur la voie des
solutions ceux qui étudient les probléemes théologiques discutés
dans la plupart des Eglises chrétiennes actuelles.

L’auteur distingue une premiére ¢époque, des origines
chrétiennes a Charlemagne, soit les huit premiers siécles; et
une seconde, de Charlemagne au concile de Trente. Dans
l'une et l'autre, il distingue la théologie scripturairve et la
théologie patristique, et il examine séparément toutes les ques-
tions de ces deux périodes a ce double point de vue, en sorte
que chacune de ces questions, qui sont a peu prés les mémes
pendant les deux périodes, revient quatre fois sous les yeux
du lecteur : 1° au point de vue scripturaire pendant la pre-

) Paris, Beauchesne, 2° édition, in-8°, 511 p., 1904.



— 493

miere période, 2° au point de vue patristique pendant cette
méme période, 3° au point de vue scripturaire pendant la
seconde période, 4° au point de vue patristique pendant cette
seconde période. De 1a des répétitions et une monotonie qui
faticuent. En outre, quoiqu'il soit trés juste de ne pas confon-
dre T'Ecriture et la Tradition, était-il nécessaire de les séparer
a4 ce point? Je ne le crois pas; l'auteur lui-méme, en men-
tionnant les textes scripturaires, est obligé de mentionner
aussi les sens différents que les Péres et les théologiens leur
ont donnés; et en étudiant les ouvrages des Peéres et des
théologiens, il est obligé de revenir sur les textes scripturaires
qu'ils interprétent dans des sens différents. I1 y a la manifes-
tement double emploi. Enfin, en se bornant & ces deux points
de vue, en écartant le point de vue rationnel, c’est-a-dire les
raisonnements plus ou moins philosophiques que la raison a
¢laborés pour essayer de résoudre les questions religieuses
soulevées, auteur a singuliérement restreint son sujet: car
les Peres des huit premiers sitcles et surtout les théologiens
des sept siecles suivants ne se sont pas fait faute d'émettre
ce qu'ils ont appelé «les convenances théologiques» et ce qui
constitue 'une des parties les plus importantes de la théolo-
oie proprement dite. On peut méme dire qu'étudier la théo-
logie des Péres et celle des scolastiques en faisant abstraction
de leurs considérations personnelles, c’'est la réduire a une
ossature tres décharnée, dans laquelle la vie ne se fait guere
sentir. Que l'auteur me pardonne cette premiere critique de
son plan.

J'en ajouterai une seconde sur son procddé, qui me parait
insuffisant au point de vue critique. Voici comment. Lorsque
Pauteur étudie une question, il se demande quand elle a com-
mencé a é&tre soulevée, quels sont les textes scriptu-
taires dont on 1'a appuyée, quels sont les sens opposés dans
lesquels ces textes ont été pris, quels Péres et quels théolo-
giens ont suivi le premier sens, quels le second, quels le
troisitme; et c'est tout. Cet examen trés objectif, indispensable,
est sans aucun doute de premitre nécessité, et c'est un
immense service que M. Turmel a rendu, en s’acquittant avec
autant de science et de conscience de cette tdche si difficile,
si compliguée, si obscure, si délicate. Toutefois, on voudrait
savoir aussi les raisons pour lesquelles tels théologiens ont



— A —

admis tel sens et rejeté tel autre; on voudrait surtout se
rendre compte de quel coté est la vérité et de quel coté
lerreur. Réduire la théologie a une suite d'évolutions devant
lesquelles l'auteur qui les expose écarte avec soin tout raison-
nement et toute appréciation, c'est enlever a la théologie, au
dogme, je dirais méme & la religion, son importance vitale.
Oh! sans doute l'auteur n'’est pas complétement indifférent :
dans telle page il fait méme sentir aux gallicans son opposi-
tion; dans telle autre, il ose qualifier de «stupéfiante » (p. 456)
une opinion tres libérale de Gratien. Certes, 'auteur en sait
plus long qu'il ne dit; ses appréciations se pressent, transpa-
rentes, entre les lignes; tout ce qu'il ne dit pas e¢st encore
plus intéressant que ce qu'il dit?). C'est précisément pourquoi
on lui en veut d'étre si réservé. Il répondra peut-étre que des
ennemis sont 1&, derriére, qui le guettent, et qu'il veut étre
plus prudent que les Loisy et les Houtin. Je respccte cette
habile diplomatie, mais en la regrettant et en désirant mieux.
Les hommes qu'on admire de profil, on voudrait les admirer
plus encore de tace.

Quoi qu'il en soit, cet ouvrage est précieux pour mettre
en pleine évidence la grande faute dont les théologiens, en
général, se sont rendus coupables. Dans la plupart des dis-
cussions, ils ont, en effet, procédé ainsi: tels Péres ont inter-
prété 1'Ecriture en tel sens,. tels autres en tel aulre sens;
donc deux séries de textes. Que faire en présence de ces
contradictions? L.a conséquence logique était de dire : « Puis-
qu'il n'y a pas constance, universalité, unanimité, c’est qu'il
n'y a pas dogme, mais opinion libre; donc in dubiis libertas ».
Au lieu de cela, les partisans d'une opinion escamotent les
textes qui appuient 'autre opinion, ou ils les tournent, et s'ils
ne déclarent pas toujours la leur dogmatique, ils cherchent du
moins a l'imposer comme telle. Quelques théologiens méme ne
prennent pas la peine de consulter la Tradition; leur affirma-
tion suffit! Toute Thistoire des d¢bats théologiques est rem-
plie par cet égorgement de la liberté, de la vérité et de la
science. Et cet égorgement est d'autant plus navrant que les

1) Je m’imagine, par exemple, qu’il n’a pas pu écrire sans rire ce qui suit:
« Avant d’entrer en campagne contre le grand docteur Alexandrin (Origéne), le
théologien impérial (Justinien) fit une longue enquéte dans la Tradition, et demanda
aux Peéres ce qu'ils pensaient des blasphémes d’Origene ». P. 251.



— 495 —

triomphateurs, pour faire passer leurs systémes, ont eu re-
cours a des textes apocryphes et que lopinion commune,
dans I'Eglise, s'est ainsi formée grice a des méprises et a des
falsifications. Voila le fait positif, irrécusable, qu'il est facile
de constater en lisant attentivement le livre de M. Turmel.
Citons quelques exemples:

Dans la question de la Prédestination, Raban Maur,
archevéque de Mayence, recueillit des textes des Péres contre
Gottescalc; Ratramne en recueillit d’autres dans un sens
opposé. Dans ce dernier sens, Prudence fit aussi un recueil
et voulut avoir tous les Péres pour lui, en les forc¢ant. Loup
de Ferriéres, qui était aussi un ami de Gottescalc, alla jusqu'a
reprocher a Jean Chrysostome « une ignorance complete de la
doctrine évangélique relativement a 'extension de la rédemp-
tion » (p. 406)! Hincmar de Reims montra que la doctrine de
Chrysostome était aussi celle d’Hilaire de Poitiers, d’ Ambroise,
de Jérome; et tout en convenant que Fulgence et Isidore
avaient enseigné la prédestination a 'enfer, il chercha aussi a
tirer & lui les autres docteurs, déclarant d'ordre secondaire
ceux qui ne pensaient pas comme lui, et rappelant que
St. Cyprien lui-méme était tombé dans l'erreur sur la ques-
tion du baptéme et que les plus grands docteurs n'avaient
pas toujours ¢été d'accord (p. 408). On le voit, au lieu de
conclure par la liberté, on concluait par le dédain envers
l'adversaire.

Le procédé est plus manifeste encore dans la question du
pouvoir des clefs. Abélard soutint son interprétation par des
textes d'Origene, de Jérdome, de Grégoire le Grand. Hugues
de St. Victor s’appuya, dans un sens opposé, sur Ambroise;
Pierre Lombard sur Augustin, sur Léon, sur I’Ambrosiastre,
sur Pauteur de la Glose, etc. Ecoutons M. Turmel: « Pierre
de Poitiers fait appel & St. Jérome et a Origene. St. Raymond
de Pennafort cite St. Jérome et St. Ambroise; Robert Paululus
se réfere a St. Grégoire et a St. Augustin; St. Bonaventure
s'abrite derriere les noms de St. Augustin, de St. Grégoire et
de St. Jérome. En revanche, Robert Pullus, Richard de
St. Victor et Albert le Grand ne prennent pas la peine de
consulter la Tradition; ils se contentent d'apporter les textes
scripturaires qui leur semblent réduire le pouvoir des clefs a
une simple constatation du pardon obtenu par la contrition.



e A0B -

Cette derniere attitude fut celle de St. Thomas. Quand le
docteur Angélique, réagissant contre les idées de son temps,
attribua a T'absolution le pouvoir de remettre les péchés ou,
du moins, de préparer la rémission des fautes, il n’éprouva
pas le besoin de consulter {la Tradition. Il estima que les
textes évangéliques : Quecumaque alligaveritis, Quorvum remi-
seritis, lui offraient un appui suffisant, et il n’étendit pas au-
dela d’eux sa base d’argumentation. Duns Scot fit de méme.
Lui aussi se borna & demander aux paroles évangéliques
I'interprétation du pouvoir des clefs; ou, s’il cita le texte de
St. Jérome, ce fut uniquement pour expliquer qu'on ne devait
y attacher aucune importance » (p. 460).

Bref, les uns ne se soucient pas de la Tradition, mais inter-
prétent 'Ecriture a leur gré; d’autres ont un certain souci de
la Tradition, mais en écartant tout ce qui leur est contraire et
en imposant comme décisives les autorités de leur choix; et
cela, sur les questions les plus inaccessibles, les plus arbi-
traires, les plus naives! On dirait de grands enfants qui ne
doutent de rien, qui veulent tout savoir, tout expliquer, et dog-
matiser sur tout ce qui leur passe par la téte. Aucun pour-
quoi, aucun comment, ne doit leur échapper. Le pseudo-aréo-
pagite connait tous les ordres des anges, et, ce qui est plus
étonnant, les théologiens les plus éminents répetent ses réve-
ries comme des décisions! L’Ecriture dit qu’Adam a donné des
noms aux animaux; et ce texte suffit pour décider qu’Adam
avait une science universelle (p. 273)! Clest le triomphe de
I'arbitraire, de la fantaisie, de la spéciosité et des subtilités les
plus illogiques. C’est le triomphe surtout du colportage et du
rabachage sans aucune critique. « Au XII® siecle, dit M. Tur-
nel, le canoniste Gratien recueillit dans son Décret un certain
nombre de pieces relatives a la confirmation. De ces docu-
ments puisés dans Yves, lequel les tenait de Burchard, plu-
sieurs étaient originaires des Fawusses Décrétales et portaient
indtiment les noms des papes Urbain, Melchiade ou Eusebe.
D’autres, au contraire, appartenaient vraiment aux auteurs a
qui ils étaient attribués, c’est-a-dire a Innocent, a St. Grégoire
et 2 Raban Maur. Ce fut presque exclusivement chez Gratien
que se documentérent les scolastiques, quand ils voulurent sou-
mettre le sacrement de confirmation aux données de l'histoire.
Pour étre exact, on doit noter que l'école d'Albert le Grand



497 —

signala dans 1'Aréopagite un passage inconnu de Gratien, oit
le chréme était mentionné. Comme l'atteur de la Hidrarchie
ecclésiastique était censé avoir vécu avec les apétres, Albert,
St. Thomas et Durand virent dans son texte la preuve péremp-
toire de l'origine apostolique du chréme, c'est-a-dire de la con-
firmation en tant que sacrement. Mais ce point excepté, ce fut
dans le livre du docteur de Bologne que l'on s'approvisionna
de reférences patristiques» (p. 428). Et ce qui est dit de cette
question, on peut le dire & peu pres de toutes, au point de vue
du procédé et de la méthode. En ce qui concerne I'eucharistie,
«le De Comnsecratione de Gratien fut comme le grenier d’abon-
dance auquel les docteurs, depuis Pierre Lombard, allérent
s'approvisionner de textes pour prouver la présence réelle. On
substitua méme, a partir du XIII® siecle, Pierre Lombard a
Gratien, et on lui demanda les deux owu trois véfévences dont
on avait besoin. La plupart des textes patristiques que cite
Pierre Lombard dans les Dislinctiones 8 a 11 de la Quaria
Fars se trouvent dans Gratien et lui ont été empruntés. Par
exemple : le pseudo-Euseébe d’'Emese (4. 8. 2.) vient de De
Consecr. 2. 35; le pseudo-Augustin, en fait Paschase (4. 8. 3.),
vient de De Consecr. 2. 72; le pseudo-Augustin, en fait Lan-
franc (4. 10. 2.), vient de De Consecr. 2. 48. Quelques-uns cepen-
dant font exception. Ainsi le texte de Lanfranc qu’on lit 4. 11. 3.
a di étre lu ailleurs» (p. 443).

Tel est, je le répeéte, le procédé qui a été suivi par la plu-
part des théologiens dans la plupart des discussions. Telle est
la raison pour laquelle la théologie qui a été produite par ce
procédé, est si peu scientifique, disons méme si contraire, en
beaucoup de questions, 2 la science, & la philosophie, a la droite
raison. Si un livre donne la démonstration de ce fait, c'est bien
celui-ci. Ceux qui le méditeront comprendront toute la t\ache
qui incombent aux hommes religieux qui veulent mettre leur
foi chrétienne en harmonie avec la science, et la purifier des
trop nombreux mensonges de lhistoire. Tel est le triste état
de choses qui a inspiré aux anciens-catholiques leur superbe
tiche de réformer la théologie catholique par la science. Le
volume de M. Turmel — 2 son insu peut-&tre — est un excel-
lent document justificatif de leur entreprise.

J'appelle 'attention des lecteurs sur les points suivants.

Trinité: notamment la question du filiogue, la discussion



e R

entre les orientaux et les occidentaux au concile de Florence:
comment il aurait ét¢ facile de s’entendre et comment il le
serait encore, en méditant 'explication donnée par Marc d'E-
phése a un texte de St. Epiphane, qui, «en désignant le Pére
et le IFils comme les deux sources du Paraclet, avait en vue
non les personnes elles-mémes, mais la substance divine com-
mune a ces personnes (dAl’ &x w75 ovoiuc dvrdv)»; explication
qui coincide avec la doctrine de Basile et de Cyrille d' Alexandrie.
Rappelons aussi la conclusion de Duns Scot: ni les Grecs ni
les Latins ne sauraient &tre taxés d’hérésie sur ce point, et
la controverse roulait plus sur les mots que sur les choses
(p. 378-383).

Angéologie. comment les anciens Peéres, et Augustin méme,
n'ont pas osé refuser aux esprits célestes un corps subtil;
comment St. Bernard et Pierre Lombard ont encore soutenu
cette opinion; comment le prestige de I'’Aéropagite a fini par
U'emporter et par faire admettre la spiritualité absolue des
anges, qui a été ainsi enseignée par Hugues de St.Victor, par
Albert le Grand, par St. Thomas, etc. L'’Aréopagite savait que
Dieu a créé, dans le principe, neuf ordres d’anges et trois hié-
rarchies (p. 416-417), et beaucoup d'autres choses encore!

Sacrements: Treés intéressants détails sur la formule du
baptéme, sur la validité du baptéme conféré par les hérétiques
et pourquoi; — sur la confirmation, que Roland a représentée
comme fondée par les apodtres, et qui, d'aprés Alexandre de
Hales, n’aurait été un sacrement qu'a partir du concile de
Meaux de 829, mais qu'Albert le Grand aurait dit d’institution
divine (sans toutefois le prouver par 'Ecriture), assertion qui
n'aurait pas convaincu St.Bonaventure et qui, méme au qua-
torziéme siécle, «n’était pas encore arrivée au succes définitif»
(p. 302-305).

Fénitence: quelle a été la pratique de l'ancienne Eglise
au sujet de la pénitence publique? Etait-il nécessaire de con-
fesser ses fautes aux prétres, ou a ses {réres, ou seulement a
Dieu? Comment s’est développée la théorie de la confession
auriculaire? L’absolution donnée par le prétre est-elle une véri-
table absolution ou seulement une simple déclaration de par-
don donnée par Dieu méme? Etc.,, etc. Toutes ces questions
sont €tudiées par le menu, et il est aisé de suivre pas a pas
les évolutions des opinions qui ont abouti, dans I'Eglise romaine,



— 499 —

a la confession auriculaire actuelle, qui, telle qu'elle est prati-
quée, n'est qu'une invention manifestement humaine. Lire les
pages 141-153, 317-339, 453-462. Bornons-nous a la simple cita-
tion suivante. Aprés avoir rapporté les textes qui exigent une
confession de vive voix et ceux qui font dépendre le pardon
du repentir et en dehors de toute confession, Gratien conclut
ainsi: «Nous avons exposé brievement les autorités et les rai-
sons sur lesquelles repose chacune des deux théories de la
confession et de la satisfaction. Je laisse awu lecteur le soin de
choisiv entre les deux. Chacune en effet compte parmi ses par-
tisans des hommes sages et religieux.» (C'est cette conclusion
que M. Turmel qualifie de «stupéfiante». «On lit, p. 1531, qu’il
en est de la confession comme de la circoncision, laquelle
était un symbole, mais non une cause de justice, Cette assi-
milation de la confession & la circoncision termine la premiére
theése, celle qui démontre que le pardon des péchés a lieu sans
la confession. Comme la nécessité de la circoncision, dans la loi
mosaique, ne faisait de doute pour personne, on est conduit & con-
clure que, dans cette thése, ce qui est en question ce n’est pas
I'obligation de la confession, mais la valeur exacte de cette
pratique. Cependant #/ faut convenir que les pages 1557-1558 A
donnent une awutre impression. On y apprend, en effet, que les
textes qui prescrivent la confession visent la confession iwmié-
rieurve, celle qui est faite @ Diew, ou que, en tout cas, les
crimes publics seuls sont soumis a4 la confession extérieure
(p- 1558 A)».

Transsubstantiation: ce que fut la doctrine eucharistique
dans Pancienne Eglise, ce qu'elle devint a partir de la discus-
sion soulevée par Paschase Radbert, les oppositions faites au
réalisme charnel de ce moine par Ratramne et autres défen-
seurs de la tradition spiritualiste, l'usage des textes apo-
cryphes au service de la théorie de la transsubstantiation, etc.,
il faut lire toutes ces pages extrémement instructives et sug-
gestives. «L'enquéte patristique de Paschase, dit M. Turmel,
n'efit rien laiss¢é a désirer, si le sermon ad Neophytos avait
été authentique. Malheureusement, sur ce point d'une tmportance
capitale, 'érudition de 1'abbé de Corbie élait en défaut. Le ser-
mon ad Neophytos était 'ceuvre d’un inconnu du huitieéme ou
du neuvieme siecle, qui avait utilisé les formules de la liturgie
mozarabe. Quand, a4 la fin du dixieme siecle, Gerbert écrivit



— 500 —

le De corpore et sanguine Dowmini, il eut soin d'y insérer les
attestations que Paschase avait recueillies... Gerbert y ajouta
un texte de St. Augustin qui appelle une observation. Déja
Raban Maur, qui, tout en repoussant la doctrine de Paschase,
admettait une certaine présence réelle, avait cité ce dernier texte
dans sa Lelire a FEgile, et c'est manifestement a 'archevéque
de Mayence que Gerbert 'a emprunté. Mais on le chercherait
en vain dans les écvits du docteur d'Hippone. Raban avait été
dupe d'un écrii apocryphe et avail indutt en evveur Gervbert,
qitz, @ son touw, induiva beaucoup d'aunires en evveur» (p. 437).
M. Turmel constate encore que Gratien, dans son Décret, a
mis un extrait de Paschase sur le compte de St. Augustin;
qu'un texte du pseudo-Ambroise (le De Sacramentis €tait attri-
bu¢ a St. Ambroise) et un texte du pseudo-Augustin ont passé
du Décret dans les Sentences de Pierre Lombard; qu’a partir
de ce moment, «ils devinrent classiques» (p. 444); que Thomas
d’Aquin et Duns Scot les admirent; que ces formules et d'au-
tres semblables furent «tout indiquées pour prouver la trans-
substantiation, ou, comme on préférait dire alors, la conver-
sion». «On les utilisa, en leur adjoignant parfois des textes de
Lanfranc attribués a St Augusiin... Roland, consacrant a la
conversion une theése a part, 1'établit sur les témoignages d'Eu-
sebe d'Emese (en réalité Fauste) et de St. Ambroise (l'auteur
du De Sacramentis) que nous connaissons. Duns Scot, gui re-
jetait la preuwve scripluraive de la conversion, prouva ce dogme
par les autorités patristiques que l'on vient de mentionner el
par Uautorité de I’ Eglise vomaine... On a donc lieu de s'étonner
qu'il dise en parlant de la transsubstantiation: communiter
temetur» (p. 445). — Qu’en pensent les transsubstantialistes?

Il faut lire aussi trés attentivement les débats et les textes
relatifs au powuvoir des clefs, aux détenteurs de ce pouvoir, en
quoi il consiste, s'il a pour objet la rémission des péchés ou
seulement la rémission d'une partie de la peine due aux pé-
chés; — de méme, les textes relatifs a 1'origine de I'épzscopat,
a ses évolutions sous les papes Calliste et Agathon; ce qu'en
a dit St.Jéréome; comment, méme encore au treizieme siécle,
le sentiment commun était que I'épiscopat n'est pas un ordre
(p. 467). |

Treés graves aussi furent les débats sur Marie. Voir les
chapitres sur la Marialogie, ou abondent les textes contraires



— 501 —

4 I'Immaculée-Conception, opinion qui, méme encore au dou-
ziéme siecle, n'avait pas encore de base scripturaire. C'est
Nicolas de St. Alban qui réclama en sa faveur le texte: Surge
in vequiem tuam, lu el arca sanctificationis tue. «En somme,
jusqu’au seiziéme siécle, la théologie scripturaire de 1'Imma-
culée-Conception n'exista qu'a 1’état de germe» (p. 289). Albert
le Grand Tappelait «une /hérésie condamnée par le bienheu-
reux Bernard ainsi que par tous les docteurs de Paris» (p. 396).
Je regrette que la place me manque pour citer le trés beau
passage (p. 399-400) ou M. Turmel fiétrit les « manceuvres frau-
duleuses» auxquelles n'ont pas craint de recourir les partisans
de 'Immaculée-Conception. Il faut lire aussi ce qui a été dit
contre l'assomption «corporelle» de Marie, et comment cette
opinion n’a été admise qu'a partir du douzgiéme siécle, « non
sans doute a titre de dogme, mais comme une preuse crovance »
{p. 287).

FEschatologie . comment celle du moyen age fut le résultat
d’élucubrations plus ou moins tirées des ceuvres d'Augustin et
du pape Grégoire I’". «C'est 4 eux qu'on demande la lumiere
dans les questions obscures, la certitude dans les douteuses.
‘On ne recourut que par exception a d'autres autorités. L’au-
teur de la Cité de Dien et V'auteur des Dialogues furent par
excellence les docteurs de l'eschatologie» (p. 486). Clest dire
combien cette trés grave question a besoin d’étre reprise a
fond, peut-étre plus encore que toutes les précédentes.

Nous attendons avec la plus vive impatience le second
volume promis par le savant auteur.

E. MicHAUD.




	Variétés

