Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 47

Artikel: Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e AY

ZUR

PASTORALTHEOLOGIE GREGORS von NAZIANZ.

Nachdem die christliche Kirche zn Beginn des vierten
Jahrhunderts von dem Drucke der Verfolgungen frei geworden,
weist ihr Entwicklungsgang alsbald Erscheinungen auf, welche
zu ernsten Bedenken Anlass gaben. Unter anderem gilt dies
von den Verhiiltnissen des Klerus. Wie die Christengemeinden
damals Giberhaupt manchen Zuwachs erhielten von solchen, die
Geist und Leben der Religion nicht in sich aufnahmen und
ausprigten, so gelangten auch nicht wenige Elemente in den
geistlichen Stand, die diesen verunzierten und den Glaubigen
zum Argernis und Nachteil gereichten. Man .darf es als einen
Beweis fiir die gottliche Leitung der Kirche betrachten, dass
es auch damals nicht an hervorragend tiichtigen Miannern
fehlte, welche dem einreissenden Verderben entgegentraten.
Ohne Furcht wiesen sie Hohe und Niedere auf ihre Pflichten
als Christen hin, bekampften rastlos die Irrtiimer und Ver-
kehrtheiten ihrer Zeit und brachten in unausgesetzten Kdampfen
die rechte Lehre und die rechte Praxis mehr und mehr zur
Anerkennung., Zu keiner Zeit aber kann die Kirche gedeihen
ohne einen Klerus, der seiner hohen Aufgabe, soweit mensch-
liche Unvollkommenheit dazu im stande ist, gewachsen und
wiirdig erscheint. Je bedenklicher die Verhiltnisse hier lagén,
desto mehr musste es diesen Minnern als Pflicht erscheinen,
fir geordnete Zustinde im Klerus zu sorgen und damit die
Moglichkeit zu schaffen fiir eine dauernde Besserung der
kirchlichen Gesamtlage.

Mehrere Kirchenviiter haben sich auch theoretisch mit
diesen Fragen beschaftigt und der Mit- und Nachwelt das
Idealbild eines wahren Priesters und Bischofs gezeichnet, Zu-
nachst unternahm dies Gregorius von Nazianz (zirka 329—390).



428 —

Ohne sein Vorwissen und gegen seinen Willen war er am hl.
Weihnachtsfeste 361 von seinem Vater zum Priester geweiht
worden, um diesem, wie es dem Wunsche der Eltern und des
Volkes entsprach, in der Verwaltung der Kirche zu Nazianz
eine Stiitze zu sein. Durch die Flucht hatte er sich dieser
Aufgabe entzogen. Als die Bitten des Volkes und der Eltern
Wille ihn zur Osterzeit des folgenden Jahres zuriickgefiihrt,
rechtfertigte er seine anfiingliche Weigerung in einer Predigt,
in welcher er als den entscheidenden Grund fir seine Flucht
das klare Bewusstsein der Schwierigkeit und Verantwortlichkeit
des Priestertums anfiihrte. Indem er diese Behauptung weit-
liufiger begriindet, findet er eine erwiinschte Gelegenheit, sich
in schonen und ergreifenden Worten iiber die Aufgabe der
Seelsorge und die Erfordernisse zur Bekleidung dieses Amtes
zu dussern. Der vollstindige Titel seiner Rede, die im ersten
Bande der Mauriner-Ausgabe an zweiter Stelle steht (p. 11 sqq.)
und in der Kemptener Bibliothek der Kirchenviter den zweiten
Band der Schriften Gregors eroffnet, lautet: Verteidigung wegen
seiner mnach dem Empfange der Priesterweihe unternommenen
Ilucht in den Pontus und wegen seiner Riickkehr von da, nebst
einer Betrachtuny diber die Aufgabe des Priestertums.

Im folgenden soll der Versuch gemacht werden, haupt-
siichlich auf Grand dieser wohl spiter vom Verfasser {(iber-
arbeiteten und mit Zusitzen versehenen Predigt dic Meinung
(7regors darzulegen dariiber, wie der rechte Geistliche beschajfen
sein soll. Seine Ausfithrungen beziehen sich zuniichst auf die
Obliegenheiten des Priesters, wie sich aus der Veranlassung zu
seiner Rede bestimmt ergibt; da aber der Episkopat die Fiille
des Priestertums besitzt, so werden seine Worte cbensosehr
auf die Bischofe ihre Anwendung finden. Zudem erwihnt unser
Heiliger (c. 69) beide Amter ausdriicklich, indem er bemerkt,
die von ihm angefihrten Vorschriften des Apostels Paulus be-
zogen sich auf ,Bischofe und Priester“. Wenn demnach auch
der Zusatz im Titel seiner Rede: ,und wie ein Bischof be-
schaffen sein soll“, historisch nicht begriindet ist, so ist er
doch sachlich richtig.

Wir fragen zuniichst nach der Aufgabe des Priesters, denn
hiernach werden sich die Bedingungen zu richten haben, die
derjenige erfiillen muss, der dieses Amt in der rechten Weise
bekleiden will. Zweck und Ziel aller geistlichen Herrschaft, so



— 405 -

belehrt uns Gregor (cap. b4), ist, tiberall mit Ausserachtlassung
des eigenen Vorteils auf den Nutzen anderer bedacht zu sein,
d. h. auf ihr Seelenheil, auf das, was fir alle Menschen den
ersten und hichsten Gegenstand der Hoffnung bildet (cap. 40), —
Seine Ansicht liber Wiirde und Biirde des Priestertums macht
Gregor durch einen weitliufig ausgefiihrten Vergleich zwischen
dem Geistlichen und dem Arzte anschaulich, um daran zu
zeigen, dass das Amt des Seelsorgers, wie worziiglicher, so auch
schwieriger sei, als das des Arztes. Fiir die erste Behauptung
fihrt er drei Grinde auf, die er hernimmt aus der Natur sowie
der Bestimmung von Leib und Seele und von dem Ziele, dem
beide Kiinste, die des Priesters und die des Arztes, dienen.
Das Amt des Seelsorgers tibertrifft das des Arztes in demselben
Grade, als die Seele den Leib iibertrifft. Des Arztes Sorge er-
streckt sich nur auf den gebrechlichen Leib, der trotz aller
Pflege doch seinem Schicksal nicht entgehen kann und iiber
kurz oder lang dem Tode anheimfillt (capp. 10, 27). Der andere
aber hat es mit der Seele zu tun, die von Gott mit Unsterb-
lichkeit begnadet ist und in der Ewigkeit fir das Gute Be-
lohnung und fiir die Stinde Strafe zu erwarten hat. Bestimmung
der Seele ist es ferner, Gott zu dienen; was aber Gott fiir die
Seele ist, das soll die Seele fiir den Leib werden. Die Seele
Dienerin Gottes, die Leiblichkeit Dienerin der Seele und da-
durch mittelbar Gott unterworfen, das ist beider Bestimmung
(cap. 17). Was nun das Ziel beider Kiinste angeht, so sind

korperliche Gesundheit und langes Leben — die Sorge fur
beides liegt dem Mediziner ob — durchaus nicht immer ein

(liick, vielmehr bringt manchmal das Gegenteil grossern Ge-
winn., Diese Dinge sind, wie mehrere andere, an sich weder
gut noch bose, sondern werden das eine oder das andere erst
durch den Gebrauch, den der Mensch davon macht. Ganz
anders ist’s mit der Seelsorge beschaffen (cap. 22). Hier han-
delt es sich um etwas absolut Gutes, um die Rettung und das
Heil der unsterblichen Seele (cap. 28), welchem Zwecke alles
dient, was Gott im Alten und Neuen Bunde getan hat (cap. 23 sqq).
Alles das war namlich nur ein Heilmittel fiir unsere Krankheit,
um uns in den verlorenen Gnadenstand wieder einzusetzen und
uns hinzufithren zu dem Baum des Lebens, von dem der siindhafte
(tenuss vom Baume der Erkenntnis uns entfernt hatte (cap. 25).

Aber der Priester hat auch das mihsamere Amt. Wohl



430 —

bleiben den Arzten des Leibes bei Erlernung und Ausiibung
ihrer Kunst vielfiltige Mithen und Sorgen nicht erspart, und
fremdes Ungliick, wie Hippokrates sagte, erfiillt sie selbst mit
Schmerz (cap. 27). Schwieriger jedenfalls ist es, die Gewohn-
heiten und Leidenschaften der Menschen durch Untersuchung
festzustellen und in passende Behandlung zu nehmen, alles
Schlechte zu entfernen, alles Gottgefillige zu entwickeln und
zu erhalten. Dazu kommt, dass die leiblichen Heilmittel, ab-
gesehen von Kkleinen Versehen der Kranken, ohne weitere
Hindernisse ihre Wirkung tun. Dagegen stosst der Secelenarzt
bei Ausiibung seiner Kunst alsbald auf die grossten Hemmnisse,
z. B. Wissensdiinkel, Higenliebe, Hochmut. Folgende Schwie-
rigkeiten fiihrt Gregor namentlich auf: @) Der Mensch ist be-
strebt, seine Stinden in der ZTiefe der Seele zu wverbergen, betort
durch die falsche Hoffnung, als konnten wir damit auch die
Allwissenheit Gottes téuschen und seiner Gerechtigkeit ent-
gehen. &) Ferner sind wir um Awusreden nicht verlegen, wir
entschuldigen unsere Siinden, suchen sie als unbedeutend, wenn
nicht gar als Vorziige hinzustellen (cap. 20). ¢) So grosse Miihe
es uns kostet, unsere Fehler dem Seelenarzte zu entdecken,
cbenso eifrig sind wir bestrebt, der drznei zu entgehen, ebenso
erfinderisch 1im Widerstande gegen das, was uns gesund und
stark machen soll (cap. 19). o) Am schlimmsten ist es, wenn
ein Mensch mit frecher Stirne wider bessere Erkenntnis sich
iber Siinde und Arzt hinwegsetzt und sich blindlings in die Tiefe
des Lasters sturzt. Wihrend er sich selber den grossten
Schaden zufiigt, glaubt er in seinem Wahn, den Priester, den er
doch als Wohltiater verehren sollte, hassen zu diirfen (cap. 20).

Das Ergebnis dieses interessanten Vergleiches fasst Gregor
schliesslich in folgende Worte zusammen, in denen er die Auf-
gabe des Priesters dahin bestimmt: Unsere Aufgabe ist es, der
Seele Fligel zu geben, sie von der Welt loszureissen und zu
Gott hinzufihren; das Ebenbild Gottes in ihr zu erhalten, es
zu schiitzen, wenn ihm Gefahr droht, es wiederherzustellen,
wenn es entstellt wurde, Christum durch den heiligen Geist in
den Herzen wohnen zu machen, kurz, den Menschen, der einer
héhern Ordnung angehort, der hohern Seligkeit und der gott-
lichen Natur teilhaft zu machen (cap. 22).

So tibernimmt der Priester, dem die Sorge und Leitung der
Seelen anvertraut ist, die Mittlerschaft zwischen Gott und den



431 —

Menschen (ueoieiay @Osot xai avdownwy défaadar, cap. 91). In
welchem Sinne Gregor dies verstanden wissen will, zeigt uns
der von ihm angewandte Vergleich mit einem Leibe (cap. 3).
Die Glieder eines Leibes sind nicht alle gleich, einige fiihren
gewissermassen  die Herrschaft, andere werden gefithrt und
gehorchen. Gerade so ist’s in der Kirche: Die einen werden
geleitet, die andern sind Hirten und Lehrer. Deutlich werden
also Klerus und Volk wunterschieden, doch darf diese Unter-
scheidung nicht .im Sinne einer uunatirlichen Trennung von
Klerus und Volk verstanden werden, denn, so fithrt er auf
Grund von IEph. 4, 11 sqq. und 1. Kor. 12, 12 sqq. aus, beide
Teile sind Glieder eines und desselben Leibes, als solche sind
und bleiben sie miteinander verbunden, so dass sie einen Leib
bilden, der vollkommen und Christi, als des Hauptes, wahrhaft
wirdig ist.!) — Zur Charakterisierung des gegenseitigen Ver-
hiltnisses wendet er ferner an derselben Stelle den Vergleich
mit Seele und Leib an. Vergegenwirticen wir uns, dass Leib
und Seele zusammen erst den Einen Menschen bilden, so wird
also die Zusammengehorigkeit von Klerus und Volk auch in
diesem Bilde betont. Zudem werden wir uns auch hier
daran erinnern, dass Vergleiche nicht bis in alle Konsequenzen
ausgedehnt werden diirfen, indem sie stets die eine oder andere
Beziehung aufweisen werden, die weniger passend erscheint.

Aus der Aufgabe des Priestertums ergeben sich die Er-
fordernisse fiir dieses Amt. Wenn es, wie der Ieilige gleich
zu Beginn seiner Rede sagt, die schonste Ordnung ist, alles
mit Gott anzufangen und zu beschliessen, so ist auch hier die
gittliche Gnade das Wichtigste: Wir bediirfen jetzt und immer
des Geistes, durch den allein Gott erkannt und verstanden
wird (cap. 39; cf. cap. 21).

Was aber hat von menschlicher Seite zu geschehen? Wer
bloss auf die Aufgabe der kirchlichen Vorsteherschaft und auf
die eigene Unzulinglichkeit schauen wollte, der wiirde vor
dieser Last und Biirde zuriickweichen. Wiire dies nun allge-
mein der Fall, so wiirde die Kirche in ihrem wichtigsten Teile
verstiimmelt erscheinen, denn das Priestertum ist etwas Not-

1) In dem gleichen Sinne spricht sich Gregor aus in der Mahnrede
<iiber die Masshaltung im Disputieren», cap. 10, pag. 586 sqq. im I. Band
der Maur.-Ausgabe.



432 —

wendiges und kann daher nicht entbehrt werden. ,Wo und
von wem empfinge dann Gott noch jene heilige, hohe und er-
hebende Verehrung, die an Grosse und Wiirde alles tibertrifft,
was wir haben und kennen, wenn Konig und Gebieter fehlte
und Priestertum und Opfer (Yvoie) und alles andere, dessen
Entziehung die hirteste Strafe war, mit der die Abtriinnigen
und Ungehorsamen in den Tagen der Vorzeit wegen arger
Siinden geziichtigt wurden? (cap. 4, Os. 3, 4). Also sowohl im
Hinblick auf Gott als mit Ricksicht auf die (Gliubigen handelt
es sich um einen notwendigen Dienst, der eben darum eine
Anordnung der gottlichen Vorsehung ist (cap. 3). Es wire dem-
nach verkehrt, wollte jemand dieses Amt unter allen Um-
stinden flichen. — Aber je hoher die Stellung und je grosser
die Wirde ist, desto hoher ist auch die Gefahr in den Augen
eines jeden Verstindigen. Um so sorgfiiltiger wird also der
Finzelne zu priifen haben, ob er dem Amte gewachsen ist
(cap. 10). Darauf hinzuweisen, lag fiir Gregor eine besondere
Veranlassung vor. Zur Zeit der Verfolgungen, die sich be-
greiflicherweise mit besonderer Heftigkeit gegen Bischéfe und
Priester richteten, bot der Eintritt in den geistlichen Stand
nichts Verlockendes. Anders aber wurde es nach dem Siege
des Christentums. Jetzt war der Klerus geachtet und einfluss-
reich; aus den ehemals Verfolgten waren Manner geworden,
um deren Gunst man sich vielfach bewerben musste. Es ist
klar, dass darin eine grosse Gefahr lag. Druck und Verfolgung
stahlten den Charakter und hielten ungeeignete Elemente fern.
Wie aber sah es, nach der Schilderung Gregors (cap. 8), zu
seiner Zeit aus? Gar manche Unwiirdige trachteten nach dem
Heiligtum und drangten sich zum Altar, die diesen Stand nicht
als Vorbild der Tugend, sondern als gute Versorgung ansahen,
nicht als ein Amt, tiber dessen Verwaltung strenge Rechen-
schaft abzulegen ist, sondern als eine Wiirde, die von keiner
Verantwortlichkeit begleitet wird. Dieses stindhafte Streben
hatte, wie wir ebenda lesen, eine Hohe erreicht, wie nie zuvor.
»Alle wollen lehren, keiner will lernen, so dass es schliesslich
an Untergebenen fehlen wird.“ Unter solchen Umstianden tat
freilich ein ernstes Wort not, es war Gefahr im Verzuge. Ein
so beschaffener Klerus konnte einerseits seiner Aufgabe in
keiner Weise geniigen, anderseits wurden gerade geeignete
Personen vom Eintritt in einen Stand abgehalten, der so viele



— 433 —

unwiirdige Mitglieder aufwies. Es mag sein, dass die Farben
dieses Bildes hier und anderwiirts, namentlich in dem Gedichte
cegen  die Bischofe, manchmal stark aufgetragen sind und
Gregor in seinem ibrigens léblichen Eifer zu weit geht, ver-
fahren wir aber nach dem Grundsatze corruptio optimi pessima,
so werden wir ihm nicht ganz unrecht geben kénnen.

Hiermit hing der weitere Ubelstand zusammen, dass junge,
noch unerfahrene und ungeiibte Leute mit Erfolg nach kirch-
lichen Ehrenstellen trachteten. IEhe man aber, so gibt Gregor
ihnen zu bedenken, andere belehren kann, muss man zunéchst
selber unterrichtet sein; wer anderce zur Frommigkeit anleiten
will, handelt toricht und vermessen, wenn er diese Eigenschaft
nicht zuerst selber besitzt. Denn zuerst muss man lernen, dann
erst kann man lehren; zunidchst muss man selber tugendhaft
sein, dann erst kann man als Lehrer der Tugend auftreten
(cap. 47). Die Verkehrtheit des geriigten Verfahrens wird zu-
niichst aufgezeigt an der weisen Vorschrift der Juden, nicht
jedem Alter unterschiedslos die ganze hl. Schrift in die Hand
zu geben, sondern gewisse schwer verstiindliche Teile dem
reifern Alter vorzubehalten (cap. 48). Ein zweiter Beweis liegt
im Wesen des Amtes selber. Handelt es sich um irgend eine
Kunst, so wird jeder, der sie austiben will, Zeit und Miihe auf
ihre Irlernung verwenden. Und nun sollte die Kunst aller
Kiinste und die Wissenschaft aller Wissenschaften (cap. 16) so
ohne jede Vorbereitung ausgeiibt werden koénnen? (cap. 50).

Wenn Gregor den Vorwurf ablehnt (cap. 5), dass das
Streben nach einer hohern kirchlichen Wiirde, als die Aus-
iibung des Priesteramtes zu Nazianz, ihn zur Flucht veranlasst
habe, so berithrt er damit einen weitern, damals nicht selten
vorkommenden Missstand, dass niéimlich ohne gehorige Ein-
haltung der Mittelstufen und ohne gewissenhafte Prifung zu
rasche Beforderungen stattfanden. Wie ein braver Schiffer, so
lautet Gregors Forderung, Untersteuermann wird, und dann,
wenn er gute Kenntnisse gesammelt, das Steuer erhilt, oder wie
ein tapferer Krieger Hauptmann und ein erprobter Hauptmann
General wird, so soll es entsprechend auch in den geistlichen
Stellen gehalten werden und nur ein allméhliches Aufriicken
derjenigen stattfinden, die auf der vorangehenden Stufe sich
bewihrt haben. Von den verschiedenen Stufen oder Graden
des Klerus erwithnt Gregor (in der 42. Rede, cap. 11, pag. 796,



e BB =

wo von den Verhéltnissen in Konstantinopel die Rede ist) nur
vier, namlich: Bischof, Priester, Diakon, Lektor. — Man sieht
leicht, dass auch unter den geénderten Verhiltnissen der
Gegenwart Gregors Mahnungen eine sinngemdsse Anwendung
finden konnen und sollen.

Nach Darstellung dieser Hindernisse einer gedeihlichen
Amtsfithrung gehen wir nun zu den positiven Erfordernissen
iiber.

Die Autgabe des Priestertums erfordert es, dass der Triger
sei wie lauteres Gold und Silber, ohne Schlacke und ohne
irgend einen falschen Klang (cap. 10). Dies ergibt sich aus
dem Verhdltnis zu Gott, dessen Diener er ist, zum Heiland, mit
dem er das Priestertum verwaltet, und zu den Menschen, deren
Hirt und Lehrer er sein soll. Sittliche Reinheit und selbst-
verleugnende Tugend wird erfordert zunidchst mit Ricksicht
auf das Priesteramt im engern Sinne. Uber dessen Obliegenheit
in dieser Hinsicht spricht sich Gregor aus in einem Briefe an
Amphilochius (Tom. II, Nr. 171, pag. 140), indem er diesen um
seine fromme Firbitte angeht, ,wenn du durch dein Wort das
Wort (Adyos) herabziehst, wenn du auf unblutige Weise (evarpaxep
rouy) den Leib und das Blut des Herrn opferst (zsurnc), indem
du deine Stimme als Opfermesser anwendest“. Die Bischofe
(im Carmen ad episcopos, Tom. II, pag. 825) und die Priester
(im Carmen ad Constant. Sacerdotes, ib., pag. 673) redet er als
solche an, ,welche unblutige Opfer darbringen“. Wer aber Gott
dieses #ussere Opfer, welches das Abbild der grossen Geheim-
nisse, d. h. des am Kreuze vollbrachten Opfers, ist, entrichten
will, der muss zuerst sich selbst als ein lebendiges und heiliges
Opfer dem Herrn dargebracht haben (cap. 95).

Dieselbe Forderung ergibt sich, wenn wir die Stellung des
Priesters zum Volke betrachten. Er soll Hirt und Lehrer der
Glaubigen sein. Eine schwierige Aufgabe, die der grossten
Anstrengung unsererseits bedarf. Denn es ist ein grosser Unter-
schied, ob jemand Hirt unverniinftiger Tiere oder Leiter
menschlicher Seelen ist. Jener hat bloss fiir das leibliche Ge-
deihen der Tiere zu sorgen, im iibrigen kann er sich bequemer
Ruhe und behaglichem Genusse hingeben. Ganz anders der
kirchliche Vorsteher. Die Tugend soll er lehren, von ihm soll
die Gemeinde die Tugend lernen (cap.9). Das ist schwierig
mit bezug auf den Lehrer sowohl als auf die Schuler. Denn



— 435

viel leichter lernt sich das Laster als die Tugend. Diese ist
nur selten und schwer zu erlernen, wenn auch noch so vieles
uns zu derselben ermuntert, jenes verbreitet sich wie ein an-
steckender Krankheitsstoff' leicht und rasch iiberallhin (cap. 11).
— Wie viele innere Kdampfe muss der Priester durchfechten,
bis er zu vorbildlicher Vollkommenheit gelangt ist! Kaum ver-
mag er in langer Selbstiiberwindung den glinzenden Adel
seiner Seele von allem Niedrigen und Gemeinen zu befreien.
Und er soll doech nicht nur dies selber erreichen, sondern auch
andern dazu verhelfen! (cap. 91).

Eine weitere Schwierigkeit liegt darin, so fiuhrt Gregor
unter Anspielung auf 1. Petr. b, 2 aus (cap. 15), dass der Priester
sich nicht durch Anwendung von Gewalt, sondern nur durch
freundliche Uberredung Gehorsam verschaffen soll und kann.
Was durch bloss dussern Zwang erreicht wird, ist nicht nur des
Menschen unwiirdig, sondern ohne dauernden Bestand. Durch
einen treffenden Vergleich wird diese Ansicht erliutert. Wie
eine Pflanze, die man gewaltsam mit den Hinden umbiegt, so-
fort in ihre frithere Lage zuritickkehrt, nachdem man sie los-
gelassen, so éhnlich ergeht e¢s dem Menschen, der zu irgend
einer Handlung ist gezwungen worden. Nur das ist von Dauer,
was aus freier Wahl und Entschliessung hervorgeht. — Wie
das Gold im Feuer gelautert wird, so soll die Seele durch
sittliches Streben sich bewiihren und die ewigen (iiter nicht
als blosses Geschenk Gottes, sondern als Lohn der Tugend
erhalten. 1Mit Recht erblickt Gregor einen Beweis gottlicher
Gnade in der Linrichtung, dass die Tugend durch freie Be-
stimmung, durch eigene Wahl, durch wunsere Anstrengung soll
zu Eigentum erworben werden (cap. 17). Durch Anwendung
bloss ciussern Zwanges wiirde also Gottes Absicht durchaus ver-
eitelt. Man erkennt, dass dic Aufgabe des christlichen Lehrers
hierdurch viel schwieriger wird; aber freilich lasst sich auch
nur auf dem Wege der Uberredung und Uberzeugung ein wirk-
licher Erfolg erreichen. Ks ist indessen selbstverstiindlich, dass
Gregor durch diesen Hinweis nicht den Segen frither Gewdh-
nung bestreiten will, noch ein energisches Vorgehen innerhalb
der angedeuteten Grenzen, wenn die Umstinde dies erfordern,
widerriit. Wenn er den hl. Apostel Paulus als Vorbild aller
Seelsorger aufstellt, so erwiihnt er ausdriicklich, dieser habe
Strenge mit Milde so zu paaren verstanden, dass die Melde



— 436 —

nicht zur Schwdche und die Strenge nicht zur Hirte wurde
(cap. 54).

Auch in dieser Stellung zur Gemeinde wird der Priester
also zuniichst christliche Tugend und Vollkommenheit selber
besitzen miissen. Gregor unterscheidet hier fiinf Stufen. Der
Priester darft sich nicht damit begniigen, bloss das Bose zu
meiden und alle Schlechtigkeit aus seinem Herzen zu ent-
fernen, cr muss auch alles Gute in seinem gesamten Leben zur
Darstellung bringen. Und zwar muss er darin naturgemiis
die seiner Leitung Anvertrauten Uubertreffen. Aber auch das
darf ihm noch nicht genug sein. Es ist noch nichts grosses,
das Volk zu iiberfliigeln; Massstab fiir sein sittliches Verhalten
sei ihm nicht Tun und Lassen der Nebenmenschen, son-
dern das Gesetz Gottes, der Anspruch auf unsere Tugend hat
(cap. 14). Stets wird er also nicht nur andere an Vollkommen-
heit tibertreffen miissen, sondern es als heilige Pflicht betrachten,
auf der Bahn der Tugend allezeit fortzuschreiten (cap. 15).
Das ist die notwendige Voraussetzung einer gedeihlichen Wirk-
samkeit: durch secine Tugend muss der Priester noch er-
habener sein als durch seine hohe Wiirde (cap. 14). Seine
Lehre darf nicht nur im Worte, sondern sie muss auch
in Taten bestehen. — Mit Recht verlangt Gregor vom Seel-
sorger, dass der Hirt Vorbild der Herde sei. Aber ebenso be-
stimmt weist er die fualsche Folgerung ab, welche die ver-
pflichtende Kraft der christlichen L.ehre abhingig macht von
der personlichen Beschaffenheit dessen, der sie verkiindet, wie
auch die Giiltigkeit der Taufe unabhingig ist von ihrem
Spender: ,Frage nicht nach der Wiirdigkeit des Predigenden
oder des Taufenden; ein anderer ist dariiber Richter, der das.
Verborgene priift* (40. Rede, cap. 26, pag. 710).

Was das Lehramt insbesondere angeht, so fordert Gregor
mit Recht entsprechende Begabung und griindliche wissenschaft-
liche Ausbildung (cap. 35). Denn der Prediger soll den ge-
samten Umfang der christlichen Lehre und die tiefsten Geheim-
nisse der Religion dem Volke verkiindigen und verstindlich
machen (capp. 36, 98). Hierbei sind insbesondere Ubertreibungen
und Extreme zu vermeiden, wie Gregor es an der Darstellung
der Irrtimer seiner Zeit mit bezug auf die hl. Dreifaltigkeit
ausfiihrlich und deutlich erklirt (cap. 36 sqq.). Auch hier, wie
so oft, begegnen wir treffenden Vergleichen: Einen schief ge-



— 437

wachsenen Baum darf man nicht zu sehr nach der entgegen-
gesetzten Seite umbiegen; einen Irrtum besiegt man nicht.
indem man ins entgegengesetzte Extrem fallt. Wer ferner auf
einem hochgespannten Seile sich zu bewegen hat, dessen
Sicherheit hédngt von der Erhaltung des Gleichgewichts ab;
soll unsere Lehre richtig und erfolgreich sein, so werden wir
den goldenen Mittelweg cinzuschlagen haben. Der Prediger
wird also zu streben haben nach richtiger Erkenntnis des
Lehrgehalts und nach einem angemessenen Vortrage, der zu-
gleich den verschiedenen Bedirfnissen der Zuwhdrer entspricht.
Unter den Horern lenkt Gregor die Aufmerksamkeit auf fol-
gende Gruppen, die besonders berticksichtigt werden miissen
(cap. 40 sqq.): @) Solche, die in Vorurteilen befangen sind,
denen es nicht an gutem Willen, sondern nur an der rechten
Erkenntnis fehlt. 5, Diesen verwandt sind jene, welche Gregor
an finfter Stelle nennt, niamlich die, die schon durch friihere
Irrtimer verdorben sind und doppelte Arbeit verursachen,
indem zuerst der Irrtum ausgetilgt und dann die Wahrheit an
die Stelle gesetzt werden muss. ¢ Diejenigen, welche, von
Stolz aufgeblasen, sich {ibermiitig wider die Wahrheit erheben
und gegen die gesunde Lehre sich emporen. d) Eine weitere
Klasse bilden die, welche gierig wie Tiere auf jede Lehre los-
stiirzen und sie durch ihre unheilige Seele verunehren. e¢) An-
dere haben itiberhaupt kein Verstiindnis, nehmen .jede Lehre
und jeden Lehrer an, was endlich zur Folge hat, dass sie dem
Skeptizismus verfallen und zu Religionsspottern werden. f) Einige
bediirfen des Unterrichts in den Anfangsgrinden, g) andere
dagegen haben bereits einen hohern Grad des Verstindnisses
erreicht und verlangen eine Belehrung, die nach Form und
Inhalt ihrer hohern Fassungskraft entspricht. Zur richtigen
Behandlung dieser so verschieden gearteten Menschen bedarf
es eines Lehrvortrages, der schlicht und einfach und doch zu-
gleich klug und geschickt ist, um durch passende Behandlung
das Herz jedes Einzelnen zu gewinnen (cap. 44). Vor einem
naheliegenden Fehler warnt hierbei Gregor ausdriicklich. Wohl
soll der Lehrer auf jeden Einzelnen Riicksicht nehmen, aber
bei dieser individuellen Behandlung soll er sich sorgfdaltig hiiten,
den Leuten nach dem Munde zu reden und in verichtlicher
Art nach nichtiger Popularitdit zu haschen (cap. 46).

Indessen geniigt wissenschaftliche Ausbildung allein noch



438 —

nicht., Das Herz muss crgriffen werden, muss brennen, wenn
die Schrift ausgelegt und erklirt wird. Christi Sinn muss der
Priester besitzen, er muss das Geistige geistig behandeln, indem
er eindringt in die geheimnisvollen Schiitze Gottes, um mit
frommem Sinn die darin enthaltenen Giiter zu schauen und
andere damit zu bereichern (cap. 96).

Schon aus dem obigen erhellt, Gregor weist aber auch
noch ausdriicklich darauf hin, dass dem Priester als Hirten
und Lehrer bei Fithrung und Leitung der Seelen auch Weisheit
von noéten sei (cap. T8). Er soll also nicht bloss eine theore-
tische, er soll auch eine praktische Vollkommenheit besitzen,
indem die richtige Irkenntnis ihn so durchdrungen hat, dass
sie nun auch in seinem Handeln hervortritt, indem sie sein
Tun tberall leitet. — Firwahr ist Weisheit und pastorale
Klugheit dasjenige, was dem Priester sowohl bei der Predigt,
als auch besonders in der privaten Seelsorge durchaus und
stets von noten ist. Immer muss er fir die verschiedensten
Lebenslagen das passende Wort und das geeignete Mittel bereit
haben und in zweckmiissiger Weise, wie es der einzelne Fall
jedesmal erfordert, zur Anwendung bringen. Gregor fiihrt
(cap. 28 sqq.) zwanzig Fille an, wie die verschiedenen L.ebens-
alter, Stiinde und Geistesbeschaffenheiten zu behandeln seien.
Wie verschieden sind z. B. Mann und Frau, Jugend und Alter,
Vornehme und Geringe! Dazu kommt, dass ein und derselbe
Mensch, je nach seiner augenblicklichen Gemiitsverfassung, zu
verschiedenen Zeiten ganz verschieden zu behandeln ist. Bald
ist Lob am Platze, bald Tadel, das eine Mal muss man offent-
lich, das andere Mal im geheimen loben oder tadeln. FKine
weitere Mannigfaltigkeit ergibt sich durch den Umstand, dass
z. B. bei dem einen Reichtum und Macht, bei dem andern Armut
und Ungliick entweder zu loben oder zu tadeln ist. Fleiss und
Scharfsinn nicht nur, sondern namentlich Erfahrung werden
im Laufe der Zeit zu jener Weisheit fiihren, die hier erfordert
wird (1. c.).

Seine Lehre erliutert Gregor weiterhin zunichst durch
zahlreiche Stellen aus dem Alten Testament, um daran die
Aufgabe und Verantwortlichkeit des Priesters zu zeigen, aber
auch um darzulegen, welch ein Unglick unwiirdige Priester
fir das Volk und fiir sich selber sind. — Als noch geeigneter
fiir seinen Zweck erwihnt er dann die Forderungen, die Paulus



— 439 —

in den Pastoralbriefen (1 Tim. 3, 2 sqq.: Tit. 1, 7 sqq.) als not-
wendige Eigenschaften der Bischofe und Priester aufstellt, und
bezieht sich schliesslich auf die Vorschriften, die der Heiland
selber seinen Jingern gab (Matth. 10, 9 sqq.; Mark. 6, 8 sqq.;
Luk. 9, 2 sqq.), als er sie zum Predigen aussandte, und worin
er ihnen besonders Gentigsamkeit und Selbstverleugnung an-
befahl.

Als lebendiges Vorbild aller Priester aller Zeiten stellt
unser leiliger endlich mit Umgehung aller iibrigen den Apostel
Paulus auf als den, der das Ideal des christlichen Priesters
verwirklichte. Von ihm sollen wir lernen unverdrossenen Eifer
in den schwierigen Arbeiten des Seelsorgerberufs, unverwist-
liche Hoffnungsfreudigkeit auch bei den schmerzlichsten Miss-
erfolgen und bittersten Enttiuschungen, geduldige Ertragung
aller moglichen Leiden und Verfolgungen, brennenden Eifer
fir die Ehre Gottes und das Heil der Gliaubigen, herzliche
Anteilnahme an jeder geistigen und leiblichen Not der Mit-
menschen, unermiidliches, zu jedem Opfer bereites Streben, um
Christi und des Evangeliums willen allen alles zu werden.

Gregors Weisungen fanden schon im Altertume verdiente
Beachtung, wie sie auch heute noch nichts von ihrer Bedeu-
tung verloren haben. Johannes Chrysostomus (344—407), spiiter
sein Nachfolger auf dem Patriarchenstuhl zu Konstantinopel,
nahm sie zum Vorbilde, als er aus dem namlichen Grunde wie
Gregor veranlasst war, seinen Dialog ,iiber das Priestertum“
abzufassen. — Gregor von Rom (H40-—604) gestaltete gleichfalls
die Rechtfertigung seiner Weigerung, das rémische Bistum an-
zunehmen, zu einer Schilderung der Arbeiten, der Pflichten
und der Schwierigkeiten des geistlichen Amtes in-den vier
Bichern der ,Pastoralregel”, in deren erstem er gleich im Be-
ginne Gregors von Nazianz Charakteristik der Seelsorge als
der Kunst aller Kiinste und der Wissenschaft aller Wissen-
schaften (cap. 16) entlehnt, wiihrend er im dritten, dem wich-
tigsten Buche, unter ausdriicklicher Bezugnahme auf Gregor
von Nazianz, die verschiedenen Menschenklassen durchgeht, um
ihre seelsorgerliche Behandlung zu zeigen.

Beherzigenswert aber ist Gregors von Nazianz Schrift um
ihres unverginglichen Inhaltes willen auch heute noch fir alle,
die im priesterlichen Amte titig sind oder sich diesem Berufe
widmen wollen, und dies um so mehr, als sein Leben eine



— 410 —

seltene Ubereinstimmung mit seiner Lehre aufweist. Was er
lehrte im Worte, das erhirtete er durch die Tat. Und auch
da, wo er in seinem Eifer, wie gegen Julian und gegen ge-
wisse unwiirdige Bischofe, zu weit ging, fehlt es nicht an Ent-
schuldigung. So erscheint er uns als Bischof, der tiefe Gelehr-
samkeit, die ihm, als dem ersten nach dem Apostel Johannes,
den Beinamen des ,Theologen® eintrug, verband mit klarem
Blicke und warmem Interesse fiir die Bedirfnisse der Kirche
und das Seelenheil des christlichen Volkes; als Bischof, der
gleich gross ist als Gelehrter wie als frommer und praktischer
Mann. Moge Gottes Gnade der altkatholischen.Gemeinschaft stets
solche Priester bescheren, damit der Altkatholizismus mehr
und mehr das werde fiir die Kirche der Gegenwart, was einst
des Gregorius Kirche') und Téatigkeit zu Konstantinopel wurde :
Anastasia, Auferweckunyg.
MexN, Freiburg i. B.

1y Die er in sinnreicher Vorbedeutung Anastasia nannte, Carm. de
vita sua, v. 1083:

Avaoracic, vady 0 TGTETOS,

© » b] / b] ~ ’

H nicrv é&vysioag v yi] xetpusvny.
Anastasia, templorum maxime venerabile,
Quae iacentem humi fidem exsuscifasti.




	Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz

