
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 47

Artikel: Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 427

ZUR

PASTORALTHEOLOGIE GREGORS von NAZIANZ.

Nachdem die christliche Kirche zu Beginn des vierten
Jahrhunderts von dem Drucke der Verfolgungen frei geworden,
weist ihr Entwicklungsgang alsbald Erscheinungen auf, welche
zu ernsten Bedenken Anlass gaben. Unter anderem gilt dies
von den Verhältnissen des Klerus. Wie die Christengemeinden
damals überhaupt manchen Zuwachs erhielten von solchen, die
Geist und Leben der Religion nicht in sich aufnahmen und
ausprägten, so gelangten auch nicht wenige Elemente in den
geistlichen Stand, die diesen verunzierten und den Gläubigen
zum Ärgernis und Nachteil gereichten. Man darf es als einen
Beweis für die göttliche Leitung der Kirche betrachten, dass
es auch damals nicht an hervorragend tüchtigen Männern
fehlte, welche dem einreissenden Verderben entgegentraten.
Ohne Furcht wiesen sie Hohe und Niedere auf ihre Pflichten
als Christen hin, bekämpften rastlos die Irrtümer und
Verkehrtheiten ihrer Zeit und brachten in unausgesetzten Kämpfen
die rechte Lehre und die rechte Praxis mehr und mehr zur
Anerkennung. Zu keiner Zeit aber kann die Kirche gedeihen
ohne einen Klerus, der seiner hohen Aufgabe, soweit menschliche

Unvollkommenheit dazu im stände ist, gewachsen und
würdig erscheint. Je bedenklicher die Verhältnisse hier lagen,
desto mehr musste es diesen Männern als Pflicht erscheinen,
für geordnete Zustände im Klerus zu sorgen und damit die
Möglichkeit zu schaffen für eine dauernde Besserung der
kirchlichen Gesamtlage.

Mehrere Kirchenväter haben sich auch theoretisch mit
diesen Fragen beschäftigt und der Mit- und Nachwelt das
Idealbild eines wahren Priesters und Bischofs gezeichnet.
Zunächst unternahm dies Gregorius von Nazianz (zirka 329—390Ì.



— 428 —

Ohne sein Vorwissen und gegen seinen Willen war er am hl.
Weihnachtsfeste 361 von seinem Vater zum Priester geweiht
worden, um diesem, wie es dem Wunsche der Eltern und des
Volkes entsprach, in der Verwaltung der Kirche zu Nazianz
eine Stütze zu sein. Durch die Flucht hatte er sich dieser
Aufgabe entzogen. Als die Bitten des Volkes und der Eltern
Wille ihn zur Osterzeit des folgenden Jahres zurückgeführt,
rechtfertigte er seine anfängliche Weigerung in einer Predigt,
in welcher er als den entscheidenden Grund für seine Flucht
das klare Bewusstsein der Schwierigkeit und Verantwortlichkeit
des Priestertums anführte. Indem er diese Behauptung
weitläufiger begründet, findet er eine erwünschte Gelegenheit, sich
in schönen und ergreifenden Worten über die Aufgabe der
Seelsorge und die Erfordernisse zur Bekleidung dieses Amtes
zu äussern. Der vollständige Titel seiner Rede, die im ersten
Bande der Mauriner-Ausgabe an zweiter Stelle steht (p. 11 sqq.)
und in der Kemptener Bibliothek der Kirchenväter den zweiten
Band der Schriften Gregors eröffnet, lautet : Verteidigung wegen
seiner nach dem Empfange der Priesterweihe unternommenen
Flucht in den Pontus und wegen seiner Rückkehr von da, nebst

einer Betrachtung über die Aufgabe des Priestertums.
Im folgenden soll der Versuch gemacht werden,

hauptsächlich auf Grnnd dieser wohl später vom Verfasser
überarbeiteten und mit Zusätzen versehenen Predigt die Meinung
Gregors darzulegen darüber, wie der rechte Geistliche beschaffen

sein soll. Seine Ausführungen beziehen sich zunächst auf die

Obliegenheiten des Priesters, wie sich aus der Veranlassung zu

seiner Rede bestimmt ergibt; da aber der Episkopat die Fülle
des Priestertums besitzt, so werden seine Worte ebensosehr
auf die Bischöfe ihre Anwendung finden. Zudem erwähnt unser

Heiliger (c. 69) beide Ämter ausdrücklich, indem er bemerkt,
die von ihm angeführten Vorschriften des Apostels Paulus
bezögen sich auf „Bischöfe und Priester". Wenn demnach auch

der Zusatz im Titel seiner Rede: „und wie ein Bischof
beschaffen sein soll", historisch nicht begründet ist, so ist er
doch sachlich richtig.

Wir fragen zunächst nach der Aufgabe des Priesters, denn
hiernach werden sich die Bedingungen zu richten haben, die

derjenige erfüllen muss, der dieses Amt in der rechten Weise
bekleiden will. Zweck und Ziel aller geistlichen Herrschaft, so



__ 429 —

belehrt uns Gregor (cap. 54), ist, überall mit Ausserachtlassung
des eigenen Vorteils auf den Nutzen anderer bedacht zu sein,
d. h. auf ihr Seelenheil, auf das, was für alle Menschen den
ersten und höchsten Gegenstand der Hoffnung bildet (cap. 40). —
Seine Ansicht über Würde und Bürde des Priestertums macht
Gregor durch einen weitläufig ausgeführten Vergleich zwischen
dem Geistlichen und dem Arzte anschaulich, um daran zu
zeigen, dass das Amt des Seelsorgers, wie vorzüglicher, so auch
schwieriger sei, als das des Arztes. Für die erste Behauptung
führt er drei Gründe auf, die er hernimmt aus der Natur sowie
der Bestimmung von Leib und Seele und von dem Ziele, dem
beide Künste, die des Priesters und die des Arztes, dienen.
Das Amt des Seelsorgers übertrifft das des Arztes in demselben
Grade, als die Seele den Leib übertrifft. Des Arztes Sorge
erstreckt sich nur auf den gebrechlichen Leib, der trotz aller
Pflege doch seinem Schicksal nicht entgehen kann und über
kurz oder lang dem Tode anheimfällt (capp. 16, 27). Der andere
aber hat es mit der Seele zu tun, die von Gott mit Unsterblichkeit

begnadet ist und in der Ewigkeit für das Gute
Belohnung und für die Sünde Strafe zu erwarten hat. Bestimmung
der Seele ist es ferner, Gott zu dienen ; was aber Gott für die
Seele ist, das soll die Seele für den Leib werden. Die Seele
Dienerin Gottes, die Leiblichkeit Dienerin der Seele und
dadurch mittelbar Gott unterworfen, das ist beider Bestimmung
(cap. 17). Was nun das Ziel beider Künste angeht, so sind

körperliche Gesundheit und langes Leben — die Sorge für
beides liegt dem Mediziner ob — durchaus nicht immer ein
Glück, vielmehr bringt manchmal das Gegenteil grössern
Gewinn. Diese Dinge sind, wie mehrere andere, an sich weder
gut noch böse, sondern werden das eine oder das andere erst
durch den Gebrauch, den der Mensch davon macht. Ganz
anders ist's mit der Scelsorge beschaffen (cap. 22). Hier handelt

es sich um etwas absolut Gutes, um die Rettung und das
Heil der unsterblichen Seele (cap. 28), welchem Zwecke alles
dient, was Gott im Alten und Neuen Bunde getan hat (cap. 23 sqq).
Alles das war nämlich nur ein Heilmittel für unsere Krankheit,
um uns in den verlorenen Gnadenstand wieder einzusetzen und
uns hinzuführen zu dem Baum des Lebens, von dem der sündhafte
Genuss vom Baume der Erkenntnis uns entfernt hatte (cap. 25).

Aber der Priester hat auch das mühsamere Amt. Wohl



— 430 —

bleiben den Ärzten des Leibes bei Erlernung und Ausübung
ihrer Kunst vielfältige Mühen und Sorgen nicht erspart, und
fremdes Unglück, wie Hippokrates sagte, erfüllt sie selbst mit
Schmerz (cap. 27). Schwieriger jedenfalls ist es, die Gewohnheiten

und Leidenschaften der Menschen durch Untersuchung
festzustellen und in passende Behandlung zu nehmen, alles
Schlechte zu entfernen, alles Gottgefällige zu entwickeln und
zu erhalten. Dazu kommt, dass die leiblichen Heilmittel,
abgesehen von kleinen Versehen der Kranken, ohne weitere
Hindernisse ihre Wirkung tun. Dagegen stösst der Seelenarzt
bei Ausübung seiner Kunst alsbald auf die grössten Hemmnisse,
z. B. Wissensdünkel, Eigenliebe, Hochmut. Folgende
Schwierigkeiten führt Gregor namentlich auf: a) Der Mensch ist
bestrebt, seine Sünden in der Tiefe der Seele zu verbergen, betört
durch die falsche Hoffnung, als könnten wir damit auch die
Allwissenheit Gottes täuschen und seiner Gerechtigkeit
entgehen, b) Ferner sind wir um Ausreden nicht verlegen, wir
entschuldigen unsere Sünden, suchen sie als unbedeutend, wenn
nicht gar als Vorzüge hinzustellen (cap. 20). c) So grosse Mühe
es uns kostet, unsere Fehler dem Seelenarzte zu entdecken,
ebenso eifrig sind wir bestrebt, der Arznei zu entgehen, ebenso

erfinderisch im Widerstände gegen das, was uns gesund und
stark machen soll (cap. 19). d) Am schlimmsten ist es, wenn
ein Mensch mit frecher Stirne wider bessere Erkenntnis sich
über Sünde und Arzt hinwegsetzt und sich blindlings in die Tiefe
des Lasters stürzt. Während er sich selber den grössten
Schaden zufügt, glaubt er in seinem Wahn, den Priester, den er
doch als Wohltäter verehren sollte, hassen zu dürfen (cap. 20).

Das Ergebnis dieses interessanten Vergleiches fasst Gregor
schliesslich in folgende Worte zusammen, in denen er die
Aufgabe des Priesters dahin bestimmt : Unsere Aufgabe ist es, der
Seele Flügel zu geben, sie von der Welt loszureissen und zu
Gott hinzuführen; das Ebenbild Gottes in ihr zu erhalten, es

zu schützen, wenn ihm Gefahr droht, es wiederherzustellen,
wenn es entstellt wurde, Christum durch den heiligen Geist in
den Herzen wohnen zu machen, kurz, den Menschen, der einer
höhern Ordnung angehört, der höhern Seligkeit und der
göttlichen Natur teilhaft zu machen (cap. 22).

So übernimmt der Priester, dem die Sorge und Leitung der
Seelen anvertraut ist, die Mittlerschaft zwischen Gott und den



— 431 —

Menschen (usairsiav 0sov xal àvllçéntav ôéiÇao&ai, cap. 91). In
welchem Sinne Gregor dies verstanden wissen will, zeigt uns
der von ihm angewandte Vergleich mit einem Leibe (cap. 3).
Die Glieder eines Leibes sind nicht alle gleich, einige führen
gewissermassen die Herrschaft, andere werden geführt und
gehorchen. Gerade so ist's in der Kirche : Die einen werden
geleitet, die andern sind Hirten und Lehrer. Deutlich werden
also Klerus und Volk unterschieden, doch darf diese
Unterscheidung nicht .im Sinne einer unnatürlichen Trennung von
Klerus und Volk verstanden werden, denn, so führt er auf
Grund von Eph. 4, 11 sqq. und 1. Kor. 12, 12 sqq. aus, beide
Teile sind Glieder eines und desselben Leibes, als solche sind
und bleiben sie miteinander verbunden, so dass sie einen Leib
bilden, der vollkommen und Christi, als des Hauptes, wahrhaft
würdig ist. ') — Zur Charakterisierung des gegenseitigen
Verhältnisses wendet er ferner an derselben Stelle den Vergleich
mit Seele und Leib an. Vergegenwärtigen wir uns, dass Leib
und Seele zusammen erst den Einen Menschen bilden, so wird
also die Zusammengehörigkeit von Klerus und Volk auch in
diesem Bilde betont. Zudem werden wir uns auch hier
daran erinnern, dass Vergleiche nicht bis in alle Konsequenzen
ausgedehnt werden dürfen, indem sie stets die eine oder andere
Beziehung aufweisen werden, die Aveniger passend erscheint.

Aus der Aufgabe des Priestertums ergeben sich die
Erfordernisse für dieses Amt. Wenn es, wie der Heilige gleich
zu Beginn seiner Rede sagt, die schönste Ordnung ist, alles
mit Gott anzufangen und zu beschliessen, so ist auch hier die

göttliche Gnade das Wichtigste : Wir bedürfen jetzt und immer
des Geistes, durch den allein Gott erkannt und verstanden
wird (cap. 39 ; cf. cap. 21).

Was aber hat von menschlicher Seite zu geschehen? Wer
bloss auf die Aufgabe der kirchlichen Vorsteherschaft und auf
die eigene Unzulänglichkeit schauen wollte, der würde vor
dieser Last und Bürde zurückweichen. Wäre dies nun allgemein

der Fall, so würde die Kirche in ihrem wichtigsten Teile
verstümmelt erscheinen, denn das Priestertum ist etwas Not-

') In dem gleichen Sinne spricht sich Gregor aus in der Mahnrede
« über die Masshaltung im Disputieren », cap. 10, pag. 586 sqq. im I. Band
der Maur.-Ausgabe.



— 432 —

wendiges und kann daher nicht entbehrt werden. „Wo und
von wem empfinge dann Gott noch jene heilige, hohe und
erhebende Verehrung, die an Grösse und Würde alles übertrifft,
was wir haben und kennen, wenn König und Gebieter fehlte
und Priestertum und Opfer (d-voia) und alles andere, dessen

Entziehung die härteste Strafe war, mit der die Abtrünnigen
und Ungehorsamen in den Tagen der Vorzeit wegen arger
Sünden gezüchtigt wurden '? (cap. 4, Os. 3, 4). Also sowohl im
Hinblick auf Gott als mit Rücksicht auf die Gläubigen handelt
es sich um einen notwendigen Dienst, der eben darum eine

Anordnung der göttlichen Vorsehung ist (cap. 3). Es wäre
demnach verkehrt, wollte jemand dieses Amt unter allen
Umständen fliehen. — Aber je höher die Stellung und je grösser
die Würde ist, desto höher ist auch die Gefahr in den Augen
eines jeden Verständigen. Um so sorgfältiger wird also der
Einzelne zu prüfen haben, ob er dem Amte gewachsen ist
(cap. 10). Darauf hinzuweisen, lag für Gregor eine besondere

Veranlassung vor. Zur Zeit der Verfolgungen, die sich
begreiflicherweise mit besonderer Heftigkeit gegen Bischöfe und
Priester richteten, bot der Eintritt in den geistlichen Stand
nichts Verlockendes. Anders aber wurde es nach dem Siege
des Christentums. Jetzt war der Klerus geachtet und einflussreich;

aus den ehemals Verfolgten waren Männer geworden,
um deren Gunst man sich vielfach bewerben musste. Es ist
klar, dass darin eine grosse Gefahr lag. Druck und Verfolgung
stählten den Charakter und hielten ungeeignete Elemente fern.
Wie aber sah es, nach der Schilderung Gregors (cap. 8), zu
seiner Zeit aus Gar manche Unwürdige trachteten nach dem

Heiligtum und drängten sich zum Altar, die diesen Stand nicht
als Vorbild der Tugend, sondern als gute Versorgung ansahen,
nicht als ein Amt, über dessen Verwaltung strenge Rechenschaft

abzulegen ist, sondern als eine Würde, die von keiner
Verantwortlichkeit begleitet wird. Dieses sündhafte Streben
hatte, wie wir ebenda lesen, eine Höhe erreicht, wie nie zuvor.
„Alle wollen lehren, keiner will lernen, so dass es schliesslich
an Untergebenen fehlen wird." Unter solchen Umständen tat
freilich ein ernstes Wort not, es war Gefahr im Verzuge. Ein
so beschaffener Klerus konnte einerseits seiner Aufgabe in
keiner Weise genügen, anderseits wurden gerade geeignete
Personen vom Eintritt in einen Stand abgehalten, der so viele



— 433 —

unwürdige Mitglieder aufwies. Es mag sein, dass die Farben
dieses Bildes hier und anderwärts, namentlich in dem Gedichte
gegen die Bischöfe, manchmal stark aufgetragen sind und
Gregor in seinem übrigens löblichen Eifer zu weit geht,
verfahren wir aber nach dem Grundsatze corruptio optimi pessima,
so werden wir ihm nicht ganz unrecht geben können.

Hiermit hing der weitere Übelstand zusammen, dass junge,
noch unerfahrene und ungeübte Leute mit Erfolg nach
kirchlichen Ehrenstellen trachteten. Ehe man aber, so gibt Gregor
ihnen zu bedenken, andere belehren kann, muss man zunächst
selber unterrichtet sein ; wer andere zur Frömmigkeit anleiten
will, handelt töricht und vermessen, wenn er diese Eigenschaft
nicht zuerst selber besitzt. Denn zuerst muss man lernen, dann
erst kann man lehren; zunächst muss man selber tugendhaft
sein, dann erst kann man als Lehrer der Tugend auftreten
(cap. 47). Die Verkehrtheit des gerügten Verfahrens wird
zunächst aufgezeigt an der weisen Vorschrift der Juden, nicht
jedem Alter unterschiedslos die ganze hl. Schrift in die Hand
zu geben, sondern gewisse schwer verständliche Teile dem
reifern Alter vorzubehalten (cap. 48). Ein zweiter Beweis liegt
im Wesen des Amtes selber. Handelt es sich um irgend eine

Kunst, so wird jeder, der sie ausüben will, Zeit und Mühe auf
ihre Erlernung verwenden. Und nun sollte die Kunst aller
Künste und die Wissenschaft aller Wissenschaften (cap. 16) so

ohne jede Vorbereitung ausgeübt werden können? (cap. 50).

Wenn Gregor den Vorwurf ablehnt (cap. 5), dass das

Streben nach einer höhern kirchlichen Würde, als die
Ausübung des Priesteramtes zu Nazianz, ihn zur Flucht veranlasst
habe, so berührt er damit einen weitern, damals nicht selten
vorkommenden Missstand, dass nämlich ohne gehörige
Einhaltung der Mittelstufen und ohne gewissenhafte Prüfung zu
rasche Beförderungen stattfanden. Wie ein braver Schiffer, so

lautet Gregors Forderung, Untersteuermann wird, und dann,
wenn er gute Kenntnisse gesammelt, das Steuer erhält, oder wie
ein tapferer Krieger Hauptmann und ein erprobter Hauptmann
General wird, so soll es entsprechend auch in den geistlichen
Stellen gehalten werden und nur ein allmähliches Aufrücken
derjenigen stattfinden, die auf der vorangehenden Stufe sich
bewährt haben. Von den verschiedenen Stufen oder Graden
des Klerus erwähnt Gregor (in der 42. Rede, cap. 11, pag. 756,



— 434 -
wo von den Verhältnissen in Konstantinopel die Rede ist) nur
vier, nämlich: Bischof, Priester, Diakon, Lektor. — Man sieht
leicht, dass auch unter den geänderten Verhältnissen der
Gegenwart Gregors Mahnungen eine sinngemässe Anwendung
finden können und sollen.

Nach Darstellung dieser Hindernisse einer gedeihlichen
Amtsführung gehen wir nun zu den positiven Erfordernissen
über.

Die Aufgabe des Priestertums erfordert es, dass der Träger
sei wie lauteres Gold und Silber, ohne Schlacke und ohne

irgend einen falschen Klang (cap. 10). Dies ergibt sich aus
dem Verhältnis zu Gott, dessen Diener er ist, zum Heiland, mit
dem er das Priestertum verwaltet, und zu den Menschen, deren
Hirt und Lehrer er sein soll. Sittliche Reinheit und
selbstverleugnende Tugend wird erfordert zunächst mit Rücksicht
auf das Priesteramt im engern Sinne. Über dessen Obliegenheit
in dieser Hinsicht spricht sich Gregor aus in einem Briefe an
Amphilochius (Tom. II, Nr. 171, pag. 140), indem er diesen um
seine fromme Fürbitte angeht, „wenn du durch dein Wort das

Wort ßoyoc) herabziehst, wenn du auf unblutige Weise (dvai/ndxrip
io(.ifj) den Leib und das Blut des Herrn opferst (%éj.irrjç), indem
du deine Stimme als Opfermesser anwendest". Die Bischöfe

(im Carmen ad episcopos, Tom. II, pag. 825) und die Priester
(im Carmen ad Constant. Sacerdotes, ib., pag. 673) redet er als

solche an, „welche unblutige Opfer darbringen". Wer aber Gott
dieses äussere Opfer, welches das Abbild der grossen Geheimnisse,

d. h. des am Kreuze vollbrachten Opfers, ist, entrichten
will, der muss zuerst sich selbst als ein lebendiges und heiliges
Opfer dem Herrn dargebracht haben (cap. 95).

Dieselbe Forderung ergibt sich, wenn wir die Stellung des

Priesters zum Volke betrachten. Er soll Hirt und Lehrer der

Gläubigen sein. Eine schwierige Aufgabe, die der grössten
Anstrengung unsererseits bedarf. Denn es ist ein grosser
Unterschied, ob jemand Hirt unvernünftiger Tiere oder Leiter
menschlicher Seelen ist. Jener hat bloss für das leibliche
Gedeihen der Tiere zu sorgen, im übrigen kann er sich bequemer
Ruhe und behaglichem Genüsse hingeben. Ganz anders der
kirchliche Vorsteher. Die Tugend soll er lehren, von ihm soll
die Gemeinde die Tugend lernen (cap. 9). Das ist schwierig
mit bezug auf den Lehrer sowohl als auf die Schüler. Denn



— 435 —

viel leichter lernt sich das Laster als die Tugend. Diese ist
nur selten und schwer zu erlernen, wenn auch noch so vieles
uns zu derselben ermuntert, jenes verbreitet sich wie ein
ansteckender Krankheitsstoff leicht und rasch überallhin (cap. 11).

— Wie viele innere Kämpfe muss der Priester durchfechten,
bis er zu vorbildlicher Vollkommenheit gelangt ist Kaum
vermag er in langer Selbstüberwindung den glänzenden Adel
seiner Seele von allem Niedrigen und Gemeinen zu befreien.
Und er soll doch nicht nur dies selber erreichen, sondern auch
andern dazu verhelfen! (cap. 91).

Eine weitere Schwierigkeit liegt darin, so führt Gregor
unter Anspielung auf 1. Petr. 5, 2 aus (cap. 15), dass der Priester
sieh nicht durch Anwendung von Gewalt, sondern nur durch
freundliche Überredung Gehorsam verschaffen soll und kann.
Was durch bloss äussern Zwang erreicht wird, ist nicht nur des
Menschen unwürdig, sondern ohne dauernden Bestand. Durch
einen treffenden Vergleich wird diese Ansicht erläutert. Wie
eine Pflanze, die man gewaltsam mit den Händen umbiegt,
sofort in ihre frühere Lage zurückkehrt, nachdem man sie

losgelassen, so ähnlich ergeht es dem Menschen, der zu irgend
einer Handlung ist gezwungen worden. Nur das ist von Dauer,
was aus freier Wahl und Entschliessung hervorgeht. — Wie
das Gold im Feuer geläutert wird, so soll die Seele durch
sittliches Streben sich bewähren und die ewigen Güter nicht
als blosses Geschenk Gottes, sondern als Lohn der Tugend
erhalten. Mit Recht erblickt Gregor einen Beweis göttlicher
Gnade in der Einrichtung, dass die Tugend durch freie
Bestimmung, durch eigene Wahl, durch unsere Anstrengung soll
zu Eigentum erworben werden (cap. 17). Durch Anwendung
bloss äussern Zwanges würde also Gottes Absicht durchaus
vereitelt. Man erkennt, dass die Aufgabe des christlichen Lehrers
hierdurch viel schwieriger wird; aber freilich lässt sich auch

nur auf dem Wege der Überredung und Überzeugung ein
wirklicher Erfolg erreichen. Es ist indessen selbstverständlich, dass

Gregor durch diesen Hinweis nicht den Segen früher Gewöhnung

bestreiten will, noch ein energisches Vorgehen innerhalb
der angedeuteten Grenzen, wenn die Umstände dies erfordern,
widerrät. Wenn er den hl. Apostel Paulus als Vorbild aller
Seelsorger aufstellt, so erwähnt er ausdrücklich, dieser habe

Strenge mit Milde so zu paaren verstanden, dass die Milde



— 436 —

nicht zur Schwäche und die Strenge nicht zur Härte wurde
(cäp. 54).

Auch in dieser Stellung zur Gemeinde wird der Priester
also zunächst christliche Tugend und Vollkommenheit selber
besitzen müssen. Gregor unterscheidet hier fünf Stufen. Der
Priester darf sich nicht damit begnügen, bloss das Böse zu
meiden und alle Schlechtigkeit aus seinem Herzen zu
entfernen, er muss auch alles Gute in seinem gesamten Leben zur
Darstellung bringen. Und zwar muss er darin naturgemäs
die seiner Leitung Anvertrauten übertreffen. Aber auch das
darf ihm noch nicht genug sein. Es ist noch nichts grosses,
das Volk zu überflügeln ; Massstab für sein sittliches Verhalten
sei ihm nicht Tun und Lassen der Nebenmenschen,
sondern das Gesetz Gottes, der Anspruch auf unsere Tugend hat
(cap. 14). Stets wird er also nicht nur andere an Vollkommenheit

übertreffen müssen, sondern es als heilige Pflicht betrachten,
auf der Bahn der Tugend allezeit fortzuschreiten (cap. 15).

Das ist die notwendige Voraussetzung einer gedeihlichen
Wirksamkeit : durch seine Tugend muss der Priester noch
erhabener sein als durch seine hohe Würde (cap. 14). Seine
Lehre darf nicht nur im Worte, sondern sie muss auch
in Taten bestehen. — Mit Recht verlangt Gregor vom
Seelsorger, dass der Hirt Vorbild der Herde sei. Aber ebenso
bestimmt weist er die falsche Folgerung ab, welche die
verpflichtende Kraft der christlichen Lehre abhängig macht von
der persönlichen Beschaffenheit dessen, der sie verkündet, wie
auch die Gültigkeit der Taufe unabhängig ist von ihrem
Spender: „Frage nicht nach der Würdigkeit des Predigenden
oder des Taufenden ; ein anderer ist darüber Richter, der das

Verborgene prüft" (40. Rede, cap. 26, pag. 710).
Was das Lehramt insbesondere angeht, so fordert Gregor

mit Recht entsprechende Begabung und gründliche wissenschaftliche

Ausbildung (cap. 35). Denn der Prediger soll den
gesamten Umfang der christlichen Lehre und die tiefsten Geheimnisse

der Religion dem Volke verkündigen und verständlich
machen (capp. 36, 98). Hierbei sind insbesondere Übertreibungen
und Extreme zu vermeiden, wie Gregor es an der Darstellung
der Irrtümer seiner Zeit mit bezug auf die hl. Dreifaltigkeit
ausführlich und deutlich erklärt (cap. 36 sqq.). Auch hier, wie
so oft, begegnen wir treffenden Vergleichen: Einen schief ge-



^_ 437 _
wachsenen Baum darf man nicht zu sehr nach der entgegengesetzten

Seite umbiegen; einen Irrtum besiegt man nicht,
indem man ins entgegengesetzte Extrem fällt. Wer ferner auf
einem hochgespannten Seile sich zu bewegen hat, dessen
Sicherheit hängt von der Erhaltung des Gleichgewichts ab ;

soll unsere Lehre richtig und erfolgreich sein, so werden wir
den goldenen Mittelweg einzuschlagen haben. Der Prediger
wird also zu streben haben nach richtiger Erkenntnis des

Lehrgehalts und nach einem angemessenen Vortrage, der
zugleich den verschiedenen Bedürfnissen der Zuhörer entspricht.
Unter den Hörern lenkt Gregor die Aufmerksamkeit auf
folgende Gruppen, die besonders berücksichtigt werden müssen
(cap. 40 sqq.) : a) Solche, die in Vorurteilen befangen sind,
denen es nicht an gutem Willen, sondern nur an der rechten
Erkenntnis fehlt, bj Diesen verwandt sind jene, welche Gregor
an fünfter Stelle nennt, nämlich die, die schon durch frühere
Irrtümer verdorben sind und doppelte Arbeit verursachen,
indem zuerst der Irrtum ausgetilgt und dann die Wahrheit an
die Stelle gesetzt werden muss, c) Diejenigen, welche, von
Stolz aufgeblasen, sich übermütig wider die Wahrheit erheben
und gegen die gesunde Lehre sich empören, d) Eine weitere
Klasse bilden die, welche gierig wie Tiere auf jede Lehre
losstürzen und sie durch ihre unheilige Seele verunehren. e)

Andere haben überhaupt kein Verständnis, nehmen jede Lehre
und jeden Lehrer an, was endlich zur Folge hat, dass sie dem

Skeptizismus verfallen und zu Religionsspöttern werden, f) Einige
bedürfen des Unterrichts in den Anfangsgründen, g) andere

dagegen haben bereits einen höhern Grad des Verständnisses
erreicht und verlangen eine Belehrung, die nach Form und
Inhalt ihrer höhern Fassungskraft entspricht. Zur richtigen
Behandlung dieser so verschieden gearteten Menschen bedarf
es eines Lehrvortrages, der schlicht und einfach und doch
zugleich klug und geschickt ist, um durch passende Behandlung
das Herz jedes Einzelnen zu gewinnen (cap. 44). Vor einem

naheliegenden Fehler warnt hierbei Gregor ausdrücklich. Wohl
soll der Lehrer auf jeden Einzelnen Rücksicht nehmen, aber
bei dieser individuellen Behandlung soll er sich sorgfältig hüten,
den Leuten nach dem Munde zu reden und in verächtlicher
Art nach nichtiger Popularität zu haschen (cap. 46).

Indessen genügt wissenschaftliche Ausbildung allein noch



— 438 —

nicht. Das Herz muss ergriffen werden, muss brennen, wenn
die Schrift ausgelegt und erklärt wird. Christi Sinn muss der
Priester besitzen, er muss das Geistige geistig behandeln, indem
er eindringt in die geheimnisvollen Schätze Gottes, um mit
frommem Sinn die darin enthaltenen Güter zu schauen und
andere damit zu bereichern (eap. 96).

Schon aus dem obigen erhellt, Gregor weist aber auch
noch ausdrücklich darauf hin, dass dem Priester als Hirten
und Lehrer bei Führung und Leitung der Seelen auch Weisheit
von nöten sei (cap. 78). Er soll also nicht bloss eine theoretische,

er soll auch eine praktische Vollkommenheit besitzen,
indem die richtige Erkenntnis ihn so durchdrungen hat, dass
sie nun auch in seinem Handeln hervortritt, indem sie sein
Tun überall leitet. — Fürwahr ist Weisheit und pastorale
Klugheit dasjenige, was dem Priester sowohl bei der Predigt,
als auch besonders in der privaten Seelsorge durchaus und
stets von nöten ist. Immer muss er für die verschiedensten
Lebenslagen das passende Wort und das geeignete Mittel bereit
haben und in zweckmässiger Weise, wie es der einzelne Fall
jedesmal erfordert, zur Anwendung bringen. Gregor führt
(cap. 28 sqq.) zwanzig Fälle an, wie die verschiedenen Lebensalter,

Stände und Geistesbeschaffenheiten zu behandeln seien.
Wie verschieden sind z. B. Mann und Frau, Jugend und Alter,
Vornehme und Geringe! Dazu kommt, dass ein und derselbe
Mensch, je nach seiner augenblicklichen Gemütsverfassung, zu
verschiedenen Zeiten ganz verschieden zu behandeln ist. Bald
ist Lob am Platze, bald Tadel, das eine Mal muss man öffentlich,

das andere Mal im geheimen loben oder tadeln. Eine
weitere Mannigfaltigkeit ergibt sich durch den Umstand, dass

z. B. bei dem einen Reichtum und Macht, bei dem andern Armut
und Unglück entweder zu loben oder zu tadeln ist. Fleiss und
Scharfsinn nicht nur, sondern namentlich Erfahrung werden
im Laufe der Zeit zu jener Weisheit führen, die hier erfordert
wird (1. c).

Seine Lehre erläutert Gregor weiterhin zunächst durch
zahlreiche Stellen aus dem Alten Testament, um daran die

Aufgabe und Verantwortlichkeit des Priesters zu zeigen, aber
auch um darzulegen, welch ein Unglück unwürdige Priester
für das Volk und für sich selber sind. — Als noch geeigneter
für seinen Zweck erwähnt er dann die Forderungen, die Paulus



in den Pastoralbriefen (1 Tim. 3, 2 sqq. ; Tit. 1, 7 sqq.) als
notwendige Eigenschaften der Bischöfe und Priester aufstellt, und
bezieht sich schliesslich auf die Vorschriften, die der Heiland
selber seinen Jüngern gab (Matth. 10, 9 sqq. ; Mark. 6, 8 sqq. ;
Luk. 9, 2 sqq.), als er sie zum Predigen aussandte, und worin
er ihnen besonders Genügsamkeit und Selbstverleugnung
anbefahl.

Als lebendiges Vorbild aller Priester aller Zeiten stellt
unser Heiliger endlich mit Umgehung aller übrigen den Apostel
Paulus auf als den, der das Ideal des christlichen Priesters
verwirklichte. Von ihm sollen wir lernen unverdrossenen Eifer
in den schwierigen Arbeiten des Seelsorgerberufs, unverwüstliche

Hoffnungsfreudigkeit auch bei den schmerzlichsten Miss-

erfolgen und bitfersten Enttäuschungen, geduldige Ertragung
aller möglichen Leiden und Verfolgungen, brennenden Eifer
für die Ehre Gottes und das Heil der Gläubigen, herzliche
Anteilnahme an jeder geistigen und leiblichen Not der
Mitmenschen, unermüdliches, zu jedem Opfer bereites Streben, um
Christi und des Evangeliums willen allen alles zu werden.

Gregors Weisungen fanden schon im Altertume verdiente
Beachtung, Avie sie auch heute noch nichts von ihrer Bedeutung

verloren haben. Johannes Chrysostomus (344—407), später
sein Nachfolger auf dem Patriarchenstuhl zu Konstantinopel,
nahm sie zum Vorbilde, als er aus dem nämlichen Grunde wie
Gregor veranlasst war, seinen Dialog „über das Priestertum"
abzufassen. — Gregor von Rom (540—604) gestaltete gleichfalls
die Rechtfertigung seiner Weigerung, das römische Bistum
anzunehmen, zu einer Schilderung der Arbeiten, der Pflichten
und der Schwierigkeiten des geistlichen Amtes in den vier
Büchern der „Pastoralregel", in deren erstem er gleich im
Beginne Gregors von Nazianz Charakteristik der Seelsorge als
der Kunst aller Künste und der Wissenschaft aller
Wissenschaften (cap. 16) entlehnt, während er im dritten, dem
wichtigsten Buche, unter ausdrücklicher Bezugnahme auf Gregor
von Nazianz, die verschiedenen Menschenklassen durchgeht, um
ihre seelsorgerliche Behandlung zu zeigen.

Beherzigenswert aber ist Gregors von Nazianz Schrift um
ihres unvergänglichen Inhaltes willen auch heute noch für alle,
die im priesterlichen Amte tätig sind oder sich diesem Berufe
widmen wollen, und dies um so mehr, als sein Leben eine



— 440 —

seltene Übereinstimmung mit seiner Lehre aufweist. Was er
lehrte im Worte, das erhärtete er durch die Tat. Und auch
da, wo er in seinem Eifer, wie gegen Julian und gegen
gewisse unwürdige Bischöfe, zu weit ging, fehlt es nicht an
Entschuldigung. So erscheint er uns als Bischof, der tiefe
Gelehrsamkeit, die ihm, als dem ersten nach dem Apostel Johannes,
den Beinamen des „Theologen" eintrug, verband mit klarem
Blicke und warmem Interesse für die Bedürfnisse der Kirche
und das Seelenheil des christlichen Volkes; als Bischof, der
gleich gross ist als Gelehrter wie als frommer mici praktischer
Mann. Möge Gottes Gnade der altkatholischen.Gemeinschaft stets
solche Priester bescheren, damit der Altkatholizismus mehr
und mehr das werde für die Kirche der Gegenwart, was einst
des Gregorius Kirchex) und Tätigkeit zu Konstantinopel wurde :

Anastasia, Auferweckung.
Mens, Freiburg i. B.

') Die er in sinnreicher Vorbedeutung Anastasia nannte, Carm. de

vita sua, v. 1083:

'AvuffTaaia, vkôSv 6 Tipicórarog,
"H nîaxiv êÇfjsigaç iv yfj xsifxs'vrjv.

Anastasia, templorum maxime venerabile,
Quœ iacentem humi fidem exsnscitasti.


	Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz

