Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 47

Artikel: Esquisse d'un traité de I'Eglise chrétienne en général [fin]
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESQUISSE D’'UN TRAITE
DE L’EGLISE CHRETIENNE EN GENERAL.

Finl),

Ch. XXI. Droits et devoirs des laiques dans I'Eglise
chrétienne.

Apres la hiérarchie, étudions les simples fideles: car UEglise
n'est pas constituée par la seule hiérarchie, mais aussi par les
simples fideles. Cette étude comprend les points suivants: 1° la
notion du simple fidéle comme enfant de Dieu et fréere du Christ;
2° la notion du simple fidele comme membre de ['Eglise; 3° son
concours dans la garde du dépdt de la foi; 4° dans les choses du
culte; 5° dans les choses judiciaires, disciplinaires et administra-
tives; 6° dans les conciles; 7° dans l'élection des éveques, des
prétres et des diacres; 8° dans la création des paroisses et des
dioceses; g° enfin, le role de la femme dans I'Eglise. Au chapitre
suivant, nous réfuterons les erreurs sur ces matieres,

§ I. Le simple fidéle est enfant de Dieu et frere du Christ.

I y a plusieurs degrés dans l'union avec J.-C.: par le bap-
téme, nous sommes incorporés a J.-C. et nous recevons de lui la
vie surnaturelle de la grace; par le sacrement de l'ordre, les prétres
et les évéques sont unis au Christ plus intimement, en ce sens
qu’ils recoivent de lut une charge spéciale, le sacerdoce, qui les
oblige a2 une plus grande sainteté et qui les fait particip . dans
une plus grande mesure, aux choses de I'Eglise. Le simple .idele
n'est ni évéque, ni prétre, comme le sont les chrétiens qui ont
reu le sacrement de l'ordre; mais ils sont incorporés a J.-C.
méme, a J.-C. tout entier (car il n'y a pas de parties du Christ;
Christus non divisus), a J.-C. docteur, pontife, victime, roi. Comme
tel, le chrétien doit vivre de J.-C., en J.-C, avec ].-C,, pour J.-C.,
et cette vie surnaturelle doit étre active, individuelle, personnelle;
elle doit s'étendre a toutes ses facultés, élever et perfectionner toutes

') Voir les cing numéros précédents.

O
Revue intern, de Théologie. Heft 47, 1904, 23



_

ses aptitudes. Déja enfant de Dicu par sa naissance, c’est-a-dire
par le fond de sa nature humaine, le chrétien 'est plus encore par
sa naissance surnaturelle au baptéme et par son incorporation a J.-C.
La vie chrétienne, loin d’étre passive et de porter le chrétien a la
passivité, doit augmenter et élever son activité, développer son
individualité et sa personnalité en les rapprochant davantage de
Pactivité infinie et de linfinie personnalité de Dieu. Clest dans le
Trazté du surnaturel et de la grace qu'est expliquée cette vie sur-
naturelle. Bornons-nous a rappeler ici que quiconque fait la volonté
du Pére céleste, est, dit J.-C., « mon frére, ma sceur et ma meére>»
(Matth. XII, 50); que, selon St. Jean, ce ne sont pas seulement les
membres de la hiérarchie, mais tous les chrétiens qui regoivent
I'onction du Saint (vos unctionem habetis a Sancto; II Ep. II, 20):
que, selon I'lLp. aux Hébreux (III, 14), les chrétiens sont devenus
participants du Christ: participes Christi effecti sumus, si tamen
initium substantie ejus usque ad finem firmum retineamus. Si donc
J.-C. vit dans le chrétien, c'est a la condition que le chrétien vive
aussi et déploie son activité dans le Christ. Ce n’est pas a la hié-
rarchie, mais a tous les chrétiens que St.Paul a dit (Rom. XII):
Rationabile obsequium westrumi... ut probetis que sit voluntas Del...
singuli alter alterius membra... Et encore (Ephes. 1V): Unicuzque
nostrum data est gratia secundum mensuram donationis Christi.
St. Pierre (II° Ep. I, 5): Vos curam omnem subinferentes mznistrate
in fide vestra virtutem... Etc.

§ II. Le simple fidéle est membre de I'Eglise.

Enfant de Dieu et incorporé au Christ, le chrétien est aussi
ipso facto membre de I'Eglise, 'Eglise étant le corps du Christ.
La vie du chrétien étant active, individuelle et personnelle, il ré-
sulte que le chrétien doit prendre une part active, individuelle et
personnelle a tout ce qui appartient & 'Eglise. Il n'y a d’ailleurs
pas d'Eglise sans les fidéles, 'Eglise étant la société des fidéles et
non pas seulement la société des membres de la hiérarchie. La
hiérarchie n’est qu'une partie de 'Eglise. Tout ce que le Christ a
confié & la garde de son Eglise, ressortit donc et a la hiérarchie
et aux fidéles. L'organisme vivant exige l'activité de toutes ses par-
ties: donc amoindrir la hiérarchie ou les fid¢les sous prétexte de
fortifier I'organisme ecclésiastique, est une grave erreur; affaiblir
un des composants nécessaires, c’est affaiblir tout le composé.
Donc les fidéles qui abdiquent entre les mains de la hiérarchie, ou
la hiérarchie qui paralyse l'activité des fidéles, trahissent I'Eglise.
Les fidéles doivent étre unis au clergé et le clergé aux fideles; et
c’est dans cette union des uns’et des autres que consiste, en partie,
I'unité de I'Eglise.



— 347 -

Ces veérites, fondées sur I'Ecriture sainte (comme nous l'avons
démontré précédemment), ont été enseignées aussi par la tradition.
Tertullien ne fait pas consister 'Eglise dans les évéques, mais
dans les hommes spirituels : Ecclesia spiritus per spiritalem homi-
nem, non Ecclesia numerus episcoporum (Pudicit. ¢. 21). Chrysos-
tome veut que les fideles prient avec le prétre (cum sacerdote
plebs interdum loquatur); i1l rappelle que les apotres prenaient
conseil de ceux qu'ils présidaient (eos quibus praerant consilii
socios adhibebant); il exige que les fidéles ne renvoient pas tout
aux prétres, mais qu'ils prennent soin de tout le corps de I'Eglise:
ne omnia ad sacerdotes rejiciainus; quin potius nos Ecclesie totius
perinde ac communis corporis, cura afficiamur (in ep. II ad Cor.
hom. 18, n. 3). Augustin enseigne que Dieu vit dans le simple
fidele autant que dans tout le corps de I'Eglise. Méme encore au
XVI1Ie siecle, Francois de Sales a dit que les pierres vives de
Eglise sont les fideles. Iit Launoi: «Tota Ecclesia non est in
solis prealatis... Iicclesiam ponere in solis preelatis est magnum
absurdum... Ecclesia est corpus sub capite Christo omnium Christi
fidem profitentium. »

§ III. Le role de simple fidele dans les choses de la foi.

Ces notions générales sur la dignité et sur les devoirs du chré-
tien étant établies, précisons. Et d’abord, indiquons ses droits et ses
devoirs dans les choses de la foi. _

Il est certain, d’une part, que le simple fidele n’a pas les de-
voirs d’évangélisation et de prédication qui incombent aux mem-
bres de la hiérarchie; d’autre part, qu’il n’est pas tenu, comme
simple fidele, d’étre un théologien de profession et de pouvoir
expliquer scientifiquement les dogmes auxquels il croit. Toutefois,
c'est a tous les chrétiens que St. Paul a recommandé d’étre ration-
nels dans leur foi et dans leur culte. Donc tous ont le devoir gé-
néral de rendre témoignage a la doctrine enseignée par le Christ,
de la professer publiquement, de la répandre dans la mesure de
leurs forces, de leurs connaissances, de leur foi, et par conséquent
le devoir de l'exposer et de l'expliquer de leur mieux. La foi étant
essentielle dans la vie de I'Eglise, soit la foi subjective, soit la foi
objective, il résulte que tous les membres de I'Eglise, donc tous
les fideles, doivent non seulement avoir la foi subjective, mais
encore garder le dépot de la foi objective, qui a été confié non
seulement 2 la hiérarchie, mais a toute I'Eglise.

FPreuves tirées de I’ Ecriture sainte. J.-C. a voulu que tous ses
disciples fussent ses témoins (et eritis mihi testes); que tous veil-
lassent, non seulement sur leur conduite, mais aussi sur leur foi
(quod autem vobis dico, omnibus dico : vigilate); que tous évitas-



sent les faux propheétes, ce qui exige lactivité de lesprit et le

discernement dans les choses de la foi. — St. Pierre a dit que la
foi doit étre ecozqualis> (II* Ep. I, 1), en ce sens qu'elle est la
méme pour tous et qu’elle doit étre professée par tous. — Clest

a tous que St.Paul a dit: Omnia probate, quod bonum est tenete
(I Thess. V, 2): Epistola nostra vos estis, epistola Christi, minis-
trata a nobis et scripta non atramento, sed Spiritu Dei vivi in
tabulis cordis (II Cor. III, 2-3); docentes et commonentes vosmet-
ipsos (Coloss. III, 16). Etc.

Preuves trrées des Peres et des doctenrs, Tertullien demande
que les fideles ne soient pas «hésitants dans leur foi (sua fide
dubii) », mais qu’ils soient instruits (quos instrui, dirigi, muniri
oportebit). St. Augustin reconnait aux simples fidéles le droit de
contredire les €évéques qui tombent dans l'erreur, et il cite le juge-
ment des fideles comme faisant autorité avec celui des évéques et
des prétres pour la condamnation des hérétiques: « Frustra here-
ticis circumlatrantibus, et partim plebzs psius judzcio, partim conci-
liorum gravitate... culmen auctoritatis obtinuit». Le pape Célestin I°r,
voulant prémunir les fideles de Constantinople contre I'évéque Nes-
torius, leur dit qu’ils doivent juger les doctrines dont on les nourrit
(de pascuis judicare). Le pape Léon It écrit aux évéques des
Gaules: «La foi dont nous prenons aujourd’hui la défense awec le
consenienient du monde chrétzen, est la foi des apodtres dans toute
sa pureté. » Le pape Nicolas 1°*, malgré son autoritarisme, a écrit
que la controverse en maticre de foi <ad omnes plane attinet».
Gerson (Considerat. VI) enseigne qu’on ne doit exclure des con-
ciles généraux aucun fidele qui demande a étre entendu, si l'on
veut traiter sainement ce qui a rapport a la fol et aux meceurs
(rulla fideli persona qua audiri requirat exc/usa, ad salubriter trac-
tandum et ordinandum ea qua debitum regimen ejusdem Ecclesia
i fide et moribus respiciunt). Bellarmin, dans une lettre a Clé-
ment VIII, exige que le sentiment des Eglises, des écoles et des
docteurs soit manifesté librement. Bossuet reconnait que «les fideles
sont compris dans la promesse que J.-C. fait a ses apodtres d'étre
avec eux jusqu’a la consommation des siécless; qu'elle s’adresse a
«la communion des pasteurs et des troupeaux»; que «l'infaillibi-
lité que J.-C. a promise a son Eglise réside primitivement dans
tout le corps»; etc. L'archevéque de Lyon, Montazet, enseigne
encore, dans ses [ustitutiones theologicew, que la décision d'un con-
cile général de tous les évéques du monde est insuffisante, si elle
n'est confirmée par l'autorité trés concordante de I'Eglise répandue
partout, c’est-a-dire non seulement par l'autorité des pasteurs du
second ordre, des prétres et de tout le clergé, mais encore des
simples fidéles, puisque ceux-ci sont aussi membres de I'Eglise



— B =

répandue partout; et il dit que jusque-la les articles de foi reste-
ront indécis. Sur ce point, voir aussi Guettée (Union chrétienne,
juin 1886, p. 208-214, 230-233) ; Khomiakoff, ouvr. cité, p, 12, 48-50,
1§ T-152, 27 1-272, 280285, 772

Prewves tirées de 'histozre. Au cénacle, avec les apotres et les
disciples, sont les fréres et les saintes femmes, environ cent-vingt
personnes. Le OSt. Esprit leur est communiqué. Pierre, dans sa
premicre prédication, applique au Seigneur cette parole: Effundam
de Spiritu meo super ommnen: carnem et prophetabunt filéz vestri et
filie vestre, etc. Les simples fid¢les ne sont pas exclus. Spiritus
ubi vult spirat. A Bérée, les fideles scrutent chaque jour les Ficri-
tures pour voir si hac ita se haberent {Act. XVIL, 11). Rien ne
prouve que Luc lI'évangéliste ait fait partie de la hiérarchie. Au
livre VIII des Constitutions apostoliques (n. 33), il est dit: ¢ Que
celui qui enseigne, s'il est laique, soit versé dans la parole.» St. Am-
broise affirme qu’au commencement, tous enseignaient (primum
omnes docebant). Justin, Minutius I"élix, Athénagore, étaient laiques.
Tertullien aussi était laique, ce qui ne I'empécha pas de jouer un
role considérable dans la défense du dogme et dans le développe-
ment de la théologie, role supérieur a celui d’'un grand nombre de
prétres et d’évéques. Origéne a enseigné avant d’étre prétre. Lac-
tance, Pallade, Dydime d’Alexandrie, Marius Victor de Marseille,
St. Prosper, Hilaire de Syracuse, etc., ont enseigné, tout en n’étant
que laiques. Au concile de Nicée, des laiques ont rendu témoi-
gnage a la foi contre des philosophes payens. A Antioche, au
IVe siecle, deux laiques, Flavien et Diodore, ont défendu la doc-
trine catholique contre les Ariens, et méme contre leur évéque
Léonce, qui favorisait secrétement la doctrine arienne. En 428,
Eusebe, avocat a Constantinople, a défendu l'orthodoxie contre son
patriarche Nestorius, et cela, avant d’étre évéque de Dorylée.
Socrate, Sozoméne, Evagre, auteurs d' Hustoires ecclésiastiques, furent
avocats. Etc., etc. L histoire est remplie de tels faits; au XVI1I®siccle, le
role de Pascal, dans ses ZFrowvinciales, est connu. De nos jours,
les laiques qui font de la théologie, dans toutes les Eglises, sont
légion.

§ IV. Le réle du simple fidéle dans les choses du culte.

Quoique les simples fidéles n’aient ni les mémes devoirs ni les
mémes droits que les membres de la hiérarchie, dans les choses
de la sanctification et du culte comme dans celles de la doctrine
et de la foi, cependant ils ont des devoirs et des droits. Eux aussi,
ils sont prétres, non dans la mesure spéciale des membres de la
hiérarchie, mais dans la mesure commune & quiconque a ¢té incor-
poré par le baptéme i J.-C. pontife et victime; eux aussi, ils sont



— 350 —

des pierres saintes de 1'édifice saint, des temples de I'Esprit saint,
etc, Si des protestants ont eu tort de nier le sacrement de l'ordre,
ils ont eu raison de mettre davantage en lumiére le sacerdoce
commun a tous les chrétiens; et si les papistes ont eu raison de
maintenir le sacrement de l'ordre, ils ont eu le double tort soit
d’exagérer la sacerdoce des membres de la hiérarchie, soit d’annihiler
le sacerdoce des simples fid¢les. Les vrais catholiques évitent ces
divers exces et concilient exactement le sacerdoce spécial et le sacer-
doce générall).

Cette doctrine est fondée sur les considérations suivantes: —
I.’activité des fideles est nécessaire pour la coopération a la grace
et pour l'efficace réception des sacrements; car le prétre n’agit pas
seul dans les sacrements, et Dieu méme, qui nous a créés sans
nous, ne veut pas nous sauver sans nous. — L’activité des fideles
peut étre aussi requise, méme pour I'administration des sacrements.
C'est en ce sens qu’il est dit des simples chrétiens, dans les Livres
saints : ¢ Vos regale sacerdotium, sacerdotium sanctum (I®* Ep. Pierre,
II, 5 et 9); Et fecit nos regnum et sacerdotes Deo et Patri suo
(Apoc. I, 65 voir V, 10); Erunt sacerdotes Dei et Christi et regna-
bunt cum illo mille annis (XX, 6). — Ignace d’Antioche (Eph. V, 2)
dit: «Si la priere d'un ou de deux a une si grande puissance,
combien sera plus puissante la pricre de 1'évéque ez de foute la
communauté.s — Tertullien affirme que le baptéme peut étre con-
féré par tous les chrétiens: « Etiam laicis jus est; quod enim ex
®&quo accipitur, ex @®quo dari potest... Baptismus, @que Dei census,
ab omnibus exerceri potest.» Kt encore: «Noane et laici sacer-
dotes sumus? Scriptum est: Regnum quoque nos et sacerdotes Deo
et Patri suo fecit. Differentiam inter Ordinem et Plebem constituit
Ecclesie auctoritas, et honor per Ordinis consessum sanctificatus;
adeo ubi ecclesiastici ordinis non est consessus, e offers, ct tinguzs,
et sacerdos es 17bi solus. Sed ubi tres, ecclesia est, lzce? laicz.»
Donc Tertullien reconnait que tout baptis¢ a en lui le jus sacer-
dotzs « ubi necesse est», Il ajoute: « Ommnes nos Deus ita vult dis-
positos esse, ut wbique sacramentis ejus obeundss apti simus » (De
Exhort. castit., n. 7). — St. Ambroise : ¢ Unusquzsque ungitur in
sacerdotium, ungitur in regnum» (De sacram. 1. IV, c. 1). Donc
les simples fidéles prennent une certaine part dans "administration
des sacrements. Voir, sur ce point trés important, le 7ra@zté des
sacrements en général (ch. du ministre).

Ce sacerdoce des simples fidéles a été encore enseigné par

1) Voir le «Rituel ancien-catholique », p. 45-46, sur la participation des fideles
aux prieres de 'ordination sacerdotale; voir le « Catholique frangais», 30 septembre
1899, p. 135-138. '



— 351 —

Bossuet quand il a dit: «Le saint et divin sacerdoce de J.-C. est
donné a tous les fidéles en N. S. J.-C., pour offrir des victimes
spirituelles agréables a Dieu par son fils»!). Khomiakoff (ouvr.
cité, p. 148): « Nous sommes tous prétres du Tres-Haut, quoiqu’a
des degrés différents, prétres, mais non pasteurs». Loisy (L Fvan-
gile et I'Eglise, p. 220-221): «Dieu n’est pas plus loin du fidéle
que de I'éveéque ou du pretre. Clercs et laiques vont a Dieu ensemble,
prient Dieu ensemble, se sanctifient ensemble. Il n'y a entre eux
qu'une division de graces et de ministeres, comme le dit St. Paul;
mais c’est le méme esprit, qui est dans tous.» Je pense que,
si cette doctrine pénétrait de nouveau dans les dmes des fidéles,
elle pourrait contribuer puissamment a rétablir la vie chrétienne
dans les familles, en rendant aux parents leur auréole sacerdotale
aux yeux de leurs enfants.

§ V. Le role du simple fidele dans les choses judiciaires,
disciplinaires et administratives.

Comme membres actifs et vivants de 'Eglise, les simples fideles
doivent concourir, dans une certaine mesure, a tous les actes de
I'Eglise, en tant qu’elle est société.

En ce qui concerne les jugements ecclésiastiques, les simples
fid¢les ont le droit et méme le devoir de prendre part soit a l'ac-
cusation, meéme contre les membres de la hiérarchie, soit au juge-
ment. Le concile de Carthage, de 390, a dit (c. 6): « Celui qui
est prévenu de crime n’est point admis a accuser un évéque ou
un prétre »; cette restriction du droit d’accusation en est une con-
firmation. La parole du Christ: «Dic Ecclesie», prouve que les
fideles, comme membres de I'Eglise, ont le droit de juger les fréres
coupables, Dans la condamnation et dans la réhabilitation de lin-
cestueux de Corinthe, Paul a clairement indiqué aux fideles de
cette Eglise leurs devoirs, St. Jean Chrysostome a dit a ce sujet:
«Voyez comme St. Paul fait prononcer la sentence par les fidéles
avec lui, craignant de se trop attribuer d’autorité¢ a lui seul... L’a-
potre se les unit encore en disant: Vous devez plutot le traiter
maintenant avec indulgence, de peur qu'il ne soit accablé par un
exces de tristesse. Il semble s’en rapporter uniquement sur toute
cette affaire a ce qu’ils auront jugé et exécuté, et il semble vou-
loir partager avec eux la grice accordée a lincestueux pénitent
en disant: «Ce que vous accordez par indulgence, je l'accorde
aussi. » Estius dit aussi: « [’apétre les prie de ratifier et de con-
firmer publico consensu et decreto les effets de leur charité envers
ce pécheur, en le recevant a la paix et a l]a communion de I'Eglise.

') IlI* Sermon pour le Jour de Piques; édit. Vives, T. X, p. 154.



— 352 —

St.Paul a dit encore (I Cor. VI, 2 et 5): An nescitis quoniam
sancti de hoc mundo judicabunti... Ad verecundiam vestram dico;
sic non est inter vos sapiens quisquam, qui possit judicare inter
fratrem suum?

St. Cyprien enseigne que l'éveque ne doit juger qu’avec son
clerg¢ et avec son peuple. Les martyrs et les confesseurs de Rome
I'en ont félicité et ont ajouté que, «lorsqu’il s’agit d'un crime aussi
grave, il faut consulter les évéques, les prétres, les diacres, les con-
fesseurs, les laiques mémes qui n'ont pas fléchi ». Etc., etc. — On
objecte que les subordonnés n’ont aucune juridiction sur les supé-
rieurs, et que, par conséquent, les simples {ideles ne sauraient juger
légitimement les ecclésiastiques. La vérité est que le simple fidele,
pris individuellement, doit étre, en effet, subordonné a la hiérar-
chie; mais que, agissant comme membre de I'Eglise et collective-
ment avec les autres membres de I'Eglise, il n'est plus un simple
subordonné. I.’Eglise étant au-dessus des membres de la hiérarchie,
peut les juger; or, les fideles sont membres de I'Eglise. L’histoire
ecclésiastique abonde en faits de ce genre, et rien n'est plus con-
forme a la nature méme de l'Eglise, Le synode romain de 501 a
donc dévié lorsqu’il a dit (v. Decretum, p. 2, c. 16. q. 7): Non
placuit laicum statuendi in Ecclesia habere aliquam potestatem;
cui obsequendi manet necessitas, non auctoritas imperandi».

Et st les fideles peuvent prendre part 4 la condamnation des
coupables, ils peuvent aussi prendre part a la canonisation des
saints. Autrefois les saints étaient canonisés par la voix du peuple
chrétien; et l'autorité épiscopale, dans chaque diocése, se bornait
a consacrer par un culte public le témoignage des fidcles. « Les
sentiments des fidéles pouvaient s’égarer, 'autorité épiscopale pou-
vait se tromper, personne n’en doutait, et il est de principe, dans
la théologie, que I'Eglise elle-méme n’est pas infaillible dans la
canonisation des saints. Depuis la fin du dixi¢me siccle, le mode
de canonisation a ¢té changé de fond en comble en Occident; ce
n'est plus le peuple fide¢le qui indique le saint a 'évéque, c’est le
pape qui lindique a toute I'Eglise, sans que le peuple fidele ait
été méme consulté. Cette prétention est une suite toute naturelle
du pouvoir absolu que les papes prétendent avoir dans les défini-
tions doctrinales et dans le gouvernement de I'Lglise» 1).

En ce qui concerne les choses dzsceplinaires ef administra-
tives de VEglise, particulicrement [administration temporelle des
biens ecclésiastiques, les simples fideles y ont toujours pris part,
plus ou moins, directement ou indirectement, selon l'esprit des
époques et des lieux, ou plutdt selon que la hiérarchie dominait

1) Union chrétienne, 28 septembre 1862, p. 383-384.



— 353 —

plus ou moins les fideles, souvent indifféerents. Voir, sur ce point,
I'histoire des conciles.

§ VI. Le role du simple fidele dans les conciles.

Les simples fidéles étant membres de I'Eglise et un concile
étant une assemblée ou une représentation de I'Eglise, il est clair
qu’ils doivent y assister et y prendre une part active. Au cénacle
de Jérusalem, il y avait environ cent vingt hommes, y compris les
¢« fréeres» ou simples fideles (Act. I, 15). Au concile de Jérusalem,
le role des simples fideles est évident (Act. XV): placuit apos-
tolis et senioribus cunz omni Lcclesia... Apostoli, seniores, fratres...
placuit 7obzs collectis in unum.. misimus... visum est Spiritul
sancto et nobis; etc. L’histoire constate que les simples fideles
d’Asie ont pris une part active dans les conciles tenus au sujet
de Montan et de ses partisans dans le but dexaminer leur
doctrine. Méme présence active dans les conciles d’Afrique, par
exemple, dans le III® de Carthage (250}, ou l'on déclara, contre
Etienne de Rome, qu'il n’y a dans I'Eglise aucun «episcopus
episcoporum ». Inutile de rappeler le réle de l'avocat ILLusebe et
de l’économe Charisius au concile d’'Ephese (431). Le concile de
Tarragone de 516 ordonna au métropolitain de convoquer au con-
cile de la province des laiques de chaque diocese. La présence des
laiques dans les conciles des Gaules, de la Germanie, de la Lombardie,
sous Pépin et Charlemagne, est connue. On sait que le pape Jean XXIII
ayant voulu enlever la voix délibérative aux séculiers, au concile
de Constance (1415), le concile s'y opposa. Telle était encore la
doctrine des Gerson, des Pierre d'Ailly, des Clamanges, etc. Clest
un fait que les sept conciles cecuméniques ont méme été convo-
qués par des laiques, celui de 325 par Constantin, celui de 331
par Théodose I°%, celui de 431 par Théodose II, celui de 451 par
Marcien, celui de 553 par Justinien, celui de 680 par Constantin
Pogonat, celui de 787 par l'impératrice Ircne et par son fils Cons-
tantin Porphyrogénéte. Cest aussi un fait que la présidence des
conciles a été confiée plusieurs fois a de simples laiques. Si dans
certaines Eglises particuliéres et a certaines époques les simples
fideles ont été écartés par le clergé, cela ne prouve absolument
rien contre leurs droits, mais seulement contre le clergé qui cher-
chait & restreindre 'Eglise a la hiérarchie.

§ VII. Le réle du simple fidéle dans l'élection des évéques, des
prétres et des diacres.

C'est toute 'Eglise de Jérusalem, y compris les « freres », qui fit

Pélection de I'apotre Matthias (Act. [, 15-26), ainsi que celle des

sept diacres (VI, 1-6). C’est elle également qui choisit Jude et Silas,



354 —

et qui les délégua a Antioche avec Paul et Barnabé (XV, 22).
On voit que 'élection par les fideles est d'institution apostolique:
elle est d’ailleurs la conséquence logique de la notion méme du
fidele en tant que membre de I'Eglise. Clément de Rome remarque
que les ¢véques sont établis par le consentement de toute 'Eglise.
Cyprien indique ainsi comment se faisaient les élections ecclésiastiques
de son temps: ¢ l.es évéques de la province les plus proches se
réunissent dans la ville pour laquelle doit se faire I'élection. L’évéque
est ensuite clu, plede prescute; il faut que le peuple assiste a 1'élec-
tion, parce qu'il connait parfaitement la vie de chacun; la dignité
épiscopale est alors conférée wniverse fraternitatis suffragio et
episcoporum judicio ». les Constitutions apostoliques mentionnent
que tout le peuple participe a l'élection des pasteurs. A l'occaszion
du schisme des Meéléciens (qui fut occasionné par une violation du
droit électoral), le concile de Nicée (323) €crivit aux Eglises d’Egypte
que, si quelques évéques meéléciens mouraient, ils pourraient étre
remplacés par d’autres nouvellement regus, pourvu que le peuple
les nommat et que la décision du peuple ft confirmée par Vévéque
d’Alexandrie. « Celui qui doit étre préposé a tous, doit étre élu
par tous (qui prefuturus est omnibus, ab omnibus eligatur) », a dit
le pape Lcon I°*; et encore: <« Nulla ratio sinit ut inter episcopos
habeantur qui nec a clericis sunt electi, nec a plebibus expetiti,
nec a provincialibus episcopis cum metropolitani judicio consecrati ».

Que ces faits suflisent ici pour démontrer les droits des simples
fideles. Ils ont été plus ou moins respectés en Occident jusqu'au
XIII® siecle; a partir de cette époque, ils furent a peu prés con-
fisqués au profit du clergé. En France, le concordat de 1516 entre
Frangois I*" et L.édon X inaugura l'ére des concordats, qui dure en-
core. Je renvoie au Cours d'histoire ecclésiastique l'histoire de
cette question, ainsi que ce qui concerne |'élection des évéques de
Rome en particulier.

§ VIII. Le réle du simple fidéle dans la création des paroisses
et des dioceses.

La fondation des paroisses et des dioceses reléve avant tout
de I'Eglise, et par conséquent de la hiérarchie et des fidéles. Le
concile de Carthage de 300 a dit (c. 5): «On ne doit point donner
d’évéques aux dioceses qui n'en ont jamais eu, si ce n'est que le
peuple fidele soit multiplié et qu’il le désire ». C'est du bon sens.
Dans les pays ou I'Eglise est unie a I'Etat, le concours de I'Etat
est évidemment requis. Nous ne saurions entrer ici dans l'examen
de toutes les irrégularités et de tous les abus qui ont été commis
dans cette mati¢re (par exemple, Pie VII et Napoléon I°r boule-
versant, sans le concours du clergé et des fidéles, la délimitation
des dioceses de France).



§ IX. Le réle de la femme dans I'Eglise.

Les femmes sont, par leur baptéme, membres de 'Eglise. Donc
elles comptent, elles aussi, et elles ont des droits ecclésiastiques.
On lit, en effet, dans les Acfes: Hi omnes erant perseverantes
unanimiter in oratione cum ulierzbus (1, 14) ... Magis autem au-
gebatur credentium in Domino multitudo virorum ac mulierum
(V, 14). St. Pierre a rappelé la parole du prophéte: Et erit in no-
vissimis diebus (dicit Dominus) effundam de Spiritu meo super
omnem carnem, et prophetabunt filii vestri ¢ filie vestre... Et
super ancillas meas... (II, 17-18).

Toutefois St. Paul a dit (1 Cor. XIV, 34-35): « Mulieres in
ecclesiis taceant, non enim permittitur eis loqui, sed subditas esse,
sicut lex dicit. Si quid autem volunt discere, domi viros suos inter-
rogent. Turpe est enim mulieri loqui in Ecclesia ». La loi a laquelle
St. Paul fait allusion est celle-ci (Genese, I, 16): «Et sub viri
potestate eris, et ipse dominabitur tui». Et encore (I Tim. 1I, 12):
Mulier in silentio discat cum omni subjectione. Docere autem mulieri
non permitto, neque dominari in virum, sed esse in silentio. St. Paul
ne permet aux femmes que la pricre, et la picté per bona opera (10).
Cependant le méme St. Paul a dit aussi (Gal. I, 28): Non est
Judeeus, neque Gracus; non est servus, neque liber:; non est mas-
culus neque femina; omnes enim vos unum estis in Christo Jesu.

Il est admis que la femme peut conférer le baptéme en cas
de nécessité; que, lorsque le baptéme €tait conféré par immersion,
les femmes ¢taient baptisées par des diaconesses; que les femmes
prennent part, comme les hommes, a toutes les priéres, méme
sacramentelles, prononcées dans lassemblée des fideles. Au concile
ecuménique de 451, Pulchérie, associ¢e a I'empire, a assisté avec
'empereur Marcien 4 la sixieme session; a celui de 787, l'impé-
ratrice Iréne a occupé avec l'empereur la premicre place a la
huitiéme session; des abbesses ont assisté a plusieurs conciles anglais.
On lit dans le 75¢ canon du concile d’Aix-la-Chapelle, de 789:
<« Nous avons appris que, contre la coutume de la sainte Eglise,
certaines abbesses donnaient des bénédictions aux hommes et leur
imposaient les mains, en les marquant du signe de la croix, de
meéme qu'elles conféraient le voile aux vierges avec les bénédictions
sacerdotales. Vous devez, saints Péres, prohiber entierement ces
abus dans vos paroisses ».

Il est question actuellement, dans plusieurs Eglises, de recon-
naitre aux femmes le droit de prendre part a I'élection des pasteurs
et a l'administration des affaires paroissiales. Aucun dogme ne le
défend. On peut méme penser que les prohibitions faites par
St. Paul ne sont que personnelles (zon permztio), et que la loi de



la Genese a laquelle il s'est référé ne serait nullement violée, sila
femme parlait avec édification dans de pieuses réunions et exergait
des droits d'électrice, etc.

Bref, dans toute cette question, 'esprit chrétien consiste a mettre
fin a l'indifférentisme des fideles, a leur inspirer le sentiment vrai
de leurs devoirs et de leurs droits, a faire renaitre en eux la cons-
cience chrétienne que le cléricalisme, d’'une part, et lirreligion,
de l'autre, ont étouffée. La réforme et la renaissance dans 'Eglise
sont a ce prix.

Ch. XXII. Deux erreurs: le laicisme antihiérarchique
et le cléricalisme.

Aux doctrines exposées précédemment, on oppose, d'une part,
le laicisme antihiicrarchigue, qui rejette tout sacerdoce spécial et
ne reconnait que le sacerdoce général, commun a tous les fideles,
dont il a €té question; et, d'autre part, le c/érzcalzsme, qui exagere
Uautorité du clergé jusqu’a ne voir dans I'Eglise et dans la religion
que les intéréts de la hiérarchie. Réfutons ces deux erreurs.

I. Le laicisine antihiérarchique. De méme que certains poli-
ticiens ne voient dans la nation que le peuple, et combattent tout
ce qui est autorité et hiérarchie; ainsi certains chrétiens nient toute
hiérarchie dans I'Eglise. La, c’est P'anarchie politique et sociale;
ici, l'anarchie ecclésiastique ; de part et d’autre, la fausse démocratie.
Nous avons suffisamment démontré comment J.-C. a institué¢ une
hiérarchie dans son Eglise; donc tout vrai chrétien doit la respecter.

On objecte: les prétres ont commis tant d’abus, tant d’erreurs,
et le cléricalisme est si rempli de superstitions et de désordres,
que c’est un devoir, pour tout homme de sage raison, de s'aftranchir
de toute hiérarchie, surtout en matiere de religion et de conscience.
L’avenir est & la raison, et non & 'esprit hiérarchique et clérical.
— Réponse: Nous combattons, nous aussi, tous les abus, toutes
les erreurs et toutes les superstitions; on verra plus loin que, nous
aussi, nous repoussons énergiquement tout cléricalisme qui porte
atteinte a la vérité, a la religion, a la raison. Mais ces choses ne
sauraient étre confondues avec la hiérarchie méme, en tant quelle
se maintient dans le droit strict et qu’elle se borne a exiger la
pratique des devoirs, plus encore des membres de la hiérarchie
que des simples fideles. Ne détruisons pas une partic de la maison
a cause des défectuosités qu’elle présente et auxquelles on peut faci-
lement remédier; corrigeons les abus, mais respectons les institu-
tions nécessaires; écartons les coupables et remplagons-les par les
justes. La hiérarchie, telle que le Christ 'a établie, ne saurait
porter atteinte & la raison, a la conscience, a la liberté, si elle



357 —

pratique ses devoirs; c’est a I'Eglise méme & la surveiller et a 'y
contraindre, I'Eglise étant au-dessus de la hiérarchie.

On demande ce qu'il faut penser du gallicanisme parlementaire,
qui a suscité souvent des difficultés aux évéques et aux prétres.
Lorsque les gallicans parlementaires se sont bornés a défendre les
libertés de I'Eglise gallicane contre les empiétements de la cour
de Rome et du parti ultramontain, ou 4 rappeler les évéques et
les prétres a 'ordre et au respect de la loi, ils ont trés bien fait;
et le malheur est, pour la France, que la royauté ait souvent entravé
leurs justes revendications. Mais, si dans certains cas ils ont porté
atteinte aux droits de 1'Eglise, il faut les blamer.

Il. Le cléricalisine. Ce mot ne signifie plus, comme autrefois,
I'ensemble des droits du clergé et le respect envers son ministere.
Il est pris aujourd’hui en mauvaise part, et signifie exclusivement
«la soumission de la société civile a I'Eglise ou plutdt au clergé .
En ce sens, il est condamnable, non seulement dans |'Eglise
romaine, ou il sévit particulicrement, mais dans toutes les Eglises
qui en sont atteintes. Le clerg¢, en effet, n’a pas pour mission
de dominer, mais seulement de preécher la doctrine et la morale
du Christ, et de distribuer aux fideles les secours de la religion.
Le Christ n’a pas dit que I'Eglise doit dominer I'Etat, mais qu'il
faut rendre a Dieu ce qui est de Dieu et a César ce qui est de César.
Le Christ a établi ses apodtres et ses disciples comme des servi-
teurs, et non comme des maitres. La hiérarchie implique donc
plus encore des devoirs spéciaux qu'une dignité spéciale, et elle ne
saurait transformer cette dignité et ces devoirs en droits abusifs
et en domination. Les simples fideles sont les freres, en J.-C., des
pretres et des évéques; c'est a ].-C. que tous doivent obéir, les
membres de la hiérarchie plus encore que les simples fidéles. Donc
le cléricalisme, comme domination du clergé sur les simples fidéles,
ou de I'Eglise sur la société civile, est une erreur antichrétienne,
et il doit étre combattu partout ou il existe, soit dans les ecclésias-
tiques, soit dans les laiques; il doit 'étre d’autant plus qu’il est
coupable d’orgueil, de propagandisme malsain, d'aveuglement in-
guérissable, d’obstination stupide, et qu’il fait de 'homme une machine,
ou la conscience et la raison sont remplacées par le fanatisme?).

Les partisans du cléricalisme font valoir en sa faveur les
arguments suivants :

1°© Si 'on accorde aux laiques le droit de juger des choses
de la religion, c’en est fait de la religion et de I'Eglise; donc ces
choses doivent étre réservées au clergé seulement. Ainsi ont parle

") Voir dans le Catholigue national du 14 juillet 19007 « Machinisme et
tonscience »; du 27 septembre 19o2: «Le cléricalisme ».



— 338 —

les hommes sages comme le cardinal du Perron en 1614, les
hommes expérimentés comme Richelieu en 1613, etc.

Réponse: Les simples fidéles ont exercé leurs droits dans
I'ancienne ILiglise, qui valait certainement I'Eglise actuelle; et 'his-
toire montre que, la ou les fid¢les sont éclairés et vertueux, le
clergé est tenu a plus de circonspection et 'Eglise plus prospére.
Ce n'est pas dans les cardinaux du Perron et Richelieu qu'il faut
chercher la pure doctrine chrétienne.

2° Toujours, dit-on, on a distingué¢ UEglise ensezonante et
VEglise ensczgnée. Le sage cléricalisme est fondé sur cette dis-
tinction. — Réponsc: Il est certain que les pasteurs ont un devoir
spécial d’enseigner et de précher. Mais ce devoir spécial ne saurait
enlever aux simples fidcles leur droit d’attester leur foi, de rendre
témoignage a la vérité, de défendre les traditions de leur Eglise,
de répandre la doctrine du Christ, leur Maitre. Sous ce rapport,
toute 'Eglise est attestante et enseignante, comme aussi elle est
toute enseignée par le dépdt doctrinal que le Christ lui a confié.
Ce dépodt s’impose aux pasteurs comme aux simples fideles ; ceux-ci
sont les disciples du Christ et non les disciples des pasteurs, et
les pasteurs, eux aussi, doivent étre les disciples du Christ.  Cer-
tains theologiens ont prétendu que les évéques et les prétres ont
seuls le droit de juger de la foi, tandis que les simples fideles
n'auraient que le droit de descerner si 'enseignement des pasteurs
est conforme a celui de toute I'iglise. Pure subtilité: car, d’abord,
ce discernement doctrinal est aussi un jugement doctrinal; et
ensuite, il n'y a pas d'enseignement «de toute I'Liglise» sans le
concours des fidéles qui font partie intégrante de I'Lglise. Guettee
a dit: «l.es fideles comme les pasteurs ont concouru a la con-
servation de la doctrine divine; et lorsque l'évéque enseigne, il
ne peut se séparer de la doctrine conservée sans interruption
dans son Eglise. S'il est appelé a défendre la foi contre les hére-
tiques dans les conciles, il ne doit pas exposer ses opinions par-
ticuliéres, mais la doctrine que son fg/lise, prétres, clercs et fideles,
a toujours crue, a toujours professée. Clest ainsi que les fidéles
sont identifiés a 1'évéque dans l'exercice le plus élevé de sa
dignité. 11 y a loin de cette grande doctrine chrétienne a cette
distinction orgucillicuse entre une Eglise enseignante et une Eglise
enseignée, distinction qui a ét¢ une des sources principales des
hérésies et erreurs de toute sorte qui ont envahi 'Eglise romaine...
Il n'y a donc pas d /Lglise enseignante et d' Eglise enseignée, mais
une seule Eglise composée des fideéles aussi bien que des pasteurs,
et dont les pasteurs sont les simpies organes vis-a-vis de I'Eglise

universelle !) 5,

V) Union chrétienne, juin 1886, p. 231-232.



3° Toujours, disent encore les cléricaux, on a admis dans
'Eglise la papauté romaine comme centre de I'Eglise, le pape
comme chef de 'Eglise, etc. Donc le cléricalisme, fondé sur cette
doctrine, est le fond méme, l'essence méme du catholicisme.
— Réponse: Nous avons vu que le Christ n'a fondé aucune
papauté, ni romaine, ni autre, mais seulement un ministére
special confie a tous les apodtres et a tous les disciples. Dans le
Trazté de ['liglise vomaine, nous réfuterons en détail cette objec-
tion, et nous démontrerons que tous les arguments papistes en
faveur de la papauté romaine sont manifesternent erronés. Présenté
sous cette nouvelle forme, a savoir qu'il est Paffirmation et la
défense de lautorité supréme du pape, le cléricalisme n’est pas
moins faux que sous les formes précédentes. Il a déja été constaté
que l'épiscopat est un et égal dans tous les €véques, et que ’ancienne
Eglise a résisté a tous les empiétements de l'évéque de Rome,
lorsque celui-ci revendiquait, tantdét au nom de St Pierre, tantot au
nom du Christ, une suprématic sur les autres éveéques.

Ch. XXIII. De la constitution de I'Eglise chrétienne.

Apres avoir expos€ en quoi consistent, dans I'Eglise chrétienne,
l'autorité, la liberté, la hiérarchie, les droits et les devoirs des
fideles, il est logique de préciser en quoi consiste la constitution
de cette LEglise. Nous diviserons cette ¢tude en deux parties:
1° de la source et du canal de autorité hiérarchique; 2° comment
la constitution de I'Iiglise chrétienne est a la fois monarchique,
aristocratique et démocratique.

§ I. De la source et du canal de l'autorité hiérarchique.

1° Cette source est Dieu seul ou J.-C. seul: car, d'une part,
en principe, la nature humaine, comme telle, ne dépend que de
son seul créateur et maitre, Dieu; et, d'autre part, J.-C. comme
Dieu est le seul chef de I'Eglise. Donc toute mission divine, dans
UEglise, ne peut venir que de J,-C. en tant que Dieu; quiconque
n'a pas regu de mission divine, dans I'Eglise, est un faux pasteur
et ne saurait faire légitimement partie de la hiérarchie. Dans
PA. T., les faux prophétes étaient signalés comme tels parce que
le Seigneur ne les avait pas envoyés (cum Dominus non miserit
eos; Ezech. XIII, 6). Dans le N. T., J.-C. a dit: Comme mon
Pére m’a envoyé, ainsi je vous envoie. Et St. Paul: Quomodo
preedicabunt nisi mittantur? (Rom. X, 15); Paulus apostolus non
ab hominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum et
Deum Patrem (Gal. I, 1).

20 J.-C. ne se manifestant pas visiblement, il faut que l'au-



T -

torité qui découle de cette source invisible se manifeste par
‘un canal visible. Ce cana/ visible est I'Eglise méme. Voici les
preuves de cette doctrine:

a) Les écrits du N. T. nous enseignent que J.-C., d'une part,
a confié une mission spéciale aux douze et aux soixante-dix, et,
d’autre part, que ces envoyés spéciaux n‘ont jamais agi séparé-
ment des simples fidcles; que le Christ a établi I'Eglise, c’est-a-dire
la totalité des fideles, comme linstance supréme (dic Ecclesie);
qu'il a promis son assistance, sa grace, non seulement aux membres
de la hiérarchie, mais a tous les freres réunis en son nom (Matth.
XVIII, 20); que le premier concile, tenu a Jérusalem, montre en
effet 'Eglise agissant elle-méme, apotres, prétres et fideles (Act. X'V);
que c'est I'Eglise de Jérusalem qui a envoyé Jude et Silas &
Antioche, avec Paul et Barnabé (XV, 22); que St. Paul, a Corinthe,
n'a agi que de concert avec 'Eglise de cette ville, D'ou il est
clair que c’est a '’Eglise méme que J.-C. a confi¢ ses pouvoirs, et
qu'elle est le canal par lequel il les communique a la hiérarchie.
Les membres de la hiérarchie sont donc les mandataires du Christ
par UEglise, et ils ne peuvent exercer leur mandat que dans
I'Eglise, avec I'Eglise, par I'Eglise et pour I'iglise. Ils ne sont
pas au-dessus de l'Eglise, mais ils doivent lui étre soumis pour
étre soumis a J.-C; c'est ’Eglise qui est au-dessus d'eux. Telle
fut I'Eglise primitive.

6) La tradition confirme cette doctrine., Augustin a enseigné
que ].-C. a donné des pouvoirs a Pierre, non a la personne de
Pierre, mais a l'apbtre, en tant qu’il représentait I'Eglise et qu'il
était le type ou la représentation de l'unité (unitati Ecclesiz
communicant): ZLcclesie personam gerebat. Il a enseigné que c'est
I'Eglise qui a regu les clefs: Domus Dez claves accepit ac potes-
tatem solvendi et ligandi (de Baptismo)... Cum excommunicat
Ecclesza, in celo ligatur excommunicatus, etc. Tous les Peres ont
parlé dans ce sens. Encore au concile de Latran de 1116, Pascal 1l
a expliqué la parole du Christ a Pierre (J'ai pri¢ pour toi) en ce
sens qu’'il ne s’agissait pas de la personne de Pierre, mais de
I'Eglise qu'il représentait. Pascal entendait sans doute 1'Eglise
romaine, mais il edt du dire I'Eglise universelle, s’il edt voulu étre
fidele a la tradition universelle, Encore au XVII® siecle, Bossuet
a enseigné que les pouvoirs sont d’abord dans I’Eglise.

¢) Le bon sens justifie aussi cette doctrine : d’abord, parce que
ce serait un cercle vicieux de dire que la hiérarchie est 4 elle-méme
le canal de sa propre autorité; ensuite, parce que ce serait placer
la hiérarchie au-dessus de I'Eglise et la rendre indépendante de
I'Eglise, ce qui est contrairc 4 I'Ecriture et a la tradition; enfin,



— 360

parce quil doit y avoir harmonie entre l'ordre naturel ct l'ordre
surnaturel, et que, dans l'ordre naturel, c'est la nation méme, et
non I'Etat, qui est le canal de Tautorité politique et civile.

~0

3° On objecte que c’est aux douze apdtres seulement que
J.-C. a promis douze sicges pour juger les douze tribus d'Israel
(Matth. XIX, 28). — Réponse. 11 ne s'agit pas, dans ce passage,
de lautorité confiée a I'Eglise, mais d’une récompense spéciale
et personnelle accordée aux douze, parce qu'ils ont suivi le Christ
d’une maniere particuli¢re (27). Voir aussi 'explication qui a été
donnée du chiffre douze dans cette circonstance.

On objecte que c'est aux pasteurs seuls que J.-C. a dit de
paitre les troupeaux. — Réponse. Les pasteurs ont, en effet, une
mission spéciale de précher la doctrine du Christ; mais autre est
l'autorité confiée par le Christ 3 son Eglise méme,

On objecte que c’est aux pasteurs seuls que J.-C. a dit de
remettre les péchés. — Réponse. La vérité est que c'est a tous
les disciples que J.-C. a adressé¢ cette parole; et ici le mot
« disciple» est pris dans le sens général de «f{rére», comme l'in-
dique tout ce chapitre XX de Jean. Et tel était bien réellement
Pesprit du Christ, qui ailleurs (Matth. XVIII, 35) a dit : Sic et Pater
meus ccelestis faciet vobis, si non remiseritis unusquisque frair:
suo de cordibus vestris. Tout chrétien qui annonce la vérité
chrétienne, ouvre les ames a la grace, délie les consciences de
leurs liens peccamineux et les lie a Dieu méme.

On objecte que c’est a Tite et a Timothée, et non aux sim-
ples fideles, que St. Paul a ordonné d’établir des pasteurs, et que
par conséquent c’est la hiérarchie seule qui est le canal de l'au-
torité hiérarchique. — Réponse. St. Paul, en rappelant a Tite et a
Timothée leurs devoirs, n’a nullement entendu nier les droits des
simples fideles; il les a nettement affirmés par ailleurs, notamment
dans ses épitres aux Corinthiens.

4° Quelles conséquences peut-on tirer de cette doctrine? On
peut conclure: 1° contre les papistes actuels, que le pape n’est

ni la source ni le canal de la juridiction hiérarchique; — 2° contre
les gallicans, que ce n’est pas le seul clergé, encore moins le
seul épiscopat, qui est le seul canal de cette juridiction; — 3° con-

tre certains protestants qui nient tout sacerdoce et toute hiérarchie
de droit divin, que ce ne sont pas les fideles seuls qui transmet-
tent par leur élection l'autorité aux pasteurs; — 4° que cette
transmission se fait dans I'Eglise et par 'Eglise, donc par le con-
cours simultané des membres de la hiérarchie et des fideles, ceux-ci
prenant une part active non seulement a l'¢lection, mais aussi aux
prieres de lordination. -— 50 Peut-on conclure que, dans le cas

Q.
Revue intern. de Théologie. Heft 47, 1904, 24



— 362 —

(évidemment chimérique] ou tous les membres de la hiérarchie
teraient défaut, 'Eglise aurait le droit et le devoir de se recons-
tituer elle-méme une hié€rarchie ou un clergé, grace aux pouvoirs
spirituels que le Christ lui a directement confiés? Je le crois,
IEglise ayant, comme corps du Christ, une vie propre, qu'elle ne
tient ni des apotres ni des soixante-dix disciples, mais du Christ
méme, qui est avec elle tous les jours jusqu’a la consommation
du monde.

§ II. Comment la constitution de 1'Eglise chrétienne est a la
fois monarchique, aristocratique et démocratique.

Elle est monarciizque, en ce sens que 'Iiglise n’a qu'un chef,
J.-C.; — aristocratique, en ce sens que ]J.-C. a établi dans son
Eglise une hiérarchie pour < paitre » ses brebis, et que cette hié-
rarchie peut étre considérée comme une aristocratie (simple ques-
tion de mots); — démocratigue, en ce sens que I'Eglise n’est pas
seulement la société des ¢véques et des prétres, mais la socicté
de tous les fideles; que les fideles, comme membres de 1'Eglise,
ont des devoirs et des droits; que c’est a tous, donc a toute son
Eglise, que J.-C. a confié¢ le dépot de sa doctrine, de ses préceptes,
de ses moyens de salut, de son autorité; que, des le principe,
I'Eglise a été appelée pour cette raison une respublica christiana'y,
qu'en effet elle concilie ainsi l'autorité et la liberté, les devoirs
et les droits, et méme les diverses formes administratives qui
paraissent se contredire dans l'ordre politique et civil (étant don-
nées les passions et les ambitions humaines). LL’Eglise n’étant pas
un zperzin, mais un simple mznisterium, peut, sans contradiction,
étre a la fois monarchique, aristocratique et démocratique.

I va de soi que, lorsque nous la disons wmonarchique, ce
n'est pas dans le sens des papistes, qui voient leur monarque
dans le pape. Nous ne voyons le monarque de I'Eglise qu'en
J.-C.; et comme J.-C. n’est pas «personnellement» visible, il
résulte que, comme société visible, 'Eglise n’est pas monarchique,
mais seulement invisiblement et spirituellement. Visiblement, elle
est aristocratique et démocratique. Je dis «spirituellement»: rap-
pelons a ce sujet que la réalité spirituelle est la principale
réalité quand il s’agit des ames et de la religion. Aussi est-ce une
réalité que nous affirmons, lorsque nous disons que 1'Eglise est
spirituellement monarchique par son chef J.-C., toujours spirituel-
lement présent dans son Eglise, I.’Eglise n’étant pas une société

) S. Grégoire de Nazianze, parlant des baptisés, des initiés au Verbe, en un
mot des chrétiens, dit (orat. 39): Deus ab illis qui in KRempublicam illam admissi
sunt, celebratur,



oo 6 e

mondaine ou politique, n’a aucun besoin d’une monarchie humaine;
le Christ, d'ailleurs, n’en a pas établi. Dans le royaume de Dieu,
Dieu seul suffit comme roi. Clest donc J.-C. qui régne dans
I'Eglise, sur I'Eglise et par I'Eglise; mais ce n’est pas I'Eglise
meme qui regne. Elle doit travailler au régne du Christ-Dieu, et
non a son propre regne a elle; elle n'est que la voix extérieure
qui répete les enseignements et les préceptes du Christ, et qui
aplanit ainsi les voies a l'action du Christ, seul rédempteur et
seul sauveur.

Au fond, l'idée de la «démocratie» ou de la «république »,
entendue dans le sens que je viens d’indiquer, rentre dans 'idée
meéme de '« universalité » ou de la « catholicités. LL'Eglise est la
socicté de fous les fidéles: donc elle est une société démocratique
et universelle. Nous avons vu qu’elle est universelle aussi a d’autres
titres, lesquels n'empéchent pas celui-ci. Tout en étant une,
I'Eglise universelle est composée d’Eglises particuliéres : c’est ainsi
que Jean a adressé son Apocalypse aux sept Eglises d’Asie (I, 4),
confédérées en une seule; c’est ainsi que toutes les communautés
chrétiennes primitives, tout en étant autonomes, €taient « ’Eglise
que J.-C. s’est acquise par son sang »>; elles étaient unes par
Vunité de la foi et par la fidélité a garder intact le dépot de la
révélation chrétienne; elles n’avaient pas d’autre centralisation que
celle qui leur venait de J.-C. méme, le centre et le lien de 'Eglise;
tous les évéques orthodoxes étaient un en J.-C,, sans aucune con-
firmation d'un evéque des évéques, un tel évéque n’existant pas
(voir St. Cyprien). Le pape Grégoire I a lui-méme exprimé
maintes fois non seulement cette absence d’'un éveéque des évéques,
mais encore l'idée démocratique de 'Eglise: «sententia fidelis
populz ex voce Ecclesize universalis exprimitur.,. Sancte Ecclesie
populus . .. Fidelis Dei populus s, etc.

Des le IXe siecle, le pape Nicolas I** a portc atteinte a cette
notion de I'Eglise, et l'ambition de ses successeurs a contribué
a effacer de plus en plus d'abord le caractére démocratique de
la constitution ecclésiastique, puis son caractere aristocratique,
pour ne plus affirmer que son caractéere monarchique; et encore
a-t-elle faussé ce dernier au point d’ériger I'évéque de Rome en
monarque spirituel et temporel, monarque meéme absolu et infail-
lible! Nous montrerons dans le 7razté de ' Eglise romaine la série
ascendante de ces falsifications jusqu’aux décrets du 13 juillet 1870.

Qu'il suffise de remarquer ici: 1° que les altérations ultramon-
taines ne sauraient empécher la vraie constitution de I'Eglise
chrétienne d’apparaitre clairement dans I'histoire de I'Eglise et de

4 L 0 A ; ’
la théologie; 2° que méme aux €poques les plus troublées par



— 364 —

I'ultramontanisme, les défenseurs de la vérité catholique se sont tou-
jours fait entendre. Par exemple, en 1324, dans son Defensor
paces, Marsile de Padoue, tout en exagérant l'autorité des princes,
a défendu encore celle du peuple chrétien, et a reconnu a ce der-
nier le droit de faire des lois, de les modifier, de déposer les
chefs prevaricateurs, etc. Toute juridiction ecclésiastique, a-t-il dit,
appartient en propriété au peuple chrétien. On trouve aussi ces
vérités, mais meélangces de quelques erreurs, dans Gerson, d’Ailly,
Richer, Antoine de Dominis, Hontheim, etc. Bellarmin a cru faire
une grande concession en avouant que «<le régime ecclésiastique
est une monarchie tempérée d'aristocratie et de démocraties.
Quesnel (dans son septieme Mémoire) a dit: <« Cette proposition
générale que les clefs ont ét¢ données a /'Lglise est d'une con-
sidération d’autant plus grande, que, d’autre part, elle est /a source
de [léconomic du corps mystique de 3.-C., le titre primitif de son
ministere, le fondement de toute la juridiction de I Liglise, la racine
de ['unité sacervdotale, la vegle de la conduite des pasteurs, la base
de la discipline, la sivelé de la concorvde et de la paix ».

Quoique protestant et enclin a accroitre autorité des princes
dans I'Eglise et méme sur I'Eglise, Leibniz a encore fait I'aveu
suivant: «J'avoue que VEglise, quz est une espece de vipublique, a
les avantages des autres républiques, et méme d'une manicre
éminente, il faut qu'elle ait un pouvoir et une exécution (quod
extremum est in jurisdictione): et c’est Dieu qui se charge d'ex¢é-
cuter les sentences, mais c'est avec quelque réserve... L’Eglise
n’est pas assez autorisée de Dieu pour prétendre a une autorité
absolue. On n'en voit pas des titres assez clairs pour pouvoir
avoir l'esprit en repos la-dessus, et pour digérer tout ce qui
alarme la conscience d’'un homme de bien. »

Au XIXe si¢cle, on trouve encore un ¢cho des anciennes
doctrines dans Maultrot, Huet, Bordas-Demoulin, Prompsault, etc.
Méme encore dans la Théologie de I'évéque Bouvier (édition cor-
rige de 1868, t. I, p. 279), I'kiglise est appelée une république.
Tous les théologiens gallicans répetent avec Fleury que clest la
communauté qui doit se gouverner elle-méme (II® discours, n. §.).
En 1886, Guettée: « Dans I'Eglise, les fideles sont zdentifies') avec
les pasteurs, méme pour les fonctions du ministére, a plus forte
raison pour le maintien de la foi. Evéques, prétres, diacres, clercs,
fideles ne font gqu'un. La base de I'Lglise c’est wnité; cette
unité n'existe qu’a la condition de l'unification des pasteurs et des
fideles. Les Péres de 1'Eglise ont proclamé cette unification. St. Au-
gustin n’hésite pas a dire que le Christ n’a accordé de pouvoirs

1y Clest lui qui sonligne.



— 365

aux apotres qu’autant qu'ils représentaient | Eo/lise, c’est-a-dire
Vagrégation complete de tous les vrais chrétiens, et que cest
UEglise qui aget par ses ministres ). » — Khomiakoff: « 1. Eglise
exige l'unité parfaite, de méme qu’elle ne peut donner en échange
que l'égalité parfaite; car elle connait la fraternité, mais elle ne
connait pas la sujétion (p. 61)... Les chrétiens, pour prononcer
un arrét sur la fausse doctrine des Arius et des Dioscore, ne
s'adressérent a aucune autorité, a aucun pouvoir religieux ou
politique: ils s’adressérent & la fotalité de I E¢lise, unie dans la
concorde et dans l'amour mutuel (car l'amour n’usurpe pas, ne
monopolise pas la grace et ne réduit pas ses fréres a lilotisme
spirituel). L’Zglise répondit a 'appel de ses membres, ¢/le confia
(comme il était juste) le droit de formuler sa foi a ses anciens
de l'ordre épiscopal, tout en se réservant le droit de controler la
formule qu'ils auraient adoptéc... Plus tard, les empereurs, les
patriarches, sans en excepter celui de Rome, et la majorité des
évéques réunis en concile trahirent la vérité et signeérent une con-
fession heérétique, L'/[o/zse, éclairée par son divin Sauveur, resta
fidéle et condamna lignorance, la perversité ou la faiblesse de ses
fonctionnaires, et par son témoignage fixa a jamais la doctrine
chrétienne sur la divinité» (p. 173-174).

En 1869, M. Maret, évéque de Sura, a réfuté les erreurs de
J. de Maistre, de L. Veuillot et autres ultramontains sur cette
question; mais il a essayé de réduire le plus possible le caractere
démocratique de la constitution de I'Eglise, et cela dans le but
d’éviter une condamnation de Rome. Ses arguments en faveur
d’une papauté monarchique de droit divin (Le Concile général,
T. I, p. 92-113), sont remplis d’erreurs. Nous les réfuterons dans
le 7razté de I'Eglise romaine.

Bref, le simple fidé¢le étant par son baptéme incorporé a J.-C.
docteur, pontife et roi, participe réellement au doctorat, au sacer-
doce et a la royauté de J.-C. Etant, par ce mécme baptéme,
membre actif et vivant de I'Eglise, il doit prendre une part active
a tout ce qui est le propre de 'Eglise et a tout ce qui n’est pas
réservé exclusivement i la hiérarchie. Etant donné que, de par J.-C.
méme, c'est 'Eglise qui se gouverne elle-méme, il est rationnel
d’admettre que tous les vrais fidéles, membres de I'Eglise, doivent
avoir une part active a l'administration méme de I'Eglise, et que,
par conséquent, la coustitution de I'Eglise est, avant tout, monar-
chique du c6té de J.-C. son unique chef, aristocratique ou oligar-
chique du coté de la hiérarchie (évéques et prétres), démocratique
du co6té des simples fideles.

Y Union chrétienne, juin 1886, p. 230-231. Voir tous les articles publiés dans
les numéros suivants, sur la Constitution de I Eglise. Voir aussi ses Sowwvenirs, p. 80.



— 366 —

Ch. XXIV. Du procédé conciliaire dans I'Eglise.

On distingue géncralement le concile et le synode: le concile,
assemblée plus considérable, le synode, assemblée moins considé-
rable. Toutefois on emploie aussi ces deux termes pour désigner
une assemblée ecclésiastique autorisée, représentant plus ou moins
I'Eglise. De méme qu’il y a diverses circonscriptions dans I'Eglise,
ainsi y a-t-il plusieurs sortes de synodes et de conciles: au diocese
correspond le synode ou concile diocésain, a la province le
synode ou concile provincial, au royaume le concile national, a
I’Orient le concile oriental, a I'Occident le concile occidental, enfin
a I'Eglise uuiverselle, répandue dans l'univers, le concile universel,
ou plénier, ou cecuménique. Ni le conclave, ni le consistoire ne
sont des conciles, parce qu'ils ne sont que des réunions relative-
ment minimes.

Six parties dans ce chapitre: 1° De la nécessité des conciles
dans la vie de I'Eglise; 2° de la nature et des conditions des
conciles en général; 3° du concile cecuménique; 4° des propriétés
du concile cecuménique; 5° de la convocation, de la tenue, de la
présidence et de la ratification des conciles ccuméniques; 0° du
nombre des conciles cecuméniques.

§ I. De la nécessité des conciles dans la vie de I'Eglise.

De ce qui a été démontré précédemment, au sujet de l'auto-
rité¢, de la hiérarchie, des simples fid¢les et de la constitution, il
résulte: que lautorité de I'Liglise réside dans 'Eglise méme et
principalement dans 'épiscopat, dépositaire principal des choses
divines et représentant principal de 'Eglise ; que I'épiscopat, tout en
étant principal dépositaire et principal représentant, doit étre tou-
jours uni aux autres degrés de la hiérarchie et aux simples fideles;
que tout évéque, pour agir épiscopalement, doit agir en union
avec son Eglise, la consulter et par conséquent tenir des assem-
blées ecclésiastiques (synodes, conciles); que c’est dans ces assem-
blées que I'Eglise discute et statue, en vue de ses intéréts reli-
gieux ; qu'ainsi le procédé de I'Eglise est essentiellement synodal
et conciliaire, et qu'elle ne doit exercer son autorité que d’apres
les regles établies par elle en assemblées synodales ou conciliaires.
— C'est dans cet esprit éminemment chrétien que 'Eglise de
Russie, par exemple, a remplacé son patriarcat par un synode
permanent et qu'elle s’administre synodalement. Cest dans le
méme esprit que J. Wassilieff a dit: « L’autorité de 1'Eglise, pour
etre vraie et infaillible, doit étre exercée par les pasteurs collects-
vement et traditionnellenent'). » 11 elit été plus exact encore de

V) Union chritienne, 16 novembre 1862, p. 18.



dire que cette autorité doit étre exercée par I'Eglise méme; car
les pasteurs ne sont qu’une partie de la communauté.

Aucun concile n’est I'liglise méme, parce qu’'a aucun concile
n'assistent tous les membres de l'Eglise. Un concile n’est donc
qu'une réunion de délégués plus ou moins nombreux. D’oit il
suit que sa juridiction ne peut étre qu’une juridiction déléguée; et
comme les membres du concile sont des délégués de I'Eglise, il
est clair que le concile tient de 'Eglise méme cette juridiction
déléguée, et non de la hiérarchie seule ni des simples fidéles seuls,
(C’est a son Eglise que le Christ a confié son autorité; donc c’est
de I'Eglise seule que le concile reléve et dépend immédiatement.

Lorsque ].-C. a prononcé les paroles: « Dic Ecclesies et
« Ubi sunt duo vel tres congregatz in nomine meo, ibi sum in
medio eorum », a-t-il rendu la tenue des conciles obligatoire de
droit divin? Non, les conciles ne sont pas de nécessité de droit
divin positif, mais seulement de droit naturel social. Une réunion
de deux ou trois est une réunion privée et non un concile; et
lorsqu’il s’agit d’une difficulté a dirimer entre fréres, on ne sau-
rait réunir toute I'Eglise. Donc la parole du Christ « Dic Ecclesie® »
ne peut indiquer qu’une réunion paroissiale, mais non une assem-
blée diocésaine, encore moins une assemblée cecuménique.

L’histoire montre que, de par le simple bon sens et la nature
méme de la vie sociale, toujours des réunions religieuses ont eu
lieu; que, chez les Juifs, Josué a réuni plusieurs fois «tout Israél »,
anciens, princes, chefs, magistrats (XXIII, 2; XXIV, 1), etc.; que
chez les chrétiens, dés le commencement, on s’est réuni au cénacle,
a Jérusalem, pour l'élection de 'apotre Matthias, puis pour élire les
sept diacres, puis pour résoudre la difficulté soulevée entre les
chrétiens judaisants et les autres; que des conciles ont été tenus
aussi au sujet de la Paque, du montanisme, des doctrines de
Paul de Samosate. Les conciles d'Afrique au III° siecle sont
connus. Le concile de Nicée sanctionna le droit électoral et la
tenue régulicre des conciles provinciaux. Les lettres de commu-
nion des évéques étaient des lettres synodales. D’ordinaire, a partir
du IVe siécle, les conciles provinciaux se tinrent deux fois par
an. A partir du Xe si¢cle, et surtout du XII°, le pape de Rome
s'efforca de dominer par ses légats les métropolitains et les con-
ciles provinciaux, et d'affaiblir ainsi la vie conciliaire. Le concile
de Constance réclama (39° session), mais en vain, que le concile
cecuménique se réunit tous les dix ans. Etc,

La raison conclut que, si l'individu ne peut se compléter que
par la société, a fortiori une société ne peut vivre et se dévelop-
per que par des réunions sagement réglées; qu'autant il faut éviter



s 065

les abus et les scandales, autant il faut maintenir les usages utiles ;
que, si 'Eglise universelle a vécu et s’est développée jusqu’a l'an
325 sans tenir aucun concile cecuménique, c’est que les counciles
cecuméniques ne sont nécessaires que dans de trés graves circons-
tances. La raison dit encore que I'Eglise, dispersée ou réunie en
concile, est bien, il est vrai, la méme Iglise, mais dans deux
situations différentes; que l'une et 'autre situation offre en méme
temps des garanties et des périls; qu’il faut recourir a toutes ces
garanties avant de résoudre une difficulté, et qu’il faut éviter les
périls de 'une par les avantages de l'autre; donc, que toute ques-
tion dogmatique doit étre ¢lucidée ¢z par un concile cecuménique,
et par le controle et les observations supplémentaires de 1'Eglise
dispersée. D’une part, en effet, une assemblée éveille les esprits,
émet des observations qu’on n’eGt pas trouvées en particulier;
elle jette une lumiére nouvelle sur les questions, crée un €lan
nouveau, etc.; donc un concile est indispensable. D’autre part, il
peut donner lieu a des intrigues, a des précipitations, a des oublis,
a des communications insuffisantes, toutes choses qui ont besoin
d’étre examinées, controlées, corrigées méme, par les membres de
I'Eglise, docteurs et autres, qui n'ont pas assisté au concile, et qui
peuvent avoir autant de connaissances religieuses et ecclésiastiques
que les membres du concile, peut-étre méme davantage, connais-
sances dont I'Eglise doit bénéficier. On voit ainsi que I'Eglise
dispersée et I'Eglise en concile offrent des ressources diverses:
que les unes et les autres doivent étre utilisées par 'Eglise et
pour U'Eglise; que des lors, I'Eglise dispersée est insuffisante sans
le concile, et le concile insuffisant sans I'Eglise dispersée: qu’il
faut donc les unir, les compléter celui-la par celle-ci et celle-ci
par celui-la; que le témoignage complet de I'Eglise n’a lieu qua
cette condition. Encore au XVII® siécle, lorsqu’il s’est agi d'ob-
tenir le concours des éveéques de France pour déterminer la cour
de Rome a condammer les Cingq propositions, on a cherché a avoir
des signatures isolées; Vincent de Paul et Habert en ont obtenu
ainsi quatre-vingt trois. Et on chercha a faire passer ces adhésions
individuelles pour une déclaration de V'épiscopar. Quelques évéques
protestérent contre cette manceuvre de mauvais gout?).

Leibniz a mieux compris que Bossuet cette question, qui
doit étre remise en meilleure lumiére, pour que I'Eglise n’ait a
souffrir ni des lacunes de la dispersion ni des exagérations reli-
gieuses des foules, et pour qu’elle ait a profiter des lumiéres des
discussions bien dirigées et de celles des docteurs solitaires et
isolés. En tout cas, on ne saurait assez répéter qu'un concile n’est

') Voir La Cabale des dévots, par R. Allier, p. 172.



— 369 —

pas I'kglise; qu’il est dans P'Eglise, mais non au-dessus de 'Eglise 5
que I'Eglise lui est supérieure et qu’elle doit le contrdler avant
de Vapprouver ou de le condamner.

Objection: D'une part, 'histoire des conciles est remplie de
tels scandales qu'il est mieux de n’en tenir aucun; d’autre part,
la vie religieuse est essenticllement individuelle; donc I'individua-
lisme protestant l'emporte sur le synodalisme catholique. — R¢-
ponsc: Oui, beaucoup de conciles ont été scandaleux; mais ce
n'est pas une raison pour se priver des avantages des conciles
bien tenus, Sans doute la vie religieuse doit étre, avant tout, per-
sonnelle et consciencieuse; mais ce n'est pas une raison pour
qu’elle soit condamnée a rester privée, et pour qu’elle ne soit pas
publique, la vie de soci¢té étant nécessaire en religion comme en
toutes choses. Enfin, si des protestants ont le tort de professer un
individualisme excessif, étroit et malsain, d'autres reconnaissent
les avantages du régime consistorial, du régime synodal et méme
du régime conciliaire. On lit dans la Confession helvétique (1566):
« Nous ne blamons pas les conciles wcuménigues, s'ils se font a
exemple de 'Eglise apostolique, pour le salut de 1'Eglise et non
pour sa ruine.»

§ II. Nature et conditions d’un concile en général.

Un concile est une assemblée ecclésiastique, convoquée et
réunie officiellement et légalement, pour pourvoir aux intéréts reli-
gieux de I'Eglise.

C'est une assemblée ecclészastzque, donc composée de mem-
bres de la hiérarchie et de simples fideles. Donc le concile n’est
pas une assemblée politique; il ne doit pas s’occuper de politique
ni viser un but politique, Les représentants des gouvernements qui
peuvent y assister pour en assurer 'ordre et la police, n’en sont
pas membres a ce titre, et ils ne sauraient changer par leur pre-
sence le caractére exclusivement religieux du concile.

Cette assemblée doit étre convoquée et réunie officiellement
et légalement, donc suivant les lois de I’Eglise et par ses autorités.
compétentes. Les autorités compétentes de 1'Eglise sont avant tout
les évéques. Les simples fidéles peuvent aussi prendre linitiative
d’une demande de concile. Un concile diocésain peut demander la
tenue d’un concile provincial, d’un concile national et méme d’un
concile cecuménique,.

Le but du concile est de pourvoir aux intéréts religienx de
IEglise. — Les intéréts doctrimaux peuvent étre strictement dog-
matiques ou simplement théologiques. Quand il s’agit d’'un dogme,
c'est 'Eglise universelle qui seule peut rendre un témoignage suf-
fisant pour le constater. Donc, si un concile particulier traite une



70 —

|
o

question dogmatique, son témoignage, insuffisant par lui-méme, ne
peut avoir une valeur cecuménique qu'a la condition d’étre ratific
par I'Eglise universelle. Le dogme ne pouvant étre constaté que
par l'attestation de la foi constante, universelle et unanime des
Eglises fideles, il est clair qu'un concile, réuni pour traiter une
question dogmatique, ne peut étre qu'une aasemblée attestante;
que son devoir est, d'une part, de produire les documents tradi-
tionnels, authentiques et exacts, et, d'autre part, d'éviter les com-
promis de doctrine, ancun dogme véritable ne pouvant étre le résul-
tat d'un compromis. — Par exemple, les conciles d’Antioche de
264 a 269 ne sont, malgré leur gravité, que des conciles particu-
liers, parce qu’ils n’ont jamais été ratifiés officiellement par 'Eglise
universelle; et, par conséquent, leurs décisions ne sauraient étre
tenues pour des dogmes. Il en est de méme des conciles occiden-
taux qui n'ont pas été ratifiés par I'Orient, et des conciles orien-
taux qui n’ont pas été ratifiés par I'Occident; ni les uns, ni les
autres ne sont cecuméniques?!). LLe concile de Constantinople de 381
n'est devenu cecuménique que parce qu'il a été ratifi¢ par 'Eglise
universelle. — Tout concile a le droit d'émettre des considérations
théologiques, de dénoncer les erreurs, de mettre les fideles en garde
contre les faux dogmes, de donner des conseils de prudence; ce
n'est point la définir des dogmes. Le concile est alors une assem-
blée délibérante. Les canons qu'il formule alors a la majorité des
voix ou méme a l'unanimité, ne sont ni des dogmes stricts, ni des
dogmes approximatifs, mais de simples déclarations doctrinales, qui
peuvent étre corrigées et qui ne sauraient jamais étre transformées
en dogmes. — Les intéréts leturgiques, moraux, disciplinaires,
administratifs, ne sauraient étre matiére a définition dogmatique,
ils peuvent étre réglés a la majorité des voix.

Tout concile doit étre /Ziére, la liberté étant de droit commun
pour toute assemblée. Sans liberté, un concile n’est qu'un /lafroci-
nium ou un ludibrium. La liberté est de rigueur: 1° dans la pro-
duction des documents doctrinaux et autres; 2° dans les délibéra-
tions et les votes; 3° dans le travail de constatation et dans
I'expression des témoignages.

Tout concile doit étre /Jwonnéle, sérieux et saint, les choses
religieuses étant saintes et devant étre traitées saintement. Donc:
1° le réglement du concile doit non seulement respecter la liberté
des membres, mais encore leur accorder le temps nécessaire pour
que les travaux de contrdle et de critique soient sériensement et
honnétement exécutés; — 2° les décisions du concile doivent res-

Y)Y Voir le Catholigue national du 27 janvier 1894: «Les conciles parti-
culiers, »



— 371 —

pecter la légalité, ainsi que lautonomie des Eglises particuliéres.
Chaque Eglise particuliére étant juge de ses propres intéréts spiri-
tuels, a le droit de se prononcer ensuite sur les décisions du con-
cile, sur l'opportunité de les mettre en pratique ou non, sur les
modifications a introduire, etc. Tout concile étant inférieur & I'Eglise,
celle-ci peut le juger, approuver ou le désapprouver.

Enfin, quant aux personnes qui peuvent ou doivent étre admises
au concile, on peut ¢tablir les points suivants :

1° Un concile étant une assemblée nécessairement limitée et
ne pouvant admettre tous les membres de I'Eglise, doit du moins
contenir des €véques, des prétres, des diacres et des simples fidéles.
De la sorte, 'Eglise y est représentée dans sa hiérarchie et dans
sa partie non hiérarchique. L’élimination des fideles au profit de la
hiérarchie, des diacres et des simples prétres au profit des évéques,
est une atteinte a ’exacte notion de I'Eglise et du concile, et une
violation des droits des éliminés. Il va de soi, en tout cas, que
ces derniers ont le droit de s’exprimer, apres le concile, sur ses
actes et ses décisions.

2° Les schismatiques et les hérétiques qui se sont officielle-
ment séparés de I'Eglise, et qui se sont constitués en Eglise sépa-
rée, ne sauraient évidemment prétendre au droit d’assister au con-
cile: car on ne peut étre a la fois hors de I'Eglise et dans ’Eglise.
Mais, d'une part, ils peuvent adresser a I'’Eglise ou au concile une
demande d’admission, dans un but de pacification; et, d’autre part,
I'Eglise ou le concile peut les admettre dans ce méme but, et
méme prendre a leur endroit l'initiative d'une convocation, st les
intéréts de 'Eglise 'exigent, et s'il y a un espoir sérieux d’expli-
cations loyales et d’entente fraternelle.

3° Les schismatiques et les hérétiques qui, malgré leur oppo-
sition, ne sont pas sortis de 1'Eglise et qui n'ont €té ni condam-
nés par aucun concile, ni excommuniés personnellement, ont-ils
le droit d’assister au concile, s'ils demandent a y étre entendus?
Certainement, car ils sont toujours membres de I'Eglise visible. Si
toutefois ils prenaient envers le concile une attitude menacgante et
blessante, de maniére & compromettre l'ordre et la paix de I'Eglise,
celle-ci ferait acte de prudence en ne les admettant pas.

4° Les schismatiques et les hérétiques qui, ayant été condam-
nés par un concile particulier, en appellent a un autre concile,
particulier ou cecuménique, ont-ils le droit d’étre admis dans ce
concile particulier ou cecuménique? Certainement. En effet, tout
schismatique ou prétendu tel qui se croit condamné¢ injustement, a
le droit d’appel a un concile supérieur; et tout hérétique ou pré-
tendu tel a le droit de considérer comme insuffisante et non défi-



— 372 —

nitive la condamnation portée, en matiere dogmatique, par un ou
plusieurs conciles particuliers, 'herésie ne pouvant étre officielle-
ment constatée que par un témoignage universel, constant et una-
nime. Par exemple, les Eusébiens devaient assister au concile de
Sardique (347); ce sont eux qui ont refusé d'y prendre part, parce
qu'ils se sentaient en minorité. Les Pélagiens, qui ont été condam-
nés par le concile de Carthage de 416, ont été admis a faire valoir
leur cause dans les conciles de 417, 418, 421, etc. En 787, au
septicme concile cecuménique, des hérétiques ont été admis, et
cette admission a €té suivie d'une heureuse pacification, Méme a
Trente, a la XV*® session (1552), des protestants ont pris part aux
débats: le 26 février 1562, il fut décidé de leur envoyer un nou-
veau sauf-conduit pour qu’ils se rendissent au concile; s'ils n'y
sont pas venus, c’est qu’ils n'ont pas voulu. Conclusion: si l'on
tenait un concile vraiment cecuménique, et si les hérétiques ou pré-
tendus tels qui n'ont pas été condamnés ecclésiastiquement depuis
le dernier concile cecuménique de 787, réclamaient le droit d'y
assister et d'y exposer loyalement leurs doctrines, ce droit devrait
leur étre reconnu.

§ III. Du concile cecumenique.

1. Définition du mot « ewcuménzique». Ce mot a eu d’abord une
signification d'«étendue»; appliqué a I'Eglise, il a désigné 1'Eglise
en tant que répandue par toute la terre. Puis, il a eu une signifi-
cation d’«orthodoxie», en ce sens que les Eglises particuliéres qui,
sur toute la surface de la terre, professent la méme foi apostolique,
sont en méme temps cecuméniques et orthodoxes. C’est en ce sens
qu’'un simple individu se dit cecuménique, ou catholique, ou uni-
versel, non qu'il prétende étre a lui seul toute la catholicité, mais
parce qu’il professe la religion vraie qui est partout professée dans
toutes les Eglises orthodoxes. En examinant de pres les notions
d’cecumeénicité et d’orthodoxie, on voit que c’est I'orthodoxie qui
dépend de P'cecuménicité, en ce sens qu'une doctrine n'est tenue
pour orthodoxe qu’autant qu’elle est attestée universellement, cons-
tamment et unanimement (quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est). — Appliqué au concile, le mot «cecumé-
nique » signifie que ce concile représente les Eglises particulieres
répandues sur toute la terre. On a donné quelquefois le qualificatif
de «général» et de «plénier» & un concile qui n’était de fait que
national, ou occidental, ou oriental; on prenait ces termes dans un
sens relatif et restreint. Cet abus a favorisé l'orgueil des Eglises
ou plutét des gens d’Eglise: c’est ainsi que la papauté romaine,
aprés la séparation opérée entre I’Orient et 1'Occident sous Inno-
cent III (f 1216), s’est considérée comme /a sexle Eglise catho-



— 373 —

lique et qu’elle a donné le nom d'cecuméniques a ses conciles de
Latran, de Lyon, de Vienne, de Florence, de Trente, du Vatican;
et c’est ainsi que certains théologiens orientaux, animés du méme
esprit et placés au méme point de vue, considerent I'Eglise orien-
tale comme /a seule Eglise catholique ou orthodoxe et leur concile
de Jérusalem (1672) comme cecuménique. Les Anglicans ne pa-
raissent pas non plus avoir eu une notion exacte du concile général,
lorsque, dans leur vingt-et-unieme article de religion, ils en ont
fait dépendre la tenue de l'ordre et de la volonté des princes, et
lorsque, oublieux de la notion méme d’cecuménicité, ils n’ont accorde
de force et d'autorité aux décisions du concile qu'a la condition
qu'elles seraient ¢ prises de 'Ecritures.

Il Explicatzons. Donc le concile cecuménique est l'assem-
blée des délégués officiels des Eglises particuliéres, en vue de definir
un point de foi ou de statuer sur des points graves de morale, de
discipline ou de liturgie. Précisons cette définition par les trois
explications suivantes :

1° En ce qui concerne les Eglises particulieres qui ont le drozt
d’étre représentées au concile, on peut dire:

a) Ont ce droit toutes les Eglises catholiques ou orthodoxes.

b) Ne doivent étre traitées officiellement ou ecclésiastiquement
comme hérétiques, que les Eglises condamnées comme telles par
un concile cecuménique. En effet, ni la condamnation d’hérésie
intligée par un concile particulier, ni celle infligée par les Eglises
dispersées, ne sont suffisantes ou péremptoires. D’une part, le con-
cile particulier n’est pas infaillible, et le témoignage de !'Eglise
universelle est nécessaire pour constater officiellement le dogme et
I'hérésie. D’autre part, les garanties qu’offrent les Eglises disper-
sées doivent étre complétées par les garanties qu'offre le concile
cecuménique; car, en des matieres aussi graves que celles du dogme
et de I'hérésie, on ne saurait étre trop prudent et tous les moyens
d’instruction doivent étre épuisés.

¢) Les Eglises officiellement condamnées comme hérétiques
par un concile cecuménique et vivant séparées de I'Eglise uni-
verselle visible, n’ont ni le droit d’étre convoquées, ni le droit
d’assister a un concile de I'Eglise orthodoxe visible, puisqu’elles
vivent en dehors de cette Eglise et qu'elles n'en font pas partie.

d) Toutefois 'Eglise orthodoxe ou catholique, si elle le juge
utile, peut les convoquer; et elles, de leur coté, peuvent demander
a y étre admises en vue d'une explication fraternelle et d’'une entente
possible. De fait, des groupes réputés hérétiques ont pris part a
des conciles cecuméniques. Toute la question est de savoir s'il est
prudent et utile, pour les Eglises orthodoxes, que ces Eglises déja



— 374 —

condamnées soient admises au concile. On peut dire: — 1° Une
Eglise condamnée comme hérétique sur un point, peut n’étre pas
hérétique sur les autres; et elle peut, par conséquent, rendre, sur
la question traitée au concile, un témoignage orthodoxe tres pré-
cieux, dont DI'Eglise orthodoxe aurait tort de se priver; — 2° Si
cette Iglise condamnée rend un témoignage hétérodoxe, il sera
facile aux orthodoxes de la réfuter, en produisant les témoignages
traditionnels ou historiques qui la combattent. Elle sera ainsi prise
en flagrant délit d’erreur. Cette démonstration savante et au grand
jour, sera non seulement un triomphe pour lorthodoxie, mais
encore une occasion de toucher I'Eglise erronée et de la ramener
dans la bonne voie. Cette double possibilité d’'un si heureux résultat
vaut évidemment mieux que l'exclusion et l'anathéme. Mais il va
de soi qu’il faut, de part et d’autre, une grande sincérité, une par-
faite loyauté, un vif amour de la vérité et, de plus, une absolue
fermeté dans lapplication du critérium catholique ou orthodoxe!).
Voir ce qui a été dit sur le ministére doctrinal de I'Eglise (ch. XVT,
§ 1, n. 4).

2* En ce qui concerne la définition d'un point de foz, notons
quatre choses:

@) 1l faut que tous les membres du concile soient libres dans
leurs travaux, dans leurs observations et dans leurs attestations.

&) 1l faut que la foi soit constatée et attestée d'apres la tra-
dition universelle, constante et unanime. Tout compromis de doc-
trines et de personnes doit étre absolument écarté. Il a déja été
démontré que tout ce qui est spéculation théologique, explication
philosophico-théologique, ne saurait étre transformé en dogme, si
voisin des dogmes qu’on le prétende.

¢) La constatation du dogme ou de 'hérésie doit étre faite a
I'unanimité des Eglises attestantes et non a la simple majorité.
Définir un dogme ou déclarer qu'une explication théologique est un
dogme, en s’appuyant sur un coup de majorité, est une viola-

') Voir le débat qui a en lieu sur cette question, dans "lwion chrétienne de
juillet 1876 (p. 289 et suiv.), entre Guettée et un théologien orthodoxe. L’opinion de
ce dernier était que «des hétérodoxes peuvent étre admis & un concile sans porter
préjudice a la validité de la réunion méme», et que, «si un concile ne pouvait étre
cecuménique et régulier qu'en étant composé de membres appartenant a une seule
et méme Eglise, il s’ensuivrait deux résultats: 1° la perte absolue de tout espoir d’une
réunion de tous les chrétiens dans un méme culte de Dieu, espoir qu'on ne doit pas
abandonner; 2° un appoint de plus aux prétentions romaines. Les Romains se croient
plus orthodoxes que nous; ils diraient donc qu’a plus forte raison les conciles romains
doivent étre considérés comme des conciles cccuméniques et orthodoxes.» Les obser-
vations de Guettée tendaient a empécher un tel concile de dévier de Papplication du
critérium, et a exiger que le concile, dans les questions de dogme restat assembiée
excluswement « attestante ».



— 375 —

tion du dépdt de la foi, de la notion du dogme, ainsi que du cri-
térium catholique?).

d) 1l est de toute nécessité que le concile pour étre cecumé-
nique, et que ses définitions pour étre des articles de foi, soient
ratifiés et approuvés par toutes les Eglises apostoliques. Il faut donc
que tous les actes du concile soient publics et suffisamment connus.
Il faut que tous les ecclésiastiques et les fideles qui n’ont pas
pris partau concile, puissent exercer leur droit de scruter (Act. XVII,
11; etc.), en référer a leurs Eglises particulieres, et celles-ci al'Eglise
universelle.

3° En ce qui concerne la gravité des questions de worale, de
discipline on de liturgie qui peuvent étre traitées, il suffit de remar-
quer qu'un concile cecuménique, étant un acte fort grave, exige
que les motifs de sa réunion et les sujets de ses travaux soient
également graves. C’est a ce point de vue et en partie pour ce
motif que le concile de Constantinople de 381 a été déclaré cecu-
ménique, et que celui de 879 ne l'a pas été, non plus que celui de
Sardique, certains de Laodicée et de Carthage, leur importance
n'étant pas assez considérable.

§ IV. Des propriétés du concile cecuménique.

On attribue généralement au concile cecuménique la souve-
raineté ou suprématie, et l'infaillibilité. Lorsque I'Eglise universelle
a ratifié les décisions d’un concile, alors elles sont en effet cecumé-
niques, souveraines, infaillibles, dans le sens et 1'étendue des mots
« autorité » et «infaillibilité » (voir les ch. VII et XV). Mais, avant
cette ratification, un concile, méme cecuménique, n'est qu'un con-
cile, représentation en soi insuffisante ou incompléete de 1'Eglise
universelle; et, par conséquent, il ne possede, comme tel, ni la
suprématie, ni l'infaillibilité. Précisons.

I. De la sowveraineté diu concile @wcuménique. Soient les sept
théses suivantes :

Y Guettée a dit (Luion chrétitnne, juillet 1876, p. 297): <« D’apres la consti-
tation vraie de I’Eglise, les évéques n’ont ni le droit de Jé/ibérer ni celui de voler.
Une décision doctrinale #’est pas le vésultat d'un coup de majorité épiscopale entre
les différentes communautés qui se disent chrétiennes. Pour se placer sur le vrai
terrain de la constitution de 'Eglise chrétienne, il faut en revenir aux doctrines que
nous avoms émises, refuser aux évéques tout droit doctrinal, et ne leur reconnaitre
que /e devoir d'attester la foi toujours crue, toujours professée depuis les temps
apostoliques. De cette maniere, /’£glise senle parlera, et 'on ne peut supposer qu’elle
ne soit pas dans la vérité. Un évéque en particulier pourra donner un faux témoi-
gnage; mais son Lglise, composée du clergé et des fideles, aura /le droit et Ie devoir
de lui donner un démenti. Une doctrine professée par une Eglise a ses organes dans
une foule de documents qui ne peuvent étre détruits par le faux témoignage d’'un
cveque. »



376 —

1° Le concile cecuménique, avons-nous dit, est indispensable
pour résoudre une question dogmatique; mais indispensable ne
signifie ni suprcéme, ni irrévocable. Tout concile n’est qu'une délé-
cation de I'Eglise. (Uest donc I'EEglise qui est souveraine, et non le
concile. Aucun concile n’a plein pouvoir: donc tout concile doit
étre subordonn¢ a I'Eglise, examiné et jugé par I'Eglise.

2° C'est par I'Eglise universelle que le concile cecuménique
doit étre examiné, contrdlé, jugé, approuvé ou condamné. Il im-
porte, en effet, de savoir st les membres du concile ont attesté et
agi suivant la foi universelle, constante et unanime des Eglises
particulicres. Tel est le point de vue catholzgue. — l.es papistes
se trompent en prétendant que ce jugement doit étre porté par le
pape scul. Le pape, en effet, n’est que l'évéque de Rome. New-
man, en 1870, a encore enseigné qu'une définition d’'un concile
ogénéral approuvée par le pape n’est pas pour cela absolument
obligatoire, et que, pour étre admise par 'Eglise comme regle de
foi, elle a besoin de l'unaminité morale!). — Les protestants, tout
en ayant raison de réclamer les droits de la conscience indivi-
duelle, ont tort en érigeant le libre examen individuel en critérium
de vérité. Lorsqu’il s’agit de constater le fait de la croyance ou
de la non-croyance, de la part de toutes les Eglises particu-
licres, a telle ou telle doctrine, ce n’est pas le libre examen indi-
viduel qui doit trancher ce point d’histoire, ce sont les documents
mémes de lhistoire.

St. Augustin a loué St. Cyprien d’avoir renoncé a son opinion
sur la nécessité de rebaptiser les hérétiques, lorsqu’il a vu que
«l'accord de toute 1'Eglise » confirmait ce qu’il fallait faire en cette
matiere d’apres la sentence du concile plénier: « Nam illis tempo-
ribus, antequam plenarii concilii sententia quid in hac re sequendum
esset, folius FEcclesie consensio confirmasset, visum est ei... ?).» Donc
St. Augustin ne se bornait pas a la sentence du concile plénier, il
voulait encore que l'approbation de toute I'Eglise la confirmat. ——
Méme encore en 1853, Bordas-Demoulin écrivait: «I.a décision,
d’'un concile n’est obligatoire que lorsqu’elle a été acceptée par les
évéques, les prétres, les laiques qui n’assistaient point au concile. »
Et en 1854 : « Vous paraissez étre dans l'erreur de penser que le
concile cecuménique prononce en dernier ressort, tandis que c’est
I'Eglise qui le fait, en acceptant, ou en rejetant, ou en modifiant les
décrets. »

3° Un concile réellement cecuménique est supérieur au pape,
en ce sens que, si le pape, comme tout autre évéque, a le droit

1) V. Gladstone, Kome et le pape, p. 101.
%) De Baptismo contra Donatistas, L. 1, c. 18.



— 377 —

de controler, d’approuver et de désapprouver les actes d’'un con-
cile, on ne saurait en conclure que 'évéque de Rome est, comme
tel, supérieur au concile. La primauté de '’Eglise romaine n’est
qu’honorifique, et, comme l'a dit St. Jérome, orbis major est urbe.
Les conciles de Constance et de Bale ont enseigné formellement
la supériorité du concile sur le pape; et le cardinal Jacobatius,
encore au commencement du XVI° siecle, a exposé seize arguments
¢tablissant la supériorité du concile sur le pape.

4° La supériorité du concile ne saurait porter atteinte a 1'au-
tonomie des Eglises particulieres. Celle-ci est de plein droit. Toute
Eglise particuliere a le droit et le devoir de témoigner sa foi cons-
tante, et de juger de l'opportunité ou de la non-opportunité qu'il
y a a mettre & exécution, chez elle, les mesures disciplinaires ou
liturgiques votées en concile cecuménique. Autant elle serait coupable
en faisant une opposition de parti pris, autant elle serait sage en
défendant ses intéréts spirituels.

5° L'autonomie d'une Eglise particulicre est telle que, méme
vis-a-vis des définitions dogmatiques d’un concile cecuménique, elle
a le droit: 1° d’examiner s1 elles sont conformes a la foi univer-
selle et constante; 2° de les expliquer philosophiquement et scien-
tifiquement (pourvu que ses explications ne soient pas des néga-
tions); 3° de ne pas les approuver, si elle peut démontrer qu’elles
contredisentla croyance universelle, constante et unanime; 4° d’exiger,
avant de les accepter, qu'on lui prouve qu’effectivement elles sont
conformes a cette croyance.

6° Une Eglise particuliere, dans un cas tres grave et trés urgent,
a le droit, non d’attaquer la formule cecuménique de la foi, ni d’en
retrancher une partie quelconque, mais de la modifier et d’'y ajouter
'expression de sa foi, en subordonnant toutefois d’avance sa nou-
velle rédaction ou son addition a la ratification des autres Eglises.
C’est ainsi qu'a agi 'Eglise d’Orient au concile de 331, qui, en
381, n’était point encore cecuménique; elle avait pour motif I'ur-
gence de combattre les erreurs apollinariste et macédonienne.
L’Eglise universelle a ratifié cette modification du symbole de 325.
Au contraire, I'Eglise universelle n’a pas ratifié I'addition du filzogue,
qui, par conséquent, ne saurait étre un dogme. La défense faite
par les conciles cecuméniques d’Epheése, de Chalcédoine et de Cons-
tantinople, de rien changer au symbole de Nicée-Constantinople, a
été inspirée certainement par des motifs trés sages; néanmoins elle
n'est qu'une défense conciliaire, et 'Eglise universelle, étant supé-
rieure 4 tout concile cecuménique, pourrait modifier la rédaction de
cette formule, si elle trouvait que les intéréts spirituels l'exigent.

7° Une Eglise particuliére qui, tout en professant la foi définie

Revue intern. de Théologie. Heft 47, 1904. 25



— 378 —

dans un concile cecuménique (reconnu comme tel par toutes les
autres Eglises particulieres), n'admet pas 1’cecuménicité de ce con-
cile, ne saurait étre taxée d’hérésie pour ce seul fait: car I'cecumé-
nicité d’un concile n’est point une matiecre dogmatique; elle peut
Y !dOﬁt étre niée sans qu’il y ait atteinte a la foi. C’est ainsi que

'I’Eglise arménienne, sans étre coupable de monophysisme, a refusé
d’admettre 'cecuménicité du concile de 451, auquel elle n’a pas
pris part; condamnée a lisolement, elle n’a pas assisté non plus
aux trois conciles cecuméniques suivants, et elle en repousse égale-
ment 'cecuménicité, tout en professant la foi qui y a été déclarée.
De méme, l'cecuménicité du cinquieme concile a été, pendant
quelque temps, combattue en Espagne, bien que la doctrine en fiit
admise. Ni 'une ni l'autre de ces Eglises n’ont été traitées d’héré-
tiques pour ce motif. De méme, I'Eglise anglicane ne saurait étre
traitée d’hérétique, si elle démontrait qu’elle professe exactement
la foi, non seulement des quatre premiers conciles cecuméniques,
mais encore des Ve, VI° et VII°, dont elle n’accepte pas 'ecu-
ménicité.

I1. Del'infailiibilité du concile wecuménique. Soient les six théses.
suivantes :

1° C’est a son Eglise que J.-C. a assuré l'infaillibilité religieuse;
or, aucun concile, comme tel, n'est I'Eglise; donc aucun concile
n’est en soi infaillible. « Dic Ecclesie» ne signifie pas «dic con-
cilio »; et lorsque J.-C. a promis d’étre avec les deux ou trois qui
seraient réunis en son nom, il n'a pas dit qu'ils seraient infaillibles,
mais qu’ils les inciterait intérieurement a bien faire et a se sanc-
tifier.

2° Toute Pautorité que le concile cecuménique possede, il la
tient de 'Eglise, dont il n’est que le représentant et le délégué.
Son autorité n’est donc qu'une autorité déléguée, et toujours subor-
donnée a I'Eglise méme, dont il releve. Si donc I'Eglise ratifie les
décisions du concile, elles jouissent ipso facto de toute l'autorité
que I'Eglise leur accorde et peut leur accorder. — Il est faux que
’Eglise, en convoquant ou en approuvant la convocation d’'un
concile cecuménique, lii délégue déja son autorité et le rende déja
infaillible dés son ouverture. Jamais une telle délégation, qui serait
une véritable abdication de I'Eglise entre les mains du concile, n'a
eu lieu; outre qu’aucun document n’en constate lexistence, elle
serait un déni de justice contre les chrétiens absents du concile, et
par conséquent nulle de plein droit. Le contréle et 1'approbation
des actes d’un concile ne peuvent se faire que lorsque ces actes sont
accomplis et suffisamment connus.

3° 11 est démontré que linfaillibilité conférée a 1'Eglise n’est et



— 379

ne peut étre qu’une infaillibilité conditionnelle, et non linfaillibilité
absolue qui n’appartient qu'a Dieu. Donc, a fortiori, linfailli-
bilit¢ du concile cecuménique, n’est-elle et ne peut-elle étre que
conditionnelle.

Cette doctrine est confirmée par ces paroles de St. Cyprien,
au concile de Carthage: «Il nous reste a exprimer chacun notre
sentiment sur ce sujet, sans juger personne et sans retrancher qui
que ce soit de la communion pour étre d’une opinion différente
de la notre; car nul parmi nous ne s’est établi I'évéque des évéques,
pour contraindre, par une terreur tyrannique, ses collégues a se sou-
mettre a son avis.» St. Augustin, qui rapporte ces paroles de Cy-
prien!), ajoute: «Il arrive souvent que les derniers conciles pléniers
en corrigent d’antérieurs de méme importance, quand l'expérience
a fait découvrir ce qui ¢tait caché» %), Donc, on le voit, selon St.
Augustin, un concile, méme plénier, peut errer et étre corrigé par
un autre. St.Grégoire de Nazianze a parlé dans le méme sens, et
meéme en termes trés vifs. Le critérium d’Augustin €tait «’autorité
tres concordante de I'Eglise universelle» (nec non ipsi tale aliquid
auderemus asserere nisi uwnzvers@ ecclesie concorvdissima auctoritate
firmati). Et encore: <Concilia posteriora prioribus apud posteros
praeponuntur, et unzversum partibus semper jure optimo pr@po-
netur » ®). Plus tard, Pierre d’Ailly a dit encore, en parlant du con-
cile cecuménique : ¢ Licet enim concederetur quod non potest errare
in his qua sunt fidei, tamen potest errare in his qua sunt facti...
Secundum magnos quosdam doctores, generale concilium potest
errare non solum in facto sed etiam in jure, et, quod magis est, in
fide. » Encore en 1897, 'abbé Féret, qui cite ces textes, ajoute:
« C'est I'Eglise universelle qui jouit incontestablement du privilege
de Tinfaillibilité, ainsi que le prélat le montrera dans un autre Traité,
le Tractatus de Ecclesie, concilii genevalts, Romani Pontificis et
Cardinalium auctoritates*).

Notons en particulier que Rome elle-méme n'a pas considéré
comme définitifs les jugements des conciles cecuméniques condam-
nant les personnes (méme en matiere dogmatique); que Baronius
a essayé de justifier le pape Honorius, malgré la condamnation
portée contre lui par les sixieéme et septieme conciles cecuméniques;
que Richard Simon a donné tort au septi¢me concile cecuménique
dans la question des antitypes?); etc.

") De baptismo contra Donatistas, L. 1I;
%) 1bid., c. 3, n. 4.

% C. 9, n. 14.

Y La Iaculte de Theologie de Faris, T. 1V, p. 204-205.

%) Histoire critigue de la créance et des coutumes des nations du Levant, p. 63-94.

&; 2, m. 5,



— 380 =—

4° Les conditions d’infaillibilité du concile se résument en ceci:
qu'il doit étre un simple écho de [.-C, et répéter exactement ses
enseignements et ses préceptes. J.-C. étant la vérité méme, qui-
conque est fidéle a sa parole est dans la vérité. — ID’ou suivent
trois conséquences : 1° Lorsqu'un concile viole les Ecritures et la
tradition universelle, ou lorsqu’il n’est pas accepté par 1'Eglise, il
ne saurait étre appelé cecuménique. Le pape Gélase (+ 496) a dit:
« Ostenditur quod male gesta synodus, id est contra Scripturas,
contra doctrinam Patrum, contra regulas ecclesiasticas, quam tota
merito Ecclesia non recepit, debuerit et potuerit immutari.» Figuei-
redo a dit: ¢La ou les Péres sont unanimes sur une exposition
de I'Ecriture, il ne doit étre permis a personne d’en interpréter
d’'une autre maniére quelque texte que ce soit. LL’Eglise n’exigeant
précisément que cela de nous, rien de plus, dans l'interprétation
de I'Ecriture, il suit par la raison contraire que dans les textes que
les Peres ont interprétés diversement, 'Eglise nous laisse la liberté
de choisir, entre les différentes interprétations, celle qui nous parait
la meilleure. Or, par exemple, un des textes que les Peres expo-
sent diversement est celui ou J.-C. dit a St. Pierre: Super hanc
petram @dificabo Ecclesiam meam. Car, par cette pierre, les uns
entendent la personne de St. Pierre; et d’autres, la confession faite
par St. Pierre de la divinité de J.-C. Aussi St. Augustin conclut-il,
dans le premier livre des Rétractations, ch. XXI, de ce que les
saints Péres ne sont pas d'accord sur le sujet dont on doit entendre
ces paroles super hanc petram, que le lecteur peut choisir, entre
ces deux sentiments, celui qui lui paraitra le plus probable:
Harum autem duarum senteniiarum que sit probabilior cligat
lector '). — 2° Lorsque le concile discute un point obscur, émet
des opinions ou des doctrines en dehors des enseignements de J.-C.,
décréte des mesures de discipline, toutes choses qui ne peuvent
étre que de droit ecclésiastique et non de droit divin, aucune d’elles
ne saurait étre objet de l'infaillibilité. Méme encore en 1898, un
théologien romaniste a enseigné que les «¢chapitres» des con-
ciles cecuméniques ne sont pas de foi, mais seulement les défini-
tions ?). — 3° Donc un concile cecuménique ne peut étre dit infail-
lible que dans ses définitions strictement dogmatiques et seulement
aprés la ratification de I’Eglise universelle.

5° Un concile est I'écho de ]J.-C., lorsqu’il se borne a cons-
tater historiquement ce que les Eglises apostoliques ont cru tou-
jours, partout et unanimement, — Objection: C'est la un procédé
scientifique purement humain; dés lors le: concile est infaillible

Y Voir la Revue internationale de Théologie, 1896, p. 739.
¥y P. Girodon, Exposé de la doctrine catholique, p. 81-82; Paris, 1898.



— 381 —

dans une chose qui n’est qu'’humaine; or, pour une telle chose, il
n’est aucunement besoin d’une assistance spéciale de I'Esprit Saint;
donc votre doctrine est antichrétienne. Réponse: Lorsque nous disons
que chaque Eglise apostolique doit se consulter elle-méme, étudier
les documents de sa foi et de son histoire, nous exigeons d’elle
une chose relativement facile et a la portée de chaque Eglise. Donc
le témoignage historique de toutes les Eglises particuliéres, de tous
les pays et de tous les siccles, est un fait facile a établir, qui, effec-
tivement, n’exige par lui-méme et en lui-méme aucune assistance spé-
ciale de I'Esprit Saint. Mais s'il ne I'exige pas, il ne 'exclut pas non
plus. J.-C. a promis son assistance et il faut 'en bénir. Les garan-
ties humaines d’inerrance n'empéchent nullement l'action divine;
au contraire. Lorsque les fideles remplissent exactement leur devoir
de «témoins» de J.-C., ils arrivent stirement a l'infaillible et divine
vérité. LL'Eglise est ainsi infaillible en tant qu’elle répéte les ensei-
gnements de J.-C.; en cela, elle est assistée par J.-C., qui le luia
promis, et elle n’en doute pas. Mais 1l est écrit: Tu ne tenteras
pas le Seigneur ton Dieu; et c’est un devoir de s’aider soi-méme
si 'on veut que le ciel nous aide. Donc I'Eglise a raison de s’en-
tourer de toutes les garanties humaines d’exactitude scientifique;
et si, déja a ce seul point de vue, elle peut raisonnablement se
croire dans la vérité, tant mieux. Les incroyants, qui rejettent 'as-
sistance divine, sont obligés quand méme de respecter le caractere
et la base scientifique de sa foil).

6° Donc se trompent: 1° ceux qui s’'imaginent que le concile
cecuménique est, a priori et zpso facto, un mécanisme qui fonc-
tionne infailliblement d’une maniére orthodoxe, une sorte d’'ex gpere
operato et de Deus ex machina®). — 2° Ceux qui pensent que le
concile cecuménique, sous prétexte qu’il est cecuménique et infail-
lible, peut se dispenser des recherches historiques nécessaires, de
Pexamen exact des documents et de leur valeur, de la discussion
nécessaire pour en éclaircir le sens, etc.; ou encore, que les sept

1) Telle fut aussi la doctrine de Guettée sur linfaillibilité, Il a dit expressément
(Union chritienne, décembre 1878, p. §542-543): «Dans les conciles cecuméniques,
'homme disparait absolument pour laisser la place entidre & I'évéque, et I'évéque,
dans les questions doctrinales, n’a a donner qu'un témoignage, celui de son Eglise;
et ce témoignage ne doit porter que sur cette question de fait: ce que son Eglise
a cru et professé unanimement et d’une maniére permanente. C’est ainsi que, des
témoignages des évéques, chacun pour I'Eglise particulidre qu’il représente, résulte
le timoignage unanime et permanent de toutes les Eglises. De ce témoignage résulte
la constatation certaine de la vérité catholigue. Cest en cela que réside linfaillibilite,
question si mal posée, surtout aujourd’hui, dans la plupart des Eglises. L’Eglise
orientale n'a jamais envisagé autrement infaillibilité. »

%) Voir le K'atholik (Bern), 15 mars 19o2; < Papst und Kirchenrecht», p. 93-95;
la Revue internationale de Théologie, avril 1902, P. 445-446.



conciles cecuméniques, sous prétexte qu’ils sont cecuméniques, ont
été irréprochables dans toutes leurs discussions quelquefois préci-
pitées, dans toutes leurs opinions quelquefois superficielles, dans
tous leurs jugements des personnes, dans toutes leurs acclamations, etc. ;
— 3° ceux qui affirment comme un axiome que les dogmes sont
définis par les conciles. La vérité est qu'ils sont définis par 'Eglise,
et que les formules rédigées dans les conciles doivent étre ensuite
sanctionnées par I'Eglise; —— 4° ceux qui croient qu’il suffit qu’un
concile soit cecuménique pour étre infaillible en toutes choses. Non,
un concile cecuménique n’est pas infailhible en toutes choses, et
tout n’est pas de foi dans un concile cecuménique; — 3° ceux
qui croient qu'un concile ecuménique ne peut errer dans les ques-
tions scientifiques, philosophiques, historiques, disciplinaires. Le
but d'un concile cecuménique n’est nullement de faire de la science
ou de la philosophie; et il a déja été prouvé que les questions de
discipline ecclésiastique et les jugements de personnes ne sauraient
ctre des objets de foi!); — 6° ceux qui croient qu’un concile
cecuménique est irrévocable et qu’il ne peut pas étre corrigé par
un autre. Pierre de Soto, J. Turrecremata, Alphonse de Castro,
Launoy, Legros, etc., ont enseigné expressément le contraire, et
ils n’ont fait en cela que suivre St. Cyprien et St. Augustin. De
nos jours encore et parmi les théologiens romanistes, M. P. Lejay
a signalé le contre-sens commis par Grégoire de Pessinonte au
VII® concile cecuménique de 787 dans la polémique sur le culte
des images; ce Grégoire a méme cité le concile apostolique d’An-
tioche qui n’a jamais eu lieu?).

Objection: 1. histoire exacte des conciles méme cecuméniques
est remplie d’intrigues, de divisions, de scandales, d’escamotage des
questions, de personnalités odieuses, etc. La science, la justice et
la charité doivent les repousser. — Réponse: Nous condamnons
tout ce que les membres de ces conciles, les Grégoire de Pessi-
nonte et aufres, ont commis de répréhensible. Mais le mal ne doit
pas empécher de voir le bien. Il est facile de justifier I'exactitude
des « définitions » dogmatiques des vrais conciles cecuméniques, en
ce sens que le dogme qui y est contenu est réellement chrétien,
alors méme que la rédaction verbale des formules laisserait a dési-
rer. Il en est de la vie conciliaire comme de la vie individuelle;
elle ne s’entretient que par une saine manducation, qui exige des
déjections. Dieu se sert des mauvaises passions des hommes pour
faire triompher le vrai et le bien, comme il se sert du fumier pour
faire croitre les fleurs.

) Voir Figueiredo sur ce point; Kevue international: de Théologie, 1896,
P- 758-759.
") Revue du clergé frangais, 15 octobre 1903, p. 350-351.



— 383 —

§ V. De la convocation, de la tenue, de la présidence et
de la confirmation des conciles cecumeéniques.

1° La convocatzon d’un concile cecuménique peut étre deman-
dée par tout le monde, mais elle doit étre faite par les autorités
de I'Eglise et suivant les réglements ecclésiastiques. Un concile
diocésain doit étre convoqué par 1'évéque et son conseil, suivant
les réglements du diocése; un concile provincial, par le métropo-
litain d’accord avec ses suffragants et suivant les reglements ecclé-
siastiques de la province; un concile national, par le primat, d’ac-
cord avec les métropolitains et les évéques de la nation. Un con-
cile cecuménique doit donc étre convoqué par les patriarches, d’ac-
cord avec les primats et les métropolitains, suivant les canons ecclé-
siastiques. Il est clair que l'exclusion d’un patriarcat rendrait la
convocation insuffisante.

Sur ce dernier point, deux erreurs sont a signaler: celle des
théologiens papistes qui, considérant leur Eglise comme /la sewule
catholique ou orthodoxe, tiennent pour cecuménique le concile de
leur Eglise particuliere; et celle de certains théologiens orientaux qui,
considérant leur Eglise comme /Za scule orthodoxe, tiennent aussi
pour cecuménique le concile de leur Eglise particuliere. Des deux
cotés, c'est le méme esprit, c'est-a-dire le méme exclusivisme
orgueilleux et étroit, la méme méconnaissance, par les papistes, de
la catholicité de I’Eglise orientale, et, par ces orientaux, de l'or-
thodoxie toujours vivace dans 'Eglise d’Occident malgré les héré-
sies romaines. La vérité est que la partie n’est pas le tout, qu'une
Eglise particuliere n’est pas I’Eglise universelle, et que, par con-
séquent, ni I"Orient seul, ni I'Occident seul, ne peuvent convoquer
et réunir un concile réellement cecuménique. C’est donc avec raison
que Guettée a écrit en 1887: «Un concile cecuménique était
mpossible aprés les divisions qui existaient entre les deux patriar-
ches'). » Et comme on objectait 2 Guettée que, si ce concile était
impossible, il s'ensuivrait que Dieu aurait abandonné son Kglise,
il a répliqué: « L’Eglise du Christ existe ou se trouve une société
chrétienne en possession permanente de la doctrine apostolique.
Si une Eglise particuliere s'en sépare, I'Eglise vraie n'a point a
intervenir, elle peut se contenter d'opposer la vraie doctrine apos-
tolique aux innovations de I'Eglise dissidente. Clest ce qu’a fait
I'Eglise catholique orientale vis-a-vis des occidentaux. Elle savait
bien qu’'elle ne pouvait utilement convoquer un concile; que I'Oc-
cident ne voudrait pas y prendre part, qu'il considérerait toujours
un concile oriental comme illusoire. Et alors elle s’est contentée

: VY Union chrétienne, mai 1887, p. 150. Cette déclaration d’«impossibilité » est
répétée 4 la p. 15I.



— 384 —

de mettre la vieille doctrine traditionnelle en face des innovations
occidentales. Dieu a-t-il pour cela abondonné son Eglise? I.affir-
mation est plus que singuliere.» Donc, aux yeux de Guettée, un
concile oriental ne peut étre qu’oriental et non cecuménique, ce
qui ne l'empéche pas de pouvoir étre orthodoxe, comme une
assemblée de dix personnes peut aussi étre trés orthodoxe. C'était
aussi la doctrine du métropolitain Philaréte, qui a dit dans ses Antre-
tzens: « Depuis que la chrétienté s’est divisée en deux moitiés, qui
jusqu’ici ne se sont point réunies, z/ wne peut y avorr de concile
@cumeénique, jusqu'a ce que la réunion des denx Eglises soit cffec-
tuée ). »

Quant aux chefs des Etats, c’est un fait que les sept conciles
cecumiéniques ont ét¢ convoqués par les empereurs chrétiens: le
premier (Nicée, 325) par l'empereur Constantin et non par le
pape Sylvestre; le second (Constantinople, 381) par l'empereur
Théodose et non par le pape Damase; le troisieme (Epheése, 431)
par I'empereur Théodose II et non par le pape Célestin I°; le qua-
trieme (Chalcédoine, 451) par I'empereur Marcien et non par le
pape Léon I°7), dont les désirs furent trés contrecarrées par I'empe-
reur en cette affaire; le cinquié¢me (II° de Constantinople, 553), par
I'empereur Justinien et non par le pape Vigile, dont les désirs
furent aussi combattus; le sixieéme (III* de Constantinople, 680-681)
par 'empereur Constantin IV Pogonat et non par le pape Agathon;
le septieme (II* de Nicée, 787) par l'impératrice Iréne et I’empe-
reur Constantin VI et non par le pape Adrien I*, ni méme avec
le concours de ce dernier. — Quant aux conciles provinciaux, ou
nationaux, les rois de France, d’Espagne, d’Angleterre, etc., les
ont convoqués souvent, par exemple, du VI® au IX° siecle. — Ce
fait s’explique par cela méme que ces empereurs ou ces rois étaient
chrétiens et considérés comme les protecteurs de I'Eglise (epzscopz
externi), quon était sous le régime de l'union de I'Eglise et de
I’Etat, et que la notion de I'Etat, a cette époque, était telle qu'elle
conférait aux chefs du gouvernement des droits qui ne leur sont
plus universellement reconnus aujourd’hui. Aujourd’hui, avec notre
conception de I'Etat (délégué de la nation), nous dirions: 1° que,
dans les pays qui acceptent le régime de l'union de I'Eglise et
de I'Etat, I'Etat peut prier I'Eglise de convoquer le concile;
2° que, dans ces mémes pays et dans un cas de nécessité (par
exemple, si les évéques ou les synodes particuliers ne remplissaient
pas leurs devoirs et si le pays en était troublé), 'Etat pourrait
lui-méme convoquer le concile d’office; 3° que, dans les pays ou

) Union chiétienne, 1862, p. 316. Voir Revue internationale de Thiologie,
avril 1903, p. 347-356.



— 385 —

I'Etat est complétement <laique» et ou le régime de la sépara-
tion est admis, I'Etat n’a aucun droit de convocation; 4° que,
dans n’importe quel pays, I'Etat outrepasserait son droit, en em-
péchant de force la convocation faite par les autorités ecclésiasti-
ques suivant les lois ecclésiastiques du pays.

2° La fenue d’un concile cecuménique doit étre faite d’apreés
la convocation, en supposant celle-ci correcte. Doivent en faire
partie, en nombre suffisant, des représentants des trois degrés de
la hiérarchie, ainsi que des représentants de I'élément laique, soit
de I'Orient, soit de 1'Occident. Les Etats chrétiens ont le droit,
d’apres la tradition, d’y étre représentés. L.e gouvernement, chré-
tien ou non, du pays ou se tient le concile, a, comme tel, le droit
de surveillance et de police, pour maintenir le bon ordre public,
surtout s1 ’'agitation des esprits fait prévoir des troubles possibles;
mais il n’a pas le droit, comme tel, de s'immiscer dans la tracta-
tion des matiéres purement ecclésiastiques, 2 moins qu'elles ne
soient en opposition avec les lois de 1'Etat ou contraires a la paix
du pays. Quant au «droit d’exclusion» dont certains Etats ont
joui dans certains conclaves, il concerne exclusivement 1'élection de
I'évéque de Rome et non la tractation des affaires ecclésiastiques
dans les conciles. Ce ¢droit» qui pourrait étre fondé s’il se ratta-
chait aux droits des fideles de I’Eglise de Rome, n’en est plus un,
des qu’il n'a qu’un caractére politique et qu’il n’est que le résultat
de circonstances politiques aujourd’hui disparues.

3° Présidence. Distinguons les faits et les principes. — £n fas,
le I’ concile cecuménique a été présidé par les évéques des
grands siéges, soit Eustathe d’Antioche, sans doute aussi Euse¢be
de Césarée, peut-étre Alexandre d’Alexandrie (bien qu’il ait été
moins désigné pour cette fonction, étant directement en cause
contre Arius); mais il ne I'a été ni par Osius de Cordoue, ni par
les prétres romains Viton et Vincent. Le II® a été présidé succes-
sivement par Mélece d’Antioche, Grégoire de Nazianze (alors
évéque de Constantinople), et Nectaire, successeur de Grégoire
aprés la démission de ce dernier. Le III° I'a été par Cyrille
d’Alexandrie, Memnon d’Ephése, puis Juvénal de Jérusalem, et le
métropolitain le plus ancien, Berinianus de Perga; il ne I'a été par
aucun des trois légats de 'évéque de Rome, et Cyrille, dans sa
fonction de président, n’a été nullement le délégué de Célestin.
Le IVe a été présidé par les magistrats impériaux, sauf a la
troisitme et a4 la quinziéme session, auxquelles ils n’assisterent pas;
les légats de I'évéque de Rome présidérent a la troisieme. Pendant
que les magistrats impériaux étaient les présidents actifs, il y avait
aussi des présidents ecclésiastiques; ce furent, d’apres Photius



~ 386

et d’autres historiens, Anatole de Constantinople, les légats de
I'éveque de Rome, Maxime d’Antioche et Juvénal de Jérusalem.
Le Ve a ¢té présidé par le patriarche de Constantinople, Euty-
chius, et non par Vigile de Rome ni par ses légats. L.e VI° l'a
€té par l'empereur Constantin Pogonat lorsqu’il était présent, et
en son absence, par les patrices Constantin et Anastase, et par
les deux anciens consuls Polyeucte et Pierre. Les légats d’Agathon
n’ont nullement présidé. Le VII® a été présidé par le patriarche
Taraise de Constantinople; a la derniére session, I'empereur Cons-
tantin et Vimpératrice Ircne occuperent la place d’honneur; les
légats d’Adrien ne présiderent pas.

En preincipe, tout concile est indépendant; donc il a le droit
de rédiger lui-méme son réglement et de nommer ses présidents.
La convenance, sauf certains cas particuliers, est que le concile
cecuménique les choisisse parmi les éveques des grands siéges, en
leur adjoignant 'évéque de la localité ou il se tient, lorsque cette
localité n’est pas un grand sicge. Méme convenance, en ce qui
concerne 1'éveque de la localité, pour les conciles nationaux ou
provinciaux. Si le concile le veut, il peut aussi confier la prési-
dence active aux notabilités laiques de I'Eglise. Grégoirele Grand,
dans sa 72° lettre a Gennade (patrice et exarque d’Afrique), lui
recommande de réunir un concile et lui dit que le « primat» doit
appartenir au plus vertueux: <¢ut primatem non ex ordine loci,
postpositis vite meritis, faciat; quoniam apud Deum non gradus
elegantior, sed vite melioris actio comprobatur ».

4° En principe, la confirmation des actes du concile cecumé-
nique doit se faire par U'Eglise universelle, parce que le concile
n'est qu'une délégation de I'Eglise, et que I'Eglise a toujours le
droit et le devoir d'examiner si ses délégués ont attesté exacte-
ment et légiféré légalement. Cette confirmation peut étre faite
tacitement, par l'absence de toute opposition; mais lorsqu’il y a
la moindre opposition, la confirmation tacite ne suffit plus, et les
arguments de 'opposition doivent étre exactement réfutés; sinon,
la prétendue confirmation tacite est nulle de droit et de fait. Bos-
suet a encore enseigné que, dans les conciles, c’est le consente-
ment subséquent qui est tout (lettre d’octobre 1693).

De fait, aucun des sept conciles cecuméniques n’a regu de
I'évéque de Rome une confirmation autoritaire. Comme tous les
autres évéques, il a le droit de les approuver ou de les désapprou-
ver; mais son approbation n’est nullement la source ou la condition
sine qua non de la juridiction ecclésiastique. Consultons I'histoire.
Le I*r concile cecuménique n'a pas été confirmé autoritairement
par le pape Sylvestre. Tous les documents cités par les papistes



— 387 —

pour affirmer I'existence d’une telle confirmation sont apocryphes,
de T'aveu méme de Héfélé. Théodoret a dit: «L.’évéque de Rome,
n‘ayant pu se rendre a Nicée a cause de son grand age, y envoya
deux prétres avec pouvoir de souscrizve aux décisions qui seraient
prises.> Ce n'est certes pas la lacte d’autorité dont parlent les
papistes. Le II° concile a été accepté par Rome comme par les
autres Eglises, rien de plus; encore cette Eglise a-t-elle protesté
contre le troisitme canon, ce qui n'a pas empéché le concile d’étre
tenu pour cecuménique. Au III° concile, les légats de Célestin
se sont bornés a signer les actes, et le successeur de Célestin,
Sixte III, y a adhéré, rien de plus. Au IV®, les légats de Léon
ont signé; le concile a écrit a Léon: «Honore nos décrets de
ton approbation»; Rome était en effet une partie nécessaire dans
le tout. L.éon refusa d’accepter le vingt-huitiéme canon, et le con-
cile fut néanmoins tenu pour cecuménique. Le V°® n’a pas été non
plus confirmé autoritairement par Vigile. Vigile, condamné par
la décision du concile, a écrit, six mois apres, a Eutychius de
Constantinople, pour dire qu'il se rétractait et qu’il adhérait a la
décision du concile. Au VI¢ les Peres demanderent par lettre a
Agathon de confirmer /exr définition de foi par son comsentement.
L’empereur Constantin confirma positivement de son coté les dé-
cisions du concile, et ce fut lui qui les notifia par une lettre spé-
ciale aux provinces ecclésiastiques du patriarcat romain. Le pape
Léon II demanda ensuite aux évéques espagnols d’adhérer a ce
concile, dans le méme sens qu’on avait demandé a son prédécesseur
Agathon de le faire; de telles adhésions n’étaient donc pas des
confirmations autoritaires. lL.e VII® n’a pas été davantage approuvé
par Rome. Adrien a écrit simplement: ¢ Suscepzmus synodum. »

Les théologiens papistes actuels font dériver du pape la con-
firmation des conciles ecuméniques, ainsi que de tout concile en
général. Ceux des derniers siécles, obligés d’avouer que les sept
conciles cecuméniques n’'ont jamais ¢té confirmés par le pape, ont
imaginé que les légats du pape, lorsqu’ils ne faisaient aucune oppo-
sition dans le concile, approuvaient Zpso facto les décisions du con-
cile, et que cette approbation était déja une confirmation. Telle a
été le doctrine du cardinal Orsi (T 1761): «Les décrets de foi des
conciles », a-t-il dit, «ne jouissent de cette autorit¢ qu’a cause de
leur conformité avec la formule de la foi catholique, précédemment
édictée par le pontife romain.» Une formule de foi édictée par le
pape avant le concile, est une invention de théologiens aux abois.
Mgr. Chaillot a répliqué ainsi: « Mais d’abord, nous ne voyons
nullement dans I'histoire que les papes aient rédigé des symboles
et des formules dogmatiques avant la convocation de Zous les con-



— P58 —

ciles cecuméniques; car il y a eu bien des questions que les sou-
verains pontifes n'avaient pas approfondies, ne se sentant pas assistés
d’assez de lumieres pour dresser des formules précises et completes,
notamment avant les conciles de Nicée et d’Ephesel). »

§ VI. Du nombre des conciles cecumeéniques.

1° Les sept conciles ratifiés par I'Eglise universelle comme
cecuméniques sont les suivants: 1. I** de Nicée, 325, — 2. I** de
Constantinople, 381. — 3. Ephese, 431. — 4. Chalcédoine, 451. —
5. II* de Constantinople, 553. — 6. 11I* de Constantinople, 680-681. —
7. I1I°* de Nicée, 787.

On a particulierement combattu 'cecuménicité du VII® concile,
et I'Eglise anglicane la rejette encore actuellement, bien qu’elle l'ait
admise avant la réforme du XVI®siecle. L’histoire des malentendus
qui se sont produits en Occident a la suite de ce concile, par suite
d’'une mauvaise traduction des actes, etc., est suffisamment connue;
des que ces malentendus ont été dissipés, 'cecuménicité du concile
a ét¢ admise. D’ailleurs, sa seule décision importante est la licité
de la vénération des images, vérité trés justifiable et tres justifiée;
ne sont condamnables que les abus et les superstitions.

On objecte que le pape St. Grégoire le (Grand, dans maintes
lettres, n’a parlé que des quatre premiers conciles cecuméniques et
non du cinquieme. ¢ Je les recois», a-t-il dit, « comme les quatre
livres du saint Evangile 2).» La vérité est que, dans d’autres lettres,
il a aussi mentionné et admis le cinquieme; et que, s’il nel'a pas
toujours cité, c’est qu'on n’y a traité que des questions de per-

Y L'Adwvenir catholigue, du 11 novembre 1869, p. 561-562: «L’autorité des
conciles,» — Il faut lire toute cette réfutation d’Orsi par Chaillot. Elle est pleine
non seulement de science, mais aussi de fine raillerie. IL’auteur, par exemple, dit:
«La conduite des papes est parfois inexplicable, s’ils ont constamment toutes les
lumiéres pour décider toutes les questions. Par exemple, St. Pie V condamna i globo
les propositions de Baius, sans approfondir le sujet, comme D’eit fait la qualification
théologique et précise de chaque erreur. Deux siécles s’écoulerent avant que la bulle
Auctorem fidei de Pie VI portdt la lumiére sur ces questions difficiles, Il serait in-
sensé d’accuser les papes d’avoir failli a Paccomplissement de leur devoir; par consé-
quent, s’ils n’ont pas rendu les décisions formelles et solennelles qui auraient irré-
vocablement élucidé certaines controverses, c’est qu’ils ne se sont pas sentis assistés
d’assez de lumiéres pour faire autre chose que ce qu'ils ont fait.» Plus loin: «La
pieuse Revue (il s’agit de la Civiltad Cattolica) dissimule habilement les principaux
aspects de la question relative a l'autorité des conciles ecuméniques, et surtout ce
fait lamineux, que tous les conciles généraux ont promulgué leurs décrets sans attendre
la confirmation spéciale du pape. Ce fait incontestable renverse lingénieux systeme
de la vertueuse Crvilta.» Ajoutons qu’il renverse tout le systtme papiste. — Voir
aussi U'Avenir catholigue du 13 mai 1869; cf. p. 130.

%) Xe lettre, au sous-diacre Savinus (Lib. II, indict. XI); XLIXe lettre, Lib. IV,
indict. XIII; etc.



cox B0 o

sonnes, et non de la foi méme; son importance, dés lors, ne lui
paraissait pas considérable. Voici ses propres paroles. Dans sa
lettre 24°, aux quatre patriarches d’Orient, aprés avoir exprimé sa
vénération envers les quatre conciles comme envers les quatre
évangiles, il ajoute: «(Quisquis eorum soliditatem non tenet, etiam
si lapis esse cernitur, tamen extra aedificium jacet. Quzntum quogue
concilium pariter veneror, in quo epistola quae Ibze dicitur, erroris
plena, reprobatur. Theodorus personam mediatoris Dei et hominum
in duabus substantiis ) separans, ad impietatis perfidiam cecidisse
convincitur.» Et dans sa lettre 37° a Constantius, éveéque de Milan
(Lib. III, indict. XII): «Unde nunc ita facimus sicut vobis placuit,
ut quatuor synodos solummodo laudaremus. De illa tamen synodo
qua in Constantinopoli postmodum facta est, que @ wultzs quinta
nominatur, scire vos volo: quia nihil contra quatuor sanctissimas
synodos constituerit vel senserit, quippe quia in ea de personis
tantiwmmodo, non auten: de fide aliquid gestum est, et de his per-
sonis de quibus in Chalcedonensi concilio nihil continetur, sed post
expressos canones facta contentio et extrema actio de personis ven-
tilata est. Nos tamen sicut voluistis ita fecimus, ut ejusdem synodi
nullam memoriam faceremus. »

2° Les théologiens papistes comptent généralement comme
cecuméniques, outre les sept précédents: 8. IV® de Constantinople,
869-870. — 9. I°r de Latran, 1123. — 10. II* de Latran, 1139. —
11. III® de Latran, 1179. — 12. IV® de Latran, 1215. — 13. I°* de
Lyon, 1245. — 14. 1I° de LLyon, 1274. — 15. Vienne, 1311-1312. —
16. Pisc, 1409. — 17. Constance, 1414-1418. — 18. Bale, 1431-1443.
— 19. Florence, 1438-1445. — 20. V® de Latran, 1512-1517. —
21. Trente, 1545-1563. — 22. Vatican, 1869-70. — J’ai dit «générale-
ment », 4 cause des oppositions relatives a ceux de Pise, de Constance
et de Bale. On connait aussi la non-réception du concile de Trente
en France, et les réfutations dont les prétendus dogmes du concile
du Vatican ont été l'objet.

Le concile de Constantinople de 869-870 n’a jamais €té reconnu
par les Orientaux; donc il ne saurait étre tenu pour cecuménique,
pas plus que celui de Constantinople de 879-880, qui n’a jamais
€té reconnu par les Occidentaux. Les quatorze conciles occidentaux
susdits n’ayant jamais été acceptés par les Orientaux, ne sont donc
pas cecuméniques, pas plus que le concile de Jérusalem de 1672,
qui n’a jamais été accepté par les Occidentaux.

1Y Le mot swdstance est encore pris dans le sens de personne,
P



— By —

Ch. XXV. Conclusions.

1° La premiére conclusion de ce Traité est que J.-C. a fondé
une Eglise; que cette Eglise est une institution vivante, un or-
ganisme vivant et ordonné, son corps mystique, corps dont lui seul
par conséquent est I'ame. Il en est 'ame par la doctrine divine
qu’il lui a léguée, par la moraie divine qu’il lui a imposée, par la
grace divine qu'il lui communique, soit dans les sacrements qu'il
a établis, soit en dehors de ces sacrements (car 'Esprit de Dieu
souffle ou il veut: Fean 1II, 8).

Composée d’hommes inévitablement imparfaits, 'Eglise est, dans
sa partie humaine, remplie de miseres; il faut le reconnaitre, et les
gens d’'Eglise qui, par orgueil, parlent et agissent comme si leur
Eglise particuliere était parfaite, ignorent manifestement l'essence
méme de I'Eglise. Le Christ, qui a connu toutes les miséres de
I'humanité a 'exception du péché, nous a appris, en disant de lui-
méme qu’il est «humble de cceur», a confesser que nous sommes
tous pécheurs, et que celui qui veut étre élevé par Dieu doit d’abord
shumilier (Matth. XX11I, 12).

Mais autant ’Eglise est coupable du c6té des hommes qui la
composent, autant elle est belle et divine du cdété du Christ. Le
Pére céleste, en donnant a ses enfants son Fils J.-C. pour qu’ils
eussent tous en lui la vie éternelle (Fean 111, 16), leur a donné
une preuve incomparable de son amour; de plus, il a voulu qu’apres
la mort du Christ, il y et parmi eux une institution qui vécat de
sa vie, qui répercutat dans le monde entier ses immortels enseigne-
ments, qui répandit dans toutes les ames le feu sacré qu'il était
venu apporter sur la terre (Luc XII, 49). Telle est 'Eglise, et telle
est sa sublime mission. Non qu’elle soit une seconde révélation,
ni une seconde rédemption. La révélation du Christ est une, sa
rédemption une, toujours la méme, toujours vivante, toujours con-
servée dans I'Eglise et toujours représentée par I'Eglise, comme
I'ame est toujours vivante et visible dans le corps qu'elle anime.
Telle est 'ceuvre, vraiment divine, qu’a faite le Christ en fondant
son Eglise. Quel philosophe, quel sage, quel savant, quel chef
d’école, quel prince, quel monarque, a su se donner une telle
postérité, non seulement dans I’histoire morte, mais dans I’humanité
vivante? Aucun.

Nous ne saurions résumer ici ce que nous avons dit de la
nature de I'Eglise, de ses propriétés, de ses marques les plus
caractéristiques, de sa constitution, de son autorité, de sa liberte,
de sa hiérarchie, des droits et des devoirs de ses membres, de son
procédé conciliaire, de ses conciles cecuméniques. Ce que nous
avons dit de ces choses n'est déja qu’un résumé trés incomplet de



ce qui mériterait d’étre longuement expliqué. Ce Traité n’a qu'unm
but: mettre ceux qui prendront la peine de [étudier sur la voie
des recherches fécondes et des solutions !).

2° Précisons toutefois quelques points.

Nous serions heureux si ce Traité pouvait contribuer a restaurer,
soit en dehors des Eglises, soit méme dans les Eglises, la notion
exacte de I'glise, Cette notion est malheureusement plus méconnue
qu'on ne pense: la, on se représente I'Eglise comme un zmperium,
comme une hiérarchie toute chamarrée, toute en décors, toute en
titres ; 1c1, comme un magisteriunz, comme une école toute hérissée de
scolastique, toute en questions, toute en opinions, toute en systémes,
etc. De la des divisions, des déchirements, des luttes: LEgo sum
Pauli, ego autem Apollo, ego vero Cepha! Il faut supprimer ce
langage et dire: Ego autem Christi; et, de plus, il faut se rappeler
que le Christ n’est point divisé; que c’est en lui seul que nous
sommes tous baptisés, et non dans le nom d’aucun homme ni méme
d’aucune Eglise. Et ces divisions engendrent des jalousies et des
haines: omnes qua sua sunt querunt, non qua sunt Jesu Christi
(Fhil, 11, 21); telle Eglise particuliére se préfere a telle autre, veut
meéme exclure les autres du royaume de Dieu, ose méme se dire,
a elle seule, zoute 'Eglise du Christ et /o seule Eglise du Christ!
N’est-ce pas le comble de 'orgueil, et 'abomination de la désolation
dans le lieu saint? <«Et ait illis: Vos estis qui justificatis vos coram
hominibus; Deus autem novit corda vestra; quia quod howiinzbus
altum est, abomznatio est ante Deum > (Luc XVI, 13).

Ce sont ces fausses notions de 'Eglise chrétienne, ces divisions,
ces jalousies, ces orgueils, ces haines, ces erreurs, qui rendent I’'Eglise
ridicule et odieuse a tant d’esprits qui cherchent la vérité de bonne
foi, et qui, ne pouvant l'apercevoir dans ces contradictions, ces
systemes, ces superstitions, ces logomachies qui se croient savantes,
se détournent et combattent le christianisme, comme si le christia-
nisme n’était pas précisément le contraire de cette fausse théologie
et de toutes ces formes de l'orgueil, et comme si la véritable Eglise
chrétienne n’était pas précisément le contraire de tous ces partis.

On ne saurait assez méditer cette simple définition, trop oubliée -
« L'Eglise est la société des fideles», aussi bien des simples fidéles
que des membres de la hiérarchie, tous devant étre unis les uns
aux autres et former ainsi I'Eglise. Tout est dans cette définition.
Bien comprise, elle montre que l'autorité est dans I'Eglise méme,
et non dans la hiérarchie seule; que la liberté est le patrimoine
de tous les enfants de Dieu; que la hiérarchie, si elle veut remplir

'} Voir le Questionnaire, publié dans le Catholigue national du 22 aolt 1896,
p. 69-72,



— 392 —

dignement sa mission, doit non dominer les simples fidéles par des
attitudes pompeuses, mais, comme dit Jean Chrysostome, les éclairer
par la vraie science et les édifier par la vraie piété. Bien comprise,
cette définition montre encore en quoi consiste la vraie catholicité
ou universalité de I'Eglise, comment elle est le tout et non seule-
ment telle ou telle partie, comment le tout est supérieur a la partie,
et comment la partie qui veut s’enfler et se faire tout, viole non
seulement l'universalité, mais encore |'universel bon sens.

En outre, on ne saurait assez méditer cette autre vérité: que
toute société, en ce monde, doit progresser et s’améliorer sous peine
de périr; que, par conséquent, 'Eglise chrétienne, tout en restant
ferme dans les enseignements et dans la constitution que le Christ
lui a donnés, doit, dans ses éléments humains et dans son activité
humaine, se développer. D’une part, elle doit sincerement avouer
les erreurs qui ont été enseignées en son nom, les fautes qui ont
£été commises par ses soi-disant représentants; elle doit réparer le
mal considérable qui est résulté des unes et des autres. D’autre
part, elle doit enfin se purger de tout ce que l'ancienne barbarie,
la fausse civilisation, la sophistique, la fausse science, la superstition,
le fanatisme lui ont imposé, inspiré ou inoculé. L’humanité marche;
qui oserait le nier? Donc 1'Eglise doit marcher. Non seulement
elle doit progresser pour son propre compte, comme société hu-
maine, mais elle doit encore, de par la mission divine qu’elle a
recue du Christ, faire progresser I'humanité. Les reculs qu’on lui
impute, doivent enfin étre réparés; il est temps que le clergé fasse
sur ses actes un examen de conscience rigoureux, que les théologiens
jugent séveérement leurs méthodes défectueuses, que les simples
fideles reprennent connaissance de leurs devoirs et possession de
leurs droits dans I'Eglise, et que tous ainsi travaillent a cet avance-
ment du royaume de Dieu, a cette croissance de tout le corps,
suivant le mot de St. Paul: Caput ex quo Zofum: corpus, per nexus
et conjunctiones subministratum et constructum, crescet in augmientum
Dei (Coloss. 11, 19).

A ceux qui nous objecteraient que ce Traité, en taisant l'insti-
tution de la papauté romaine, a omis sinon la partie principale de
I'Eglise, du moins une de ses conditions vitales essentielles, nous
répondrions que J.-C. n’a fondé aucune papauté romaine; que l'an-
cienne Eglise n’a nullement connu l'institution de la papauté que
I'on représente aujourd’hui comme la téte de I'Eglise, comme la
source de sa lumiere et de sa juridiction, etc.; que, par conséquent,
nous n’avions point a en parler. C'est dans le 7rauté de I'Eglise
romaine que seront examinés tous les arguments des théologiens
papistes en faveur du prétendu droit divin de cette papauté, et
que l'on en constatera toute la futilité.



— 393 —

Le présent 7raité de I’ Eglise chrétiennc en général n'est qu’une
introduction aux Traités des différentes Eglises chrétiennes parti-
culiéeres. Pour pouvoir examiner et juger celles-ci exactement, il
était nécessaire, en effet, d’indiquer d’abord la clef ou la norme
qui doit guider dans cet examen et dans ce jugement; il fallait
d’abord savoir ce que doit étre la véritable Eglise, telle que le
Christ I'a voulue, d’aprés l'enseignement des Ecritures et de la
Tradition chrétienne universelle. Maintenant que nous sommes en
possession de cette norme, appliquons-la aux Eglises orientales, a
I’Eglise romaine, a I'Eglise anglicane, aux Eglises protestantes, a
I'Eglise ancienne-catholique; établissons l'actif et le passif, en un
mot, le bilan de chacune; il sera facile ensuite d’indiquer, comme
conséquences, quels sont nos devoirs envers chacune.

E. MICHAUD.

Revue intern, de Thsologie. Heft 47, 1904, 26



	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [fin]

