
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 47

Artikel: Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [fin]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESQUISSE D'UN TRAITÉ
DE L'ÉGLISE CHRÉTIENNE EN GÉNÉRAL.

Fin ').

Ch. XXI. Droits et devoirs des laïques dans l'Eglise
chrétienne.

Après la hiérarchie, étudions les simples fidèles : car l'Eglise
n'est pas constituée par la seule hiérarchie, mais aussi par les
simples fidèles. Cette étude comprend les points suivants : i° la
notion du simple fidèle comme enfant de Dieu et frère du Christ-,
2° la notion du simple fidèle comme membre de l'Eglise; 30 son
concours dans la garde du dépôt de la foi; 40 dans les choses du
culte; 50 dans les choses judiciaires, disciplinaires et administratives;

6° dans les conciles; 7° dans l'élection des évêques, des

prêtres et des diacres ; 8° dans la création des paroisses et des

diocèses; 90 enfin, le rôle de la femme dans l'Eglise. Au chapitre
suivant, nous réfuterons les erreurs sur ces matières.

§ I. Le simple fidèle est enfant de Dieu et frère du Christ.

I y a plusieurs degrés dans l'union avec J.-C. : par le
baptême, nous sommes incorporés à J.-C. et nous recevons de lui la
vie surnaturelle de la grâce; par le sacrement de l'ordre, les prêtres
et les évêques sont unis au Christ plus intimement, en ce sens

qu'ils reçoivent de lui une charge spéciale, le sacerdoce, qui les

oblige à une plus grande sainteté et qui les fait particip dans

une plus grande mesure, aux choses de l'Eglise. Le simple ndèle
n'est ni évêque, ni prêtre, comme le sont les chrétiens qui ont
reçu le sacrement de l'ordre; mais ils sont incorporés à J.-C.
même, à J.-C. tout entier (car il n'y a pas de parties du Christ;
Christus non divisus), à J.-C. docteur, pontife, victime, roi. Comme
tel, le chrétien doit vivre de J.-C, en J.-C, avec J.-C, pour J.-C;
et cette vie surnaturelle doit être active, individuelle, personnelle;
elle doit s'étendre à toutes ses facultés, élever et perfectionner toutes

') Voir les cinq numéros précédents.

Eevue intern, de Théologie. Heft 47, 1904. 23



— 346 —

ses aptitudes. Déjà enfant de Dieu par sa naissance, c'est-à-dire
par le fond de sa nature humaine, le chrétien l'est plus encore par
sa naissance surnaturelle au baptême et par son incorporation à J.-C
La vie chrétienne, loin d'être passive et de porter le chrétien à la
passivité, doit augmenter et élever son activité, développer son
individualité et sa personnalité en les rapprochant davantage de
l'activité infinie et de l'infinie personnalité de Dieu. C'est dans le
Traité du surnaturel et de la grâce qu'est expliquée cette vie
surnaturelle. Bornons-nous à rappeler ici que quiconque fait la volonté
du Père céleste, est, dit J.-C, « mon frère, ma sœur et ma mère »

(Matth. XII, 50); que, selon St.Jean, ce ne sont pas seulement les
membres de la hiérarchie, mais tous les chrétiens qui reçoivent
l'onction du Saint (vos unctionem habetis a Sancto, II Ep. II, 20):
que, selon l'Ep. aux Hébreux (III, 14), les chrétiens sont devenus
participants du Christ : participes Christi effecti sumus, si tamen
initium substantiœ ejus usque ad finem firmum retineamus. Si donc
J.-C. vit dans le chrétien, c'est à la condition que le chrétien vive
aussi et déploie son activité dans le Christ. Ce n'est pas à la
hiérarchie, mais à tous les chrétiens que St. Paul a dit (Rom. XII) :

Rationabile obsequium vestrum... ut probetis quae sit voluntas Dei...

singuli alter alterius membra... Et encore (Ephes. IVj : Unicuique
nostrum data est gratia secundum mensuram donationis Christi.
St. Pierre (IIe Ep. I, 5) : Vos curam omnem subinferentes ministrate
in fide vestra virtutem... Etc.

§ II. Le simple fidèle est membre de l'Eglise.
Enfant de Dieu et incorporé au Christ, le chrétien est aussi

ipso facto membre de l'Eglise, l'Eglise étant le corps du Christ.
La vie du chrétien étant active, individuelle et personnelle, il
résulte que le chrétien doit prendre une part active, individuelle et

personnelle à tout ce qui appartient à l'Eglise. Il n'y a d'ailleurs

pas d'Eglise sans les fidèles, l'Eglise étant la société des fidèles et

non pas seulement la société des membres de la hiérarchie. La
hiérarchie n'est qu'une partie de l'Eglise. Tout ce que le Christ a

confié à la garde de son Eglise, ressortit donc et à la hiérarchie
et aux fidèles. L'organisme vivant exige l'activité de toutes ses parties

: donc amoindrir la hiérarchie ou les fidèles sous prétexte de

fortifier l'organisme ecclésiastique, est une grave erreur; affaiblir
un des composants nécessaires, c'est affaiblir tout le compose.
Donc les fidèles qui abdiquent entre les mains de la hiérarchie, ou
la hiérarchie qui paralyse l'activité des fidèles, trahissent l'Eglise.
Les fidèles doivent être unis au clergé et le clergé aux fidèles; et
c'est dans cette union des uns et des autres que consiste, en partie,
l'unité de l'Eglise.



- 347 —

Ces vérités, fondées sur l'Ecriture sainte (comme nous l'avons
démontré précédemment), ont été enseignées aussi par la tradition.
Tertullien ne fait pas consister l'Eglise dans les évêques, mais
dans les hommes spirituels : Ecclesia spiritus per spiritalem hominem,

non Ecclesia numerus episcoporum (Pudicit. c. 21). Chrysostome

veut que les fidèles prient avec le prêtre (cum sacerdote
plebs interdum loquaturj; il rappelle que les apôtres prenaient
conseil de ceux qu'ils présidaient (eos quibus praserant consilii
socios adhibebant); il exige que les fidèles ne renvoient pas tout
aux prêtres, mais qu'ils prennent soin de tout le corps de l'Eglise:
ne omnia ad sacerdotes rejiciamus ; quin potius nos Ecclesiae totius
perinde ac communis corporis, cura afficiamur (in ep. II ad Cor.
hom. 18, n. 3). Augustin enseigne que Dieu vit dans le simple
fidèle autant que dans tout le corps de l'Eglise. Même encore au
XVIIe siècle, François de Sales a dit que les pierres vives de

l'Eglise sont les fidèles. Et Launoi : c Tota Ecclesia non est in
solis praelatis... Ecclesiam ponere in solis prœlatis est magnum
absurdum... Ecclesia est corpus sub capite Christo omnium Christi
fidem profitentium. »

§ III. Le rôle de simple fidèle dans les choses de la foi.
Ces notions générales sur la dignité et sur les devoirs du chrétien

étant établies, précisons. Et d'abord, indiquons ses droits et ses
devoirs dans les choses de la foi.

Il est certain, d'une part, que le simple fidèle n'a pas les
devoirs d'évangélisation et de prédication qui incombent aux membres

de la hiérarchie: d'autre part, qu'il n'est pas tenu, comme
simple fidèle, d'être un théologien de profession et de pouvoir
expliquer scientifiquement les dogmes auxquels il croit. Toutefois,
c'est à tous les chrétiens que St. Paul a recommandé d'être rationnels

dans leur foi et dans leur culte. Donc tous ont le devoir
général de rendre témoignage à la doctrine enseignée par le Christ,
de la professer publiquement, de la répandre dans la mesure de
leurs forces, de leurs connaissances, de leur foi, et par conséquent
le devoir de l'exposer et de l'expliquer de leur mieux. La foi étant
essentielle dans la vie de l'Eglise, soit la foi subjective, soit la foi
objective, il résulte que tous les membres de l'Eglise, donc tous
les fidèles, doivent non seulement avoir la foi subjective, mais
encore garder le dépôt de la foi objective, qui a été confié non
seulement à la hiérarchie, mais à toute l'Eglise.

Preuves tirées de IEcriture sainte. J.-C. a voulu que tous ses

disciples fussent ses témoins (et eritis mihi testes) ; que tous
veillassent, non seulement sur leur conduite, mais aussi sur leur foi
(quod autem vobis dico, omnibus dico : vigilate) ; que tous évitas-



— 348 —

sent les faux prophètes, ce qui exige l'activité de l'esprit et le
discernement dans les choses de la foi. — St. Pierre a dit que la
foi doit être « coaequalis » (II0 Ep. I, i), en ce sens qu'elle est la
même pour tous et qu'elle doit être professée par tous. — C'est
à tous que St. Paul a dit : Omnia probate, quod bonum est tenete
(I Thess. V, 2): Epistola nostra vos estis, epistola Christi, ministrata

a nobis et scripta non atramente, sed Spiritu Dei vivi in
tabulis cordis (II Cor. Ili, 2-3); docentes et commonentes vosmet-
ipsos (Coloss. Ili, 16). Etc.

Preuves tirées des Peres et des docteurs. Tertullien demande

que les fidèles ne soient pas « hésitants dans leur foi (sua fide
dubii) », mais qu'ils soient instruits (quos instrui, dirigi, muniri
oportebit). St. Augustin reconnaît aux simples fidèles le droit de
contredire les évêques qui tombent dans l'erreur, et il cite le
jugement des fidèles comme faisant autorité avec celui des évêques et
des prêtres pour la condamnation des hérétiques : « Frustra haere-

ticis circumlatrantibus, et partim plebis ipsius judicio, partim
conciliorum gravitate... culmen auctoritatis obtinuit». Le pape Célestin Ier,

voulant prémunir les fidèles de Constantinople contre l'évêque
Nestorius, leur dit qu'ils doivent juger les doctrines dont on les nourrit
(de pascuis judicare). Le pape Léon Ier écrit aux évêques des

Gaules : « La foi dont nous prenons aujourd'hui la défense avec le
consentement du monde chrétien, est la foi des apôtres dans toute
sa pureté. » Le pape Nicolas Ier, malgré son autoritarisme, a écrit

que la controverse en matière de foi % ad omnes plane attinet».
Gerson (Considérât. VI) enseigne qu'on ne doit exclure des
conciles généraux aucun fidèle qui demande à être entendu, si l'on

veut traiter sainement ce qui a rapport à la foi et aux mœurs
(nulla fideli persona qua; audiri requirat exclusa, ad salubriter trac-
tandum et ordinandum ea quœ debitum regimen ejusdem Ecclesia,-

in fide et moribus respiciunt). Bellarmin, dans une lettre à

Clément VIII, exige que le sentiment des Eglises, des écoles et des

docteurs soit manifesté librement. Bossuet reconnaît que < les fidèles

sont compris dans la promesse que J.-C. fait à ses apôtres d'être

avec eux jusqu'à la consommation des siècles»; qu'elle s'adresse à

«la communion des pasteurs et des troupeaux»; que «l'infaillibilité

que J.-C. a promise à son Eglise réside primitivement dans

tout le corps » ; etc. L'archevêque de Lyon, Montazet, enseigne

encore, dans ses Pnstitutiones theologicœ, que la décision d'un concile

général de tous les évêques du monde est insuffisante, si elle

n'est confirmée par l'autorité très concordante de l'Eglise répandue

partout, c'est-à-dire non seulement par l'autorité des pasteurs du

second ordre, des prêtres et de tout le clergé, mais encore des

simples fidèles, puisque ceux-ci sont aussi membres de l'Eglise



— 349 —

répandue partout; et il dit que jusque-là les articles de foi resteront

indécis. Sur ce point, voir aussi Guettée (Union chrétienne,
juin 1886, p. 208-214, 230-233) ; Khomiakoff, ouvr. cité, p, 12, 48-50,
151-152, 271-272, 280-285, 372.

Preuves tirées de l'histoire. Au cénacle, avec les apôtres et les

disciples, sont les frères et les saintes femmes, environ cent-vingt
personnes. Le St. Esprit leur est communiqué. Pierre, dans sa

première prédication, applique au Seigneur cette parole : Effundam
de Spiritu meo super omnem cameni et prophetabunt_/z/zz vestri et
fdiœ vestrœ, etc. Les simples fidèles ne sont pas exclus. Spiritus
ubi vult spirat. A Bérée, les fidèles scrutent chaque jour les Ecritures

pour voir si haue ita se haberent (Act. XVII, 11). Rien ne

prouve que Luc l'évangcliste ait fait partie de la hiérarchie. Au
livre VIII des Constitutions apostoliques (n. 33), il est dit: «Que
celui qui enseigne, s'il est laïque, soit versé dans la parole.» St.
Ambroise affirme qu'au commencement, tous enseignaient (primum
ornnes docebant). Justin, Minutius Félix, Athénagore, étaient laïques.
Tertullien aussi était laïque, ce qui ne l'empêcha pas de jouer un
rôle considérable dans la défense du dogme et dans le développement

de la théologie, rôle supérieur à celui d'un grand nombre de

prêtres et d'évêques. Origene a enseigné avant d'être prêtre. Lac-
tance, Pallade, Dydime d'Alexandrie, Marius Victor de Marseille,
St. Prosper, Hilaire de Syracuse, etc., ont enseigné, tout en n'étant
que laïques. Au concile de Nicée, des laïques ont rendu témoignage

à la foi contre des philosophes payens. A Antioche, au
IV0 siècle, deux laïques, Flavien et Diodore, ont défendu la
doctrine catholique contre les Ariens, et même contre leur évêque
Léonce, qui favorisait secrètement la doctrine arienne. En 428,
Eusèbe, avocat à Constantinople, a défendu l'orthodoxie contre son
patriarche Nestorius, et cela, avant d'être évêque de Dorylée.
Socrate, Sozomène, Evagre, auteurs à'Histoires ecclésiastiques, furent
avocats. Etc., etc. L'histoire est remplie de tels faits; au XVIIesiècle,.le
rôle de Pascal, dans ses Provinciales, est connu. De nos jours,
les laïques qui font de la théologie, dans toutes les Eglises, sont
légion.

§ IV. Le rôle du simple fidèle dans les choses du culte.

Quoique les simples fidèles n'aient ni les mêmes devoirs ni les
mêmes droits que les membres de la hiérarchie, dans les choses
de la sanctification et du culte comme dans celles de la doctrine
et de la foi, cependant ils ont des devoirs et des droits. Eux aussi,
ils sont prêtres, non dans la mesure spéciale des membres de la
hiérarchie, mais dans la mesure commune à quiconque a été incorporé

par le baptême à J.-C. pontife et victime; eux aussi, ils sont



— 350 —

des pierres saintes de l'édifice saint, des temples de l'Esprit saint,
etc. Si des protestants ont eu tort de nier le sacrement de l'ordre,
ils ont eu raison de mettre davantage en lumière le sacerdoce
commun à tous les chrétiens; et si les papistes ont eu raison de
maintenir le sacrement de l'ordre, ils ont eu le double tort soit
d'exagérer la sacerdoce des membres de la hiérarchie, soit d'annihiler
le sacerdoce des simples fidèles. Les vrais catholiques évitent ces
divers excès et concilient exactement le sacerdoce spécial et le sacerdoce

général *).

Cette doctrine est fondée sur les considérations suivantes : —
L'activité des fidèles est nécessaire pour la coopération à la grâce
et pour l'efficace réception des sacrements; car le prêtre n'agit pas
seul dans les sacrements, et Dieu même, qui nous a créés sans

nous, ne veut pas nous sauver sans nous. — L'activité des fidèles

peut être aussi requise, même pour l'administration des sacrements.
C'est en ce sens qu'il est dit des simples chrétiens, dans les Livres
saints : « Vos regale sacerdotium, sacerdotium sanctum (Ie Ep. Pierre,
II, 5 et 9); Et fecit nos regnum et sacerdotes Deo et Patri suo
(Apoc. I, 6; voir V, 10); Erunt sacerdotes Dei et Christi et regna-
bunt cum ilio mille annis (XX, 6). — Ignace d'Antioche (Eph. V, 2)

dit: «Si la prière d'un ou de deux a une si grande puissance,
combien sera plus puissante la prière de l'évêque et de toute la
communauté.i> — Tertullien affirme que le baptême peut être conféré

par tous les chrétiens: «Etiam laïcis jus est; quod enim ex

aequo accipitur, ex œquo dari potest... Baptismus, œque Dei census,
ab omnibus exerceri potest. » Et encore : « Nonne et laici sacerdotes

sumus? Scriptum est: Regnum quoque nos et sacerdotes Deo
et Patri suo fecit. Differentiam inter Ordinem et Plebem constituit
Ecclesiae auctoritas, et honor per Ordinis consessum sanctificatus;
adeo ubi ecclesiastici ordinis non est consessus, et offers, et Unguis,
et sacerdos es tibi solus. Sed ubi très, ecclesia est, licet laici. »

Donc Tertullien reconnaît que tout baptisé a en lui le fus sacer-
'dotìs «ubi necesse est». Il ajoute: « Omnes nos Deus ita vult dis-

positos esse, ut ubique sacramentis ejus obeundis apti simus » (De
Exhort, castit, n. 7). — St. Ambroise : « Unusquisque ungitur in
sacerdotium, ungitur in regnum » (De sacram. 1. IV, c. 1). Donc
les simples fidèles prennent une certaine part dans l'administration
des sacrements. Voir, sur ce point très important, le Traité des

sacrements en général (ch. du ministre).
Ce sacerdoce des simples fidèles a été encore enseigné par

') Voir le «Rituel ancien-catholique», p. 45-46, sur la participation des fidèles

aux prières de l'ordination sacerdotale; voir le «Catholique français», 30 septembre

9, p. 135-138



— 351 —

Bossuet quand il a dit : « Le saint et divin sacerdoce de J.-C. est
donné à tous les fidèles en N. S. J.-C, pour offrir des victimes
spirituelles agréables à Dieu par son fils » *). Khomiakoff (ouvr.
cité, p. 148) : « Nous sommes tous prêtres du Très-Haut, quoiqu'à
des degrés différents, prêtres, mais non pasteurs». Loisy {L'Evangile

et l'Eglise, p. 220-221): «Dieu n'est pas plus loin du fidèle

que de l'évêque ou du prêtre. Clercs et laïques vont à Dieu ensemble,
prient Dieu ensemble, se sanctifient ensemble. Il n'y a entre eux
qu'une division de grâces et de ministères, comme le dit St. Paul;
mais c'est le même esprit, qui est dans tous. » Je pense que,
si cette doctrine pénétrait de nouveau dans les âmes des fidèles,
elle pourrait contribuer puissamment à rétablir la vie chrétienne
dans les familles, en rendant aux parents leur auréole sacerdotale
aux yeux de leurs enfants.

§ V. Le rôle du simple fidèle dans les choses judiciaires,
disciplinaires et administratives.

Comme membres actifs et vivants de l'Eglise, les simples fidèles
doivent concourir, dans une certaine mesure, à tous les actes de

l'Eglise, en tant qu'elle est société.
En ce qui concerne les jugements ecclésiastiques, les simples

fidèles ont le droit et même le devoir de prendre part soit à

l'accusation, même contre les membres de la hiérarchie, soit au
jugement. Le concile de Carthage, de 390, a dit (c. 6) : « Celui qui
est prévenu de crime n'est point admis à accuser un évêque ou
un prêtre » ; cette restriction du droit d'accusation en est une
confirmation. La parole du Christ: «Die Ecclesiae», prouve que les
fidèles, comme membres de l'Eglise, ont le droit de juger les frères
coupables. Dans la condamnation et dans la réhabilitation de
l'incestueux de Corinthe, Paul a clairement indiqué aux fidèles de
cette Eglise leurs devoirs. St. Jean Chrysostome a dit à ce sujet :

« Voyez comme St. Paul fait prononcer la sentence par les fidèles
avec lui, craignant de se trop attribuer d'autorité à lui seul...
L'apôtre se les unit encore en disant : Vous devez plutôt le traiter
maintenant avec indulgence, de peur qu'il ne soit accablé par un
excès de tristesse. Il semble s'en rapporter uniquement sur toute
cette affaire à ce qu'ils auront jugé et exécuté, et il semble vouloir

partager avec eux la grâce accordée à l'incestueux pénitent
en disant : « Ce que vous accordez par indulgence, je l'accorde
aussi. » Estius dit aussi : « L'apôtre les prie de ratifier et de
confirmer publico consensu et decreto les effets de leur charité envers
ce pécheur, en le recevant à la paix et à la communion de l'Eglise.

') IIIe Sermon pour le Jour de Pâques; édit. Vives, T. X, p. 154.



— 352 —

St. Paul a dit encore (I Cor. VI, 2 et 5) : An nescitis quoniam
sancti de hoc mundo judicabunt?... Ad verecundiam vestram dico;
sic non est inter vos sapiens quisquam, qui possit judicare inter
fratrem suum?

St. Cyprien enseigne que l'évêque ne doit juger qu'avec son
clergé et avec son peuple. Les martyrs et les confesseurs de Rome
l'en ont félicité et ont ajouté que, « lorsqu'il s'agit d'un crime aussi

grave, il faut consulter les évêques, les prêtres, les diacres, les
confesseurs, les laïques mêmes qui n'ont pas fléchi ». Etc., etc. — On
objecte que les subordonnés n'ont aucune juridiction sur les
supérieurs, et que, par conséquent, les simples fidèles ne sauraient juger
légitimement les ecclésiastiques. La vérité est que le simple fidèle,
pris individuellement, doit être, en effet, subordonné à la hiérarchie

; mais que, agissant comme membre de l'Eglise et collectivement

avec les autres membres de l'Eglise, il n'est plus un simple
subordonné. L'Eglise étant au-dessus des membres de la hiérarchie,
peut les juger ; or, les fidèles sont membres de l'Eglise. L'histoire
ecclésiastique abonde en faits de ce genre, et rien n'est plus
conforme à la nature même de l'Eglise. Le synode romain de 501 a
donc dévié lorsqu'il a dit (v. Decretum, p. 2, c. 16. q. 7) : Non
placuit laicum statuendi in Ecclesia habere aliquam potestatem ;

cui obsequendi manet nécessitas, non auctoritas imperandi».
Et si les fidèles peuvent prendre part à la condamnation des

coupables, ils peuvent aussi prendre part à la canonisation des

saints. Autrefois les saints étaient canonisés par la voix du peuple
chrétien ; et l'autorité episcopale, dans chaque diocèse, se bornait
à consacrer par un culte public le témoignage des fidèles. < Les
sentiments des fidèles pouvaient s'égarer, l'autorité episcopale pouvait

se tromper, personne n'en doutait, et il est de principe, dans
la théologie, que l'Eglise elle-même n'est pas infaillible dans la
canonisation des saints. Depuis la fin du dixième siècle, le mode
de canonisation a été changé de fond en comble en Occident; ce
n'est plus le peuple fidèle qui indique le saint à l'évêque, c'est le

pape qui l'indique à toute l'Eglise, sans que le peuple fidèle ait
été même consulté. Cette prétention est une suite toute naturelle
du pouvoir absolu que les papes prétendent avoir dans les définitions

doctrinales et dans le gouvernement de l'Eglise»1).
En ce qui concerne les choses disciplinaires et administratives

de l'Eglise, particulièrement l'administration temporelle des

biens ecclésiastiques, les simples fidèles y ont toujours pris part,
plus ou moins, directement ou indirectement, selon l'esprit des

époques et des lieux, ou plutôt selon que la hiérarchie dominait

') Union chrétienne, 28 septembre 1862, p. 383-384.



— 353 —

plus ou moins les fidèles, souvent indifférents. Voir, sur ce point,
l'histoire des conciles.

§ VI. Le rôle du simple fidèle dans les conciles.
Les simples fidèles étant membres de l'Eglise et un concile

étant une assemblée ou une représentation de l'Eglise, il est clair
qu'ils doivent y assister et y prendre une part active. Au cénacle
de Jérusalem, il y avait environ cent vingt hommes, y compris les
«frères» ou simples fidèles (Act. I, 15). Au concile de Jérusalem,
le rôle des simples fidèles est évident (Act. XV): placuit apostolis

et senioribus cum omni Ecclesia... Apostoli, seniores, fratres...
placuit nobis collectis in unum... misimus... visum est Spiritui
sancto et nobis; etc. L'histoire constate que les simples fidèles
d'Asie ont pris une part active dans les conciles tenus au sujet
de Montan et de ses partisans dans le but d'examiner leur
doctrine. Même présence active dans les conciles d'Afrique, par
exemple, dans le IIIe de Carthage (256), où l'on déclara, contre
Etienne de Rome, qu'il n'y a dans l'Eglise aucun « episcopus
episcoporum ». Inutile de rappeler le rôle de l'avocat Eusèbe et
de l'économe Charisius au concile d'Ephèse (431). Le concile de

Tarragone de 516 ordonna au métropolitain de convoquer au concile

de la province des laïques de chaque diocèse. La présence des

laïques dans les conciles des Gaules, de la Germanie, de la Lombardie,
sous Pépin et Charlemagne, est connue. On sait que le pape Jean XXIII
ayant voulu enlever la voix deliberative aux séculiers, au concile
de Constance 1415), le concile s'y opposa. Telle était encore la
doctrine des Gerson, des Pierre d'Ailly, des Clamanges, etc. C'est
un fait que les sept conciles œcuméniques ont même été convoqués

par des laïques, celui de 325 par Constantin, celui de 381

par Théodose Ier, celui de 431 par Théodose II, celui de 451 par
Marcien, celui de 553 par Justinien, celui de 680 par Constantin
Pogonat, celui de 787 par l'impératrice Irène et par son fils Constantin

Porphyrogénète. C'est aussi un fait que la présidence des

conciles a été confiée plusieurs fois à de simples laïques. Si dans

certaines Eglises particulières et à certaines époques les simples
fidèles ont été écartés par le clergé, cela ne prouve absolument
rien contre leurs droits, mais seulement contre le clergé qui cherchait

à restreindre l'Eglise à la hiérarchie.

§ VII. Le rôle du simple fidèle dans l'élection des évêques, des¬

prêtres et des diacres.
C'est toute l'Eglise de Jérusalem, y compris les « frères », qui fit

l'élection de l'apôtre Matthias (Act. I, 15-26), ainsi que celle des

sept diacres (VI, 1-6). C'est elle également qui choisit Jude et Silas,



— 354 -
et qui les délégua à Antioche avec Paul et Barnabe (XV, 22).
On voit que l'élection par les fidèles est d'institution apostolique;
elle est d'ailleurs la conséquence logique de la notion même du
fidèle en tant que membre de l'Eglise. Clément de Rome remarque
que les évêques sont établis par le consentement de toute l'Eglise.
Cyprien indique ainsi comment se faisaient les élections ecclésiastiques
de son temps: «Les évoques de la province les plus proches se

réunissent dans la ville pour laquelle doit se faire l'élection. L'évêque
est ensuite élu, plebe pr(escute; il faut que le peuple assiste à l'élection,

parce qu'il connaît parfaitement la vie de chacun: la dignité
-episcopale est alors conférée itnivcrsœ fraternilalis suffragio et
episcoporum judicio ». Les Constitutions apostoliques mentionnent
que tout le peuple participe à l'élection des pasteurs. A l'occasion
du schisme des Méléciens (qui fut occasionné par une violation du
-droit électoral), le concile de Nicée (325) écrivit aux Eglises d'Egypte
que, si quelques évêques méléciens mouraient, ils pourraient être

remplacés par d'autres nouvellement reçus, pourvu que le peuple
-les nommât et que la décision du peuple fût confirmée par l'évêque
d'Alexandrie. « Celui qui doit être préposé à tous, doit être élu

par tous (qui prœfuturus est omnibus, ab omnibus eligatur) », a dit
le pape Léon Ier; et encore: «Nulla ratio sinit ut inter episcopos
habeantur qui nec a clericis" sunt electi, nec a plebibus expetiti,
nec a provincialibus episcopis cum metropolitani judicio conseerati ».

Que ces faits suffisent ici pour démontrer les droits des simples
fidèles. Ils ont été plus ou moins respectés en Occident jusqu'au
XIIIe siècle; à partir de cette époque, ils furent à peu près
confisqués au profit du clergé. En France, le concordat de 1516 entre
François Ier et Léon X inaugura l'ère des concordats, qui dure
encore. Je renvoie au Cours d'histoire ecclésiastique l'histoire de

cette question, ainsi que ce qui concerne l'élection des évêques de

Rome en particulier.

§ VIII. Le rôle du simple fidèle dans la création des paroisses
et des diocèses.

La fondation des paroisses et des diocèses relève avant tout
de l'Eglise, et par conséquent de la hiérarchie et des fidèles. Le
-concile de Carthage de 390 a dit (c. 5) : « On ne doit point donner

d'évêques aux diocèses qui n'en ont jamais eu, si ce n'est que le

peuple fidèle soit multiplié et qu'il le désire ». C'est du bon sens.

Dans les pays où l'Eglise est unie à l'Etat, le concours de l'Etat
est évidemment requis. Nous ne saurions entrer ici dans l'examen
de toutes les irrégularités et de tous les abus qui ont été commis
dans cette matière (par exemple, Pie VII et Napoléon Ier

bouleversant, sans le concours du clergé et des fidèles, la délimitation
des diocèses de France).



— 355

§ IX. Le rôle de la femme dans l'Eglise.
Les femmes sont, par leur baptême, membres de l'Eglise. Donc

•elles comptent, elles aussi, et elles ont des droits ecclésiastiques.
On lit, en effet, dans les Actes: Hi omnes erant persévérantes
unanimiter in oratione cum mulieribus (I, 14) Magis autem au-
gebatur credentium in Domino multitudo virorum ac mulierum
(V, 14). St. Pierre a rappelé la parole du prophète: Et erit in no-
vissimis diebus (dicit Dominus) effundam de Spiritu meo super
omnem carnem, et prophetabunt filii vestri et filiœ vestrœ... Et
super ancillas meas... (II, 17-18).

Toutefois St. Paul a dit (1 Cor. XIV, 34-35): « Mulieres in
ecclesiis taceant, non enim permittitur eis loqui. sed subditas esse,
sicut lex dicit. Si quid autem volunt discere, domi viros suos
interrogent. Turpe est enim mulieri loqui in Ecclesia ». La loi à laquelle
St. Paul fait allusion est celle-ci (Genèse, III, 16; : «Et sub viri
potestate eris, et ipse dominabitur tui ». Et encore (I Tim. II, 12):
Mulier in silentio discat cum omni subjectione. Docere autem mulieri
non permitto, neque dominari in virum, sed esse in silentio. St. Paul
ne permet aux femmes que la prière, et la piété per bona opera (io).
Cependant le même St. Paul a dit aussi ("Gal. Ill, 28) : Non est
Judaeus, neque Grascus; non est servus, neque liber; non est mas-
ciilus neque femina; omnes enim vos unum estis in Christo Jesu.

Il est admis que la femme peut conférer le baptême en cas
de nécessité ; que, lorsque le baptême était conféré par immersion,
les femmes étaient baptisées par des diaconesses ; que les femmes

prennent part, comme les hommes, à toutes les prières, même
sacramentelles, prononcées dans l'assemblée des fidèles. Au concile
œcuménique de 451, Pulchérie, associée à l'empire, a assisté avec
l'empereur Marcien à la sixième session; à celui de 787, l'impératrice

Irène a occupé avec l'empereur la première place à la
huitième session ; des abbesses ont assisté à plusieurs conciles anglais.
On lit dans le 75e canon du concile d'Aix-la-Chapelle, de 789:
« Nous avons appris que, contre la coutume de la sainte Eglise,
certaines abbesses donnaient des bénédictions aux hommes et leur
imposaient les mains, en les marquant du signe de la croix, de
même qu'elles conféraient le voile aux vierges avec les bénédictions
sacerdotales. Vous devez, saints Pères, prohiber entièrement ces
abus dans vos paroisses ».

Il est question actuellement, dans plusieurs Eglises, de reconnaître

aux femmes le droit de prendre part à l'élection des pasteurs
et à l'administration des affaires paroissiales. Aucun dogme ne le
défend. On peut même penser que les prohibitions faites par
St. Paul ne sont que personnelles (non permitto), et que la loi de



— 356 —

la Genèse à laquelle il s'est référé ne serait nullement violée, si la
femme parlait avec édification dans de pieuses réunions et exerçait
des droits d'électrice, etc.

Bref, dans toute cette question, l'esprit chrétien consiste à mettre
fin à l'indifférentisme des fidèles, à leur inspirer le sentiment vrai
de leurs devoirs et de leurs droits, à faire renaître en eux la
conscience chrétienne que le cléricalisme, d'une part, et l'irréligion,
de l'autre, ont étouffée. La réforme et la renaissance dans l'Eglise
sont à ce prix.

Ch. XXII. Deux erreurs: le laïcisme antihiérarchique
et le cléricalisme.

Aux doctrines exposées précédemment, on oppose, d'une part,
le laïcisme antihiérarchique, qui rejette tout sacerdoce spécial et
ne reconnaît que le sacerdoce général, commun à tous les fidèles,
dont il a été question ; et, d'autre part, le cléricalisme, qui exagère
l'autorité du clergé jusqu'à ne voir dans l'Eglise et dans la religion
que les intérêts de la hiérarchie. Réfutons ces deux erreurs.

I. P.c laicismi- antihiérarchique. De même que certains
politiciens ne voient dans la nation que le peuple, et combattent tout
ce qui est autorité et hiérarchie ; ainsi certains chrétiens nient toute
hiérarchie dans l'Eglise. Là, c'est l'anarchie politique et sociale;
ici, l'anarchie ecclésiastique ; de part et d'autre, la fausse démocratie.
Nous avons suffisamment démontré comment J.-C. a institué une
hiérarchie dans son Eglise; donc tout vrai chrétien doit la respecter.

On objecte: les prêtres ont commis tant d'abus, tant d'erreurs,
et le cléricalisme est si rempli de superstitions et de désordres,

que c'est un devoir, pour tout homme de sage raison, de s'affranchir
de toute hiérarchie, surtout en matière de religion et de conscience.
L'avenir est à la raison, et non à l'esprit hiérarchique et clérical.

— Réponse: Nous combattons, nous aussi, tous les abus, toutes
les erreurs et toutes les superstitions ; on verra plus loin que, nous
aussi, nous repoussons énergiquement tout cléricalisme qui porte
atteinte à la vérité, à la religion, à la raison. Mais ces choses ne

sauraient être confondues avec la hiérarchie même, en tant qu'elle
se maintient dans le droit strict et qu'elle se borne à exiger la

pratique des devoirs, plus encore des membres de la hiérarchie

que des simples fidèles. Ne détruisons pas une partie de la maison
à cause des défectuosités qu'elle présente et auxquelles on peut
facilement remédier; corrigeons les abus, mais respectons les institutions

nécessaires; écartons les coupables et remplaçons-les par les

justes. La hiérarchie, telle que le Christ l'a établie, ne saurait

porter atteinte à la raison, à la conscience, à la liberté, si elle



— 357

pratique ses devoirs; c'est à l'Eglise même à la surveiller et à l'y
contraindre, l'Eglise étant au-dessus de la hiérarchie.

On demande ce qu'il faut penser du gallicanisme parlementaire,
-qui a suscité souvent des difficultés aux évêques et aux prêtres.
Lorsque les gallicans parlementaires se sont bornés à défendre les
libertés de l'Eglise gallicane contre les empiétements de la cour
de Rome et du parti ultramontain, ou à rappeler les évêques et
les prêtres à l'ordre et au respect de la loi, ils ont très bien fait;
et le malheur est, pour la France, que la royauté ait souvent entravé
leurs justes revendications. Mais, si dans certains cas ils ont porté
atteinte aux droits de l'Eglise, il faut les blâmer.

II. le cléricalisme. Ce mot ne signifie plus, comme autrefois,
l'ensemble des droits du clergé et le respect envers son ministère.
Il est pris aujourd'hui en mauvaise part, et signifie exclusivement
«la soumission de la société civile à l'Eglise ou plutôt au clergé s.
En ce sens, il est condamnable, non seulement dans l'Eglise
romaine, où il sévit particulièrement, mais dans toutes les Eglises
qui en sont atteintes. Le cierge, en effet, n'a pas pour mission
de dominer, mais seulement de prêcher la doctrine et la morale
du Christ, et de distribuer aux fidèles les secours de la religion.
Le Christ n'a pas dit que l'Eglise doit dominer l'Etat, mais qu'il
faut rendre à Dieu ce qui est de Dieu et à César ce qui est de César.
Le Christ a établi ses apôtres et ses disciples comme des serviteurs,

et non comme des maîtres. La hiérarchie implique donc
plus encore des devoirs spéciaux qu'une dignité spéciale, et elle ne
saurait transformer cette dignité et ces devoirs en droits abusifs
et en domination. Les simples fidèles sont les frères, en J.-C, des

prêtres et des évêques ; c'est à J.-C. que tous doivent obéir, les
membres de la hiérarchie plus encore que les simples fidèles. Donc
le cléricalisme, comme domination du clergé sur les simples fidèles,
ou de l'Eglise sur la société civile, est une erreur antichrétienne,
-et il doit être combattu partout où il existe, soit dans les ecclésiastiques,

soit dans les laïques; il doit l'être d'autant plus qu'il est

coupable d'orgueil, de propagandisme malsain, d'aveuglement
inguérissable, d'obstination stupide, et qu'il fait de l'homme une machine,
-où la conscience et la raison sont remplacées par le fanatismev).

Les partisans du cléricalisme font valoir en sa faveur les

arguments suivants :

1° Si l'on accorde aux laïques le droit de juger des choses
de la religion, c'en est fait de la religion et de l'Eglise; donc ces
choses doivent être réservées au clergé seulement. Ainsi ont parlé

') Voir dans le Catholique national du 14 juillet 1900: t< Machinisme et

conscience»; du 27 septembre 1902: «Le cléricalisme».



— 358 —

les hommes sages comme le cardinal du Perron en 1614, les
hommes expérimentés comme Richelieu en 1615, etc.

Réponse: Les simples fidèles ont exercé leurs droits dans
l'ancienne Eglise, qui valait certainement l'Eglise actuelle ; et l'histoire

montre que, là où les fidèles sont éclairés et vertueux, le
cierge est tenu à plus de circonspection et l'Eglise plus prospère.
Ce n'est pas dans les cardinaux du Perron et Richelieu qu'il faut
chercher la pure doctrine chrétienne.

2° Toujours, dit-on, on a distingué l'Eglise enseignante et
l'Eglise enseignée. Le sage cléricalisme est fondé sur cette
distinction. — Réponse: Il est certain que les pasteurs ont un devoir
spécial d'enseigner et cle prêcher. Mais ce devoir spécial ne saurait
enlever aux simples fidèles leur droit d'attester leur foi, de rendre
témoignage à la vérité, de défendre les traditions de leur Eglise,
de répandre la doctrine du Christ, leur Maitre. Sous ce rapport,
toute l'Eglise est attestante et enseignante, comme aussi elle est
toute enseignée par le dépôt doctrinal que le Christ lui a confié.
Ce dépôt s'impose aux pasteurs comme aux simples fidèles ; ceux-ci
sont les disciples du Christ et non les disciples des pasteurs, et
les pasteurs, eux aussi, doivent être les disciples du Christ.
Certains théologiens ont prétendu que les évêques et les prêtres ont
seuls le droit de juger de la foi, tandis que les simples fidèles
n'auraient que le droit de discerner si l'enseignement des pasteurs
est conforme à celui de toute l'Eglise. Pure subtilité: car, d'abord,
ce discernement doctrinal est aussi un jugement doctrinal; et,

ensuite, il n'y a pas d'enseignement « de toute l'Eglise » sans le

concours des fidèles qui font partie intégrante de l'Eglise. Guettée

a dit : « Les fidèles comme les pasteurs ont concouru à la
conservation de la doctrine divine; et lorsque l'évêque enseigne, il
ne peut se séparer de la doctrine conservée sans interruption
dans son Eglise. S'il est appelé à défendre la foi contre les

hérétiques dans les conciles, il ne doit pas exposer ses opinions
particulières, mais la doctrine que son Eglise, prêtres, clercs et fidèles,

a toujours crue, a toujours professée. C'est ainsi que les fidèles

sont identifiés à l'évêque dans l'exercice le plus élevé de sa

dignité. Il y a loin de cette grande doctrine chrétienne à cette

distinction orgueilleuse entre une Eglise enseignante et une Eglise
enseignée, distinction qui a été une des sources principales des

hérésies et erreurs de toute sorte qui ont envahi l'Eglise romaine...
Il n'y a donc pas d'Eglise enseignante et d'Eglise enseignée, mais

une seule Eglise composée des fidèles aussi bien que des pasteurs,
et dont les pasteurs sont les simples organes vis-à-vis de l'Eglise
universelle l) ».

') Union chrétienne, juin 1886, p. 231-232.



— 359 —

3° Toujours, disent encore les cléricaux, on a admis dans
l'Eglise la papauté romaine comme centre de l'Eglise, le pape
comme chef de l'Eglise, etc. Donc le cléricalisme, fondé sur cette
doctrine, est le fond même, l'essence même du catholicisme.
— Réponse: Nous avons vu que le Christ n'a fondé aucune
papauté, ni romaine, ni autre, mais seulement un ministère
spécial confié à tous les apôtres et à tous les disciples. Dans le
Traité de l'Eglise romaine, nous réfuterons en détail cette objection,

et nous démontrerons que tous les arguments papistes en
faveur de la papauté romaine sont manifestement erronés. Présenté
sous cette nouvelle forme, à savoir qu'il est l'affirmation et la
défense de l'autorité suprême du pape, le cléricalisme n'est pas
moins faux que sous les formes précédentes. Il a déjà été constaté

que l'épiscopat est un et égal dans tous les évêques, et que l'ancienne
Eglise a résisté à tous les empiétements de l'évêque de Rome,
lorsque celui-ci revendiquait, tantôt au nom de St Pierre, tantôt au
nom du Christ, une suprématie sur les autres évêques.

Ch. XXIII. De la constitution de l'Eglise chrétienne.
Après avoir exposé en quoi consistent, dans l'Eglise chrétienne,

l'autorité, la liberté, la hiérarchie, les droits et les devoirs des

fidèles, il est logique de préciser en quoi consiste la constitution
de cette Eglise. Nous diviserons cette étude en deux parties :

i° de la source et du canal de l'autorité hiérarchique; 2° comment
la constitution de l'Eglise chrétienne est à la fois monarchique,
aristocratique et démocratique.

S I. De la source et du canal de l'autorité hiérarchique.

i° Cette source est Dieu seul ou J.-C. seul: car, d'une part,
en principe, la nature humaine, comme telle, ne dépend que de-
son seul créateur et maître, Dieu; et, d'autre part, J.-C comme
Dieu est le seul chef de l'Eglise. Donc toute mission divine, dans
TEglise, ne peut venir que de J,-C en tant que Dieu; quiconque
n'a pas reçu de mission divine, dans l'Eglise, est un faux pasteur
et ne saurait faire légitimement partie de la hiérarchie. Dans
l'A. T., les faux prophètes étaient signalés comme tels parce que
le Seigneur ne les avait pas envoyés (cum Dominus non miserit
eos ; Ezech. XIII, 6). Dans le N. T.. J.-C. a dit : Comme mon
Père m'a envoyé, ainsi je vous envoie. Et St. Paul: Quomodo
praedicabunt nisi mittantur? (Rom. X, 15;; Paulus apostolus non
ab hominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum et
Deum Patrem (Gai. I, 1).

20 J.-C. ne se manifestant pas visiblement, il faut que l'au-



360

torité qui découle de cette source invisible se manifeste par
un canal visible. Ce canal visible est l'Eglise même. Voici les

preuves de cette doctrine :

a) Les écrits du N. T. nous enseignent que J.-C, d'une part,
a confié une mission spéciale aux douze et aux soixante-dix, et,
d'autre part, que ces envoyés spéciaux n'ont jamais agi séparément

des simples fidèles ; que le Christ a établi l'Eglise, c'est-à-dire
la totalité des fidèles, comme l'instance suprême (die Ecclesia;);
qu'il a promis son assistance, sa grâce, non seulement aux membres
de la hiérarchie, mais à tous les frères réunis en son nom (Matth.
XVIII, 20) ; que le premier concile, tenu à Jérusalem, montre en
effet l'Eglise agissant elle-même, apôtres, prêtres et fidèles (Act. XV) -,

que c'est l'Eglise de Jérusalem qui a envoyé Jude et Silas à

Antioche, avec Paul et Barnabe (XV, 22); que St. Paul, à Corinthe,
n'a agi que de concert avec l'Eglise de cette ville. D'où il est
clair que c'est à l'Eglise même que J.-C. a confié ses pouvoirs, et

qu'elle est le canal par lequel il les communique à la hiérarchie.
Les membres de la hiérarchie sont donc les mandataires du Christ

par l'Eglise, et ils ne peuvent exercer leur mandat que dans

l'Eglise, avec l'Eglise, par l'Eglise et pour l'Eglise. Ils ne sont

pas au-dessus de l'Eglise, mais ils doivent lui être soumis pour
être soumis à J.-C; c'est l'Eglise qui est au-dessus d'eux. Telle
fut l'Eglise primitive.

b) La tradition confirme cette doctrine. Augustin a enseigné

que J.-C. a donné des pouvoirs à Pierre, non à la personne de

Pierre, mais à l'apôtre, en tant qu'il représentait l'Eglise et qu'il
était le type ou la représentation de l'unité (unitati Ecclesiae

communicant) : Ecclesiœ personam gerebat. Il a enseigné que c'est

l'Eglise qui a reçu les clefs : Domus Dei claves accepit ac potestatem

solvendi et ligandi (de Baptismo) Cum excommunicat
Ecclesìa, in cœlo ligatur excommunicates, etc. Tous les Pères ont
parlé dans ce sens. Encore au concile de Latran de 1116, Pascal II
a expliqué la parole du Christ à Pierre (J'ai prié pour toi) en ce

sens qu'il ne s'agissait pas de la personne de Pierre, mais de

l'Eglise qu'il représentait. Pascal entendait sans doute l'Eglise
romaine, mais il eût dû dire l'Eglise universelle, s'il eût voulu être

fidèle à la tradition universelle. Encore au XVIIe siècle, Bossuet

a enseigné que les pouvoirs sont d'abord dans l'P^glise.

c) Le bon sens justifie aussi cette doctrine : d'abord, parce que
ce serait un cercle vicieux de dire que la hiérarchie est à elle-même
le canal de sa propre autorité ; ensuite, parce que ce serait placer
la hiérarchie au-dessus de l'Eglise et la rendre indépendante de

l'Eglise, ce qui est contraire à l'Ecriture et à la tradition; enfin,



— 361

parce qu'il doit y avoir harmonie entre l'ordre naturel et l'ordre
surnaturel, et que, dans l'ordre naturel, c'est la nation même, et
non l'Etat, qui est le canal de l'autorité politique et civile.

3° On objecte que c'est aux douze apôtres seulement que
J.-C. a promis douze sièges pour juger les douze tribus d'Israel
(Matth. XIX, 28). — Réponse. Il ne s'agit pas. dans ce passage,
de l'autorité confiée à l'Eglise, mais d'une récompense spéciale
et personnelle accordée aux douze, parce qu'ils ont suivi le Christ
d'une manière particulière (27). Voir aussi l'explication qui a été
donnée du chiffre douze dans cette circonstance.

On objecte que c'est aux pasteurs seuls que J.-C. a dit de
paître les troupeaux. — Réponse. Les pasteurs ont, en effet, une
mission spéciale de prêcher la doctrine du Christ; mais autre est
l'autorité confiée par le Christ à son Eglise même.

On objecte que c'est aux pasteurs seuls que J.-C. a dit de
remettre les péchés. — Réponse. La vérité est que c'est à tous
les disciples que J.-C. a adressé cette parole; et ici le mot
«disciple» est pris dans le sens général de «frère», comme
l'indique tout ce chapitre XX de Jean. Et tel était bien réellement
l'esprit du Christ, qui ailleurs (Matth. XVIII, 35) a dit : Sic et Pater
meus cœlestis faciet vobis, si non rcmiseritis uniisquisqite fratri
suo de cordibus vestris. Tout chrétien qui annonce la vérité
chrétienne, ouvre les âmes à la grâce, délie les consciences de
leurs liens peccamineux et les lie à Dieu même.

On objecte que c'est à Tite et à Timothée, et non aux simples

fidèles, que St. Paul a ordonné d'établir des pasteurs, et que
par conséquent c'est la hiérarchie seule qui est le canal de
l'autorité hiérarchique. — Réponse. St. Paul, en rappelant à Tite et à

Timothée leurs devoirs, n'a nullement entendu nier les droits des

simples fidèles ; il les a nettement affirmés par ailleurs, notamment
dans ses épîtres aux Corinthiens.

40 Quelles conséquences peut-on tirer de cette doctrine? On

peut conclure: i° contre les papistes actuels, que le pape n'est
ni la source ni le canal de la juridiction hiérarchique; — 2° contre
les gallicans, que ce n'est pas le seul clergé, encore moins le

seul épiscopat, qui est le seul canal de cette juridiction; — 30 contre

certains protestants qui nient tout sacerdoce et toute hiérarchie
de droit divin, que ce ne sont pas les fidèles seuls qui transmettent

par leur élection l'autorité aux pasteurs; — 40 que cette
transmission se fait dans l'Eglise et par l'Eglise, donc par le

concours simultané des membres de la hiérarchie et des fidèles, ceux-ci

prenant une part active non seulement à l'élection, mais aussi aux

prières de l'ordination. — 5» Peut-on conclure que, dans le cas

Revue intern, de Théologie. Heft 47, 1904. -*



— 362 —

(évidemment chimérique) où tous les membres de la hiérarchie
feraient défaut, l'Eglise aurait le droit et le devoir de se reconstituer

elle-même une hiérarchie ou un clergé, grâce aux pouvoirs
spirituels que le Christ lui a directement confiés r Je le crois,
l'Eglise ayant, comme corps du Christ, une vie propre, qu'elle ne
tient .ni des apôtres ni des soixante-dix disciples, mais du Christ
même, qui est avec elle tous les jours jusqu'à la consommation
du monde.

§ II. Comment la constitution de l'Eglise chrétienne est à la
fois monarchique, aristocratique et démocratique.

Elle est monarchique, en ce sens que l'Eglise n'a qu'un chef,
J.-C. ; — aristocratique, en ce sens que J.-C. a établi dans son
Eglise une hiérarchie pour « paître » ses brebis, et que cette
hiérarchie peut être considérée comme une aristocratie (simple question

de mots) ; — démocratique, en ce sens que l'Eglise n'est pas
seulement la société des évêques et ,des prêtres, mais la société
de tous les fidèles; que les fidèles, comme membres de l'Eglise,
ont des devoirs et des droits ; que c'est à tous, donc à toute son
Eglise, que J.-C. a confié le dépôt de sa doctrine, de ses préceptes,
de ses moyens de salut, de son autorité; que, dès le principe,
l'Eglise a été appelée pour cette raison une rcspublica Christiana l) ;

qu'en effet elle concilie ainsi l'autorité et la liberté, les devoirs
et les droits, et même les diverses formes administratives qui
paraissent se contredire dans l'ordre politique et civil (étant
données les passions et les ambitions humaines). L'Eglise n'étant pas
un imperium, mais un simple ministerium, peut, sans contradiction,
être à la fois monarchique, aristocratique et démocratique.

Il va de soi que, lorsque nous la disons monarchique, ce
n'est pas dans le sens des papistes, qui voient leur monarque
dans le pape. Nous ne voyons le monarque de l'Eglise qu'en
J.-C; et comme J.-C. n'est pas «personnellement» visible, il
résulte que, comme société visible, l'Eglise n'est pas monarchique,
mais seulement invisiblement et spirituellement. Visiblement, elle
est aristocratique et démocratique. Je dis « spirituellement » :

rappelons à ce sujet que la réalité spirituelle est la principale
réalité quand il s'agit des âmes et de la religion. Aussi est-ce une
réalité que nous affirmons, lorsque nous disons que l'Eglise est

spirituellement monarchique par son chef J.-C, toujours spirituellement

présent dans son Eglise. L'Eglise n'étant pas une société

') S. Grégoire de Nazianze, parlant des baptisés, des initiés au Verbe, en un
mot des chrétiens, dit (orat. 39) : Deus al) Ulis qui in Kempublicam illam admissi

sunt, celebratur.



— 363 —

mondaine ou politique, n'a aucun besoin d'une monarchie humaine;
le Christ, d'ailleurs, n'en a pas établi. Dans le royaume de Dieu,
Dieu seul suffit comme roi. C'est donc J.-C. qui règne dans
l'Eglise, sur l'Eglise et par l'Eglise; mais ce n'est pas l'Eglise
même qui règne. Elle doit travailler au règne du Christ-Dieu, et
non à son propre règne à elle; elle n'est que la voix extérieure
qui répète les enseignements et les préceptes du Christ, et qui
aplanit ainsi les voies à l'action du Christ, seul rédempteur et
seul sauveur.

Au fond, l'idée de la «démocratie» ou de la «république»,
entendue dans le sens que je viens d'indiquer, rentre dans l'idée
même de 1'« universalité » ou de la «catholicité». L'Eglise est la
société de tous les fidèles: donc elle est une société démocratique
et universelle. Nous avons vu qu'elle est universelle aussi à d'autres
titres, lesquels n'empêchent pas celui-ci. Tout en étant une,
l'Eglise universelle est composée d'Eglises particulières : c'est ainsi
que Jean a adressé son Apocalypse aux sept Eglises d'Asie (I, 4),
confédérées en une seule; c'est ainsi que toutes les communautés
chrétiennes primitives, tout en étant autonomes, étaient « l'Eglise
que J.-C. s'est acquise par son sang » ; elles étaient unes par
l'unité de la foi et par la fidélité à garder intact le dépôt de la
révélation chrétienne ; elles n'avaient pas d'autre centralisation que
celle qui leur venait de J.-C. même, le centre et le lien de l'Eglise;
tous les évêques orthodoxes étaient un en J.-C, sans aucune
confirmation d'un évêque des évêques, un tel évêque n'existant pas
(voir St. Cyprien). Le pape Grégoire Ier a lui-même exprimé
maintes fois non seulement cette absence d'un évêque des évêques,
mais encore l'idée démocratique de l'Eglise: «sententia fidelis
populi ex voce Ecclesiœ universalis exprimitur Sancta; Ecclesia;

populus... Fidelis Dei populus », etc.

Dès le IXe siècle, le pape Nicolas Ier a porte atteinte à cette
notion de l'Eglise, et l'ambition de ses successeurs a contribué
à effacer de plus en plus d'abord le caractère démocratique de
la constitution ecclésiastique, puis son caractère aristocratique,
pour ne plus affirmer que son caractère monarchique; et encore
a-t-elle faussé ce dernier au point d'ériger l'évêque de Rome en

monarque spirituel et temporel, monarque même absolu et infaillible!

Nous montrerons dans le Traité de IEglise romaine la série

ascendante de ces falsifications jusqu'aux décrets du 18 juillet 1870.

Qu'il suffise de remarquer ici: i° que les altérations ultramontaines

ne sauraient empêcher la vraie constitution de l'Eglise
chrétienne d'apparaître clairement dans l'histoire de l'Eglise et de

la théologie; 2° que même aux époques les plus troublées par



364 —

l'ultramontanisme, les défenseurs de la vérité catholique se sont
toujours fait entendre. Par exemple, en 1324, dans son Defensor
pacts, Marsile de Padoue, tout en exagérant l'autorité des princes,
a défendu encore celle du peuple chrétien, et a reconnu à ce dernier

le droit de faire des lois, de les modifier, de déposer les
chefs prévaricateurs, etc. Toute juridiction ecclésiastique, a-t-il dit,
appartient en propriété au peuple chrétien. On trouve aussi ces
vérités, mais mélangées de quelques erreurs, dans Gerson, d'Ailly,
Richer, Antoine de Dominis, Hontheim, etc. Bellarmin a cru faire
une grande concession en avouant que « le régime ecclésiastique
est une monarchie tempérée d'aristocratie et de démocratie y.

Quesnel (dans son septième Mémoire) a dit: « Cette proposition
générale que les clefs ont été données à l'Eglise est d'une
considération d'autant plus grande, que, d'autre part, elle est la source
de l'économie du corps mystique de J.-C, le titre primitif de son

ministère, le fondement de toute la juridiction de l'Eglise, la racine
de l'unité sacerdotale, la regle de la conduite des pasteurs, la base

de la discipline, la sûreté de la concorde et de la paix ».

Quoique protestant et enclin à accroître l'autorité des princes
dans l'Eglise et même sur l'Eglise, Leibniz a encore fait l'aveu
suivant: «J'avoue que l'Eglise, qui est une espèce de république, a

les avantages des autres républiques, et même d'une manière
eminente, il faut qu'elle ait un pouvoir et une exécution (quod
extremum est in jurisdictione) : et c'est Dieu qui se charge d'exécuter

les sentences, mais c'est avec quelque réserve... L'Eglise
n'est pas assez autorisée de Dieu pour prétendre à une autorité
absolue. On n'en voit pas des titres assez clairs pour pouvoir
avoir l'esprit en repos là-dessus, et pour digérer tout ce qui
alarme la conscience d'un homme de bien. »

Au XIXe siècle, on trouve encore un écho des anciennes
doctrines dans Maultrot, Huet, Bordas-Demoulin, Prompsault, etc.
Même encore dans la Théologie de l'évêque Bouvier (édition
corrigée de 1868, t. I, p. 279), l'Eglise est appelée une république.
Tous les théologiens gallicans répètent avec Fleury que c'est la
communauté qui doit se gouverner elle-même (IIe discours, n. 5.).

En 1886, Guettée: «Dans l'Eglise, les fidèles sont identifiés ') avec
les pasteurs, même pour les fonctions du ministère, à plus forte
raison pour le maintien de la foi. Evêques, prêtres, diacres, clercs,
fidèles ne font qu'un. La base de l'Eglise c'est Y unité; cette
unité n'existe qu'à la condition de l'unification des pasteurs et des

fidèles. Les Pères de l'Eglise ont proclamé cette unification. St.
Augustin n'hésite pas à dire que le Christ n'a accordé de pouvoirs

*) C'est lui qui souligne.



— 365 -
aux apôtres qu'autant qu'ils représentaient l'Eglise, c'est-à-dire
l'agrégation complète de tous les vrais chrétiens, et que c'est

l'Eglise qui agit par ses ministres1). » — Khomiakoff: «L'Eglise
exige l'unité parfaite, de même qu'elle ne peut donner en échange
que l'égalité parfaite; car elle connaît la fraternité, mais elle ne
connaît pas la sujétion (p. 61)... Les chrétiens, pour prononcer
un arrêt sur la fausse doctrine des Arius et des Dioscore, ne
s'adressèrent à aucune autorité, à aucun pouvoir religieux ou
politique: ils s'adressèrent a la totalité de l'Eglise, unie dans la
concorde et dans l'amour mutuel (car l'amour n'usurpe pas, ne
monopolise pas la grâce et ne réduit pas ses frères à l'ilotisme
spirituel). \JEglise répondit à l'appel de ses membres, elle confia
(comme il était juste) le droit de formuler sa foi à ses anciens
de l'ordre episcopal, tout en se réservant le droit de contrôler la
formule qu'ils auraient adoptée. Plus tard, les empereurs, les

patriarches, sans en excepter celui de Rome, et la majorité des

évêques réunis en concile trahirent la vérité et signèrent une
confession hérétique, L'Eglise, éclairée par son divin Sauveur, resta
fidèle et condamna l'ignorance, la perversité ou la faiblesse de ses

fonctionnaires, et par son témoignage fixa à jamais la doctrine
chrétienne sur la divinité» (p. 173-174).

En 1869, M. Maret, évêque de Stira, a réfuté les erreurs de

J. de Maistre, de L. Veuillot et autres ultramontains sur cette
question ; mais il a essayé de réduire le plus possible le caractère
démocratique de la constitution de l'Eglise, et cela dans le but
d'éviter une condamnation de Rome. Ses arguments en faveur
d'une papauté monarchique de droit divin (Le Concile général,
T. I, p. 92-113), sont remplis d'erreurs. Nous les réfuterons dans
le Traité de l'Eglise romaine.

Bref, le simple fidèle étant par son baptême incorporé à J.-C.
docteur, pontife et roi, participe réellement au doctorat, au sacerdoce

et à la royauté de J.-C. Etant, par ce même baptême,
membre actif et vivant de l'Eglise, il doit prendre une part active
à tout ce qui est le propre de l'Eglise et à tout ce qui n'est pas
réservé exclusivement à la hiérarchie. Etant donné que, de par J.-C.
même, c'est l'Eglise qui se gouverne elle-même, il est rationnel
d'admettre que tous les vrais fidèles, membres de l'Eglise, doivent
avoir une part active à l'administration même de l'Eglise, et que,

par conséquent, la constitution de l'Eglise est, avant tout, monarchique

du côté de J.-C. son unique chef, aristocratique ou
oligarchique du côté de la hiérarchie (évêques et prêtres), démocratique
du côté des simples fidèles.

') Union chrétienne, juin 1886, p. 230-231. Voir tous les articles publiés dans
les numéros suivants, sur la Constitution de l'Eglise. Voir aussi ses Souvenirs, p. 80.



— 366 —

Ch. XXIV. Du procédé conciliaire dans l'Eglise.
On distingue généralement le concile et le synode : le concile,

assemblée plus considerable, le synode, assemblée moins considérable.

Toutefois on emploie aussi ces deux termes pour désigner
une assemblée ecclésiastique autorisée, représentant plus ou moins
l'Eglise. De même qu'il y a diverses circonscriptions dans l'Eglise,
ainsi y a-t-il plusieurs sortes de synodes et de conciles: au diocèse
correspond le synode ou concile diocésain, à la province le

synode ou concile provincial, au royaume le concile national, à

l'Orient le concile oriental, à l'Occident le concile occidental, enfin
à l'Eglise uuiverselle, répandue dans l'univers, le concile universel,
ou plénier, ou œcuménique. Ni le conclave, ni le consistoire ne
sont des conciles, parce qu'ils ne sont que des réunions relativement

minimes.
Six parties dans ce chapitre: i° De la nécessité des conciles

dans la vie de l'Eglise ; 2° de la nature et des conditions des
conciles en général ; 30 du concile œcuménique ; 40 des propriétés
du concile œcuménique; 50 de la convocation, de la tenue, de la
présidence et de la ratification des conciles œcuméniques ; 6° du
nombre des conciles œcuméniques.

§ I. De la nécessité des conciles dans la vie de l'Eglise.
De ce qui a été démontré précédemment, au sujet de l'autorité,

de la hiérarchie, des simples fidèles et de la constitution, il
résulte: que l'autorité de l'Eglise réside dans l'Eglise même et

principalement dans l'épiscopat, dépositaire principal des choses

divines et représentant principal de l'Eglise ; que l'épiscopat, tout en
étant principal dépositaire et principal représentant, doit être
toujours uni aux autres degrés de la hiérarchie et aux simples fidèles ;

que tout évêque, pour agir épiscopalement, doit agir en union
avec son Eglise, la consulter et par conséquent tenir des assemblées

ecclésiastiques (synodes, conciles) ; que c'est dans ces assemblées

que l'Eglise discute et statue, en vue de ses intérêts
religieux ; qu'ainsi le procédé de l'Eglise est essentiellement synodal
et conciliaire, et qu'elle ne doit exercer son autorité que d'après
les règles établies par elle en assemblées synodales ou conciliaires.
— C'est dans cet esprit éminemment chrétien que l'Eglise de

Russie, par exemple, a remplacé son patriarcat par un synode
permanent et qu'elle s'administre synodalement. C'est dans le

même esprit que J. Wassilieff a dit: «L'autorité de l'Eglise, pour
être vraie et infaillible, doit être exercée par les pasteurs collectivement

et traditionnellement1). » Il eût été plus exact encore de

') Union chrétienne, 16 novembre 1862, p. iS.



— 367 —

dire que cette autorité doit être exercée par l'Eglise même; car
les pasteurs ne sont qu'une partie de la communauté.

Aucun concile n'est lEglise même, parce qu'à aucun concile
n'assistent tous les membres de l'Eglise. Un concile n'est donc
qu'une réunion de délégués plus ou moins nombreux. D'où il
suit que sa juridiction ne peut être qu'une juridiction déléguée; et
comme les membres du concile sont des délégués de l'Eglise, il
est clair que le concile tient de l'Eglise même cette juridiction
déléguée, et non de la hiérarchie seule ni des simples fidèles seuls.
C'est à son Eglise que le Christ a confié son autorité; donc c'est
de l'Eglise seule que le concile relève et dépend immédiatement.

Lorsque J.-C. a prononcé les paroles : « Die Ecclesiœ » et
« Ubi sunt duo vel très congregati in nomine meo, ibi sum in
medio eorum », a-t-il rendu la tenue des conciles obligatoire de

droit divin Non, les conciles ne sont pas de nécessité de droit
divin positif, mais seulement de droit naturel social. Une réunion
de deux ou trois est une réunion privée et non un concile ; et
lorsqu'il s'agit d'une difficulté à dirimer entre frères, on ne saurait

réunir toute l'Eglise. Donc la parole du Christ « Die Ecclesiae »

ne peut indiquer qu'une réunion paroissiale, mais non une assemblée

diocésaine, encore moins une assemblée œcuménique.
L'histoire montre que, de par le simple bon sens et la nature

même de la vie sociale, toujours des réunions religieuses ont eu

lieu; que, chez les Juifs, Josué a réuni plusieurs fois « tout Israël »,

anciens, princes, chefs, magistrats (XXIII, 2; XXIV, i), etc.; que
chez les chrétiens, dès le commencement, on s'est réuni au cénacle,
à Jérusalem, pour l'élection de l'apôtre Matthias, puis pour élire les

sept diacres, puis pour résoudre la difficulté soulevée entre les

chrétiens judaïsants et les autres; que des conciles ont été tenus
aussi au sujet de la Pâque, du montanisme, des doctrines de

Paul de Samosate. Les conciles d'Afrique au IIIe siècle sont
connus. Le concile de Nicée sanctionna le droit électoral et la
tenue régulière des conciles provinciaux. Les lettres de communion

des évêques étaient des lettres synodales. D'ordinaire, à partir
du IVe siècle, les conciles provinciaux se tinrent deux fois par
an. A partir du Xe siècle, et surtout du XIIe, le pape de Rome
s'efforça de dominer par ses légats les métropolitains et les conciles

provinciaux, et d'affaiblir ainsi la vie conciliaire. Le concile
de Constance réclama (39e session), mais en vain, que le concile

œcuménique se réunît tous les dix ans. Etc.

La raison conclut que, si l'individu ne peut se compléter que

par la société, a fortiori une société ne peut vivre et se développer

que par des réunions sagement réglées; qu'autant il faut éviter



— 368 —

les abus et les scandales, autant il faut maintenir les usages utiles ;
que, si l'Eglise universelle a vécu et s'est développée jusqu'à l'an
325 sans tenir aucun concile œcuménique, c'est que les conciles
œcuméniques ne sont nécessaires que dans de très graves circonstances.

La raison dit encore que l'Eglise, dispersée ou réunie en
concile, est bien, il est vrai, la même Eglise, mais dans deux
situations différentes; que l'une et l'autre situation offre en même

temps des garanties et des périls ; qu'il faut recourir à toutes ces

garanties avant de résoudre une difficulté, et qu'il faut éviter les

périls de l'une par les avantages de l'autre; donc, que toute question

dogmatique doit être élucidée et par un concile œcuménique,
et par le contrôle et les observations supplémentaires de l'Eglise
dispersée. D'une part, en effet, une assemblée éveille les esprits,
émet des observations qu'on n'eût pas trouvées en particulier;
elle jette une lumière nouvelle sur les questions, crée un élan

nouveau, etc. ; donc un concile est indispensable. D'autre part, il
peut donner lieu à des intrigues, à des précipitations, à des oublis,
à des communications insuffisantes, toutes choses qui ont besoin
d'être examinées, contrôlées, corrigées même, par les membres de

l'Eglise, docteurs et autres, qui n'ont pas assisté au concile, et qui
peuvent avoir autant de connaissances religieuses et ecclésiastiques
que les membres du concile, peut-être même davantage, connaissances

dont l'Eglise doit bénéficier. On voit ainsi que l'Eglise
dispersée et l'Eglise en concile offrent des ressources diverses:

que les unes et les autres doivent être utilisées par l'Eglise et

pour l'Eglise; que dès lors, l'Eglise dispersée est insuffisante sans
le concile, et le concile insuffisant sans l'Eglise dispersée : qu'il
faut donc les unir, les compléter celui-là par celle-ci et celle-ci

par celui-là; que le témoignage complet de l'Eglise n'a lieu qu'à
cette condition. Encore au XVII6 siècle, lorsqu'il s'est agi d'obtenir

le concours des évêques de France pour déterminer la cour
de Rome à condamner les Cinq propositions, on a cherché à avoir
des signatures isolées ; Vincent de Paul et Habert en ont obtenu
ainsi quatre-vingt trois. Et on chercha à faire passer ces adhésions
individuelles pour une déclaration de Xépiscopat. Quelques évêques
protestèrent contre cette manœuvre de mauvais goût1).

Leibniz a mieux compris que Bossuet cette question, qui
doit être remise en meilleure lumière, pour que l'Eglise n'ait à
souffrir ni des lacunes de la dispersion ni des exagérations
religieuses des foules, et pour qu'elle ait à profiter des lumières des

discussions bien dirigées et de celles des docteurs solitaires et
isolés. En tout cas, on ne saurait assez répéter qu'un concile n'est

') Voir La Cabale des dévots, par R. Allier, p. 172.



- 369 —

pas l'Eglise ; qu'il est dans l'Eglise, mais non au-dessus de l'Eglise ;

que l'Eglise lui est supérieure et qu'elle doit le contrôler avant
de l'approuver ou de le condamner.

Objection: D'une part, l'histoire des conciles est remplie de
tels scandales qu'il est mieux de n'en tenir aucun; d'autre part,
la vie religieuse est essentiellement individuelle ; donc l'individualisme

protestant l'emporte sur le synodalisme catholique. —
Réponse: Oui, beaucoup de conciles ont été scandaleux; mais ce
n'est pas une raison pour se priver des avantages des conciles
bien tenus. Sans doute la vie religieuse doit être, avant tout,
personnelle et consciencieuse; mais ce n'est pas une raison pour
qu'elle soit condamnée à rester privée, et pour qu'elle ne soit pas
publique, la vie de société étant nécessaire en religion comme en
toutes choses. Enfin, si des protestants ont le tort de professer un
individualisme excessif, étroit et malsain, d'autres reconnaissent
les avantages du régime consistorial, du régime synodal et même
du régime conciliaire. On lit dans la Confession helvétique (1566):
« Nous ne blâmons pas les conciles œcuméniques, s'ils se font à

l'exemple de l'Eglise apostolique, pour le salut de l'Eglise et non
pour sa ruine. »

§ II. Nature et conditions d'un concile en général.
Un concile est une assemblée ecclésiastique, convoquée et

réunie officiellement et légalement, pour pourvoir aux intérêts
religieux de l'Eglise.

C'est une assemblée ecclésiastique, donc composée de membres

de la hiérarchie et de simples fidèles. Donc le concile n'est
pas une assemblée politique; il ne doit pas s'occuper de politique
ni viser un but politique. Les représentants des gouvernements qui
peuvent y assister pour en assurer l'ordre et la police, n'en sont
pas membres à ce titre, et ils ne sauraient changer par leur
présence le caractère exclusivement religieux du concile.

Cette assemblée doit être convoquée et réunie officiellement
et légalement, donc suivant les lois de l'Eglise et par ses autorités
compétentes. Les autorités compétentes de l'Eglise sont avant tout
les évêques. Les simples fidèles peuvent aussi prendre l'initiative
d'une demande de concile. Un concile diocésain peut demander la
tenue d'un concile provincial, d'un concile national et même d'un
concile œcuménique.

Le but du concile est de pourvoir aux intérêts religieux de

l'Eglise. — Les intérêts doctrinaux peuvent être strictement
dogmatiques ou simplement théologiques. Quand il s'agit d'un dogme,
c'est l'Eglise universelle qui seule peut rendre un témoignage
suffisant pour le constater. Donc, si un concile particulier traite une



— 370 —

question dogmatique, son témoignage, insuffisant par lui-même, ne

peut avoir une valeur œcuménique qu'à la condition d'être ratifie
par l'Eglise universelle. Le dogme ne pouvant être constaté que
par l'attestation de la foi constante, universelle et unanime des

Eglises fidèles, il est clair qu'un concile, réuni pour traiter une
question dogmatique, ne peut être qu'une aasemblée attestante;
que son devoir est, d'une part, de produire les documents
traditionnels, authentiques et exacts, et, d'autre part, d'éviter les
compromis de doctrine, ancun dogme véritable ne pouvant être le résultat

d'un compromis. - Par exemple, les conciles d'Antioche de

264 à 269 ne sont, malgré leur gravité, que des conciles particuliers,

parce qu'ils n'ont jamais été ratifiés officiellement par l'Eglise
universelle : et, par conséquent, leurs décisions ne sauraient être
tenues pour des dogmes. Il en est de même des conciles occidentaux

qui n'ont pas été ratifiés par l'Orient, et des conciles orientaux

qui n'ont pas été ratifiés par l'Occident; ni les uns, ni les

autres ne sont œcuméniques1). Le concile de Constantinople de 381
n'est devenu œcuménique que parce qu'il a été ratifié par l'Eglise
universelle. — Tout concile a le droit d'émettre des considérations
théologiques, de dénoncer les erreurs, de mettre les fidèles en garde
contre les faux dogmes, de donner des conseils de prudence; ce
n'est point là définir des dogmes. Le concile est alors une assemblée

délibérante. Les canons qu'il formule alors à la majorité des

voix ou même à l'unanimité, ne sont ni des dogmes stricts, ni des

dogmes approximatifs, mais de simples déclarations doctrinales, qui
peuvent être corrigées et qui ne sauraient jamais être transformées
en dogmes. — Les intérêts liturgiques, moraux, disciplinaires,
administratifs; ne sauraient être matière à définition dogmatique ;

ils peuvent être réglés à la majorité des voix.
Tout concile doit être libre, la liberté étant de droit commun

pour toute assemblée. Sans liberté, un concile n'est qu'un latroci-
nium ou un ludibrium. La liberté est de rigueur: i° dans la
production des documents doctrinaux et autres; 2° dans les délibérations

et les votes; 30 dans le travail de constatation et dans

l'expression des témoignages.
Tout concile doit être honnête, sérieux et saint, les choses

religieuses étant saintes et devant être traitées saintement. Donc :

i° le règlement du concile doit non seulement respecter la liberté
des membres, mais encore leur accorder le temps nécessaire pour
que les travaux de contrôle et de critique soient sériensement et
honnêtement exécutés; — 2° les décisions du concile doivent res-

') Voir le Catholique national du 27 janvier 1894: «Les conciles
particuliers. »



— 371 —

pecter la légalité, ainsi que l'autonomie des Eglises particulières.
Chaque Eglise particulière étant juge de ses propres intérêts
spirituels, a le droit de se prononcer ensuite sur les décisions du concile,

sur l'opportunité de les mettre en pratique ou non, sur les
modifications à introduire, etc. Tout concile étant inférieur à l'Eglise,
celle-ci peut le juger, l'approuver ou le désapprouver.

Enfin, quant aux personnes qui peuvent ou doivent être admises
au concile, on peut établir les points suivants :

i° Un concile étant une assemblée nécessairement limitée et
ne pouvant admettre tous les membres de l'Eglise, doit du moins
contenir des évêques, des prêtres, des diacres et des simples fidèles.
De la sorte, l'Eglise y est représentée dans sa hiérarchie et dans

sa partie non hiérarchique. L'élimination des fidèles au profit de la
hiérarchie, des diacres et des simples prêtres au profit des évêques,
est une atteinte à l'exacte notion de l'Eglise et du concile, et une
violation des droits des éliminés. Il va de soi, en tout cas, que
ces derniers ont le droit de s'exprimer, après le concile, sur ses
actes et ses décisions.

2° Les schismatiques et les hérétiques qui se sont officiellement

séparés de l'Eglise, et qui se sont constitués en Eglise séparée,

ne sauraient évidemment prétendre au droit d'assister au concile

: car on ne peut être à la fois hors de l'Eglise et dans l'Eglise.
Mais, d'une part, ils peuvent adresser à l'Eglise ou au concile une
demande d'admission, dans un but de pacification; et, d'autre part,
l'Eglise ou le concile peut les admettre dans ce même but, et
même prendre à leur endroit l'initiative d'une convocation, si les

intérêts de l'Eglise l'exigent, et s'il y a un espoir sérieux d'explications

loyales et d'entente fraternelle.
3° Les schismatiques et les hérétiques qui, malgré leur

opposition, ne sont pas sortis de l'Eglise et qui n'ont été ni condamnés

par aucun concile, ni excommuniés personnellement, ont-ils
le droit d'assister au concile, s'ils demandent à y être entendus?

Certainement, car ils sont toujours membres de l'Eglise visible. Si

toutefois ils prenaient envers le concile une attitude menaçante et
blessante, de manière à compromettre l'ordre et la paix de l'Eglise,
celle-ci ferait acte de prudence en ne les admettant pas.

4° Les schismatiques et les hérétiques qui, ayant été condamnés

par un concile particulier, en appellent à un autre concile,

particulier ou œcuménique, ont-ils le droit d'être admis dans ce

concile particulier ou œcuménique? Certainement. En effet, tout
schismatique ou prétendu tel qui se croit condamné injustement, a

le droit d'appel à un concile supérieur; et tout hérétique ou
prétendu tel a le droit de considérer comme insuffisante et non défi-



— à/2 —

nitive la condamnation portée, en matière dogmatique, par un ou
plusieurs conciles particuliers, l'hérésie ne pouvant être officiellement

constatée que par un témoignage universel, constant et
unanime. Par exemple, les Eusébiens devaient assister au concile de

Sardique (347); ce sont eux qui ont refusé d'y prendre part, parce
qu'ils se sentaient en minorité. Les Pelagiens, qui ont été condamnés

par le concile de Carthage de 416, ont été admis à faire valoir
leur cause dans les conciles de 417, 418, 421, etc. En 787, au
septième concile œcuménique, des hérétiques ont été admis, et
cette admission a été suivie d'une heureuse pacification. Même à

Trente, à la XVe session (1552), des protestants ont pris part aux
débats: le 26 février 1562, il fut décidé de leur envoyer un
nouveau sauf-conduit pour qu'ils se rendissent au concile; s'ils n'y
sont pas venus, c'est qu'ils n'ont pas voulu. Conclusion : si l'on
tenait un concile vraiment œcuménique, et si les hérétiques ou
prétendus tels qui n'ont pas été condamnés ecclésiastiquement depuis
le dernier concile œcuménique de 787, réclamaient le droit d'y
assister et d'y exposer loyalement leurs doctrines, ce droit devrait
leur être reconnu.

§ III. Du concile œcuménique.
I. Définition du mot « œcuménique¦>. Ce mot a eu d'abord une

signification d'« étendue»; appliqué à l'Eglise, il a désigné l'Eglise
en tant que répandue par toute la terre. Puis, il a eu une signification

d'« orthodoxie », en ce sens que les Eglises particulières qui,
sur toute la surface de la terre, professent la même foi apostolique,,
sont en même temps œcuméniques et orthodoxes. C'est en ce sens

qu'un simple individu se dit œcuménique, ou catholique, ou
universel, non qu'il prétende être à lui seul toute la catholicité, mais

parce qu'il professe la religion vraie qui est partout professée dans

toutes les Eglises orthodoxes. En examinant de près les notions
d'œcuménicité et d'orthodoxie, on voit que c'est l'orthodoxie qui
dépend de l'œcuménicité, en ce sens qu'une doctrine n'est tenue

pour orthodoxe qu'autant qu'elle est attestée universellement,
constamment et unanimement (quod ubique, quod semper, quod ab

omnibus creditum est). — Appliqué au concile, le mot «œcuménique

t signifie que ce concile représente les Eglises particulières
répandues sur toute la terre. On a donné quelquefois le qualificatif
de «général» et de «plénier» à un concile qui n'était de fait que
national, ou occidental, ou oriental; on prenait ces termes dans un

sens relatif et restreint. Cet abus a favorisé l'orgueil des Eglises
ou plutôt des gens d'Eglise : c'est ainsi que la papauté romaine,
après la séparation opérée entre l'Orient et l'Occident sous Innocent

III (f 1216), s'est considérée comme la seule Eglise catho-



— 373 —

lique et qu'elle a donné le nom d'oecuméniques a ses conciles de

Latran, de Lyon, de Vienne, de Iriorence, de Trente, du Vatican;
et c'est ainsi que certains théologiens orientaux, animés du même
esprit et placés au même point de vue, considèrent l'Eglise orientale

comme la seule Eglise catholique ou orthodoxe et leur concile
de Jérusalem (1672) comme œcuménique. Les Anglicans ne
paraissent pas non plus avoir eu une notion exacte du concile général,
lorsque, dans leur vingt-et-unième article de religion, ils en ont
fait dépendre la tenue de l'ordre et de la volonté des princes, et
lorsque, oublieux de la notion même d'œcuménicité, ils n'ont accordé
-de force et d'autorité aux décisions du concile qu'à la condition
qu'elles seraient «prises de l'Ecriture».

/7. Explications. Donc le concile œcuménique est l'assemblée

des délégués officiels des Eglises particulières, en vue de définir
un point de foi ou de statuer sur des points graves de morale, de

discipline ou de liturgie. Précisons cette définition par les trois
explications suivantes :

1° En ce qui concerne les Eglises particulières qui ont le droit
d'être représentées au concile, on peut dire :

a) Ont ce droit toutes les Eglises catholiques ou orthodoxes.
b) Ne doivent être traitées officiellement ou ecclésiastiquement

comme hérétiques, que les Eglises condamnées comme telles par
•un concile œcuménique. En effet, ni la condamnation d'hérésie

infligée par un concile particulier, ni celle infligée par les Eglises
dispersées, ne sont suffisantes ou péremptoires. D'une part, le concile

particulier n'est pas infaillible, et le témoignage de l'Eglise
universelle est nécessaire pour constater officiellement le dogme et
l'hérésie. D'autre part, les garanties qu'offrent les Eglises dispersées

doivent être complétées par les garanties qu'offre le concile
œcuménique; car, en des matières aussi graves que celles du dogme
et de l'hérésie, on ne saurait être trop prudent et tous les moyens
d'instruction doivent être épuisés.

c) Les Eglises officiellement condamnées comme hérétiques
par un concile œcuménique et vivant séparées de l'Eglise
universelle visible, n'ont ni le droit d'être convoquées, ni le droit
d'assister à un concile de l'Eglise orthodoxe visible, puisqu'elles
vivent en dehors de cette Eglise et qu'elles n'en font pas partie.

d) Toutefois l'Eglise orthodoxe ou catholique, si elle le juge
utile, peut les convoquer; et elles, de leur côté, peuvent demander
à y être admises en vue d'une explication fraternelle et d'une entente
possible. De fait, des groupes réputés hérétiques ont pris part à

des conciles œcuméniques. Toute la question est de savoir s'il est

prudent et utile, pour les Eglises orthodoxes, que ces Eglises déjà



— 374 —

condamnées soient admises au concile. On peut dire: — i° Une
Eglise condamnée comme hérétique sur un point, peut n'être pas
hérétique sur les autres ; et elle peut, par conséquent, rendre, sur
la question traitée au concile, un témoignage orthodoxe très
précieux, dont l'Eglise orthodoxe aurait tort de se priver-, — 2° Si
cette Eglise condamnée rend un témoignage hétérodoxe, il sera
facile aux orthodoxes de la réfuter, en produisant les témoignages
traditionnels ou historiques qui la combattent. Elle sera ainsi prise
en flagrant délit d'erreur. Cette démonstration savante et au grand
jour, sera non seulement un triomphe pour l'orthodoxie, mais
encore une occasion de toucher l'Eglise erronée et de la ramener
dans la bonne voie. Cette double possibilité d'un si heureux résultat
vaut évidemment mieux que l'exclusion et l'anathème. Mais il va
de soi qu'il faut, de part et d'autre, une grande sincérité, une
parfaite loyauté, un vif amour de la vérité et, de plus, une absolue
fermeté dans l'application du critérium catholique ou orthodoxe ]).
Voir ce qui a été dit sur le ministère doctrinal de l'Eglise (ch. XVI,
§ I, n. 4).

2a En ce qui concerne la définition d'un point de foi, notons
quatre choses :

a) Il faut que tous les membres du concile soient libres dans
leurs travaux, dans leurs observations et dans leurs attestations.

b) Il faut que la foi soit constatée et attestée d'après la
tradition universelle, constante et unanime. Tout compromis de
doctrines et de personnes doit être absolument écarté. Il a déjà été
démontré que tout ce qui est spéculation théologique, explication
philosophico-théologique, ne saurait être transformé en dogme, si

voisin des dogmes qu'on le prétende.
c) La constatation du dogme ou de l'hérésie doit être faite à

l'unanimité des Eglises attestantes et non à la simple majorité.
Définir un dogme ou déclarer qu'une explication théologique est un
dogme, en s'appuyant sur un coup de majorité, est une viola-

') Voir le débat qui a eu lieu sur cette question, dans VUuion chrétienne de

juillet 1876 (p. 289 et suiv.), entre Guettée et un théologien orthodoxe. L'opinion de

ce dernier était que «des hétérodoxes peuvent être admis à un concile sans porter
préjudice à la validité de la réunion même», et que, «si un concilene pouvait être

œcuménique et régulier qu'en étant composé de membres appartenant à une seule

et même Eglise, il s'ensuivrait deux résultats: iu la perte absolue de tout espoir d'une
réunion de tous les chrétiens dans un même culte de Dieu, espoir qu'on ne doit pas

abandonner; 2° un appoint de plus aux prétentions romaines. Les Romains se croient
plus orthodoxes que nous; ils diraient donc qu'à plus forte raison les conciles romains
doivent être considérés comme des conciles œcuméniques et orthodoxes. » Les
observations de Guettée tendaient à empêcher un tel concile de dévier de l'application du

critérium, et à exiger que le concile, dans les questions de dogme, restât assemblée
exclusivement «attestante».



— 375 —

tion du dépôt de la foi, de la notion du dogme, ainsi que du
critérium catholique1).

d) Il est de toute nécessité que le concile pour être œcuménique,

et que ses définitions pour être des articles de foi, soient
ratifiés et approuvés par toutes les Eglises apostoliques. Il faut donc
que tous les actes du concile soient publics et suffisamment connus.
Il faut que tous les ecclésiastiques et les fidèles qui n'ont pas
pris part au concile, puissent exercer leur droit de scruter (Act. XVIIr
11 ; etc.), en référer à leurs Eglises particulières, et celles-ci à l'Eglise
universelle.

3° En ce qui concerne la gravité des questions de morale, de

discipline ou de liturgie qui peuvent être traitées, il suffit de remarquer

qu'un concile œcuménique, étant un acte fort grave, exige
que les motifs de sa réunion et les sujets de ses travaux soient
également graves. C'est à ce point de vue et en partie pour ce
motif que le concile de Constantinople de 381 a été déclaré
œcuménique, et que celui de 879 ne l'a pas été, non plus que celui de

Sardique, certains de Laodicée et de Carthage, leur importance
n'étant pas assez considérable.

§ IV. Des propriétés du concile œcuménique.
On attribue généralement au concile œcuménique la

souveraineté ou suprématie, et l'infaillibilité. Lorsque l'Eglise universelle,
a ratifié les décisions d'un concile, alors elles sont en effet œcuméniques,

souveraines, infaillibles, dans le sens et l'étendue des mots
« autorité » et < infaillibilité » (voir les eh. VII et XV). Mais, avant
cette ratification, un concile, même œcuménique, n'est qu'un concile,

représentation en soi insuffisante ou incomplète de l'Eglise
universelle ; et, par conséquent, il ne possède, comme tel, ni la
suprématie, ni l'infaillibilité. Précisons.

P. De la souveraineté du concile œcuménique. Soient les sept
thèses suivantes :

') Guettée a dit [Union chrétitnne, juillet 1876, p. 297): «D'après la constitution

vraie de l'Eglise, les évêques n'ont ni le droit de délibérer ni celui de voter.
Une décision doctrinale n'est pas le résultat d'un coup de majorité episcopale entre
les différentes communautés qui se disent chrétiennes. Pour se placer sur le vrai
terrain de la constitution de l'Eglise chrétienne, il faut en revenir aux doctrines que
nous avons émises, refuser aux évêques tout droit doctrinal, et ne leur reconnaître

que le devoir d'attester la foi toujours crue, toujours professée depuis les temps

apostoliques. De cette manière, l'Eglise seule parlera, et l'on ne peut supposer qu'elle
ne soit pas dans la vérité. Un évêque en particulier pourra donner un faux

témoignage; mais son Eglise, composée du clergé et des fidèles, aura le droit et le devoir
de lui donner un démenti. Une doctrine professée par une Eglise a ses organes dans

une foule de documents qui ne peuvent être détruits par le faux témoignage d'un

évêque. »



- 376 —

i° Le concile œcuménique, avons-nous dit, est indispensable
pour résoudre une question dogmatique: mais indispensable ne
signifie ni suprême, ni irrévocable. Tout concile n'est qu'une
délégation de l'Eglise. C'est donc l'Eglise qui est souveraine, et non le
concile. Aucun concile n'a plein pouvoir; donc tout concile doit
être subordonné à l'Eglise, examiné et jugé par l'Eglise.

2" C'est par l'Eglise universelle que le concile œcuménique
doit être examiné, contrôlé, jugé, approuvé ou condamné. Il
importe, en effet, de savoir si les membres du concile ont attesté et
agi suivant la foi universelle, constante et unanime des Eglises
particulières. Tel est le point de vue catholique. — Les papistes
se trompent en prétendant que ce jugement doit être porté par le

pape seul. Le pape, en effet, n'est que l'évêque de Rome. Newman,

en 1876, a encore enseigné qu'une définition d'un concile
général approuvée par le pape n'est pas pour cela absolument
obligatoire, et que, pour être admise par l'Eglise comme règle de

foi, elle a besoin de l'unaminité morale1). — Les protestants, tout
en ayant raison de réclamer les droits de la conscience
individuelle, ont tort en érigeant le libre examen individuel en critérium
•de vérité. Lorsqu'il s'agit de constater le fait de la croyance ou
de la non-croyance, de la part de toutes les Eglises particulières,

à telle ou telle doctrine, ce n'est pas le libre examen
individuel qui doit trancher ce point d'histoire, ce sont les documents
mêmes de l'histoire.

St. Augustin a loué St. Cyprien d'avoir renoncé à son opinion
.sur la nécessité de rebaptiser les hérétiques, lorsqu'il a vu que

« l'accord de toute l'Eglise » confirmait ce qu'il fallait faire en cette
matière d'après la sentence du concile plénier : « Nam illis temporibus,

antequam plenarii concila sententia quid in hac re sequendum
esset, totius Ecclesiœ consensio confirmasse!, visum est ei...2).» Donc
St. Augustin ne se bornait pas à la sentence du concile plénier, il
voulait encore que l'approbation de toute l'Eglise la confirmât. —
Même encore en 1853, Bordas-Demoulin écrivait: «La décision,
d'un concile n'est obligatoire que lorsqu'elle a été acceptée par les

évêques, les prêtres, les laïques qui n'assistaient point au concile. »

Et en 1854 : « Vous paraissez être dans l'erreur de penser que le

concile œcuménique prononce en dernier ressort, tandis que c'est

l'Eglise qui le fait, en acceptant, ou en rejetant, ou en modifiant les

décrets. »

30 Un concile réellement œcuménique est supérieur au pape,
en ce sens que, si le pape, comme tout autre évêque, a le droit

*) V. Gladstone, Rome et le pape, p. loi.
*) De Baptismo contra Donatistas, L. I, c. 18.



— 377 —

¦de contrôler, d'approuver et de désapprouver les actes d'un
concile, on ne saurait en conclure que l'évêque de Rome est, comme
tel, supérieur au concile. La primauté de l'Eglise romaine n'est
qu'honorifique, et, comme l'a dit St. Jérôme, orbis major est urbe.
Les conciles de Constance et de Bâle ont enseigné formellement
la supériorité du concile sur le pape; et le cardinal Jacobatius,
encore au commencement du XVIe siècle, a exposé seize arguments
établissant la supériorité du concile sur le pape.

4° La supériorité du concile ne saurait porter atteinte à
l'autonomie des Eglises particulières. Celle-ci est de plein droit. Toute
Eglise particulière a le droit et le devoir de témoigner sa foi
constante, et de juger de l'opportunité ou de la non-opportunité qu'il
y a à mettre à exécution, chez elle, les mesures disciplinaires ou
liturgiques votées en concile œcuménique. Autant elle serait coupable
en faisant une opposition de parti pris, autant elle serait sage en
défendant ses intérêts spirituels.

5° L'autonomie d'une Eglise particulière est telle que, même
vis-à-vis des définitions dogmatiques d'un concile œcuménique, elle
a le droit: i° d'examiner si elles sont conformes à la foi universelle

et constante; 2° de les expliquer philosophiquement et
scientifiquement (pourvu que ses explications ne soient pas des
négations) ; 3° de ne pas les approuver, si elle peut démontrer qu'elles
contredisent la croyance universelle, constante et unanime; 40 d'exiger,
avant de les accepter, qu'on lui prouve qu'effectivement elles sont
conformes à cette croyance.

6° Une Eglise particulière, dans un cas très grave et très urgent,
a le droit, non d'attaquer la formule œcuménique de la foi, ni d'en
retrancher une partie quelconque, mais de la modifier et d'y ajouter
l'expression de sa foi, en subordonnant toutefois d'avance sa
nouvelle rédaction ou son addition à la ratification des autres Eglises.
C'est ainsi qu'a agi l'Eglise d'Orient au concile de 381, qui, en

381, n'était point encore œcuménique; elle avait pour motif
l'urgence de combattre les erreurs apollinariste et macédonienne.

L'Eglise universelle a ratifié cette modification du symbole de 325.
Au contraire, l'Eglise universelle n'a pas ratifié l'addition au. filioque,
qui, par conséquent, ne saurait être un dogme. La défense faite

par les conciles œcuméniques d'Ephèse, de Chalcédoine et de

Constantinople, de rien changer au symbole de Nicée-Constantinople, a
été inspirée certainement par des motifs très sages ; néanmoins elle
n'est qu'une défense conciliaire, et l'Eglise universelle, étant
supérieure à tout concile œcuménique, pourrait modifier la rédaction de

cette formule, si elle trouvait que les intérêts spirituels l'exigent.

70 Une Eglise particulière qui, tout en professant la foi définie

Revue intern, de Théologie. Heft 47, 1904. 25



— 378 —

dans un concile œcuménique (reconnu comme tel par toutes les
autres Eglises particulières), n'admet pas l'œcuménicité de ce concile,

ne saurait être taxée d'hérésie pour ce seul fait : car l'œcuménicité

d'un concile n'est point une matière dogmatique; elle peut
dont, être niée sans qu'il y ait atteinte à la foi. C'est ainsi que
l'Eglise arménienne, sans être coupable de monophysisme, a refusé
d'admettre l'œcuménicité du concile de 451, auquel elle n'a pas
pris part; condamnée à l'isolement, elle n'a pas assisté non plus
aux trois conciles œcuméniques suivants, et elle en repousse également

l'œcuménicité, tout en professant la foi qui y a été déclarée.
De même, l'œcuménicité du cinquième concile a été, pendant
quelque temps, combattue en Espagne, bien que la doctrine en fût
admise. Ni l'une ni l'autre de ces Eglises n'ont été traitées d'hérétiques

pour ce motif. De même, l'Eglise anglicane ne saurait être
traitée d'hérétique, si elle démontrait qu'elle professe exactement
la foi, non seulement des quatre premiers conciles œcuméniques,
mais encore des Ve, VIe et VIIe, dont elle n'accepte pas
l'œcuménicité.

77. De Vinfaillibilité du concile œcuménique. Soient les six thèses
suivantes :

i° C'est à son Eglise que J.-C. a assuré l'infaillibilité religieuse;
or, aucun concile, comme tel, n'est l'Eglise; donc aucun concile
n'est en soi infaillible. « Die Ecclesise » ne signifie pas « die
concilio»; et lorsque J.-C. a promis d'être avec les deux ou trois qui
seraient réunis en son nom, il n'a pas dit qu'ils seraient infaillibles,
mais qu'ils les inciterait intérieurement à bien faire et à se sanctifier.

2° Toute l'autorité que le concile œcuménique possède, il la
tient de l'Eglise, dont il n'est que le représentant et le délégué.
Son autorité n'est donc qu'une autorité déléguée, et toujours
subordonnée à l'Eglise même, dont il relève. Si donc l'Eglise ratifie les

décisions du concile, elles jouissent ipso facto de toute l'autorité

que l'Eglise leur accorde et peut leur accorder. — Il est faux que
l'Eglise, en convoquant ou en approuvant la convocation d'un,

concile œcuménique, lui délègue déjà son autorité et le rende déjà
infaillible dès son ouverture. Jamais une telle délégation, qui serait

une véritable abdication de l'Eglise entre les mains du concile, n'a

eu lieu; outre qu'aucun document n'en constate l'existence, elle
serait un déni de justice contre les chrétiens absents du concile, et

par conséquent nulle de plein droit. Le contrôle et l'approbation
des actes d'un concile ne peuvent se faire que lorsque ces actes sont
accomplis et suffisamment connus.

3° Il est démontré que l'infaillibilité conférée à l'Eglise n'est et



- 379 —

ne peut être qu'une infaillibilité conditionnelle, et non l'infaillibilité
absolue qui n'appartient qu'à Dieu. Donc, a fortiori, l'infaillibilité

du concile œcuménique, n'est-elle et ne peut-elle être que
conditionnelle.

Cette doctrine est confirmée par ces paroles de St. Cyprien,
au concile de Carthage : « Il nous reste à exprimer chacun notre
sentiment sur ce sujet, sans juger personne et sans retrancher qui
que ce soit de la communion pour être d'une opinion différente
de la nôtre; car nul parmi nous ne s'est établi l'évêque des évêques,
pour contraindre, par une terreur tyrannique, ses collègues à se
soumettre à son avis. » St. Augustin, qui rapporte ces paroles de
Cyprien ]), ajoute: « Il arrive souvent que les derniers conciles pléniers
en corrigent d'antérieurs de même importance, quand l'expérience
a fait découvrir ce qui était caché »2). Donc, on le voit, selon St.

Augustin, un concile, même plénier, peut errer et être corrigé par
un autre. St. Grégoire de Nazianze a parlé dans le même sens, et
même en termes très vifs. Le critérium d'Augustin était « l'autorité
très concordante de l'Eglise universelle » (nec non ipsi taie aliquid
auderemus asserere nisi universœ ecclesiœ concordissima auctoritate
firmati). Et encore : « Concilia posteriora prioribus apud posteros
praeponuntur, et univcrsmri partibus semper jure optimo prœpo-
nitur »3). Plus tard, Pierre d'Ailly a dit encore, en parlant du concile

œcuménique : « Licet enim concederetur quod non potest errare
in his quae sunt fidei, tamen potest errare in his quse sunt facti...
Secundum magnos quosdam doctores, generale concilium potest
errare non solum in facto sed etiam in jure, et, quod magis est, in
fide.» Encore en 1897, l'abbé Féret, qui cite ces textes, ajoute:
« C'est l'Eglise universelle qui jouit incontestablement du privilège
de l'infaillibilité, ainsi que le prélat le montrera dans un autre Traité,
le Tractatus de Ecclesiœ, concilii generalis, Romani Pontificis et
Cardinalium auctoritate »4).

Notons en particulier que Rome elle-même n'a pas considéré
comme définitifs les jugements des conciles œcuméniques condamnant

les personnes (même en matière dogmatique) ; que Baronius
a essayé de justifier le pape Honorius, malgré la condamnation
portée contre lui par les sixième et septième conciles œcuméniques ;

que Richard Simon a donné tort au septième concile œcuménique
dans la question des antitypes5); etc.

') De baptismo contra Donatistas, L. II, c. 2, n. 3.
2) it>y., c. 3. n. 4.
3) C. 9, n. 14.
4) La Faculté de Theologie de Fans, T. IV, p. 204-205.
'") Histoire critique de la créance et des coutumes des nations du Levant, p. 63-64.



— 380 —

4° Les conditions d'infaillibilité du concile se résument en ceci:
qu'il doit être un simple écho de J.-C, et répéter exactement ses

enseignements et ses préceptes. J.-C. étant la vérité même,
quiconque est fidèle à sa parole est dans la vérité. — D'où suivent
trois conséquences : i° Lorsqu'un concile viole les Ecritures et la
tradition universelle, ou lorsqu'il n'est pas accepté par l'Eglise, il
ne saurait être appelé œcuménique. Le pape Gélase (f 496) a dit :

« Ostenditur quod male gesta synodus, id est contra Scripturas,
contra doctrinam Patrum, contra régulas ecclesiasticas, quam tota
merito Ecclesia non recepit, debuerit et potuerit immutari. » Figueiredo

a dit : « Là où les Pères sont unanimes sur une exposition
de l'Ecriture, il ne doit être permis à personne d'en interpréter
d'une autre manière quelque texte que ce soit. L'Eglise n'exigeant
précisément que cela de nous, rien de plus, dans l'interprétation
de l'Ecriture, il suit par la raison contraire que dans les textes que
les Pères ont interprétés diversement, l'Eglise nous laisse la liberté
de choisir, entre les différentes interprétations, celle qui nous paraît
la meilleure. Or, par exemple, un des textes que les Pères exposent

diversement est celui où J.-C. dit à St. Pierre: Super hanc

petram œdificabo Ecclesiam meam. Car, par cette pierre, les uns
entendent la personne de St. Pierre; et d'autres, la confession faite

par St. Pierre de la divinité de J.-C. Aussi St. Augustin conclut-il,
dans le premier livre des Rétractations, ch. XXI, de ce que les

saints Pères ne sont pas d'accord sur le sujet dont on doit entendre
ces paroles super hanc petram, que le lecteur peut choisir, entre
ces deux sentiments, celui qui lui paraîtra le plus probable :

Harum autem duarum sententiarum quœ sit probabilior eligat
lector '). — 2° Lorsque le concile discute un point obscur, émet
des opinions ou des doctrines en dehors des enseignements de J.-C,
décrète des mesures de discipline, toutes choses qui ne peuvent
être que de droit ecclésiastique et non de droit divin, aucune d'elles
ne saurait être objet de l'infaillibilité. Même encore en 1898, un
théologien romaniste a enseigné que les « chapitres » des
conciles œcuméniques ne sont pas de foi, mais seulement les
définitions2). — 30 Donc un concile œcuménique ne peut être dit infaillible

que dans ses définitions strictement dogmatiques et seulement
après la ratification de l'Eglise universelle.

50 Un concile est l'écho de J.-C, lorsqu'il se borne à constater

historiquement ce que les Eglises apostoliques ont cru
toujours, partout et unanimement. — Objection : C'est là un procédé
scientifique purement humain; dès lors Le?, concile est infaillible

') Voir la Revue internationale de Théologie, 1896, p. 739.
*) P. Girodon, Exposé de la doctrine catholique, p. 81-82; Paris, 1898.



— 381 —

dans une chose qui n'est qu'humaine; or, pour une telle chose, il
n'est aucunement besoin d'une assistance spéciale de l'Esprit Saint;
donc votre doctrine est antichrétienne. Réponse: Lorsque nous disons

que chaque Eglise apostolique doit se consulter elle-même, étudier
les documents de sa foi et de son histoire, nous exigeons d'elle
une chose relativement facile et à la portée de chaque Eglise. Donc
le témoignage historique de toutes les Eglises particulières, de tous
les pays et de tous les siècles, est un fait facile à établir, qui,
effectivement, n'exige par lui-même et en lui-même aucune assistance
spéciale de l'Esprit Saint. Mais s'il ne l'exige pas, il ne l'exclut pas non
plus. J.-C. a promis son assistance et il faut l'en bénir. Les garanties

humaines d'inerrance n'empêchent nullement l'action divine;
au contraire. Lorsque les fidèles remplissent exactement leur devoir
de «témoins» de J.-C, ils arrivent sûrement à l'infaillible et divine
vérité. L'Eglise est ainsi infaillible en tant qu'elle répète les

enseignements de J.-C; en cela, elle est assistée par J.-C, qui le lui a
promis, et elle n'en doute pas. Mais il est écrit : Tu ne tenteras
pas le Seigneur ton Dieu ; et c'est un devoir de s'aider soi-même
si l'on veut que le ciel nous aide. Donc l'Eglise a raison de
s'entourer de toutes les garanties humaines d'exactitude scientifique;
et si, déjà à ce seul point de vue, elle peut raisonnablement se

croire dans la vérité, tant mieux. Les incroyants, qui rejettent
l'assistance divine, sont obligés quand même de respecter le caractère
et la base scientifique de sa foi*).

6° Donc se trompent: i° ceux qui s'imaginent que le concile
œcuménique est, a priori et ipso facto, un mécanisme qui
fonctionne infailliblement d'une manière orthodoxe, une sorte d'ex opere
operato et de Deus ex machina"*). — 2° Ceux qui pensent que le
concile œcuménique, sous prétexte qu'il est œcuménique et infaillible,

peut se dispenser des recherches historiques nécessaires, de
l'examen exact des documents et de leur valeur, de la discussion
nécessaire pour en éclaircir le sens, etc.; ou encore, que les sept

') Telle fut aussi la doctrine de Guettée sur l'infaillibilité. Il a dit expressément
(Union chrétienne, décembre 1878, p. 542-543): «Dans les conciles œcuméniques,
l'homme disparaît absolument pour laisser la place entière à l'évêque, et l'évêque,
dans les questions doctrinales, n'a à donner qu'un témoignage, celui de son Eglise;
et ce témoignage ne doit porter que sur cette question de fait : ce que son Eglise
a cru et professé unanimement et d'une manière permanente. C'est ainsi que, des

témoignages des évêques, chacun pour l'Eglise particulière qu'il représente, résulte

h témoignage unanime et permanent de toutes les Eglises. De ce témoignage résulte
la constatation certaine de la vérité catholique. C'est en cela que réside l'infaillibilité,
question si mal posée, surtout aujourd'hui, dans la plupart des Eglises. L'Eglise
orientale n'a jamais envisagé autrement l'infaillibilité. »

2) Voir le Katholik (Bern), 15 mars 1902; «Papst und Kirchenrecht », p. 93-95;
la Revue internationale de Théologie, avril I902, p. 445-446.



— 382 —

conciles œcuméniques, sous prétexte qu'ils sont œcuméniques, ont
été irréprochables dans toutes leurs discussions quelquefois
précipitées, dans toutes leurs opinions quelquefois superficielles, dans
tous leurs jugements des personnes, dans toutes leurs acclamations, etc. ;

— 3° ceux qui affirment comme un axiome que les dogmes sont
définis par les conciles. La vérité est qu'ils sont définis/«?' l'Eglise,
et que les formules rédigées dans les conciles doivent être ensuite
sanctionnées par l'Eglise; — 40 ceux qui croient qu'il suffit qu'un
concile soit œcuménique pour être infaillible en toutes choses. Non,
un concile œcuménique n'est pas infaillible en toutes choses, et
tout n'est pas de foi dans un concile œcuménique; — 50 ceux
qui croient qu'un concile œcuménique ne peut errer dans les questions

scientifiques, philosophiques, historiques, disciplinaires. Le
but d'un concile œcuménique n'est nullement de faire de la science
ou de la philosophie; et il a déjà été prouvé que les questions de

discipline ecclésiastique et les jugements de personnes ne sauraient
être des objets de foix) ; — 6° ceux qui croient qu'un concile
œcuménique est irrévocable et qu'il ne peut pas être corrigé par
un autre. Pierre de Soto, J. Turrecremata, Alphonse de Castro,
Launoy, Legros, etc., ont enseigné expressément le contraire, et
ils n'ont fait en cela que suivre St. Cyprien et St. Augustin. De
nos jours encore et parmi les théologiens romanistes, M. P. Lejay
a signalé le contre-sens commis par Grégoire de Pessinonte au
VIIe concile œcuménique de 787 dans la polémique sur le culte
des images; ce Grégoire a même cité le concile apostolique
d'Antioche qui n'a jamais eu lieus).

Objection: L'histoire exacte des conciles même œcuméniques
est remplie d'intrigues, de divisions, de scandales, d'escamotage des

questions, de personnalités odieuses, etc. La science, la justice et
la charité doivent les repousser. — Réponse: Nous condamnons
tout ce que les membres de ces conciles, les Grégoire de
Pessinonte et autres, ont commis de reprehensible. Mais le mal ne doit
pas empêcher de voir le bien. Il est facile de justifier l'exactitude
des « définitions » dogmatiques des vrais conciles œcuméniques, en
ce sens que le dogme qui y est contenu est réellement chrétien,
alors même que la rédaction verbale des formules laisserait à désirer.

Il en est de la vie conciliaire comme de la vie individuelle;
elle ne s'entretient que par une saine manducation, qui exige des

déjections. Dieu se sert des mauvaises passions des hommes pour
faire triompher le vrai et le bien, comme il se sert du fumier pour
faire croître les fleurs.

') Voir Figueiredo sur ce point; Revue internationale de Théologie, 1896,
P- 7S8-7S9.

*) Revue du clergé français, 15 octobre 1903, p. 35o-35l-



— 383 —

§ V. De la convocation, de la tenue, de la présidence et
de la confirmation des conciles œcuméniques.

i° La convocation d'un concile œcuménique peut être demandée

par tout le monde, mais elle doit être faite par les autorités
de l'Eglise et suivant les règlements ecclésiastiques. Un concile
diocésain doit être convoqué par l'évêque et son conseil, suivant
les règlements du diocèse; un concile provincial, par le métropolitain

d'accord avec ses suffragants et suivant les règlements
ecclésiastiques de la province; un concile national, parle primat, d'accord

avec les métropolitains et les évêques de la nation. Un concile

œcuménique doit donc être convoqué par les patriarches, d'accord

avec les primats et les métropolitains, suivant les canons
ecclésiastiques. Il est clair que l'exclusion d'un patriarcat rendrait la
convocation insuffisante.

Sur ce dernier point, deux erreurs sont à signaler : celle des

théologiens papistes qui, considérant leur Eglise comme la seule

catholique ou orthodoxe, tiennent pour œcuménique le concile de
leur Eglise particulière; et celle de certains théologiens orientaux qui,
considérant leur Eglise comme la seule orthodoxe, tiennent aussi

pour œcuménique le concile de leur Eglise particulière. Des deux
côtés, c'est le même esprit, c'est-à-dire le même exclusivisme
orgueilleux et étroit, la même méconnaissance, par les papistes, de
la catholicité de l'Eglise orientale, et, par ces orientaux, de
l'orthodoxie toujours vivace dans l'Eglise d'Occident malgré les hérésies

romaines. La vérité est que la partie n'est pas le tout, qu'une
Eglise particulière n'est pas l'Eglise universelle, et que, par
conséquent, ni l'Orient seul, ni l'Occident seul, ne peuvent convoquer
et réunir un concile réellement œcuménique. C'est donc avec raison

que Guettée a écrit en 1887: «Un concile œcuménique était
impossible après les divisions qui existaient entre les deux patriarches

x). » Et comme on objectait à Guettée que, si ce concile était
impossible, il s'ensuivrait que Dieu aurait abandonné son Eglise,
il a répliqué : « L'Eglise du Christ existe où se trouve une société
chrétienne en possession permanente de la doctrine apostolique.
Si une Eglise particulière s'en sépare, l'Eglise vraie n'a point à

intervenir, elle peut se contenter d'opposer la vraie doctrine
apostolique aux innovations de l'Eglise dissidente. C'est ce qu'a fait
l'Eglise catholique orientale vis-à-vis des occidentaux. Elle savait
bien qu'elle ne pouvait utilement convoquer un concile ; que
l'Occident ne voudrait pas y prendre part, qu'il considérerait toujours
un concile oriental comme illusoire. Et alors elle s'est contentée

*) Union chrétienne, mai 1887, p. 150. Cette déclaration d'« impossibilité » est

répétée à la p. 151.



— 384 —

de mettre la vieille doctrine traditionnelle en face des innovations
occidentales. Dieu a-t-il pour cela abondonné son Eglise? L'affirmation

est plus que singulière. » Donc, aux yeux de Guettée, un
concile oriental ne peut être qu'oriental et non œcuménique, ce
qui ne l'empêche pas de pouvoir être orthodoxe, comme une
assemblée de dix personnes peut aussi être très orthodoxe. C'était
aussi la doctrine du métropolitain Philarète, qui a dit dans ses Entretiens:

«Depuis que la chrétienté s'est divisée en deux moitiés, qui
jusqu'ici ne se sont point réunies, // ne peut y avoir de concile
œcuménique, jusqu'à ce que la réunion des deux Eglises soit
effectuée'1). i>

Quant aux chefs des Etats, c'est un fait que les sept conciles
œcuméniques ont été convoqués par les empereurs chrétiens : le
premier (Nicée, 325) par l'empereur Constantin et non par le

pape Sylvestre; le second (Constantinople, 381) par l'empereur
Théodose et non par le pape Damase ; le troisième (Ephèse, 431)
par l'empereur Théodose II et non par le pape Célestin Ier ; le
quatrième (Chalcédoine, 451) par l'empereur Marcien et non par le

pape Léon Ier), dont les désirs furent très contrecarrées par l'empereur

en cette affaire; le cinquième (IIe de Constantinople, 553), par
l'empereur Justinien et non par le pape Vigile, dont les désirs
furent aussi combattus; le sixième (IIIe de Constantinople, 680-681)
par l'empereur Constantin IV Pogonat et non par le pape Agathon ;
le septième (IIe de Nicée, 787) par l'impératrice Irène et l'empereur

Constantin VI et non par le pape Adrien Ier, ni même avec
le concours de ce dernier. — Quant aux conciles provinciaux, ou
nationaux, les rois de France, d'Espagne, d'Angleterre, etc., les
ont convoqués souvent, par exemple, du VIe au IXe siècle. — Ce
fait s'explique par cela même que ces empereurs ou ces rois étaient
chrétiens et considérés comme les protecteurs de l'Eglise (episcopi
externi), qu'on était sous le régime de l'union de l'Eglise et de
l'Etat, et que la notion de l'Etat, à cette époque, était telle qu'elle
conférait aux chefs du gouvernement des droits qui ne leur sont
plus universellement reconnus aujourd'hui. Aujourd'hui, avec notre
conception de l'Etat (délégué de la nation), nous dirions: i° quer
dans les pays qui acceptent le régime de l'union de l'Eglise et
de l'Etat, l'Etat peut prier l'Eglise de convoquer le concile;
2° que, dans ces mêmes pays et dans un cas de nécessité (par
exemple, si les évêques ou les synodes particuliers ne remplissaient
pas leurs devoirs et si le pays en était troublé), l'Etat pourrait
lui-même convoquer le concile d'office; 30 que, dans les pays où

') Union chrétienne, 1862, p. 316. Voir Revue internationale de Théologier
avril 1903, p. 347-356-



— 385 —

l'Etat est complètement « laïque » et où le régime de la séparation

est admis, l'Etat n'a aucun droit de convocation : 40 que,
dans n'importe quel pays, l'Etat outrepasserait son droit, en
empêchant de force la convocation faite par les autorités ecclésiastiques

suivant les lois ecclésiastiques du pays.
2° La tenue d'un concile œcuménique doit être faite d'après

la convocation, en supposant celle-ci correcte. Doivent en faire
partie, en nombre suffisant, des représentants des trois degrés de
la hiérarchie, ainsi que des représentants de l'élément laïque, soit
de l'Orient, soit de l'Occident. Les Etats chrétiens ont le droite
d'après la tradition, d'y être représentés. Le gouvernement, chrétien

ou non, du pays où se tient le concile, a, comme tel, le droit
de surveillance et de police, pour maintenir le bon ordre public,
surtout si l'agitation des esprits fait prévoir des troubles possibles ;
mais il n'a pas le droit, comme tel, de s'immiscer dans la tractation

des matières purement ecclésiastiques, à moins qu'elles ne
soient en opposition avec les lois de l'Etat ou contraires à la paix
du pays. Quant au « droit d'exclusion » dont certains Etats ont
joui dans certains conclaves, il concerne exclusivement l'élection de

l'évêque de Rome et non la tractation des affaires ecclésiastiques
dans les conciles. Ce « droit » qui pourrait être fondé s'il se rattachait

aux droits des fidèles de l'Eglise de Rome, n'en est plus un,
dès qu'il n'a qu'un caractère politique et qu'il n'est que le résultat
de circonstances politiques aujourd'hui disparues.

30 Présidence. Distinguons les faits et les principes. — En fait,
le Ier concile œcuménique a été présidé par les évêques des

grands sièges, soit Eustathe d'Antioche, sans doute aussi Eusèbe
de Cesaree, peut-être Alexandre d'Alexandrie (bien qu'il ait été
moins désigné pour cette fonction, étant directement en cause
contre Arius) ; mais il ne l'a été ni par Osius de Cordoue, ni par
les prêtres romains Viton et Vincent. Le IIe a été présidé
successivement par Mélèce d'Antioche, Grégoire de Nazianze (alors
évêque de Constantinople), et Nectaire, successeur de Grégoire
après la démission de ce dernier. Le IIIe l'a été par Cyrille
d'Alexandrie, Memnon d'Ephèse, puis Juvénal de Jérusalem, et le

métropolitain le plus ancien, Berinianus de Perga ; il ne l'a été par
aucun des trois légats de l'évêque de Rome, et Cyrille, dans sa

fonction de président, n'a été nullement le délégué de Célestin.
Le IVe a été présidé par les magistrats impériaux, sauf à la
troisième et à la quinzième session, auxquelles ils n'assistèrent pas;
les légats de l'évêque de Rome présidèrent à la troisième. Pendant

que les magistrats impériaux étaient les présidents actifs, il y avait
aussi des présidents ecclésiastiques; ce furent, d'après Photius



- 386 —

et d'autres historiens, Anatole de Constantinople, les légats de
l'évêque de Rome, Maxime d'Antioche et Juvénal de Jérusalem.
Le Ve a été présidé par le patriarche de Constantinople, Euty-
chius, et non par Vigile de Rome ni par ses légats. Le VIe l'a
été par l'empereur Constantin Pogonat lorsqu'il était présent, et
en son absence, par les patrices Constantin et Anastase, et par
les deux anciens consuls Polyeucte et Pierre. Les légats d'Agathon
n'ont nullement présidé. Le VIIe a été présidé par le patriarche
Taraise de Constantinople; à la dernière session, l'empereur
Constantin et l'impératrice Irène occupèrent la place d'honneur ; les

légats d'Adrien ne présidèrent pas.
En principe, tout concile est indépendant; donc il a le droit

de rédiger lui-même son règlement et de nommer ses présidents.
La convenance, sauf certains cas particuliers, est que le concile
œcuménique les choisisse parmi les évêques des grands sièges, en
leur adjoignant l'évêque de la localité où il se tient, lorsque cette
localité n'est pas un grand siège. Même convenance, en ce qui
concerne l'évêque de la localité, pour les conciles nationaux ou
provinciaux. Si le concile le veut, il peut aussi confier la
présidence active aux notabilités laïques de l'Eglise. Grégoire le Grand,
dans sa 72e lettre à Gennade (patrice et exarque d'Afrique), lui
recommande de réunir un concile et lui dit que le « primat» doit
appartenir au plus vertueux : « ut primatem non ex ordine loci,
postpositis vitae meritis, faciat ; quoniam apud Deum non gradus
elegantior, sed vitae melioris actio comprobatur ».

40 En principe, la confirmation des actes du concile œcuménique

doit se faire par l'Eglise universelle, parce que le concile
n'est qu'une délégation de l'Eglise, et que l'Eglise a toujours le

droit et le devoir d'examiner si ses délégués ont attesté exactement

et légiféré légalement. Cette confirmation peut être faite
tacitement, par l'absence de toute opposition ; mais lorsqu'il y a

la moindre opposition, la confirmation tacite ne suffit plus, et les

arguments de l'opposition doivent être exactement réfutés; sinon,
la prétendue confirmation tacite est nulle de droit et de fait. Bossuet

a encore enseigné que, dans les conciles, c'est le consentement

subséquent qui est tout (lettre d'octobre 1693).

De fait, aucun des sept conciles œcuméniques n'a reçu de

l'évêque de Rome une confirmation autoritaire. Comme tous les

autres évêques, il a le droit de les approuver ou de les désapprouver

; mais son approbation n'est nullement la source ou la condition
sine qua non de la juridiction ecclésiastique. Consultons l'histoire.
Le Ier concile œcuménique n'a pas été confirmé autoritairement
par le pape Sylvestre. Tous les documents cités par les papistes



— 387 —

pour affirmer l'existence d'une telle confirmation sont apocryphes,
de l'aveu même de Héfélé. Théodoret a dit: «L'évêque de Rome,
n'ayant pu se rendre à Nicée à cause de son grand âge, y envoya
deux prêtres avec pouvoir de souscrire aux décisions qui seraient
prises. » Ce n'est certes pas là l'acte d'autorité dont parlent les

papistes. Le IIe concile a été accepté par Rome comme par les
autres Eglises, rien de plus; encore cette Eglise a-t-elle protesté
contre le troisième canon, ce qui n'a pas empêché le concile d'être
tenu pour œcuménique. Au IIIe concile, les légats de Célestin
se sont bornés à signer les actes, et le successeur de Célestin,
Sixte III, y a adhéré, rien de plus. Au IVe, les légats de Léon
ont signé ; le concile a écrit à Léon : « Honore nos décrets de
ton approbation » ; Rome était en effet une partie nécessaire dans
le tout. Léon refusa d'accepter le vingt-huitième canon, et le concile

fut néanmoins tenu pour œcuménique. Le Ve n'a pas été non
plus confirmé autoritairement par Vigile. Vigile, condamné par
la décision du concile, a écrit, six mois après, à Eutychius de

Constantinople, pour dire qu'il se rétractait et qu'il adhérait à la
décision du concile. Au VIe, les Pères demandèrent par lettre à

Agathon de confirmer leur définition de foi par son consentement.

L'empereur Constantin confirma positivement de son côté les
décisions du concile, et ce fut lui qui les notifia par une lettre
spéciale aux provinces ecclésiastiques du patriarcat romain. Le pape
Léon II demanda ensuite aux évêques espagnols d'adhérer à ce

concile, dans le même sens qu'on avait demandé à son prédécesseur
Agathon de le faire; de telles adhésions n'étaient donc pas des

confirmations autoritaires. Le VIIe n'a pas été davantage approuvé
par Rome. Adrien a écrit simplement : « Susccpimus synodum. »

Les théologiens papistes actuels font dériver du pape la
confirmation des conciles œcuméniques, ainsi que de tout concile en

général. Ceux des derniers siècles, obligés d'avouer que les sept
conciles œcuméniques n'ont jamais été confirmés par le pape, ont
imaginé que les légats du pape, lorsqu'ils ne faisaient aucune opposition

dans le concile, approuvaient ipso facto les décisions du concile,

et que cette approbation était déjà une confirmation. Telle a

été le doctrine du cardinal Orsi (f 1761) : «Les décrets de foi des

conciles », a-t-il dit, « ne jouissent de cette autorité qu'à cause de

leur conformité avec la formule de la foi catholique, précédemment
édictée par le pontife romain. » Une formule de foi édictée par le

pape avant le concile, est une invention de théologiens aux abois.

Mgr. Chaillot a répliqué ainsi : « Mais d'abord, nous ne voyons
nullement dans l'histoire que les papes aient rédigé des symboles
et des formules dogmatiques avant la convocation de tous les con-



— 388 —

ciles œcuméniques ; car il y a eu bien des questions que les
souverains pontifes n'avaient pas approfondies, ne se sentant pas assistés
d'assez de lumières pour dresser des formules précises et complètes,
notamment avant les conciles de Nicée et d'Ephèse '). »

§ VI. Du nombre des conciles œcuméniques.

i° Les sept conciles ratifiés par l'Eglise universelle comme
œcuméniques sont les suivants: i. Ier de Nicée, 325, — 2. Ier de

Constantinople, 381. — 3. Ephèse, 431. — 4. Chalcédoine, 451. —
5. IIe de Constantinople, 553. — 6. IIIe de Constantinople, 680-681.—
7. IIe de Nicée, 787.

On a particulièrement combattu l'œcuménicité du VIIe concile,
et l'Eglise anglicane la rejette encore actuellement, bien qu'elle l'ait
admise avant la réforme du XVIe siècle. L'histoire des malentendus
qui se sont produits en Occident à la suite de ce concile, par suite
d'une mauvaise traduction des actes, etc., est suffisamment connue;
dès que ces malentendus ont été dissipés, l'œcuménicité du concile
a été admise. D'ailleurs, sa seule décision importante est la licite
de la vénération des images, vérité très justifiable et très justifiée',
ne sont condamnables que les abus et les superstitions.

On objecte que le pape St. Grégoire le Grand, dans maintes
lettres, n'a parlé que des quatre premiers conciles œcuméniques et
non du cinquième. « Je les reçois», a-t-il dit, « comme les quatre
livres du saint Evangile 2).» La vérité est que, dans d'autres lettres,
il a aussi mentionné et admis le cinquième ; et que, s'il ne l'a pas
toujours cité, c'est qu'on n'y a traité que des questions de per-

*) 12Avenir catholique, du 11 novembre 1869, p. 561-562: «L'autorité des

conciles.» — Il faut lire toute cette réfutation d'Orsi par Chaillot. Elle est pleine
non seulement de science, mais aussi de fine raillerie. L'auteur, par exemple, dit :

«La conduite des papes est parfois inexplicable, s'ils ont constamment toutes les
lumières pour décider toutes les questions. Par exemple, St. Pie V condamna in globo
les propositions de Baïus, sans approfondir le sujet, comme l'eût fait la qualification
théologique et précise de chaque erreur. Deux siècles s'écoulèrent avant que la bulle
Auctorem fidei de Pie VI portât la lumière sur ces questions difficiles. Il serait
insensé d'accuser les papes d'avoir failli à l'accomplissement de leur devoir; par conséquent,

s'ils n'ont pas rendu les décisions formelles et solennelles qui auraient
irrévocablement élucidé certaines controverses, c'est qu'ils ne se sont pas sentis assistés

d'assez de lumières pour faire autre chose que ce qu'ils ont fait. » Plus loin : « La-

pieuse Revue (il s'agit de la Civiltà Cattolica) dissimule habilement les principaux
aspects de la question relative à l'autorité des conciles œcuméniques, et surtout ce
fait lumineux, que tous les conciles généraux ont promulgué leurs décrets sans attendre
la confirmation spéciale du pape. Ce fait incontestable renverse T ingénieux système
de la vertueuse Civiltà. » Ajoutons qu'il renverse tout le système papiste. — Voir
aussi VAvenir catholique du 13 mai 1869; cf. p. 130.

2) Xe lettre, au sous-diacre Savinus (Lib. II, indict. XI) ; XLIX" lettre, Lib. IV,
indict. XIII; etc.



— 389 —

sonnes, et non de la foi même ; son importance, dès lors, ne lui
paraissait pas considérable. Voici ses propres paroles. Dans sa
lettre 24e, aux quatre patriarches d'Orient, après avoir exprimé sa
vénération envers les quatre conciles comme envers les quatre
évangiles, il ajoute : « Ouisquis eorum soliditatem non tenet, etiam
si lapis esse cernitur, tamen extra œdificium jacet. Quintum quoque
concilium parità- veneror, in quo epistola quœ Iba; dicitur, erroris
piena, reprobatur. Theodorus personam mediatoris Dei et hominum
in duabus substantiis J) separans, ad impietatis perfidiami cecidisse
convincitur.» Et dans sa lettre 37e, à Constantius, évêque de Milan
(Lib. Ill, indict. XII) : « Unde nunc ita faeimus sicut vobis placuit,
ut quatuor synodos solummodo laudaremus. De illa tamen synodo
quœ in Constantinopoli postmodum facta est, quae a multis quinta
nominatur, scire vos volo : quia nihil contra quatuor sanctissimas
synodos constituerit vel senserit, quippe quia in ea de personis
tantummodo, non autem de fide aliquid gestum est, et de his
personis de quibus in Chalcedonensi concilio nihil continetur, sed post
expressos canones facta contentio et extrema actio de personis
ventilata est. Nos tamen sicut voluistis ita fecimus, ut ejusdem synodi
nullam memoriam faceremus. »

2° Les théologiens papistes comptent généralement comme
œcuméniques, outre les sept précédents: 8. IVe de Constantinople,
869-870. — 9. Ier de Latran, 1123. — 10. IIe de Latran, 1139.—
11. IIIe de Latran, 1179.— 12. IVe de Latran, 1215.— 13. Ie'de
Lyon, 1245.— 14. IIe de Lyon, 1274.— 15. Vienne, 1311-1312.—
16. Pise, 1409. — 17. Constance, 1414-1418. ^— 18. Bale, 1431-1443.
— 19. Florence, 1438-1445. — 20. Ve de Latran, 1512-1517. —
21. Trente, 1545-1563. — 22. Vatican, 1869-70. — J'ai dit «généralement»,

à cause des oppositions relatives à ceux de Pise, de Constance
et de Bâle. On connaît aussi la non-réception du concile de Trente
en France, et les réfutations dont les prétendus dogmes du concile
du Vatican ont été l'objet.

Le concile de Constantinople de 869-870 n'a jamais été reconnu
par les Orientaux; donc il ne saurait être tenu pour œcuménique,
pas plus que celui de Constantinople de 879-880, qui n'a jamais
été reconnu par les Occidentaux. Les quatorze conciles occidentaux
susdits n'ayant jamais été acceptés par les Orientaux, ne sont donc
pas œcuméniques, pas plus que le concile de Jérusalem de 1672,

qui n'a jamais été accepté par les Occidentaux.

') Le mot substance est encore pris dans le sens de personne.



— 390 —

Ch. XXV. Conclusions.
i° La première conclusion de ce Traité est que J.-C. a fondé

une Eglise ; que cette Eglise est une institution vivante, un
organisme vivant et ordonné, son corps mystique, corps dont lui seul

par conséquent est l'âme. Il en est l'âme par la doctrine divine
qu'il lui a léguée, par la morale divine qu'il lui a imposée, par la
grâce divine qu'il lui communique, soit dans les sacrements qu'il
a établis, soit en dehors de ces sacrements (car l'Esprit de Dieu
souffle où il veut: Jean III, 8).

Composée d'hommes inévitablement imparfaits, l'Eglise est, dans
sa partie humaine, remplie de misères ; il faut le reconnaître, et les

gens d'Eglise qui, par orgueil, parlent et agissent comme si leur
Eglise particulière était parfaite, ignorent manifestement l'essence
même de l'Eglise. Le Christ, qui a connu toutes les misères de
l'humanité à l'exception du péché, nous a appris, en disant de lui-
même qu'il est «humble de cœur», à confesser que nous sommes
tous pécheurs, et que celui qui veut être élevé par Dieu doit d'abord
s'humilier [Matth. XXIII, 12).

Mais autant l'Eglise est coupable du côté des hommes qui la

composent, autant elle est belle et divine du côté du Christ. Le
Père céleste, en donnant à ses enfants son Fils J.-C. pour qu'ils
eussent tous en lui la vie éternelle [Jean III, 16), leur a donné
une preuve incomparable de son amour: de plus, il a voulu qu'après
la mort du Christ, il y eût parmi eux une institution qui vécût de

sa vie, qui répercutât dans le monde entier ses immortels enseignements,

qui répandît dans toutes les âmes le feu sacré qu'il était
venu apporter sur la terre [Luc XII, 49). Telle est l'Eglise, et telle
est sa sublime mission. Non qu'elle soit une seconde révélation,
ni une seconde rédemption. La révélation du Christ est une, sa

rédemption une, toujours la même, toujours vivante, toujours
conservée dans l'Eglise et toujours représentée par l'Eglise, comme
l'âme est toujours vivante et visible dans le corps qu'elle anime.
Telle est l'œuvre, vraiment divine, qu'a faite le Christ en fondant
son Eglise. Quel philosophe, quel sage, quel savant, quel chef
d'école, quel prince, quel monarque, a su se donner une telle
postérité, non seulement dans l'histoire morte, mais dans l'humanité
vivante Aucun.

Nous ne saurions résumer ici ce que nous avons dit de la

nature de l'Eglise, de ses propriétés, de ses marques les plus
caractéristiques, de sa constitution, de son autorité, de sa liberté,
de sa hiérarchie, des droits et des devoirs de ses membres, de son
procédé conciliaire, de ses conciles œcuméniques. Ce que nous
avons dit de ces choses n'est déjà qu'un résumé très incomplet de



— 391 —

ce qui mériterait d'être longuement expliqué. Ce Traité n'a qu'un
but : mettre ceux qui prendront la peine de l'étudier sur la voie
des recherches fécondes et des solutions

2° Précisons toutefois quelques points.
Nous serions heureux si ce Traité pouvait contribuer à restaurer,

soit en dehors des Eglises, soit même dans les Eglises, la notion
exacte de YEglise. Cette notion est malheureusement plus méconnue
qu'on ne pense : là, on se représente l'Eglise comme un imperium,
comme une hiérarchie toute chamarrée, toute en décors, toute en
titres ; ici, comme un magisterium, comme une école toute hérissée de
scolastique, toute en questions, toute en opinions, toute en systèmes,
etc. De là des divisions, des déchirements, des luttes : Ego sum
Pauli, ego autem Apollo, ego vero Cephae! Il faut supprimer ce
langage et dire : Ego autem Christi ; et, de plus, il faut se rappeler
que le Christ n'est point divisé ; que c'est en lui seul que nous
sommes tous baptisés, et non dans le nom d'aucun homme ni même
d'aucune Eglise. Et ces divisions engendrent des jalousies et des
haines : omnes quœ sua sunt quœrunt, non quœ sunt Jesu Christi
[Phil. II, 2i): telle Eglise particulière se préfère à telle autre, veut
même exclure les autres du royaume de Dieu, ose même se dire,
à elle seule, toute l'Eglise du Christ et la seule Eglise du Christ!
N'est-ce pas le comble de l'orgueil, et l'abomination de la désolation
dans le lieu saint? «Et ait Ulis: Vos estis qui justificatis vos coram
hominibus ; Deus autem novit corda vestra : quia quod hominibus
altum est, abominatio est ante Deum-» (Pmc XVI, 15).

Ce sont ces fausses notions de l'Eglise chrétienne, ces divisions,
ces jalousies, ces orgueils, ces haines, ces erreurs, qui rendent l'Eglise
ridicule et odieuse à tant d'esprits qui cherchent la vérité de bonne
foi, et qui, ne pouvant l'apercevoir dans ces contradictions, ces

systèmes, ces superstitions, ces logomachies qui se croient savantes,
se détournent et combattent le christianisme, comme si le christianisme

n'était pas précisément le contraire de cette fausse théologie
et de toutes ces formes de l'orgueil, et comme si la véritable Eglise
chrétienne n'était pas précisément le contraire de tous ces partis.

On ne saurait assez méditer cette simple définition, trop oubliée r

« L'Eglise est la société des fidèles », aussi bien des simples fidèles

que des membres de la hiérarchie, tous devant être unis les uns
aux autres et former ainsi l'Eglise. Tout est dans cette définition.
Bien comprise, elle montre que l'autorité est dans l'Eglise même,
et non dans la hiérarchie seule; que la liberté est le patrimoine
de tous les enfants de Dieu ; que la hiérarchie, si elle veut remplir

') Voir le Questionnaire, publié dans le Catholique national du 22 août 1896,
p. 69-72.



— 392 —

dignement sa mission, doit non dominer les simples fidèles par des
attitudes pompeuses, mais, comme dit Jean Chrysostome, les éclairer
par la vraie science et les édifier par la vraie piété. Bien comprise,
cette définition montre encore en quoi consiste la vraie catholicité
ou universalité de l'Eglise, comment elle est le tout et non seulement

telle ou telle partie, comment le tout est supérieur à la partie,
et comment la partie qui veut s'enfler et se faire tout, viole non
seulement l'universalité, mais encore l'universel bon sens.

En outre, on ne saurait assez méditer cette autre vérité : que
toute société, en ce monde, doit progresser et s'améliorer sous peine
de périr; que, par conséquent, l'Eglise chrétienne, tout en restant
ferme dans les enseignements et dans la constitution que le Christ
lui a donnés, doit, dans ses éléments humains et dans son activité
humaine, se développer. D'une part, elle doit sincèrement avouer
les erreurs qui ont été enseignées en son nom, les fautes qui ont
été commises par ses soi-disant représentants; elle doit réparer le
mal considérable qui est résulté des unes et des autres. D'autre
part, elle doit enfin se purger de tout ce que l'ancienne barbarie,
la fausse civilisation, la sophistique, la fausse science, la superstition,
le fanatisme lui ont imposé, inspiré ou inoculé. L'humanité marche;
qui oserait le nier? Donc l'Eglise doit marcher. Non seulement
elle doit progresser pour son propre compte, comme société
humaine, mais elle doit encore, de par la mission divine qu'elle a

reçue du Christ, faire progresser l'humanité. Les reculs qu'on lui
impute, doivent enfin être réparés ; il est temps que le clergé fasse

sur ses actes un examen de conscience rigoureux, que les théologiens
jugent sévèrement leurs méthodes défectueuses, que les simples
fidèles reprennent connaissance de leurs devoirs et possession de
leurs droits dans l'Eglise, et que tous ainsi travaillent à cet avancement

du royaume de Dieu, à cette croissance de tout le corps,
suivant le mot de St. Paul : Caput ex quo totum corpus, per nexus
et conjunctiones subministratum et constructum, crescit in augmentant
Dei [Coloss. II, 19).

A ceux qui nous objecteraient que ce Traité, en taisant l'institution

de la papauté romaine, a omis sinon la partie principale de

l'Eglise, du moins une de ses conditions vitales essentielles, nous
répondrions que J.-C. n'a fondé aucune papauté romaine; que
l'ancienne Eglise n'a nullement connu l'institution de la papauté que
l'on représente aujourd'hui comme la tête de l'Eglise, comme la
source de sa lumière et de sa juridiction, etc. ; que, par conséquent,
nous n'avions point à en parler. C'est dans le Traité de l'Eglise
romaine que seront examinés tous les arguments des théologiens
papistes en faveur du prétendu droit divin de cette papauté, et

que l'on en constatera toute la futilité.



— 393 —

Le présent Traité de l'Eglise chrétienne en général n'est qu'une
introduction aux Traités des différentes Eglises chrétiennes
particulières. Pour pouvoir examiner et juger celles-ci exactement, il
était nécessaire, en effet, d'indiquer d'abord la clef ou la norme
qui doit guider dans cet examen et dans ce jugement; il fallait
d'abord savoir ce que doit être la véritable Eglise, telle que le
Christ l'a voulue, d'après l'enseignement des Ecritures et de la
Tradition chrétienne universelle. Maintenant que nous sommes en
possession de cette norme, appliquons-la aux Eglises orientales, à

l'Eglise romaine, à l'Eglise anglicane, aux Eglises protestantes, à

l'Eglise ancienne-catholique; établissons l'actif et le passif, en un
mot, le bilan de chacune; il sera facile ensuite d'indiquer, comme
conséquences, quels sont nos devoirs envers chacune.

E. MlCHAUD.

Revue intern, de Théologie. Heft 47, 1904. 2G


	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [fin]

