
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Der Anteil der Jesuiten und der katholisch-polnischen Hierarchie an der
Leidensgeschichte der Ruthenen, im besondern der Uniaten in Galizien
[Schluss]

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


281

DER ANTEIL
der

Jesuiten und der katholisch-polnischen Hierarchie
an der

Leidensgeschichte der Ruthenen,
im besondern der Uniaten in Galizien1)

Fortsetzung und Schluss.

Rom mochte mit Recht in solchem Übereifer eine Bedrohung

der Erfolge von Brest sehen. Der Aufruhr von 1618 hat
es ja handgreiflich gezeigt. Ausserdem hat sich Rom noch
weitere Ziele gesteckt. „Teils blieb bei den Ruthenen immer noch
die Aufgabe, durch besondere Ronzessionen sie zu halten, zu
befestigen und fernerweit zu bekehren, teils lag im Sinne der Kurie
hier nichts als der Anfang für die Mission im gesamten
russischgriechischen Osten vor 2)." Dieses Ziel beleuchtet besonders scharf
des Papstes Urbans VITI. Wort an Method Terlecki: „0 mei

Rutheni, per cos ego Orìentem spero convertendum !"
Welches Resultat die römischen „Mahnungeni; hatten, ja

welches Verständnis sie fanden, das bekundet in überaus
beredter Weise der Beschluss der Provinzialsynode zu Grudek
am 8. November 1644: „ne Eppi uniti preerogativas Eppis la-
tinis compétentes sibi usurpent, titulis illustrissimorum et tor-
queis aureis uterentur ...."; ferner: „ut décimas a suis bonis
Eppis latinis solverent et coram tribunali latinorum Episcoporum

responderent3)."

') Siehe Revue Nr. 45, Januar-März 1904, p. 84—93.
2) 0. Mejer, Die Propaganda, ihre Provinzen und ihr Recht. I, p. 454.

s) Memoriale S. Congregationi de prop, fide porrectiim ab Antonio
Silawa, Metropolita Russi«. Ann. eccl. mth. und MalinowsM, Midi., Umrisse
zu einer Geschichte des religiösen und hierarchischen Zustandes der
Ruthenen. (Österreichische Zeitschrift für Geschichte und Sfaatskunde.)

fievne intern, de Théologie. Heft 46, 1904. 19



— 282 —

Ihren Höhepunkt erreichte die beklagenswerte Lage unter
der Regierung .Johann Kasimirs, des ehemaligen Jesuiten und
Kardinals. „Seine Regierung war der Glanzpunkt des Jesuitismus,

der Unterdrückung, der Verfolgung; sie war aber auch
der Gipfel der Schwäche und Erniedrigung des einst so mächtigen

Reiches1)." Zwar sah sich auch dieser „Jesuitenkönig"
gezwungen, in der Konvention zu lladiacz (1659) dem ruthenischen

Volke alle nationalen und religiösen Freiheiten zu
beschwören; nichtsdestoweniger hörten die polnischen Bischöfe
nicht auf, dahin zu arbeiten, dass die ruthenischen Bischöfe
entweder ihre Suffrctganbischöfe werden, oder dass die ruthenischen
Bistümer ganz aufgehoben werden. Um dies Ziel zu erreichen,
scheuten sie sich nicht, die ruthenischen Bischöfe in Rom zu
denunzieren. Diese sandten nun den Chelmer Bischof Jacob Susza

nach Rom mit dem Auftrage, dem papstlichen Stuhle einen
wahrheitsgemässen Bericht über den Stand der Union zu
erstatten. Susza entledigte sich dieses Auftrages in der Schrift:
„De laboribus Unitorum", worin er über das Verhalten der
Lateiner in Chelm aussagt: „Dolorosum fuit, tunc unitis nullum
ex clero latino Chelmensi latum esse subsidium, quin potius
quaedam probrosa, inquam, dicta verba inter cantera in hunc
fere sensum: videbimus, quid nunc venerabilis factura est Unio,
quando suo expelletur loco." Die Gesinnung der Lateiner
zeichnet Susza mit den Worten: „qui (Latini) seepe seepius unitos
eundem diabolum esse cum schismaticis dictitanP.

Den polnischen Bischöfen gelang nun freilich ihre Absicht,
die ruthenischen Bistümer aufzuheben und die ruthenischen
Gläubigen ihrer Jurisdiktion zu unterwerfen, nicht; mit um so

grösserem Eifer widmeten sie sich der Latinisierung und Polo-

nisierung der Ruthenen, so dass sich diese im März des Jahres
1666 auf dem Kapitel in Brzesc abermals vor dem Nuntius

Pignatelli beklagten. Man sieht daraus, wie das Dekret Ur-
bans VIII. ausgeführt wurde.

Zwar haben die folgenden Könige die Gerechtsame der
Ruthenen zu wahren versprochen (Johann III. Sobieski durch
das Diplom vom 31. März 1681, August IL durch das Diplom
vom 15. Juni 1700, August III. durch das Diplom vom 30. Juli
1736), aber die Romanisierungssucht erwies sich als der Fluch,

') Zehlicke, 1. c.



— 283 —

der fortzeugend Böses muss gebären. Das zeigte sich
offenkundig auf der Provinzialsynode von Zamosc 1720. Ein päpstlicher

Nuntius (Grimaldi; präsidierte. Man begann mit der
Verlesung tridentinischer Dekrete (decr. de Reformat., sess.VI, c. 1,
et decr. de profess, fidei, sess. XXV, c. 2)!).

Sodann ward das für die unierten Orientalen von Urban VIII.
vorgeschriebene Glaubensbekenntnis zur Verlesung gebracht2).

') « Praecipit sancta synodus patriarchis, primatibus, archiepiscopis,
episcopis et omnibus aliis, qui dp jure vel consuetudine in concilio provinciali

interesse (lobent, ut in ipsa prima synodo provinciali, post finem prae-
sentis eoueilii habenda, e.a omnia et singula, qua; ab hac sancta synodo
definita et statuta sunt, palam recipiant, necnon verum obediential!! sitiamo
Romano pontifici spondeant et pro/iteaiitiir ; simulque hsereses omnes, a sacris
canonibus et generalibus conduis, priEsertimque ab hac eadem synodo
damnatas, publice détestent ur et anathematizent. Idemque in posterum qui-
cun(|ue in patriarchas, primates, archiepiscopos episcoposque promovendi;
in prima synodo provinciali, in qua ipsi interfuerint, omnino observent »

2) Es sind zwei Glaubensbekcnntnisformeln, deren erste den Griechen
von Gregor XIII., die zweite den Orientalen von JJrban VIII. vorge"
schrieben war. Die Gregorianische Formel verbreitet sich über den
Ausgang des hl. Geistes, über die gesäuerten und ungesäuerten Brote, über
das Fegefeuer und über den Primat des römischen Bischofes :

,'jEn niGisiui xal arroât^o/iai xal ô^ioXoyw navra xà vnò xrç
uqùç olxovfxsvix^ç sv (l'XwQsvxia Ovróóov ttsqi xrjç âvxixrjç xs xal dva-
xoXixi)ç êxxlrfîtaç svwGsmç oQilhsrxa ts xal d'/jXwdevra r'jyovv, ozi to
nvsvfia ni ayiov éx tov IlaTQOç, xcà tov vlov di'âiwç èoxi. xal xijv
savxov ovGfav, xal xò vtticqxtixijv avTov sivai s%si sx tov HcctqOç a/ia
xal tov vlov xcà s§ dj.iipoxsQwv dïât'wç, wç ano (juctç dQ%ijç xcà /.lova-
ôixijç nQoßoXijc sxrcoQsvsica snsiôijrcsQ o ol aywi ôiêaGxaXoi xal na-
xsqsç, sx tov Ilaiyoç ôià tov vlov xo nvsifia to ayiov sxnoQsvsGdai
léyovGiv, sic xavxrjv (fSQsi Trjv svvoiav ' "En sv àÇé/uti) r) sr^v/.itp
UQXW OlTl'vOl T() TOV XqiGTOV lilôlia TsXsIGHcU ciXïjdlSç. XOVÇ ISQSÎÇ sv
ItaTtQO) avrò to ömjiu tov xvqiov tsXsTv dipsiXstv i'xaGTOV ârjXovoxi xara
Ttjv xrjç idîaç sxxXijGiaç, sTts ôvi ixijç sirs dvaxoXixtjç, Gvvrjdsiav ' Exi èàv
oi dXrjDoôç (isxavorJGurxsç ânoddvwGiv sv zfj tov llsov dyânjj, nqlv toTç

a^îoiç xrjç /.isxavotaç xaQiroTç IxavonoiîJGai tcsqI xwv ijf.iaQxr^isvwv
cytoû xal ijßsXrjf.isvo)v, xaç xovtwv ipv%àç xaD-aQxixalç xifiwQÎaiç xullai-
çsGdai /usTcè Odvaxov ' 'Exi xi]v dylav dnoGToXixrjv xatlsôçav,
xal xòv cPw/xaixòv ÙQ%isQsa sic nàGav xr)v oìxovfjis'vrp' xò nçimsiov
xaxs^siv, avxóv xs tòv Eoituaixév aQ%isQsa óìdàoxov stvai xov fiaxa-
Qi'ov IltxQov xov xoQvipalov xwv 'AnoGxóXwv, xal c<Xi]d-îj xonoxrjorjXijv
rov XqiGxov, xai naGrfi xrjç sxxX)]GÎaç xscpaXrjv, xal nâvxwv xwv



— 284 —

Desgleichen die Konstitution Unigenitus Clemens' XL ').
Die Beschlüsse zeigen, wie weit man glaubte gehen zu

dürfen. Der 1. Titel „de fide catholica" betont 1. den Primat
der römischen Kirche und verordnet, dass alle im Conc. Trid.
(sess. 24 de reform. c. 12) und in der Konstitution Pius' IV.
„Injunctum nobis" Genannten das Glaubensbekenntnis nach der
vom Papste Urban VIII. vorgeschriebenen Form ablegen sollen2);
2. dass die katholischen Ruthenen das Symbolum mit dem Worte
„filioque" rezitieren 8) ; 3. dass zum Beweise der festen Anhäng-

XçiGxiavwv nuTSQCi xs xal êlâdGxaXov vndg%siv 7 ('OfloXoyta xijç
Óq-9-oSÓ^ov tti'Gxsoìc vttÒ xwv roaixwv Tcoirjlh]Go{.isvr] ttqoGiâyfiati xijç
fiaxaçi'aç fivijßrjc Tç^yogiov liana iy sxd'olrsìGa. éd. Roman. 1846,p. 6ff.)

Die Glaubensformel Urbans VIII. wiederholt gleich der Gregorianischen

die hauptsächlichsten Kapitel der florentinischen Dekrete.
*) Diese dogmatische Konstitution, welche 101 Sätze des Quesnelschen

Neuen Testaments verdammt, ist von demselben Papst durch die Bulle
« Pastoralis officii» bestätigt worden, in welcher der Papst alle Katholiken,
welche die Bulle « Unigenitus » nicht annehmen, « a Romana? ecclesiae sinu
plane alienos » erklärt.

2) Zu diesem Punkte macht Lcemmer (e In decreta concila Riithenoriim
Zamosciensis animadversiones theologico-canonicœ ») die Bemerkung, die Synode
sei zur Verkündigung des Primats der römischen Kirche gekommen «SS

Canonum vestigiis inhaerendo et cum S. Irenaeo». Irenaeus wird hier zu.

Unrecht als Zeuge, angerufen. Er wendet sich gegen die Gnostiker. Die

Gnostiker, lehrt er (adv. haer. III. 1 seq.), seien zu widerlegen durch die

Überlieferung, welche vermittelst der Nachfolge der Bischöfe von einem
Geschlecht dem andern übergeben worden sei. Diese apostolische
Überlieferung sei in der ganzen Welt bekannt und in jeder Kirche jedermann
zugänglich, der die Wahrheit erkennen wolle. Aber weil es zu weit führen
würde, die Sukzessionen aller Kirchen aufzuzählen, so berufe er sich auf
die Tradition, welche die sehr grosse, uralte und allen bekannte, von den

beiden ruhmreichsten Aposteln Petrus und Paulus zu Rom gegründete und

eingerichtete Kirche besitze. Denn bei dieser Kirche mussten wegen ihres

höhern Vorrangs die Gläubigen von allen Orten zusammenkommen (« ad

hanc enim ecclesiam propter potiorem principalitatem necessc est omnem

convenire ecclesiam»). Irenaeus überträgt hier das politisch und sozial von

der Stadt Rom Geltende in kirchlicher Hinsicht auch auf die römische Kirche.

Nannten die Alten die Stadt Rom «die Welt im Kleinen» („rrjç olxovfisvrjç
èmxoj.iìj"-), oder « die Versammlung des Erdkreises > («orbis terrarum con-

ciliabulum»), so galt dies Irenaeus auch von der römischen Kirche.

3) Der päpstliche Stuhl beobachtete hierin eine verschiedene Praxis.
Clemens VIII. z.B. hat (*Instrnctio super aliquibiis rilibns Orwcoram», Romas

1597) verordnet: «Graeci credere tenentur, etiam a Filio Spiritum Sanctum

procedere, sed non tenentur pronuntiare, nisi subesset scandalum, praesertim



— 285 —

lichkeit der Glieder an das Haupt die Ruthenen bei dem
Gottesdienste, namentlich bei der Messe, den Namen des Papstes nennen,
und zwar mit klaren und deutlichen Worten, welche jede
Zweideutigkeit ausschliessen ; 4. dass sich kein katholischer Ruthene
zu fremden (d. i. schismatischen) Hirten begebe, und weder zum
Gottesdienste, noch viel weniger zum Empfange der Sakramente
in schismatische Kirchen gehe Der 2. Titel wiederholt die
tridentinischen Bestimmungen über die Pflichten der Pfarrer.
Hinsichtlich der Sakramentenspendung (Titel 3) wird namentlich

„zur Bewahrung der so notwendigen Uniformität" verordnet,
„ut uno eodem que Rituali, nihil ei addendo, nec quidquam ex
eo detrahendo ecclesiœ nostrae ritus utantur; id autem rituale
Illmus Metropolitanus componi et a S. Sede approbatum imprimi
ac distribuì aequo pretio pro suo pastorali studio curabit". Im
§ 4 „de celebratione MissarunP wird „zugegeben", dass in einer
Kirche mehrere Altäre sein und an einem Tage mehrere Messen

zelebriert werden können, während es früher nicht erlaubt war,
an einem Altare mehr als eine Messe an einem Tage zu lesen,
wie denn auch in jeder Kirche ein Altar war Bezüglich
der Kirchenbücher verordnete die Synode: „Placuit, ut Missalia,
Ritualia, Breviaria, Diurnalia ac Pontificalia ab Ordinariis ap-
probari non possint, nisi conformia sint editioni, quam Synodus
ipsa fieri jusserit et S. Sedes probaverit." Demgemäss wurde
unter dem Vorsitze des Nuntius eine Revision der Kirchenbücher
angeordnet, welche auch in den Jahren 1730 bis 1732 zu Lem-
berg durch eine vom päpstlichen Stuhle berufene Kommission

durchgeführt wurde ')....
»So war denn diese Zamoscer Synode abermals ein bedeutsamer

Schritt weiter zur Latinisierung, und es ist begreiflich, dass ro,m-
freundliche Geschichtsdarsteller über sie entzückt sich äussern.
Pelesz 2) sieht in den Beschlüssen dieser Synode „die grösste
Wohltat, welche die damaligen Bischöfe der ruthenischen Kirchenprovinz

erweisen konnten", und Lïkowski8) gesteht, „dass nun

si degant inter Latinos, aut nécessitas postularet confitendi fidem catholicam

; quia tunc opporteret etiam pronuntiare. » Und ebenso hat Benedikt XIV.
in der Bulle « Etsi pastoralis» erklärt: «Etsi autem Graeci teneantur credere,
etiam a Filio Spiritum S. procedere, non tamen tenentur in Symbolo
pronuntiare ...»

') Synodus provincialis Ruthenorum habita in civitate Zamosciae a. 1720.

Romae, typ. s. Congr. de prop, fid., 1838.
2) Geschichte der Union, II, p. 445.

') Allmählicher Verfall der unierten ruthenischen Kirche.



— 286 —

erst, also nach 125 Jahren, eigentlich die Union begonnen hat".
Das Volk habe sich, sagt er, im kirchlichen Leben mehr an
die römische Art gewöhnt, und sei vor dem lateinischen Gottesdienst

nicht mehr geflohen. Die ruthenischen Geistlichen aber,
sagt er weiter, fingen an, sich wie die lateinischen zu kleiden,
die Basilianer gar erhielten die Tracht der Jesuiten Dass
aber trotz alledem eine Difformität im Ritus geblieben ist, das
erhellt aus einem von Pelesz angeführten Manuskript aus dem
Jahr 1763, das den Titel führt: „Prseparatoria ad statuenda in
futura Synodo provinciali Ruthena, ex Diœcesi Leopoliensi a.
d. 1763 porreeta." Der unbekannte Verfasser bemerkt in
Beziehung auf die Zelebration der Messe: „In ipsius Missae sive
cantata? sive recitata? celebratione vix non tot discrepantes
inter se videntur ceremoniœ, quot numerantur sacerdotes eas

célébrantes." Die herrschenden Verschiedenheiten schildert er
dann im besondern: Abgesehen von der Proskomidie
(Vorbereitungsmesse), welche fast nirgends auf die im Liturgikon
vorgeschriebene Weise verrichtet wird, wird die Liturgie selbst

von manchen mit den Worten: „Im Namen Gottes des Vaters"
angefangen, obwohl sowohl die altern als die neuern Normen
verordnen, dass die Liturgie mit den Worten: „Himmlischer
König, Paraklet" oder: „Gepriesen sei Gott" angefangen
werde. Während der Liturgie machen einige den kleinen und

grossen Introitus, andere nicht. Einige lesen die Ektenie für die

Katechumenen, andere lassen sie ganz aus. Einige kehren sich

bei den Worten: „Denn du bist heilig..." nur bis zur Llälfte,
und bei den Worten: „Auf dass von deiner Macht beschützt
(jako da pod derzawoju). .." ganz um, ebenso bei den Worten:
„Friede allen (myr wsim)", wobei einige das Volk segnen, andere

nicht. Auch bei den Worten: „Lasset uns gehen im Frieden
(s myrom izyjdem)" kehren sich manche zum Volke um und

lesen hernach das folgende Gebet an einem Ende des Altars,
als ob sie das Evangelium („in principio erat verbum") nach

Art der Lateiner lesen würden, was im Liturgikon nicht
vorkommt. Bei Messen für Verstorbene nehmen einige schwarze,
andere lichte Messgewänder u. s. w. Der unbekannte Verfasser
schliesst mit den Worten: „Si Conc. Trid. sess. 7. can. 13 ana-

thematis ictu ferit omnes illos, qui in solemni Sacramentorum
administratione reeeptos et approbates Ecclesiœ Catholicœ ritus

contemnunt, aut pro libitu ommittunt, vel in novos mutare



— 287 —

prœsumunt: qualenam judicium ferendum de his, et ut fateri
liceat, de omnibus nobis, qui in hoc Sacramentorum maximo
per difformitatem delinquimus, et a prœscriptis ac per ss. Patres
introductis ritibus et cœremoniis longe recessimus, imo vix
umbram eorum servamus."

Und diese Verschiedenheit ist geblieben und hat zu allerlei
heftigen Streitigkeiten geführt. Man hat sogar angefangen, alles,
was im Laufe der Zeit aus dem lateinischen Ritus angenommen
wurde, wie z. B. das Knien, die Altarglocken u. a., wieder
daraus zu entfernen. Das wirft doch ein seltsames Licht auf
die Gesinnung und Stellungnahme des Seelsorgeklerus und des

Volkes gegenüber allen Synodalbeschlüssen und offiziellen
Anordnungen! Es zeigt aber auch, wie wenig noch die Union in
Fleisch und Blut der Ruthenen übergegangen ist, und wie sie

sich stets der Machtgelüste der Lateiner zu erwehren trachteten1).
Eine fernere Gelegenheit, ihre Überlegenheit und ihre

Herrschsucht geltend zu machen, kam für die polnisch-römischen
Konföderierten, als Benedikt XIV. seine Bulle „Etsi pastoralis"
(1742) „ad Italo-Grœcos in Sicilia et Calabria degentes" 2) herausgab,

in welcher die Freiheit des Übertritts vom griechischen
zum lateinischen Ritus zugestanden wurde3). Diese Konstitution

') Der Metropolit Greg. Jachimowics freilich war der Ansicht, «quod
unitati catholicac ecclesiae nihil plane adversetur multiplex sacrorum legiti-
morumque rituum varietas, quodque hi vaili ac leghimi ritus ad ipsius
ecclesiae dignitatem, majestatem, decus et splendorem augendum conducant »

(Currend. Consister. Leopol. gr. cath. 1862. Moy, Archiv IX. 190 seq.) —
Wie eben Rom, je nachdem es zu seinem Vorteil ist, mit verschiedenem
Masse misst, erhellt auch aus Benedikts XIV. Const. «Allafœ» § 27: «Sedes

apostolica ea est, quae praeeipuo quodam jure, quoties ipsi eonsentaneum
visum fuit, ab Orientali Ecclesia ritum aliquem desumpsit et in Occidentem
traduxit ; aut perniisi!, ritum aliquem graecum in aliqua latina ecclesia

usurpari. Eademque apostolica sedes, quoties deprehendit, periculosum vel
indecorum aliquem ritum in Orientalen! ecclesiam irrepisse, illum damma-

vit, improbavit, ejusque usum ipsi prohibuit. Ipsa denique apost. sedes,

postquam vidit Orientalen! vel Graecam aliquam gentem in aliquo latino
ritu usurpando ac defendendo obfirmatam ritum ipsum firmavit. »

2) Viele Griechen haben, um sich den türkischen Bedrückungen zu
entziehen, ihr Vaterland verlassen und sich in Italien niedergelassen, wo
sie in den Diözesen der Lateiner wohnten und keine selbständigen Diözesen
hatten.

3) Im § 2 dieser Bulle n. 8. 9. 10 wird bestimmt, «ut infantes, quamvis
pater et mater grace, rit. esset, ritu latino baptizare liceat, porro ut infantes
patris latini, matris autem graecae, ritum latinum omnino sequantur, denique



— 288 —

dehnte man auch auf die Ruthenen aus und suchte sie der
Jurisdiktion der lateinischen Bischöfe zu unterwerfen r). Gleichzeitig

wurde der griechische Ritus verächtlich gemacht, so dass

viele, namentlich Vornehme und in öffentlichen Ämtern Stehende,
übertraten. Des weitern wurde der Orden der Basilianer von
der Jurisdiktion der ruthenischen Bischöfe losgelöst und durch
die Bulle Benedikts XIV. „Etsi dubitare non possumus" (27.
November 1742) einem General oder Protoarchimandriten
untergeordnet, der wieder unter die unmittelbare Jurisdiktion des

römischen Stuhles gestellt wurde 2).

Die Klagen der Ruthenen mehrten sich mit jedem Jahre,
und die ruthenischen Bischöfe haben wiederholt bei den höchsten
geistlichen und weltlichen Instanzen um Schutz ihrer Rechte

vorstellig werden müssen. Im Jahre 1745 sandten die in Duino
versammelten ruthenischen Bischöfe „desideria" an den
päpstlichen Stuhl, in denen sie über die täglichen „vexationes, con-
temptus et aggravationes Ruthenorum" bitter Klage führten.
Desgleichen hat zwei Jahre später der ruthenische Metropolit
seine „desideria" nach Rom gesandt „ad avertendam ulteriorem
ruinam et desolationem ecclesiœ Leopoliensisu 3). Im Monat Februar

ut etiam infantes patris gra>ci, matris autem latina;, quamprimum latina
haec mater pnevaluerit, rhu latino baptizentur».-

') Dass dies in der Folge stets sich wiederholte, das bezeugt der Metropolit

Leivicki in seinem Schreiben an Papst Gregor XIV. (22. Mai 1844),

indem er mit Beziehung auf die Bulle «Etsi pastoralis» ausführt: «Itaque
clerus latinus juxta hanc normam (§ 2 der Bulle, wie oben) cum Ruthenis
unitis procedens, permulta omnis status et conditionis individua, quae na-

tivum suum ruthenum ritum sequi debuissent, ad ritum latinum pertraxit
et saepenumero hodiedum etiam pertrahere consuevit. »

2) Der römische Stuhl betrachtete den ruthenischen Basilianerorden als

den geeignetsten zur Erhaltung und Ausbreitung der Union. Aber gleichwie

die disunierten Basilianer im Orient und in Russland den Säkularklerus

nicht aufkommen Hessen, so ward dies auch den ruthenischen
griechisch-katholischen Basilianern zur Last gelegt — gewiss nicht im Interesse
der Union. Aus solcher Lage heraus klingt die Klage : «Niemoge ubolewac
nad niezwyczajnie tempym pojeciem kleru ruskiego, ze tak madrych majac

biskupów od wieku ósmiu nie mogi sie oswiecic ; obawiam sie, zcby i po

drugich osmiu wiek w tej samej jak dzis nie zostawal eiemnosei; zyczylbym
zatem Ojcom Basilianom, zeby go wypuscili z swojej opieki i dozwolili mu

samemu sie rzadzic, niech dia siebie obiera biskupów, azaliz cinic beda

szczesliwszi do rozpedzenia jego tak grubej pomroki. » (Bei Malinowski
Kirchen- und Staatssatzungen, p. 231.)

3) Malinowski, 1. c, p. 62.



— 289 —

1753 traten die ruthenischen Bischöfe in Wilno zusammen, um
gegen die Anwürfe des lateinisch-polnischen Episkopates in
dessen an den König und an den Papst gerichteten Schreiben
Stellung zu nehmen. In jenem Schreiben wurde der lateinische
Ritus mit Beziehung auf die Bulle pro Italo-Grœcis über den

griechischen erhoben („ritus enim latinus propter suam prœstan-
tiam eo quod sit ritus S. R. Ecclesiœ, omnium Ecclesiarum
ma tris et magistrœ, sic supra grœcum prœvcdet, maxime in Italicis
regionibus, ubi Latinis Eppis Grœci subjecti sunt, ut non modo
ab ipso ad grœcum transitas nullatenus permittatur, verum etiam
a Grœcis semel assumptus absque Apostolica dispensatione
deseri nequeat"), der griechische Ritus verächtlich gemacht
und gegen ihn Massregeln erbeten („pro ritu latino, quem
speciali Illustritatis vestrœ commendamus protectioni, opportuna a
s. Sede procurare remedia"), ja die Uniaten gleichsam nicht als
Katholiken angesehen („cum propter prœminentiam ritus latini
in regno Polonia? licitum fuit, prout licitum nunc censetur, in-
trare archiepiscopis latinis ecclesias aliorum rituum elevata
cruce, et si nécessitas postulaverit, accedere pontificaliter, nonta-
men episcopis ritus grœci sine permissione Loci ordinarli latini...") r).

Die ruthenischen Bischöfe verfassten dagegen eine ausführliche

Schutzschrift, welche sie dem Könige und zugleich dem

päpstlichen Stuhle (durch P. Smogorzewski) überreichten 2).

Wenn auch Benedikt XIV. durch die Konstitution „Aliata?
sunt" (26. Juli 1755) den katholisch-polnischen „Eifer" zu
retardieren suchte, so gingen dennoch die Vexationen fort. Schon
ein Jahr darauf wagte ein lateinischer Bischof, über die Ruthenen
die alte Beschuldigung zu erheben, „quia sunt schismatici vel

aperti vel de schismate suspectP, und dem Nachfolger des Papstes
Benedikt, Clemens XIIL, gegenüber sprachen die lateinischen
Bischöfe mit Beziehung auf die Ruthenen „de corrupta fide". Es

wiederholte sich eben wieder, was schon Leo Luc. Kiszka im
Jahre 1700 über die Jesuiten und die mit ihnen Verbündeten
geklagt hat: „qui ritum nostrum grœcum omnibus viis et mediis

evertere conantur, violentissimo modo Cathédrales invadendo ecclesias,

canonicas preces privatis interrumpendo, cum percussione sacerdotum

cantilenis, nos hœreticos nominando..." 3).

') Malinowski, Kirchen- und Staatssatzungen, p. 95.

2) Abgedruckt bei Malinowski, p. 102—125.
3) L. L. Kiseka, secretarius totius 0. Divi B. M. Superior Polocensis,

alumn. Collegii de prop. fide.



— 290 -
Und wie an den Höfen der Herren die Jesuiten, so leiteten

auf den Gütern der „szlachta" ') die Bettelorden, Bernhardiner,
Reforma ten, Kapuziner u. a. das religiöse Leben, forderten den
Fanatismus gegen alle „Ketzer" und bezeichneten solchen
„Glaubenseifer" als den sichersten Weg zur ewigen Seligkeit2).
Dazu kam, dass der polnische Reichstag eine Konstitution
herausgab (1764), welche die Söhne der ruthenischen Priester zum
Frondienst verurteilte. Und der ruthenische Adel wetteiferte nach
dem Übertritt zum lateinischen Ritus mit dem polnischen Adel
in der Bedrückung der Ruthenen! Wenn ihnen einmal Privilegien
gegeben wurden, so vergass man es wieder. „Panskie zapomienie"
(die Herrenvergesslichkeit) ist sprichwörtlich geworden. Mit
Recht kann man die Zeit der polnischen Herrschaft als Zeit
der Tod- und Grablegung der Ruthenen*) bezeichnen, und man
muss die Ausdauer bewundern, mit der die Uniaten in einer
Zeit, von der sie sagen konnten, „omni humano auxilio nos

destituì'-, für ihren Kirchenritus eintraten.
Ein Ereignis von weittragenden Folgen war die Teilung

Polens (1772, 1793, 1795). Viele Faktoren haben zum Untergange

Polens zusammengewirkt. Einen ansehnlichen Anteil
daran aber haben die Jesuiten und die römische Hierarchie. Das

betonen selbst polnische Politiker. „Zgadzainy sie, ze Jezuiä i
Hierarchowie rzymslo-hcdolicij zaszlodzily Polsee nadzwyczajnie
sicoja zarliwôscia i niewyrozumialoscia religijiia4).11 (Wir meinen,
dass die Jesuiten und die römisch-katholischen Hierarchen
Polen mit ihrem übertriebenen Eifer und mit ihrer religiösen
Unduldsamkeit ungemein viel geschadet haben.)

Durch diese politische Teilung wurde auch die ruthenische

Kirchenprovinz geteilt, „und die herrliche, ehemals aus neun

grossen Sprengein mit über 12 Millionen Gläubigen bestehende

Kicwo-Haliczer Metropolie nach Massgabe der politischen Grenzen

zerrissen" 6). In Plussland sah die Union unter der
Herrschaft der Zarin Katharina der völligen Aufsaugung durch die

') Der polnische Adel.
2) Ssnjski, Dzieje Polski IV, 272. — Rcepell, Polen um die Mitte des

18. Jahrhunderts, 13.

3) Odezwa Meciszewskiego redaktora dzien. Polsk., dodana do gazety
lwowskiej. (B. Malinowski, p. 215.)

4) Dsienik polski, bei Malinowski.
5) Peless, Geschichte der Union, II, p. 583.



— 291 —

Orthodoxie entgegen. Paul I. und Alexander I. Hessen ihr wohl
wieder Förderung angedeihen, aber unter Nikolaus I. fand sie
tatsächlich durch den „Konziliarakt der griechisch-unierten
Kirche in Russland" vom 12./23. Februar 1839 ihr Ende.

An Preussen kam nur ein kleiner Teil der Unierten; hier
wurde für sie ein neues Bistum (Suprasl) errichtet, das aber
1807 mit Russland vereinigt und dem Brester Bistum einverleibt
wurde.

Der dritte, recht ansehnliche Teil der Unierten (die Diözesen

Lemberg mit Halicz und Teilen von Kamenec und Luzk, Przemysl

mit Sambor und Samiok, Teile der Diözesen Chelm, Beiz,
Wladimir und ein Teil von Brest mit Westgalizicn) kam an
Osterreich. Die bedeutendsten unter diesen Diözesen waren die
Lemberger und die Przemysler Diözese. Da die Union in der
neuen österreichischen Provinz (Galizien und Lodomerien)
Bestand hatte, so beschäftigen wir uns in weiterm Verfofg nur
mit ihr.

Mit der Teilung waren die beiden Vorkämpfer des lateinischen
und des griechischen Ritus, Wenzeslaus Sierakowslci, lateinischer

Erzbischof con Lemberg, und Leo Szeptyclä, griecliischer Erzbischof
von Lemberg, unter österreichische Herrschaft gekommen. Beide
führten auch unter der neuen Herrschaft den Kampf fort. Leo

Szeptycki richtete 1774 ein Schreiben an Maria Theresia, worin
er ausführte :

1. quod clerus latinus ac ipsi etam religiosi personas gra^co-
catholico ritui addictas ad latinum ritum variis ac sœpe

illicitis modis pertrahere nitantur ac soleant ;

2. quod non modo parochi, sed ipsi etiam religiosi, quod plus
ipsi canonici latini (polonici) clerum mei ritus variis,ac
indignis modis tractare, vexare, irridere, contemnere,
quinimo gravissimis injuriis afficere, et sie suis oviculis
despectum contemptumque reddere non exhorrescant, Ru-

thenos canes, fidem vero, quamprofitemur, „caninam" appellant,

optimos mei ritus sacerdotes per contemptum schismaticos,

ecclesias synagogas, presbyteros popos vocitant ;
3. quod idem clerus latinus liberum grœci ritus exercitium

et jurisdictionem ecclesiasticam variis ac incredibilibus
modis impedire satagat*).

') Auch Peless (1. c.) muss dem Verfasser der Schrift «Kosciol unicki,
w Polsce a mianowicie dyecezya Chclmoka, Poznan» gegenüber zugeben,
dass « in dieser Bestellung viel gesündigt worden ist ».



— 292 —

Noch in demselben Jahre kam ein Dekret Maria Theresias,
wonach der ruthenische Klerus nicht mehr „griechisch-uniert",
sondern „griechisch-katholisch" l) und die Seelsorger der Ruthenen
nicht „Popen", sondern, wie es bei den Lateinern der Fall ist,
„Pfarrer" genannt werden sollen. Die Söhne des ruthenischen
Adels und der Geistlichkeit sollen nach Massgabe ihrer
Befähigung gleich den Polen zu den öffentlichen Ämtern befördert
werden. Im übrigen soll Sorge getragen werden, dass Polen
und Ruthenen in Frieden und Eintracht leben. Und unter dem
3. August 1776 erfolgte die Resolution, „dass in künftigen Fällen,
wo über den transitimi ab uno ritu ad alterum eine Streitigkeit
entsteht, jedesmal die Ortspfarrer utriusque ritus dies de casu in
casum an ihren betreffenden Ordinarium anzeigen ferner
dem ritui grœco-catholico in seinen ihm von dem päpstlichen
Stuhle erteilten Vorrechten, Privilegien und Gerechtsamen nicht
der geringste Eintrag, von wem es immer auch sein mag,
zugefügt werde... " Maria Theresia hat demnach die Gleichberechtigung

des griechischeil und lateinischen Ritus angebahnt.
Unter Josef IL, welcher die Bedeutung des intelligenten,

bildungsfähigen, ernsten galizischen Stammes für Osterreich
wohl erkannte, erfreuten sich die griechisch-katholischen
Ruthenen in Galizien einer noch bessern Stellung („majoribus
adhuc cumulabantur favoribus ac benefleiis" 2;.

Josef begünstigte die ruthenische Sprache beim Schulunterrichte,

gründete in Lemberg ein griechisch-katholisches Priesterseminar

3) und dekretierte die volle Gleichberechtigung des

lateinischen und griechischen Ritus:
„Da in Galizien die katholische Religion aus drei ritibus

besteht, nämlich aus dem lateinischen, dem griechisch- und

armenisch-unierten, so ist besonders darauf zu sehen, dass diese

drei Töchter einer Mutter in schwesterlicher liebe leben und

sowohl unter dem Volke als auch unter den Geistlichen dieser

1) In diesem Dekrete Maria Theresias kommt zum erstenmal die

Bezeichnung «griechisch-katholisch» statt «griechisch-uniert» vor. Im Stil der

römischen Kurie ist die Bezeichnung iGrœco-Riithenii> gebräuchlich.
2) Ann. eccl. ruth.
3) Dieses, sowie das (1774 begründete, 1784 aufgehobene und 1803

wieder hergestellte) « Barbarenm » in Wien waren die einzigen Anstalten, in
denen der ruthenische Klerus seine Erziehung erhielt. (Pelesz, 1. c, II,
634 ff.)



— 293 —

Konfessionen alle Zwietracht vermieden werde; alle drei Ritus
müssen in gleichem Ansehen erhalten und keinem der Vorrang
vor beiden andern, die eben so ehrwürdig sind, gestattet werden.
Alle Religionsstreitigkeiten zwischen diesen dreien vereinten
Religionen oder die Verachtung der gottesdienstlichen Gebräuche
und Priester derselben sind sorgfältig zu vermeiden1)."

Eine besonders für die Seelsorge wichtige Verordnung wmrde
im Jahre 1786 erlassen, „dass, da die Pastoraltheologie vor der
Hand nur in der lateinischen Sprache gelehrt werden kann,
man sich verspreche, dass sowohl die General-Seminariums-
Direktion als auch jene der Normalschule die studierenden
Theologen beim Katechisieren, den homiletischen Vorträgen und den

übrigen Seelsorgerverrichtungen um so fleissiger in ihrer Muttersprache

üben werden "2).
Unter Josef wurde auch für die Dotation des

griechischkatholischen Klerus besser gesorgt. Der Kuratklerus war früher
oft gezwungen, von seiner Hände Arbeit und von milden Gaben
der Gläubigen zu leben! Das war ein unwürdiger Zustand. Ihm
wurde ein Ende gemacht, indem die Priester aus dem von
Josef gegründeten Religionsfonds eine Ergänzung ihrer Congrua
erhielten. Auch für die Defizientenpriester hat Kaiser Josef eine
Sustentation angewiesen.

Alle diese Anordnungen des edeln Monarchen konnten um
so eher fruchtbringend ins Leben treten, als die hauptsächlichsten
Friedensstörer, die Väter der Gesellschaft Jesu — aufgehoben
durch die Bulle „Dominus ac Redemtor noster" Clemens' XIV.
vom 21. Juli 1773 — denselben nicht, wenigstens nicht unmittelbar

3), hindernd in den "Weg treten konnten. Viel zu früh für
das ruthenische Volk starb Josef IL

Leopold II. war gerecht gegen die Uniaten. In seinem

Diplom vom 8. Juli 1790 garantiert er ihnen die Gleichstellung
des griechisch-katholischen Ritus mit dem lateinischen („coœ-

quationem ritaum catholicorum... in regnis nostris Galiciœ et

Lodomeriœ utpote justam et bono œqua religionis ac civitatis
proficuam autoritate nostra regia confirmamus"). Diese „coœ-

') Instruktion für die Kreisämter vom 13. Oktober 1782.

2) Peless, 1. c, p. 641, Anmerkung.
3) Allerdings haben sie von Schlesien und noch mehr von Weissrussland

aus, wo die Bulle überhaupt nicht publiziert worden war, ihre Agitation
fortsetzen können.



— 294 —

qtiatio" wurde allerdings gegnerischerseits ausgenützt, indem man
argumentierte: „Non vero legitur ex eodem privilegio (Leopoldi

IL) prohibitum esse, de ritum in ritum transire." Und so
kam es denn abermals oft vor, dass Übertritte zum lateinischen
Ritus stattfanden V

Leopold war auch, gleich Josef IL, auf die Hebung des

Schulwesens bedacht. Er verordnete, dass die Normal- und
Trivialschulen auch mit ruthenischer Vortragssprache errichtet
wœrden und dass die Volksschullehrer, welche auch Kirchen-
sängerdienste verrichten, vom Militärdienste befreit werden 2j.

Aber es muss auch hinzugefügt werden, dass namentlich diese

letztere Verordnung von den Dominien, die für Volksbildung
kein Interesse hatten, oft übertreten wurde.

Der friedfertige Kaiser Leopold IL starb 1792.

Franz I. Regierungsmaxime war das bekannte: „es halt
beim Alten lassen". Und es blieb vieles „beim Alten", auch
bei den Uniaten. Sie kamen allgemach wieder mehr unter die

Gewalt des polnischen Adels und unter die Aufsicht der
römischkatholischen Bischöfe und des römisch-katholischen Konsistoriums.
Der erstere richtete den Bauer materiell zu Grunde, das letztere,
zugleich die Obcrschulbehörde in Galizien, tat alles, um den

Geist des ruthenischen Volkes zu töten. Man wird sich
angesichts dessen nicht wundern, wenn man Cornovas Briefe aus

dem Jahre 1804 an den Präsidenten von Galizien liest, in denen

er „in phrasenhafter Begeisterung die Zöglinge der Jesuiten
lobt" 8). Der Orden selbst wurde 1814 durch die Bulle „Solli-
citudo omnium ecclesiarum" des Papstes Pius VII. für die ganze
Kirche in seiner frühern Gestalt wiederhergestellt und konnte

nun auch in Galizien seine Arbeit wieder aufnehmen.
Als der Metropolit Lewicki, von der Überzeugung

ausgehend, dass die Volksbildung nur auf Grundlage der
Muttersprache gefördert werden könne, die Einführung der ruthenischen

Sprache in den Volksschulen betrieb, wurde ihm vom Gubernial-
Präsiclium (unter dem 13. September 1816) eröffnet4), die

Einführung der ruthenischen Sprache in den Volksschulen sei

unnötig, denn die ruthenische Sprache sei nur eine Mundart, in

*) Die Belege gibt Malinowski', Kirchen- und Staatssatzungen, p. 658 ff.
2) Ann. eccl. ruth.
3) 0. Lorena, Geschichte und Politik.
4) Ann. eccl. ruth., 994 f.



— 295 —

welcher gar nicht oder doch sehr wenig geschrieben werde.
die mithin noch ganz ungebildet sei und deshalb nicht zum
Gegenstande des Schulunterrichts gemacht werden könne.
Erschwert werde die Einführung auch noch durch die cyrillische
Schriftart, die bloss in den Kirchenbüchern vorkomme. Da jedoch
das ruthenische Volk auch polnisch verstehe, so sei im Gegenteil

in Erwägung zu ziehen, ob es nicht heilsam wäre, den
Unterricht nur polnisch zu erteilen, um den Geist des Separatismus

unter den Bewohnern einer und derselben Provinz nicht
noch mehr zu nähren, oder wenn der Metropolit nicht dafür
wäre, doch wenigstens in der ruthenischen Volkssprache die
lateinische Schriftart einzuführen L.

Der Metropolit musste derartige Intentionen a priori
ablehnen. Seine Bemühungen hatten schliesslich den Erfolg, dass
die Studienhofkommission mit Dekret vom 25. April 1818 2j

anordnete: 1. Der Religionsunterricht der griechisch-katholischen
Jugend soll in allen Volksschulen Galiziens (und der Bukowina)
von Geistlichen dieses Ritus in der ruthenischen Sprache erteilt
werden; 2. in Volksschulen, welche von Kindern beider Ritus
besucht werden, soll aller Unterricht, mit Ausnahme der Religionslehre,

in der polnischen Sprache erteilt, dabei aber nach Tun-
lichkeit dafür gesorgt werden, dass die griechisch-katholische
Jugend auch im ruthenischen Lesen und Schreiben unterrichtet
werde; 3. in Volksschulen, die nur von der griechisch-katholischen

Jugend besucht werden, soll der ganze Unterricht ru-
thenisch erteilt werden, jedoch sollen die Kinder im polnischen
Lesen und Schreiben unterrichtet werden ; 4. in Ortschaften
mit gemischtem Ritus bleibt es den Gemeindegliedern des

griechisch-katholischen Ritus freigestellt, für ihre Kinder eine ganz
ruthenische Schule auf eigene Kosten zu errichten und zu
unterhalten; 5. über rein polnische Schulen hat der römisch-katholische,

über rein ruthenische Schulen der griechisch-katholische
Dechant die Aufsicht zu führen Der Wert dieser
Konzessionen erscheint in einem eigentümlichen Lichte, wenn wir
lesen, dass die Verordnung „nicht immer ausgeführt und oft zu

Ungunsten der Ruthenen gedeutet wurde" 3).

') Kopitnr (Slav. Bibl. v. Miklosich, 1. B., p. 72) betont, «scripturam
cyrillicam, utpote graeciorem, praeplacuisse graeci ritus asseclis, glagolitica
relieta latini ritus Slavis».

2) Ann. eccl. ruth.. p. 998 f.

') Peless, 1. c, p. 911.



— 296 —

Aber auch auf andern Gebieten hatten die katholischen
Ruthenen für ihre Existenz weiter zu kämpfen. In einer
besondern Eingabe an den Kaiser vom 20. April 1806 v) bat der
Säkularklerus der Lemberger griechisch-katholischen Diözese,
dass bei Besetzung des erledigten Bistums von Lemberg oder
Przemy»! kein Basilianermönch auf die hohe Stelle berufen
werde -), dass ferner die Domkirche und die von den Basilianer-
mönchen bisher widerrechtlich okkupierten Gebäude auf dem
St. Georgsberge in Lemberg von denselben geräumt werden.
Man wird die Forderung verstehen, wenn man in Betracht zieht,
wie die Basilianer von den Lateinern oft gegen den ruthenischen
Säkularklerus zum Nachteil des griechischen Ritus ausgespielt
worden sind.

Des weitern sah sich der Metropolit Angellowicz von Lemberg

genötigt, an den Kaiser die Bitte zu richten (24. Dezember
1806) 3), dass er im Genüsse der sämtlichen Einkünfte des
Bistums durch sechs Jahre erhalten werden möchte, um dasjenige,
was er auf den Gütern zu meliorieren angefangen habe, zu

vollenden ; dass ferner für die Metropolie auf immer ein Weih-
bischof bewilligt und susteniert werde.

In einer ausführlichen Eingabe an das k.k. Gubernium vom

.30. August 182IP) führt der griechisch-katholische Metropolit
von Galizien, MichaelLewicki, Gründe für die Titel zu Forderungen
an den galizischen Religionsfonds an, Gründe, welche einen
Einblick in die ärmliche Lage der ruthenischen Geistlichen gewähren.
Besonders drastisch schildert diese Lage Mich. v. Malinowski
in einem Briefe an Augustin Theiner'0). „Hinc", schreibt er,

„sacerdotes uniti secundum modum agricolarum sc et familiam
suam sustentare debebant, colendo in sudore vultus sui agrum
nomisi exiguum, quem plerumque propria pecunia vel hœredi-

tando a parentibus qua eorum proprium peculium, vel a dominis

terrestribus erga prœstanda officia subditatus (Frondienste)

acquirebant. Unde nec ad libros, ut possent sufficienter docere,

et pra^eipue schismaticos doctrina et convictione forti reducere,

nec ad officia divina totos sese convertere valebant." Bitter

') Malinoirski, 1. c, p. 405 f.

2) Siehe p. 288, 2.

3) Bei Malinowski, 1. c.
4) Bei Malinowski, 1. c.
5) Der Brief stammt zwar erst aus dem Jahre 1842, beleuchtet aber

auch die damalige Lage treffend.



— 297 —

spricht sich v. Malinowski ferner in diesem Briefe aus über
die Ersuchen der Kalamität der Union, indem er namentlich
hinweist auf die „injusti, scandalosi, ecclesiœ paci, atque unitati

catholica; summe periculosi conatus Latinorum et prœcipue
Polono-Latinorum, ut Uniti, Rutheni inter eos tetrum aliquod
ac miserimi sepulcrum inveniant".

So war denn auch unter Ferdinand I. — das beweist Mali-
nowskis Brief — die Lage der Ruthenen dieselbe und blieb
es bis zum Jahre 1846.

Ein Geist des Aufruhrs, durch so langjährige Unterdrückung
genährt, ging drohend durch die Bauernbevölkerung, bis Graf
Stadion diesen Geist beschwor. Er erkannte den Kernpunkt
der galizischen Frage : er sah ein, dass die ruthenische
Nationalität sich als ein vorzügliches Gegengewicht gegen den
revolutionären Polonismus und Jesuitismus gebrauchen Hesse, dass man
wieder in die Wege Josefs IL einlenken musste und „dass ein
Volk, welches so lange als Amboss gebraucht war, nun die
Rolle des Hammers übernehmen könne" r).

Vieles wurde nun besser. Unter dem Einflüsse des Bischofs
Jachimowicz, der den greisen Metropoliten Lewicki vertrat,
wurden die katholizisierenden Gebräuche aus der
griechischkatholischen Kirche entfernt, der lateinische Kirchengesang
wurde durch den ruthenischen ersetzt, und an die Stelle der
polnischen Predigt trat die ruthenische. Neue ruthenische
Kirchen erstanden im ganzen Lande, und eigene Bruderschaften
bildeten sich, diese Kirchen im nationalen Stil auszurüsten.
Kaiser Franz Josef besiegelte das zwischen den Ruthenen und
der galizischen Regierung des Grafen Stadion herrschende
Einvernehmen, indem er dem ruthenischen Volke ein eigenes
Nationalhaus (narodnyj dorn) mit der Bestimmung schenkte, in
demselben ein nationales Museum und ein Pensionat zur
unentgeltlichen Erhaltung der armen studierenden Jugend zu errichten.

Allein nicht lange erfreuten sich die Ruthenen der
erwärmenden Sonne neuen Lebens. Als im Jahr 1860 der
polnische Adel wieder zur Regierung gelangte, wurden die
Ruthenen mit einem Male wieder aus ihrer Position verdrängt.
Die Grundherrschaften waren es seit jeher nicht anders
gewohnt, als die zu ihnen im Untertanenverhältnis stehenden

') Knpcäanko, Die Schicksale der Ruthenen.

Revue intern, de Theologie. Heft 46, 1904. 20



-- 298 —

Landgemeinden auszubeuten, sie namentlich in ihren Holzungsund

Weiderechten zu verkürzen. „Libertates nobilium in hoc

regno tales sunt, ut in suis bonis sint domini absoluti et possili
facere, quidquid ipsis videtur1)." Dieses Verfahren setzten die
Herrschaften auch nach Aufhören des Untertänigkeitsverhältnisses
fort und betätigten es neuerdings bei Gelegenheit der Ablösung
der Servituten. Im Mai 1861 wandten sich die Ruthenen um
Schutz an den Kaiser mit der Bitte, „dem fortschreitenden
Übelstande und den bisherigen Übergriffen durch sofortige
Sistierung der im Zuge befindlichen Ablösungskommissionen
und Gestattung eines Moratoriums in allen unsere dotations-
mässigen Rechte betreffenden Angelegenheiten Schranken zu
setzen ." In einer zweiten Eingabe vom 1. August 1861 halten
sie eine gerechte Regelung für dringend notwendig, „um die
Subsistenz des Landmannes zu ermöglichen, ihm die Tragung
der Staatslasten zu erleichtern und das geschwächte Vertrauen
des Volkes in die Absichten der Regierung und deren Organe
wieder zu befestigen, die bisherige Ergebenheit und aufopfernde
Hingebung zu erhalten und in Galizien für alle Wechselfälle
des Staatslebens den Feinden der bestehenden Ordnung eine

Macht entgegenzustellen, die durch eine andere nicht leicht
ersetzt werden kann" 2).

Wie um ihre materiellen, mussten die Uniaten gleicher-
massen nun wieder auch um ihre geistigen Güter kämpfen. In
wiederholten Eingaben an den Kaiser erbaten sie Abwehr
fortgesetzter Angriffe auf ihren Ritus und Schutz ihrer Rechte,

namentlich in der Erziehung ihrer Jugend. In den fünfziger
Jahren schon hat der Przemysler lateinische Dompropst Hoppe,

„um die religiöse Einigung beider Ritus bei Wahrung der

gleichen Berechtigung zu erzielen"9), verlangt, dass der Unterricht

namentlich dort, wo eine Anstalt sich befindet,
gemeinschaftlich erteilt werde, sowie dass dieser Unterricht
gemeinschaftlich für alle Schüler in der deutschen Sprache erteilt

werde, jedoch so, dass sowohl beim Erklären, als auch zur

Nachhülfe beim Prüfen der Schüler die polnische und ruthenische

1) Inform. Metropolit» Velamini Rutski ad Congr. Prop.
2) Malinowski, 1. c, p. 599. Der Kampf um die materiellen Güter musste

hier berührt werden. Ein materiell gebrochenes Volk ist auch gefügige-1'

auf geistigem Gebiete.
3) Malinowski, p. 522.



— 299 —

Sprache gleichfalls in Anwendung komme. Die Ziele Hoppes
waren durchsichtig genug, und die griechisch-katholischen
Ordinariate verlangten, dass für griechisch-katholische
Gymnasialschüler eigene Katecheten angestellt werden1). Dieselben
Bitten mussten für die Theologiestudierenden gestellt werden.
In einer Eingabe an den Grafen Goluchowski nahmen die
griechisch-katholischen Bischöfe gegen das gemeinschaftliche
Studium der Kandidaten des lateinischen und des griechischen
Ritus Stellung, denn diese mussten sich eine genaue Kenntnis
der Verfassung, der Vorschriften und der praktischen Übungen
der griechisch-katholischen Kirche aneignen und zum Behelfe
solcher Kenntnis in die theologischen Werke und in die
liturgischen Bücher dieser Kirche Einsicht nehmen ; diese Werke
und Bücher aber bleiben, da sie entweder in der aitslavischen
oder in der ruthenischen Sprache verfasst sind, der lateinischen
Geistlichkeit und den theologischen Fakultätsprofessoren des

lateinischen Ritus unzugänglich. Überdies sei es sehr wünschenswert,

die geistlichen Kandidaten für die ruthenische Kirche
durch Theologen ihres eigenen Ritus bilden zu lassen, um den

lieblosen und kränkenden Äusserungen, welche sich die theologischen

Professoren des lateinischen Ritus in ihren Vorlesungen in bezug

auf die griechisch-katholischen Seelsorger zu erlauben pflegen, Einhalt

zu tun.
Der Name Goluchowski2) erlangte bei den Ruthenen einen

bösen Klang. Ein Zögling der Jesuiten, ging er, zur Regierung
in Galizien gelangt, so weit, den Ruthenen den Gebrauch der

cyrillischen Schriftzeichen zu verbieten und von einer Wiener
Kommission eine für die Ruthenen bestimmte lateinische Schrift
anfertigen zu lassen. Zuletzt suchte er den Ruthenen den

gregorianischen Kalender aufzudrängen. Scharen von Jesuiten zogen
in Galizien ein und erhielten in Tarnopol eine Zufluchtsstätte.
Die Polonisierungs- und Katholisierungsbestrebungen wurden
geradezu in Permanenz erklärt.

Rom freilich gefiel sich nach wie vor in der Rolle einer
Zufluchtsstätte der Bedrängten. „Ne ommittatisa, schrieb Pius IX.

') Die Eingabe abgedruckt bei Malinowski, p. 781.

2) Graf Agenor Goluchowski wurde nach Stadions Rücktritt 1840

Gouverneur in Galizien, 1859 Minister des Innern, 1866 abermals
Statthalter in Galizien, 1867 abberufen, aber 1871 zum dritten Male Statthalter,
als welcher er 1875 starb.



— 300 —

an die versammelten Bischöfe in Wien den 17. März 1856, „ad
Nos contagerò, Nobisque exponere vestrarum diœcesium res,
et illarum relationem ad Nostrani Congregationem fidei
propaganda1 prœpositam quarto quoque anno mittere." Das Ziel,
das die Kurie dabei verfolgte, haben wir oben v) angedeutet.
Diesem Zieie hatte auch die von Pius IX. ins Leben gerufene
„Congregatio pro rebus ecclesiasticis et ritibus ecclesiarum orien-
taliiun" zu dienen. Und ebendasselbe Ziel hatte auch die im
Jahr 1863 abgeschlossene ,.Concordia" 2) im Auge, wie zwischen
den Zeilen zu lesen ist. Nach der „Concordia" wird ein Wechsel
des Ritus gestattet, „quoniam aliquando urgens nécessitas forsi-
tan expostulat vel rationabiles causœ suadere possunt-, aber —
und das ist der springende Punkt — „omnia transmittet
(Ordinarius) ad S. Sedem, qua> vel per se, vel per suum delcgatum
decernet, utrum transitus permittendus sit nec ne". Dass die
Geschäfte im Sinne der Kurie besorgt wurden, das sagt der
Name Goluchowski.

Die österreichischen Staatsgrundgesetze vom 21. Dezember 1867,
durch welche allen Völkern, allen Nationalitäten und allen
Bekenntnissen gleiche Rechte vor dem Gesetze gewährleistet
wurden, hatten für die Ruthenen keinen praktischen Wert,
denn die Polen nahmen die durch diese Gesetze gewährleisteten
Rechte nur für sich in Anspruch, während den Ruthenen nur
Pflichten gegen die Polen zugewiesen wurden. § 19 der
österreichischen Sta atsgrundgesetzc lautet u. a. : „Jeder Volksstamm
hat ein unverletzliches Recht auf Wahrung und Pflege seiner
Nationalität und Sprache." Aber den Ruthenen wmrde diese

Wahrung und Pflege ihrer Nationalität und Sprache durch die

mit der polnischen szlachta verbündete römische Klerisei
unmöglich gemacht. Alle Klagen, Proteste und Adressen hatten
keinen Erfolg.

Nicht besser, ja schlimmer wurde es unter Graf Alfr. Po-

tocki, der nach Goluchowskis Tode (1875) zur Regierung kam.
Von diesem begünstigt, überschwemmten die Jünger Loyolas
ganz Galizien, drängten sich in alle Verhältnisse hinein und

wurden bald allgcbietcnd. Ihre Macht Hessen sie zunächst die

Ruthenen fühlen. Sie gaben sich alle Mühe, ihnen den gregoria-

') Pag. 281.
J) Abgedruckt bei Peless, Geschichte der Union, p. 1011.



— 301 —

nisch en Kalender endgültig aufzudrängen, unter der ruthenischen
Geistlichkeit den Zölibat einzuführen, die ruthenische Nationalkirche

als solche zu vernichten und eine „reine Union" zu stände
zu bringen, d. h. die Ruthenen völlig Hom zu unterwerfen. Zu
diesem Zwecke wurde im Jahre 1880 in Lemberg ein Jesuiten-
Internat behufs Heranbildung von römisch-katholischen Priestern
aus dem ruthenischen Volke gegründet. Einen eifrigen Helfershelfer

ihrer Bestrebungen fanden die Jesuiten in dem Basilianer -

Provinzial Skarnizkij. Dieser, eine problematische Persönlichkeit,
früher selbst Lateiner, forderte „Reformen" ; aber wegen
inkorrekten Lebens von dem Metropoliten Sembratowicz zur
Verantwortung gezogen, flüchtete er zu den Jesuiten nach Krakau
und lieferte ihnen das Basilianerklöster Dobromil ausJ). Den
unerhörten Rechtsbruch sanktionierte die Bulle „Singulare
praesidium" (1882). Der Metropolit Sembratowicz aber wurde
seines Amtes enthoben und nach Rom berufen2). Die von den
Ruthenen gegen diese flagrante Ungerechtigkeit erhobenen
Proteste3) blieben ohne Erfolg. Die Regierung, um Hülfe
angerufen, gab den Beseheid, „dass zum Intervenieren kein
Anlass da sei, da die betreffende kirchliche „Reform" durch die
oberste kirchliche Behörde im Einvernehmen mit der obersten
Staatsbehörde erfolgt sei"4).

Als dann im Januar 1883 der Propst Naumovicz in einer
an Leo XIIL gerichteten Denkschrift erklärte, die Union sei

unhaltbar, und in einem anderen öffentlichen Schreiben über

') Die Güter der Basilianerklöster waren nicht wenig verlockend für
die Jesuiten, so dass man wieder an das alte Wort erinnert wird: «.Grœci

a Romanis propter avaritiam, ut dicunt, se alienaverunt ». (Gerhoch, de investig.
Antichr. — Janus, Das Papsttum und das Concif.)

2) Nach dem « Dsienik polski-» war die Abberufung eine «Beförderung»,
nämlich zum Mitgliede der Kommission der Riten (s. Nippold, Geschichte
des Katholizismus).

3) Im Wiener Ministerial-Archiv liegen allein fünf Rekurse. (Rede des

ruthenischen Abgeordneten Kowalski] im österreichischen Abgeordnetenhause

den 5. März 1883.)
4) Nippold, Geschichte des Katholizismus seit der Restauration, p. 170 ff. —

Wie «wohltätig» übrigens die «Reform» war, sagt uns Pelesz (Geschichte
der Union), gewiss ein unverdächtiger Zeuge. «Wir können», schreibt er,
«das wehmütige Gefühl, welches uns mit Hinblick auf den ehemaligen
und jetzigen Stand der Basilianerklöster erfüllt, nicht unterdrücken, indem
wir sehen, dass von der ehemaligen Grösse dieses Ordens in Galizien nur
der Schatten irebliebeii ist. »



— 302 —

die „wahrhaft unglaublichen Umtriebe der Jesuiten'1 Klage erhob,
da ward er geradezu geächtet, verlor Amt und Hab und Gut
und musste mittel- und obdachlos umherirren. Erschütternd
ist die Klage und Anklage, welche der ruthenische Abgeordnete
Kulaczkowskij im österreichischen Abgeordnetenhause am 5. März
1883 ins Land rief. „Unerträglich" nannte er die Lage der
griechisch-katholischen Ruthenen. „Unsere Gegner", sagte er,
„trachten einerseits den gesamten Klerus ihrem unumschränkten
Einfluss zu unterwerfen, daher gefügig zu machen, anderseits
aber den Laienstand von jeder Teilnahme an den Angelegenheiten

seiner Kirche ganz auszuschliessen. Die Berufung der
vorschriftsmässig einzuberufenden Diöcesan- und Provinzial-
synoden hat aufgehört, damit weder die Hirten noch die

Gläubigen auf diesem Wege irgend welchen Einfluss auf die
Angelegenheiten ihrer Kirche üben können. Die kanonische Wahl
unserer Bischöfe durch den Klerus und die Gläubigen, deren

Aufrechterhaltung in der vertragsmässigen Florenzer Übereinkunft

der beiden Kirchen1) und in der päpstlichen Bulle „Decet
Romanum Pontificem" Clemens' VIII.2) gewährleistet wurde,
hat der Ernennung Platz gemacht. Die Wahl der Prälaten der

Klostergemeinden hat aufgehört, und damit sogar die Möglichkeit

solcher Wahlen entfalle, hat man alle diese, sowie auch
die ausschliesslich dem verheirateten Klerus reservierten
weltlichen Propsteien ganz abgeschafft; endlich hat man die früher
vom verheirateten Klerus bekleideten Stellen der Kapitular-
oder Konsistorialdomherren auch im "Wege der Ernennung den

im Zölibate lebenden Priestern zu reservieren für gut befunden,
die gewissermassen den Zölibat in unserem Weltklerus einzubürgern
bestimmt sind Durch eine soartige Umwälzung in den
Einrichtungen unserer Kirche wurde es ermöglicht, dass die ge-

*) Dass die Florenzer Unionsurkunde gefälscht worden und die
sämtlichen ausser dem britischen noch vorhandenen Exemplare verdächtig
sind, entging dem Redner.

2) «... statuinius et ordinamus, ut quandocumque postime aliquas ex

praedictis eorum Cathedralibus Ecclesiis, seu sedibus Episcopalibus
pastoris solatio destituì, aut quovis modo vacare contigerit, is, qui ad dictas

Ecclesias pastoris solatio destitutas, seu vacantes, juxta morem eorum seu

modum illis permissum electus seu nominatus fuerit, a praedicto Archiepiscopo
Metropolita Kiovensi ac Halicensi, nunc et pro tempore existenti, auctoritate

et nomine Sedis Ap. confirmari, vel institui, ciqne munus consecrationis impendi

possit...»



— 303 —

sctzliche Amtswirksamkeit unseres Metropoliten in betreff des
ihm zustehenden Rechtes der Bestätigung der Przemysler Diö-
zesan-Bischöfe beirrt und unsere Bischöfe im allgemeinen nicht
als wahre Bischöfe, sondern lediglich als Vikare behandelt werden,
die zur Fortführung ihres heiligen Amtes von Zeit zu Zeit einer
Befugnis bedürfen und ohne weiteres zur Niederlegung ihres
hohen Amtes in der Art verhalten werden können, wie dies
eben kürzlich unserm nunmehr in Rom weilenden Metropoliten
(Sembratowicz) widerfahren ist; dass auch die Kapitel ihre
Rechte zu wahren und ihre Befugnisse zu üben sich nicht
getrauten ; dass der Eifer unserer Geistlichkeit in Beförderung
des Wohles ihrer Gläubigen angesichts des Einflusses der
polnischen Kirchenpatrone, noch mehr aber der unzähligen Jesuiten
in unseren Kirchen gelähmt ist, und dass selbst unsere Klöster
samt ihren liegenden Gütern den Händen der einem fremden
Ritus Angehörigen und unsere kirchlichen Pinrichtungen fanatisch

verfolgenden Jesuiten überantwortet werden, denselben

sogar die Bildung unseres klösterlichen Nachwuchses in
derselben "Weise anvertraut wurde, wie sie hinsichtlich der Bildung
eines Teiles unseres Nachwuchses überhaupt in die Hände von
Mönchen aus der uns gleichfalls überaus feindlichen Gesellschaft
der Resurr¦edionisten gelegt ist. Es kann vielleicht den Herren
drüben gleichgültig sein, dass die Jesuiten auch Polen zu Grunde

gerichtet haben — wir aber wenigstens wollen vor ihnen auf
der Hut sein und lassen es nicht zu, dass auch wir von ihnen
zu Grunde gerichtet werden..."1).

Diese Missstände bestehen heute noch. Das beweist die
Zuschrift eines ruthenischen Geistlichen an die Wiener „Ruthenische

Revue" A Die unierte Kirche untersteht unmittelbar der

„Congregatio de propaganda fide". „Es ist eine Demütigung,"
sagt jener Geistliche, „wenn unsere Kirche als eine zu bekehrende

betrachtet und gerade dieser ,Congregatio' unterstellt wird."
Eine Folge dieser Unterordnung ist es, dass die ruthenischen
Bischöfe der „Congr. de prop, fide" sich gefügig erweisen
und so oft in schroffen Gegensatz zu den Interessen der
ruthenischen Kirche, des Klerus und des ruthenischen Volkes sich

stellen müssen. Das wurde namentlich fühlbar, als der pol-

') Mitgeteilt von Kupcsanko, Die Schicksale der Ruthenen.
2) I. Jahrgang, Nr. 7, p. 157.



— 304 —

nische Graf, Kardinal Ledochowski, Präfekt der „Congr. de

prop, fide" war. Die Lage ist so, dass der Abgeordnete
Kulaczkoioskij schliesslich nur die Alternative sieht: „entweder
¦unseren altehrwürdigen Kircheneinrichtungen den Lücken zu kehren
und mit diesen zugleich unsere Nationalität aufzugeben, das heisst
Polen zu werden, oder aber den bei der Union angenommenen
Dogmen zu entsagen und zur griechisch-orientalischen Kirche
zurückzukehren" *).

So ist denn in der Tat die Geschichte der Uniaten — um
auf Dölligers Wort zurückzukommen — ein Trauerspiel, dessen

Anfang, Mitte und Ende Gewalt, Verfolgung und Unterdrückung
ist, eine eindringliche Lehre zugleich und ernste Warnung für
Gegenwart und Zukunft.

Konstanz. Pfarrer Schirmer.

') Diese Stimmung fand Referent in unmittelbarem Verkehr mit
ruthenischen Klerikern in Galizien tatsächlich vor. « Unsere Verbindung
mit Rom», pflegen sie zu sagen, «ist eine lockere und wir sind bereit,
unseren Brüdern, die bereits zur orthodoxen Kirche zurückgekehrt sind,
bei gegebener Gelegenheit nachzufolgen.» Eine solche Gelegenheit bot
namentlich das Jahr 1870. Allein der soziale und materielle Druck, der auf
ihnen lastet, lähmt auch alle Tatkraft. Der Bauer lebt elend. Der Geistliche
aber steht dem Bauer nahe, er teilt Freud' und Leid mit ihm, so dass sich

bis heute bei den Polen das Sprichwort erhielt, die ruthenische Gesellschaft
bestehe nur aus Priestern und Bauern {«s popa i s c/dopa»). Man muss
die Not mit eigenen Augen gesehen haben, um vieles zu begreifen und —

zu verzeihen.


	Der Anteil der Jesuiten und der katholisch-polnischen Hierarchie an der Leidensgeschichte der Ruthenen, im besondern der Uniaten in Galizien [Schluss]

