
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


215 -

ESQUISSE D'UN TRAITÉ
DE L'ÉGLISE CHRÉTIENNE EN GÉNÉRAL.

Suite ').

IIP PARTIE.

La Constitution de l'Eglise chrétienne.

Onze chapitres: deux sur l'autorité dans l'Eglise chrétienne:
un sur la liberté; trois sur la hiérarchie; deux sur les droits et
les devoirs des simples fidèles ; un sur la forme de la constitution -.

un sur le procédé conciliaire; enfin un dernier (le 25e) formulant
les conclusions de ce Traité.

Toute société rationnellement constituée repose sur deux principes

essentiels: l'autorité et la liberté. Sacrifier l'autorité à la
liberté, c'est tomber dans l'anarchie ; sacrifier la liberté à l'autorité,
c est tomber dans la tyrannie et l'esclavage. L'histoire des sociétés
a oscillé sans cesse entre ces extrêmes, tantôt favorisant l'autorité
au détriment de la liberté, comme dans l'antiquité, tantôt favorisant
la liberté au détriment de l'autorité, comme de nos jours. Actuellement,

dit Doumic, « la liberté est l'idole qu'on encense sur les
ruines qu'elle a faites; nous en voulons à l'autorité d'être son
contraire, et nous ne songeons pas que les deux idées ont besoin
1 une de l'autre pour se compléter ou pour se faire contre-poids >.
Donc ces deux principes sont nécessaires; ils se spécialisent dans
chaque société, selon le but et l'objet de chaque société. De là
trois questions dans cette première étude constitutionnelle: i° de
l'autorité de l'Eglise chrétienne, considérée en elle-même ; 2° de
cette même autorité, considérée dans son objet et dans son étendue ;

3° de la liberté dans l'Eglise chrétienne. Ces trois questions sont
l'objet des chapitres XV-XVII inclusivement.

l) Voir la Revue, avril 1903, p. 205-241; juillet, p. 455-490; octobre, p. 679
a 721 ; janvier 1904, p. 23-65.



— 216 —

Ch. XV. De l'autorité de l'Eglise chrétienne,
considérée en elle-même.

Trois parties: i° Cette autorité n'est ni un magistère, ni un
commandement, mais seulement un ministère; 2° ce ministère est

un ministère de transmission-. 30 objections et réponses.

§ I. L'autorité dans l'Eglise chrétienne n'est ni un magistère,
ni un commandement, mais seulement un ministère.

i° Enseignement de J.-C. — Dans Matthieu XN, 25-28:
« Vous savez que les chefs des nations les maîtrisent et que les

grands les dominent. îl n'en sera pas de même parmi vous. Mais

quiconque veut être grand parmi vous, qu'il soit votre serviteur
(minister); et quiconque veut être le premier parmi vous, qu'il
soit votre esclave (servus). C'est ainsi que le Fils de l'homme est

venu, non pour être servi, mais pour servir et pour donner sa vie

en rédemption d'un grand nombre. » Voir le même récit dans

Luc XXII, 25-28, où les mots ministrator et ministrare sont très

en relief. Ce texte prouve évidemment qu'il n'y a pas de
domination dans l'Eglise, et que la hiérarchie qui y est établie n'est

qu'un service ou qu'un ministère. — Dans Matthieu NXI1I, 7-11:
'¦ Les scribes et les pharisiens aiment que les homines les appellent
maîtres (rabbiy. Mais vous, ne vous faites pas appeler maîtres; car

un seul est votre Maître, et vous êtes tous frères Ne vous
appelez point maîtres, parce que vous n'avez qu'un Maître, le

Christ. Le plus grand parmi vous sera votre serviteur. » Ce texte

prouve: i° qu'il n'y a dans l'Eglise chrétienne qu'un seul maître,
le Christ; 20 qu'aucun membre de l'Eglise n'est maître, mais que
tous sont subordonnés au Christ, le seul maître; 30 qu'il y a

cependant une hiérarchie clans l'Eglise (qui major est vestrum), et

que plus on est élevé dans cette hiérarchie, plus on est serviteur. —
Dans Jean XV, 15: «Jam non dicam vos servos, quia servus nescit

quid faciat dominus ejus; vos autem dixi amicos, quia omnia

quaecumque audivi a Patre meo, nota feci vobis. » Ce texte prouve
que le chrétien est, non pas même le serviteur du Christ, mais

son ami, et que, si un chrétien sert ses frères, c'est pour leur

rendre service, et non pour être leur maître ni leur esclave.
2° Enseignement des apôtres. — St. Paul (II Cor. I, 23) : Non

quia dominamur fidei, sed adjutores sumus gaudii vestri, nam fide

statis. Et Eph. IV, 12 : Ad consummationem sanctorum in opus

ministerii, in aedificationem corporis Christi. Nous avons déjà dit

que, si St. Paul a enseigné que les évêques sont établis pour régir
(regere) l'Eglise de Dieu, le mot régir ne traduit pas exactement
le mot pastorer (noipaivmj. — St. Jacques (III, 1): Nolite plures



— 217 —

magistri fieri fratres mei, scientes quoniam majus judicium sumitis. —
St. Pierre (I Ep. V, 2-4) : Pascite qui in vobis est gregem Dei,
providentes non coacte, sed spontanee secundum Deum neque
ut dominantes in cleris, sed forma facti gregis ex animo; et cum
apparuerit princeps pastorum, percipietis immarcescibilem gloriae
coronam. De tous ces textes il résulte qu'il n'y a dans l'Eglise
chrétienne ni maîtres ni dominateurs, mais seulement des ministres
ou serviteurs, ou plutôt des amis et des frères, et que l'autorité
qui y est établie, n'est pas une domination, encore moins une
tyrannie, mais un simple service. On remarquera que le mot
Imperium, si souvent employé dans le système papiste pour essayer
de légitimer l'autorité papale, n'a jamais été prononcé par le Christ,
et que, si St. Paul l'a employé, c'est pour l'appliquer à Dieu :

secundum imperium Dei salvatoris nostri (I Tim. I, i), comme
aussi St. Jude (25): Soli Deo salvatori nostro per Jesum Christum
Dominum nostrum, gloria et rnagnificentia, imperium et potestas1).

30 Quelques explications. — Il a été dit que le dogme chrétien
n'est que l'enseignement même du Christ. Donc définir le dogme
ne peut être que constater historiquement que le Christ a, en
réalité, émis tel et tel enseignement. Or ce n'est point là procéder
par voie d'autorité, mais par voie de simple constatation historique.

— L'Eglise, comme société, doit évidemment s'administrer
elle-même; mais encore doit-elle le faire non coacte, son autorité
n étant qu'un ministère ou un service, et non un imperium. — On
voit dès lors combien est erronée et antichrétienne la théorie
romaniste du pouvoir absolu de l'Eglise. Cette théorie a été
Combattue par l'Eglise gallicane, et même encore en 1869 le jésuite
Matignon a écrit que le pouvoir absolu est d'origine anticatholique,
que la théorie de l'absolutisme a été formulée par les écrivains de
la Réforme et non par Rome, et que les théologiens romains ont
soutenu les droits d'une sage liberté-;. Depuis le concile du
Vatican (1870), l'absolutisme papal a été érigé en dogme romain,
et le pape possède en lui-même « la plénitude de la juridiction sur
toute l'Eglise, l'autorité souveraine dans le commandement et
l'infaillibilité dans la doctrine3)», sans oublier le pouvoir (direct ou
indirect) sur le temporel des rois et des peuples. La vérité est qu'il
n'y a d'absolu dans l'Eglise que ce que le Christ a enseigné et
établi ; ces choses sont de droit divin pour les chrétiens, mais ce

que l'Eglise établit d'elle-même n'est que de droit ecclésiastique,
et par conséquent relatif, et non absolu.

') Voir le Catholique national, du 12 mai 1894.

") Etudes religieuses, juillet 1869, p. 73.
3) Voir l'Instruction pastorale de l'évêque Lachat sur l'autorité de l'Eglise, 1880.

Revue intern, de Théologie. Heft 46, 1904. 15



— 218

Guettée a écrit, dans ses Principes de Porthodoxie 1) : i D'abord,
constatons que, dans l'Eglise orthodoxe, le pouvoir n'existe pas.
Jésus-Christ a dit que dans la société extérieure le pouvoir existe,
mais qu'il ne doit pas en être de même dans la société spirituelle.
L'Eglise orthodoxe a été fidèle à cette maxime. Dans toutes les
autres Eglises, on a accepté le pouvoir. Plusieurs, pour se
soustraire à celui du pape, se sont soumises au pouvoir temporel et
lui ont accordé de telles prérogatives ecclésiastiques que le
souverain, comme en Angleterre, peut être considéré comme le chef
de l'Eglise. L'Eglise romaine a déifié le pouvoir dans la personne
du pape, et lui reconnaît un pouvoir absolu non seulement dans
les choses spirituelles, mais encore clans les choses temporelles ;

de sorte que si les circonstances permettaient la réalisation du

système papiste, le monde ne serait qu'une vaste théocratie à la
tète de laquelle serait le pape. Nous disons théocratie pour nous
servir d'un terme reçu; car, en réalité, Dieu ne serait pour rien
dans un tel régime qui serait mieux appelé satanocratie.

« L'Eglise orthodoxe fait une distinction fondamentale entre le

temporel et le spirituel, et elle s'accommode de tous les régimes
politiques qui sont en vigueur dans les pays où elle existe. Si,

comme en Turquie, elle se trouve en face d'un pouvoir persécuteur,
elle se soumet quant au temporel, et souffre le martyre s'il le faut,

pour conserver sa foi. Si, comme en Russie, elle se trouve en

présence d'un pouvoir protecteur, elle accepte la protection, sans

toutefois se servir du bras séculier contre les dissidents ; elle

accorde au souverain protecteur toutes les prérogatives qui peuvent
témoigner de son respect, de sa soumission dans les choses

temporelles, mais elle n'accorde rien qui puisse ressembler à un pouvoir

dans les choses spirituelles. Les jésuites, pour nuire à l'Eglise
de Russie, ont inventé cette insanité: que l'empereur de Russie est

le chef de tEglise; ils ont abusé de leur influence sur le pauvre
empereur Paul pour lui dicter un ukase qui pourrait servir de base

a leur calomnie. Mais l'ukase en question est resté lettre morte,
et jamais souverain de Russie n'a eu l'idée d'être chef de l'Eglise
de ce grand pays. Les jésuites ont répandu leur calomnie avec

tant d'art que l'on rencontre encore une foule d'imbéciles qui la

répètent, même parmi les libres-penseurs. Mais les gens sérieux

auraient honte d'affirmer une telle sottise. L'Eglise orthodoxe
n'admet donc l'exercice d'aucun pouvoir temporel dans les choses

de l'Eglise. Elle n'accepte même aucun pouvoir spirituel, excepte
celui de Dieu, et elle ne croit pas que Dieu ait délégué à un ou

plusieurs hommes le pouvoir dont il est seul dépositaire...

') Union chrétienne, août 1880, p. 340-346.



— 219 —

« L'Eglise orthodoxe qui a son épiscopat, son presbytérat, son
diaconat, tels qu'ils étaient constitués aux temps apostoliques,
professe, pour le caractère de ses évoques, de ses prêtres, de ses

diacres, le respect le plus profond ; mais elle ne leur reconnaît
aucune autorité individuelle ou collective. Le Christ seul est chef
de l'Eglise ; seul, il y exerce le sacerdoce ; seul il y parle avec
autorité; seul il y a droit à la soumission de tous. Par exemple,
s'il s'agit d'une doctrine de foi, et si l'Eglise se trouve en
présence d'une assertion qui la contredit, l'Eglise, représentée par ses

évêques, jugera-t-elle cette question avec autorité 2 Les évêques
orthodoxes, représentants de l'Eglise orthodoxe, diront-ils, comme
le pape et les évêques romains: «Nous avons jugé ainsi, vous
devez vous soumettre»? Non-, mais ils diront: de tout temps,
l'Eglise a conservé telle doctrine qu'elle avait reçue du Christ ou
des apôtres ses délégués; elle a donc pour elle l'autorité de Dieu:
nous devons la conserver, et Dieu lui-même l'a confiée à son
Eglise comme un dépôt sacré qu'elle doit conserver fidèlement.
L'Eglise, dans la doctrine orthodoxe, est une; elle n'est pas
enseignante dans les évêques, enseignée clans les prêtres, les diacres et
les fidèles. Elle est un corps unique, vivant d'une vie identique
depuis les apôtres ; conservant la doctrine qu'elle a reçue de Dieu.
Les évêques, les docteurs, en la prêchant, n'enseignent que cette
doctrine reçue à ceux qui ne la connaissent pas, et ils l'enseignent
comme doctrine divine, parce qu'elle est un dépôt divin conservé
par l'Eglise.

« C'est donc Dieu qui enseigne perpétuellement par l'Eglise ;

l'Eglise, dans sa vie une et non-interrompue, est le témoin
permanent de l'enseignement divin; et ceux qui, comme les évêques, *

ont la charge d'enseigner, n'enseignent, ni au nom de leur caractère

episcopal, ni en vertu d'un titre qui leur donnerait le droit
d'enseigner au nom de l'Eglise. Ils enseignent comme échos de
IEglise, laquelle est l'écho de l'enseignement apostolique qu'elle a

reçu et conservé. U n'y a donc, dans l'Eglise orthodoxe, aucune
autorité humaine qui s'impose à la raison; on n'y rencontre pas
de ces autorités divinisées mal à propos, dont les Eglises
autoritaires sont si prodigues. Elle ne reconnaît que l'autorité de Dieu,
et elle professe que Dieu seul a le droit de proposer la vérité à
la raison de l'homme. Ce n'est pas là, chez elle, une simple
théorie, comme dans plusieurs écoles théologiques dont les théories
étaient acceptables, mais qui restaient à l'état de théories. Les
évêques orthodoxes, dans les questions de foi, sont toujours restés
les simples échos de l'Eglise et de ses doctrines perpétuellement
conservées. Ils ne se reconnaissent aucun droit sur les consciences
des fidèles. Qui ne se souvient de la belle réponse des patriarches



— 220 —

orientaux à Pic IX, qui s'était adressé à eux pour faire l'union
avec l'Eglise romaine? Le pape romain qui s'est donné le droit
de faire parler son Eglise, pensait que les patriarches orientaux
pourraient disposer des consciences orthodoxes, comme lui disposait
des consciences des papistes. Mais les patriarches lui déclarèrent
qu'ils n'étaient pas investis d'un tel pouvoir-, qu'ils n'étaient pas
les maîtres de leurs Eglises ; qu'ils n'en étaient que les humbles
serviteurs et les fidèles gardiens de leurs doctrines. 11 n'y a donc,
dans l'Eglise orthodoxe, aucun intermédiaire entre Dieu et l'homme. >

Khomiakoff a parlé dans le même sens, lorsqu'il a dit: «La
terre et la matière sont le domaine de l'Etat, son arme est le

glaive matériel. Eâme est le seul domaine de l'Eglise; la parole,
le seul glaive dont elle puisse se servir1). »

Voir aussi mon étude : « A propos de l'âme et du corps de

l'Eglise»; comment l'autorité dans l'Eglise est ministérielle (Revue,
octobre 1899, P- 783-7S6).

§ II. Ce ministère est un ministère de transmission.

Il a été déjà démontré que le christianisme est un fait objectif
et une doctrine objective ; que cette doctrine objective, de droit
divin, est fixe et inaltérable, et, de plus, qu'elle doit être transmise
comme telle, de génération en génération, de par J.-C. même. Voir
les Traités de la Révélation, de la Tradition et des Ecritures.
Donc tous les chrétiens, préposés et subordonnés, pasteurs et

simples fidèles, doivent transmettre le dépôt divin ; c'est leur

premier et fondamental devoir. Et, en le transmettant, ils doivent
naturellement le conserver dans son intégrité, le défendre contre
les attaques dont il peut être l'objet, pratiquer les devoirs que
cette garde impose: devoirs cle prédication, d'attestation, de prière,
de culte, d'obéissance au Maître, d'édification, etc. Aucun de ces

devoirs ne constitue un imperium.

§ III. Objections et réponses.

P'e objection: L'Eglise doit être une société parfaite, puisqu'elle
est divine. Or une société parfaite doit avoir une autorité parfaite,
donc absolue. Donc l'Eglise possède une autorité absolue. Ainsi a

raisonné Léon XIII, et avec raison : car l'histoire prouve que les

gouvernements parfaits sont les gouvernements forts et absolus.

Réponse: C'est sur ce raisonnement que Rome et ses partisans
se fondent pour essayer de légitimer, avec leur théorie de l'Eglise-
régiment et de Yiinperiitin spirituale et temporale, tout l'attirail de

') L'Eglise latine et le protestantisme au point de vue de l'Eglise d'Orient,

1872, p. il.



— 221 —

coercition, d'inquisition et de barbarie que l'on connaît. Mais ce
raisonnement n'est qu'un tissu d'erreurs:

i° L'Eglise étant une société composée d'hommes est forcément

imparfaite. Si elle peut être appelée parfaite, ce ne peut
être qu'au seul point de vue de la fin toute spéciale que son
fondateur lui a assignée, à savoir: la garde du dépôt divin et l'obéissance

aux préceptes divins. L'Eglise étant une société essentiellement

et exclusivement religieuse par son but et sa mission, elle
ne peut employer que des moyens religieux et elle ne peut avoir
de perfection que dans cet ordre de choses. Sa perfection ne peut
donc pas être une perfection d'ordre temporel, politique, social,
etc. Et comme Y imperium n'est aucunement nécessaire dans l'ordre
religieux, ainsi que le Christ l'a dit et redit, il suit que l'Eglise
peut être religieusement parfaite sans en posséder. L'Eglise n'est
ni la patrie, ni la nation, ni l'Etat; elle n'a ni un territoire spécial,
ni un pouvoir temporel, ni rien de ce que les sociétés politiques
sont obligées de posséder, de droit naturel, pour atteindre leur
but; le but de l'Eglise n'étant que religieux, ne doit être atteint
que religieusement, et, pour cela, l'autorité du Christ, qui vit en
elle, suffit amplement.

2° L'idée que Léon XIII et ses adhérents se font de l'Eglise
n'est pas chrétienne; c'est l'idée payenne du «gouvernement» de
la Rome des Césars. Pour un Romain, la religion étant chose
d'Etat, était chose de gouvernement; l'empereur en était ipso facto
le pontife suprême. L'Eglise de Rome, qui a hérité des idées et
des pratiques de l'Etat romain, a conçu l'Eglise universelle comme
une seule Eglise numérique qui doit être régie et gouvernée comme
l'était l'empire romain; le pape en est le césar. Cette notion très
erronée de l'Eglise a prévalu dans beaucoup d'esprits. G. Boissier
a avoué que « le jour où l'esprit romain a dominé dans l'Eglise,
il en a changé le caractère et les destinées », et que, « grâce à

l'esprit romain qui s'est emparé d'elle, elle est surtout devenue un
gouvernement*. Il a été clairement démontré que J.-C, loin d'avoir
enseigné à ses apôtres la notion d'une Eglise gouvernée comme
un empire, ne leur a parlé que d'un ministère très humble et très
dévoué.

3° L'auteur de l'objection se trompe gravement, lorsqu'il
cherche à calquer l'Eglise sur la société politique d'ancien régime,
et à attribuer à celle-là toute l'autorité exercée par celle-ci. Cette
assimilation est fausse: car dans l'ordre politique et temporel les
buts sont tout autres que dans l'ordre religieux et ecclésiastique,
les moyens tout autres, les lois tout autres, l'administration tout
autre, la hiérarchie tout autre, les sanctions tout autres, etc. Le
moyen âge s'est trompé considérablement en se dirigeant d'après



222

cette assimilation, cpii est fausse, et les romanistes actuels ne se

trompent pas moins en voulant la maintenir.

4° On ne saurait assez répéter que l'Eglise chrétienne, quoi
qu'en dise Rome, n'est pas une société comme les sociétés civiles
et politiques. Même sous l'ancien régime qui la comblait de faveurs,
elle n'était pas réellement propriétaire des biens dits ecclésiastiques ;

elle ne pouvait pas les aliéner, et le droit canon lui défendait
même cle rien posséder: elle n'en était pas même l'usufruitière dans
le sens strict du mot, mais seulement la dépositaire et la
dispensatrice. N'ayant pas de but temporel, elle ne doit pas avoir
de force temporelle ; n'ayant pas de but politique, elle ne doit pas
avoir de puissance politique: n'étant pas une société politique, elle
n'a ni chef politique ni administration politique. Ses ministres
étant des ministres exclusivement religieux, ne doivent donc pas
faire de politique ; si l'Etat les entretient par un budget du culte,
cela ne leur donne ni le droit, ni le devoir de faire de la
politique, encore moins le droit de combattre l'Etat. Leur seul service
est le service religieux dont a parlé le Christ.

5° L'auteur de l'objection semble croire que la force d'une
société consiste dans l'absolutisme de son gouvernement, et il en

conclut que le pape doit exercer dans l'Eglise une autorité absolue.
Mais il se trompe doublement: d'abord, parce que l'évêque de

Rome n'a nullement la mission de gouverner l'Eglise, comme nous
le verrons en traitant de la hiérarchie ; ensuite, parce que l'histoire
montre que la vraie force des nations est dans la sagesse des

gouvernements et dans la conscience éclairée des gouvernés. L'idéal,
dans l'Eglise, est que chaque chrétien soit assez éclairé et assez

saint pour être à soi-même sa loi, loi du Christ devenue celle de

sa conscience : Non. sumus sub lege, sed sub gratia (Rom. VI, I5)---
Scimus quin lex spiritualis est (VII, 14) Sciens hoc quia lex

justo non est posita, sed injustis et non subditis (I Tim. I, 9). •

Dando leges meas in mentem eorum et in corda eorum super-
scribam eas (Heb/-. VIII, 10). C'est donc dans les âmes qu'est la

force de l'Eglise, parce que c'est dans les âmes qu'est la loi de Dieu.

IIe objection: L'Eglise est un corps; or tout corps doit être

dirigé et corrigé matériellement, même par la force matérielle.

Réponse: L'Eglise n'est pas un corps quelconque, mais le

corps du Christ. Et le corps du Christ n'a qu'une tête, le Christ.

A lui seul de diriger et de gouverner son corps. Une telle Eglise

ne saurait être livrée à aucun homme, encore moins à un homme

qui prétendrait être son chef. Le seul chef de l'Eglise, le Christ,

a voulu que l'administration, dans son Eglise, ne fût qu'un ministère.



223 —

IIP objection: L'Eglise est le royaume de Dieu; donc elle
possède la royauté et Y imperium.

Réponse: Le royaume de Dieu n'est pas comme les royaumes
terrestres et politiques; ceux-ci ont des rois, des princes, un glaive,
un Imperium; l'Eglise n'en a pas, J.-C. seul est son chef et son
roi. Les rois et les princes qui sont membres de l'Eglise, et
quelquefois protecteurs de l'Eglise, ne sont pas pour cela princes
de l'Eglise; les évêques ne sont pas non plus des princes, mais
des surveillants et des préposés ; le titre de princes temporels qui
leur a été donné dans certains pays, n'a aucune valeur au point
de vue ecclésiastique. Le royaume de Dieu est la société où Dieu
règne, où J.-C. éclaire et sanctifie les âmes; ce n'est pas l'Eglise
qui y règne, mais J.-C. seul, le seul chef.

IVe objection: L'Eglise est une armée; donc elle doit avoir
une discipline militaire, un gouvernement militaire, une sanction
militaire.

Réponse: Lorsque l'Ecriture dit que la vie est une milice et

que tout chrétien est un bon soldat de J.-C, cela signifie que la
lutte et la vaillance sont nécessaires dans le service de Dieu, contre
l'esprit du mal qui est partout répandu. 11 s'agit de luttes morales
et religieuses, et non de luttes politiques et séculières, encore
moins de militarisme. L'Eglise, pour être vaillante moralement, n'a

pas besoin d'être une armée. S'il est dit, dans le Cantique des

cantiques (VI, 3, 9), que l'amie est « terrible comme une armée
rangée en bataille:», il ne s'agit nullement de l'Eglise de J.-C,
comme le contexte le prouve ; d'ailleurs, il est dit aussi qu'elle est
«suave», comme une «colombe». Donc faire de l'Eglise une
armée, c'est fausser son caractère essentiellement religieux, c'est
déplacer la bataille, qui doit rester morale, c'est transformer le
clergé en corps de garde : erreur manifeste.

V'' objection: J.-C. a donné à son Eglise un pouvoir des clefs
illimité et absolu : queecumque alligaveritis, quœcumque solveritis,
etc. (Matth. XVI, 19; XVIII, 18-19).

Réponse: Il s'agit expressément et uniquement des clefs du
royaume des cieux (claves regni cœlorum), et non de clefs
séculières, politiques, militaires. Le royaume du Christ n'est pas de ce
monde (Jean XVIII, 36). Donc il ne s'agit que de clefs religieuses
pour cette vie et pour la vie future. Comme il n'y a ni maître ni
dominateur dans le royaume de Dieu, il est clair que le mot clefs
ne signifie ni maîtrise ni domination. Il signifie qu'il y a des
conditions à remplir, si l'on veut entrer dans l'édifice construit par le
Christ et dans son royaume ; à celui qui remplit ces conditions,
les portes sont ouvertes, et à celui qui ne les remplit pas, elles



— 224 —

sont fermées. Ces conditions sont clairement indiquées dans le
récit évangélique. Donc les disciples en prêchant ces conditions,
ouvrent ipso facto les portes à ceux qui les remplissent, et ils
ferment ces mêmes portes aux rénitents; et comme la vérité divine
est une, la même au ciel et sur la terre, il suit que ce qui est
délié ou ouvert sur la terre l'est aussi dans le ciel, et que ce qui
est lié ou fermé sur la terre, l'est aussi dans le ciel. C'est Dieu qui
exerce ce pouvoir des clefs ; les disciples, les prédicateurs et les

ministres ne sont que ses serviteurs. Aussi les Peres ont-ils enseigné

que la religion doit être enseignée et non imposée ; et Thomas
d'Aquin lui-même n'a pas osé attribuer à l'Eglise le pouvoir du

glaive : il a dit que les hérétiques doivent être exterminés, non

par l'Eglise, mais par les princes séculiers! Thomas, dans le grand édifice
de sa Somme, a ménagé et pratiqué beaucoup de portes de derrière!

Ch. XVI. De l'autorité de l'Eglise chrétienne, considérée
dans son objet et dans son étendue.

Le «ministère» établi par J.-C. s'étend à un triple objet: la
doctrine, qui correspond à la vie de l'esprit ; le culte, qui
correspond à la vie du cœur; la morale, qui correspond à la vie de

la conscience. En effet, avant de quitter ses disciples, J.-C. leur a

dit (Matth. XXVIII, 18-29): Data est mihi omnis potestas in cœlo

et in terra. Euntes ergo, docete omnes gentes (voilà la mission

doctrinale) ; baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus
sancti (voilà la mission liturgique) ; docentes eos servare omnia

quaecumque mandavi vobis (voilà la mission morale et disciplinaire).
Et ecce, et c'est à cette condition que je suis avec vous jusqu'à
la consommation du monde. Il faut rapprocher ce texte de cet

autre: Sicut misit me Pater, et ego mitto vos (Jean XN, 21). Il
n'est pas dit dans ces textes que l'Eglise possède, comme le Christ,
toute puissance au ciel et sur la terre, mais seulement qu'elle a

été envoyée par le Christ, qui avait la puissance divine de

l'envoyer; qu'elle a été, en conséquence, envoyée pour un triple but;
et que, dans chacun de ces trois ordres de choses, sa mission est

précise et restreinte, en ce sens qu'elle ne peut pas enseigner ce

que bon lui semble, mais cela seulement que le Christ lui a

enseigné et imposé; et que l'assistance divine, ou la présence du

Christ, ne lui est promise qu'à cette condition. Bref, elle est
dépositaire et gardienne d'un triple dépôt, qu'elle doit faire connaître

au monde entier ; rien de plus.
Donc trois parties dans ce chapitre: i° du ministère doctrinal

de l'Eglise, ou de sa mission enseignante ; 2" de son ministère

liturgique, ou de sa mission mystique ; 30 de son ministère moral,

ou de sa mission administrative ou disciplinaire.



— 225 —

§ I. Du ministère doctrinal de l'Eglise.
On peut le résumer dans les cinq thèses suivantes :

i° — L'objet de la mission enseignante de l'Eglise est seulement

l'enseignement transmis par J.-C. à ses apôtres et a ses
disciples, c est-a-dire le dogme.

Le Christ, en effet, n'a pas laissé à l'arbitraire de l'Eglise le
soin de déterminer elle-même son enseignement; il ne lui a pas
laissé davantage la liberté d'enseigner toutes choses: il ne l'a
chargée d'aucune mission scientifique, philosophique ou littéraire.
Mais il a précisé l'objet de cet enseignement, en le restreignant à

ce que lui-même a enseigné à ses disciples: Quod dico vobis in
tenebris, dicite in lumine, et quod in aure auditis, praedicate super
tecta (Matth. X, 27). Et encore : Qui vos audit, me audit (Luc X, 16) ;

c'est-à-dire: vos enseignements seront ceux-là même que je vous
ai donnés, en sorte que quiconque vous écoutera m'écoutera; c'est
moi qui parlerai en vous, parce que c'est vous qui répéterez mon
propre enseignement. — Cet enseignement, J.-C. le leur a confié
comme un « dépôt », et St. Paul a insisté plusieurs fois sur cette
expression dans ses lettres à Timothée (Ire Ep. VI, 20 ; IIe Ep. I,

13-14; IV, 4). Or un dépôt doit se transmettre. Si une idée est
claire dans le N. T., c'est bien l'idée de la transmission ou
tradition : Sicut tradiderunt nobis qui ab initio ipsi viderunt (Luc I, 2) :

quod fuit ab initio, quod audivimus, quod vidimus oculis nostris,
quod perspeximus, et manus nostrae contrectaverunt de verbo
vitae... et vidimus, et testamur (/re Jean I, I; cf. II, 7, 24^ III,
II; IIe Ep., 5 et 6). Et la transmission de ce dépôt doit se faire
évidemment sans altération, c'est-à-dire sans retranchement et sans
addition. « Nihil amp-litis quam quod constitutum est vobis, faciatis »,

telle est la réponse du Christ lui-même à ceux qui lui demandent
ce qu'ils doivent faire (Luc III, 12). De là le proverbe sans cesse
répété dans l'ancienne Eglise: Nihil nisi quod traditum est. Cette
doctrine est amplement démontrée dans le Traité de la Tradition
et des Ecritures. — On voit dès lors combien est coupable l'Eglise
qui outrepasse et viole son mandat au point d'ajouter des dogmes
aux enseignements du Christ, de s'immiscer dans les questions
controversées de la science, de faire acte d'autorité ecclésiastique
en ces matières, sous prétexte qu'il a été dit: Euntes docetc. —
C'est aussi interpréter faussement les paroles du Christ, que d'en
conclure, pour l'Eglise, le droit de prononcer des jugements
obligatoires, à plus forte raison infaillibles, touchant ce que les
théologiens appellent « faits dogmatiques ». Il n'y a pas d'autres dogmes
que les enseignements mêmes du Christ; les choses humaines qui
s'y rapportent de près ou de loin, restent des choses humaines et



— 226 -
ne sauraient, par conséquent, faire partie du dépôt dogmatique des

divins enseignements du Christ, sans que ceux-ci en fussent altérés.
De ce que l'Eglise a le droit et le devoir cle condamner les

hérésies, c'est-à-dire les doctrines contraires aux enseignements du
Christ, des théologiens ont conclu qu'elle a le droit de déclarer
d'une manière infaillible: que tel livre contient telle hérésie, que
l'auteur de ce livre est matériellement et formellement coupable
d'hérésie, et que quiconque n'admet pas cette déclaration et cette
condamnation est en rebellion contre le dogme même et doit être
traité comme tel. Et ces théologiens prétendent appuyer leur thèse,
en en appelant à la conduite de l'Eglise au sujet de la personne et
des œuvres de Théodore, évêque de Mopsueste, d'Ibas, évêque
d'Edesse, de Théodoret, évêque de Cyr, comme aussi de Jansénius
au NVIP siècle. Ces théologiens se trompent, parce que, encore
une fois, ces questions de personnes et cle livres restent, en soi,
distinctes des enseignements du Christ et ne sont nullement des

dogmes; parce que l'Eglise peut défendre la foi et réfuter l'erreur
sans entrer dans de telles questions; parce que ces personnalités
l'ont dévier la plupart du temps les débats et les enveniment;
parce que l'ancienne Eglise n'a jamais tenu pour des « dogmes »

les décisions que plusieurs conciles ont prises au sujet des évêques
Théodore, Ibas et Théodoret, décisions sur lesquelles ces conciles
d'ailleurs n'ont pas été unanimes; enfin, parce que la question de

Jansénius a été traitée, non par l'Eglise même, mais seulement par
quelques papes, qui du reste ont fait preuve, dans cette affaire,
d'une profonde ignorance de la question, d'une partialité criante et

d'un jésuitisme honteux. On objecte encore que l'Eglise a

ajouté aux enseignements de J.-C. des symboles, des définitions,
des formules, etc., qui sont de foi ; et que, par conséquent, l'objet
de l'enseignement de l'Eglise n'est pas restreint aux seuls

enseignements de J.-C. Piêponsc: En rédigeant ces symboles, ces
définitions, ces formules, etc., l'Eglise n'a rien ajouté à la foi même,

ces documents ne contenant que cette foi, professée dès le

commencement par toutes les Eglises apostoliques ; ces documents sont
humains et nouveaux, aussi ne sont-ils pas des dogmes, aucun
mot n'étant un dogme, aucune formule humaine n'étant un dogme;
le dogme est dans l'idée, dans la vérité, dans la doctrine, choses

indépendantes des mots qui les enveloppent ou les expriment plus

ou moins heureusement. Mais si ces documents sont nouveaux
comme écrits, la foi qu'ils expriment est ancienne: c'est la fol

même de l'Eglise primitive. Donc l'Eglise, en promulguant ces

documents, n'a pas ajouté au dogme chrétien, et, de plus, elle ne

s'est nullement reconnu le droit d'y ajouter quoi que ce soit.



— 227 —

2° — Cest en proposant et non en imposant, que F Eglise doit
transmettre la doctrine dont elle est témoin, gardienne et dépositaire.

En effet, l'Eglise n'étant pas plus la maîtresse du dogme
qu'elle ne l'est des intelligences, ne peut que faire connaître les

enseignements du Maître comme lui-même les a fait connaître. Or
il les a proposés et non imposés ; jamais il n'a eu recours à la
force ni à la violence, et de plus, il n'a jamais donné à son Eglise
le droit d'y recourir. Ecoutons-le. Il a dit: Si autem Ecclesiam
non audierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus (Matth. XVIII, 17) ;

or on ne faisait aucune violence aux payens ni aux publicains;
la pensée du Christ est que ceux qui n'écoutent pas l'Eglise doivent
n'être pas considérés comme des membres de l'Eglise ; rien de

plus. Il a dit : Lorsqu'on ne vous recevra pas et qu'on n'écoutera
pas vos discours, sortez de cette maison ou de cette ville, et
secouez la poussière de vos pieds (X, 14) ; or le devoir de s'en
aller n'est nullement le droit de s'imposer, encore moins celui de
sévir. Aux disciples qui voulaient faire descendre le feu du ciel
sur les Samaritains, il répliqua en les réprimandant (increpavit
illos): Vous ne savez de quel esprit vous êtes (Luc fX, 55). Et à

celui de ses disciples qui avait tiré l'épée et qui en avait même

frappé le serviteur du prince des prêtres, il dit : Remets ton épée
dans le fourreau, car tous ceux qui prendront l'épée périront par
l'épée (Matth. XXVI, 52). Ce n'est pas tout. Nous avons déjà vu
le Christ pratiquer la plus grande douceur envers ceux qui n'étaient
pas ses disciples. «J'ai encore, disait-il, d'autres brebis qui ne sont
pas de cette bergerie. Beaucoup viendront de l'Orient et de

l'Occident, et reposeront avec Abraham, Isaac et Jacob dans le

royaume des cieux. Et citant le prophète Isaïe, il a déclaré que
son disciple ne brisera point le roseau cassé et n'éteindra point le

lumignon qui fume encore (Matth. XII, 20). Il a défendu d'arracher
l'ivraie qui est dans le champ du Seigneur (XIII, 29).

Les apôtres et les disciples ont agi dans cet esprit ; on connaît

leur modération au concile de Jérusalem: «Visum est Spiritui
sancto et nobis nihil ultra imponere vobis oneris quam hœc

necessaria a quibus custodientes vos, bene agetis. Valete »

(Act. XV, 28-29). C'est une défense sous la forme d'un conseil et
non d'un anathème. St. Paul a écrit à Timothée (Ire Ep. IV, 6) :

Hœc proponens fratribus, bonus eris minister Christi Jesu, enutritus
verbis fidei.

La tradition des trois premiers siècles s'est maintenue dans
cette voie. Par exemple, Tertullien a dit: «Nec religionis est cogère
religionem, quae sponte suscipi debeat, non vi, cum et hostise ab
animo libenti expostulentur. » St. Cyprien (de bono patentice) a fait
ressortir que Dieu est le modèle de la patience; qu'il répand



_ 228 —

également la rosée de sa lumière sur les justes et sur les méchants;
que, dans l'égalité de sa patience, « il ne sépare point les
coupables des innocents, les impies des hommes religieux, les âmes
reconnaissantes des ingrats » ; que des offenses continuelles irritent
sa justice et que cependant « il tempère son indignation » ; que
d'ailleurs le coupable changera peut-être de vie et se convertira:
que J.-C, lui aussi, a été un modèle de tolérance envers les Juifs
incrédules ; qu'il a cherché à les attirer vers la foi « par la
persuasion » ; qu'il a poursuivi de ses services leur ingratitude ; que
jusqu'à sa dernière heure il a voulu les rassembler.

Au IVe siècle, quelques évêques deviennent intolérants, mais
d'autres restent fidèles aux maximes de tolérance. Ce simple fait

que l'intolérance n'a été ni pratiquée ni enseignée par toutes les

Eglises particulières, suffit pour que ses partisans soient dans
l'impossibilité de la considérer comme un dogme. Elle n'est donc
qu'une opinion et une pratique ; opinion et pratique, disent ses

adversaires, qui est condamnée par l'esprit du Christ. De fait,
l'intolérance a été enseignée et pratiquée par les évêques Itace et

ldace contre Priscillien, qui fut mis à mort violemment (384) ; elle

ne fit que se développer dans certaines Eglises, notamment dans
celles d'Espagne et de Rome. Mais, d'autre part, il faut rappeler
que St. Ambroise de Milan et St. Martin de Tours se sont élevés

contre cette intolérance et cette cruauté.
St. Athanase a dit: Qsoöeßsiac f.dv yctQ i'âtov ai) dvayxa§Eiv,

ci'Pkù nsOiiv. —- St. Jean Chrysostome, loin de conseiller la
violence contre les ennemis des dogmes chrétiens, nous a appris
comment il fallait raisonner avec eux pour les réfuter et pour
déjouer leurs sophismes '). Il nous a dit que, pour mériter la
bienveillance de Dieu, nous devons frapper nos adversaires par la

générosité de notre âme (generoso ferimus animo2). Et surtout,
dans son admirable sermon sur le martyr Phocas, il s'est exprimé
ainsi (n. 2): «Psalmus (141) hodie in aciem contra haereticos nos educit,

non ut illos stantes prosternamus, sed ut jacentes erigamus ; ejus-
modi namque nostrum est bellum: non ex vivis mortuos reddit,
sed ex mortuis vivos efficit, mansuetudine ac multa redundans

benignitate. Non enim factis insector, sed verbis persequor, non

hœreticum, sed hceresim (ov tòv aìpstixòv, àPkà vrjv aiQsanj, non

hominem aversor, sed errorem odio prosequor et avellere conor:

non est mihi bellum susceptum cum substantia, Dei siquidem opus

est substantia (ovx e%a> nóleiior 7cgòg ovalav Qtov yàg éqyov t,

ovaia); sed corrigere mentem volo, quam diabolus corrupit. Sic et

') Sermo in illud, in qua potestate liarc facis
z) De Anna sermo li, n. 3.



— 229

medicus dum œgrotum curat, non corpus oppugnat, sed corporis
vitium toll it. Sic igitur ego quoque, si cum hœreticis bellum gesserò,
non cum hominibus bellum gero, sed errorem expellere volo, ac
putredinem expurgare. Mihi consuetum est persecutionem pati,
non persequi : vexari, non vexare. Sic et Christus vincebat, non
cruci affigens, sed cruci affixus ; non alapis cœdens, sed alapis
c;esus Hoc est miraculum Crucifixi. »

St. Hilaire de Poitiers: «Dieu nous a appris à le connaître;
il ne nous y a pas contraints Il ne veut point d'un consentement

forcé. Si l'on employait la violence pour établir la vraie foi,
la doctrine episcopale s'élèverait contre cet abus. Elle s'écrierait :

Dieu est le Dieu de tous les hommes; il n'a pas besoin d'une
obéissance sans liberté ; il ne reçoit pas une profession que le
cœur désavoue. » — St. Augustin, bien qu'il se soit élevé sévèrement

contre certains hérétiques qui étaient plus encore des criminels

que des hérétiques, n'en a pas moins prononcé des paroles
d'une grande tolérance. Selon le P. Gratry, il a répété plus de

trente-quatre fois, « de compte fait », ces mots : « Il faut tolérer les

méchants, il faut les tolérer dans l'Eglise, il faut les tolérer et
dedans et dehors. » Quoi qu'il en soit, il a tenu aux manichéens
le langage suivant: «Que ceux-là sévissent contre vous, qui ne
savent pas tout ce qu'il en coûte pour trouver la vérité et se

garantir de l'erreur. Que ceux-là sévissent contre vous, qui ne
savent pas combien il est rare et difficile que la sérénité d'un
esprit religieux dissipe les ténèbres de la chair et de l'imagination.
Que ceux-là sévissent contre vous, qui ne savent pas avec quelle
peine on parvient à guérir l'œil de l'homme intérieur, par combien
de soupirs et de gémissements on obtient de connaître quelques-
unes des vérités qui ont Dieu pour objet. » Etc.

Le pape Grégoire 1" a senti que la malédiction ne pouvait
pas se justifier par elle-même, mais seulement par une considération
tirée de la justice: «Cum sancti viri maledictionis sententiam
proférant, non ad hanc ex voto ultionis, sed ex justifia examinis

crumpunt» (In Job, L. IV, c. 6). Et il a dit encore: « C'est par la

douceur et par les exhortations qu'il faut appeler les infidèles au

christianisme. » Et s'élevant contre l'emploi de la force à l'égard
des dissidents, il a écrit : « Nova et inaudita est ista prœdicatio,
quœ verberibus exigit fidem. » — Bède : « Didicerat (rex Ethelberthus)
a doctoribus et auctoribus suœ salutis servitium Christi voluntarium,
non coactitium, esse debere» (Hist. angl. I, 26). — Alcuin (Ep. 37):
« Fides quoque, sicut ait S. Augustinus, res est voluntaria, non
necessaria. Attraili poterit homo in fidem, non cogi. Cogi poteris
ad baptismum, sed non proficit fidei. » Etc. — Nous avons vu
que Thomas d'Aquin lui-même n'a pas osé transformer le prétendu



— 230 - -

pouvoir des clefs en pouvoir du glaive, et qu'il a enseigné que
les hérétiques doivent être frappés par le pouvoir séculier et non
par l'Eglise.

On a prétendu que le protestantisme a donné naissance à la
tolérance moderne. La véritable histoire montre que de nombreux
actes d'intolérance ont été commis au XVP siècle, soit contre les

protestants, soit par les protestants ; qu'au XVIIe siècle, des

protestants, comme Pufendorf1) et Locke2), ont écrit en faveur de la

tolérance, mais qu'ils ont été moins larges qu'on ne le croit
d'ordinaire3); qu'au XVIIIe siècle, Voltaire a écrit, lui aussi, en faveur
de la tolérance; et que la tolérance actuelle vient de causes
multiples et fort diverses, qui, en tout cas, ne sauraient effacer de

l'histoire ce que le Christ, les apôtres, des Pères et d'éminents
chrétiens ont fait et enseigné en faveur de la tolérance.

Citons encore quelques voix chrétiennes, parmi les milliers
qui se sont fait entendre. Leibniz a écrit à Bossuet (14 mai 1700):
«Le moins d'anathètnes qu'on peut, c'est le meilleur. s - Au
XIXe siècle, l'école dite « catholique-libérale » (avant le concile du

Vatican) n'a cessé de défendre la thèse de la tolérance. — Le
P. Gratry a dit: «La guérison des méchants est l'œuvre capitale
du Christ. îl prend les âmes envenimées et se les incorpore pour
les guérir. L'Eglise agit comme ces saints qui embrassent les

lépreux et les pestiférés L'Eglise tolère donc les méchants.
Attachés au corps de l'Eglise comme un bois mort au tronc de

i'arbre, il arrive quelquefois qu'une nouvelle émission de la sève

les atteint et les vivifie. L'âme de l'Eglise travaille incessamment
a purifier, à vivifier et à transfigurer son corps. » Gratry n'entendait

certainement pas que cette purification, cette vivification, cette

transfiguration se fît à coups d'épée ou par le feu des bûchers. —
Un simple publiciste, J. Lemaître, a prêché avec un parfait bon

sens la tolérance entre vrais patriotes, à un point de vue purement
temporel4) ; pourquoi les vrais chrétiens n'apporteraient-ils pas,

') De liabitu religionis Christiana, lob"].
2) On Toleration, 1681.
3) Der Tolerauzbegrifl Loches und l'ufendorfs, von Fred. Lezius; Leip/.ig,

Dietrich, 1900.
*) 1 La différence des opinions, a-t-il dit, a amené dans le passé plus de

massacres et peut amener encore plus de troubles et de malheurs que la contrariété des

intérêts Perdons l'habitude de considérer comme stupide et comme ennemi

quiconque n'entend pas et ne ressent pas le beau tout à fait comme nous Nous

continuons à être divisés parce que nos pères le furent jadis; et cela, quand toutes

changé, quand les causes historiques de ces divisions ont disparu Affranchissons-

nous, non pas de ce qu'il y a dans le passé de beau, de glorieux, de pur et

d'exemplaire pour tous, mais des formes surannées qu'y ont prises les querelles de

nos pères et de nos aïeux Attachons-nous à ce qui nous réunit; songeons-y le



231 —

dans les choses purement théologiques et ecclésiastiques, la même
largeur d'esprit et de cœur, la même estime des uns pour les

autres, la même tolérance et la même bonté Pourquoi les enfant-
du monde seraient-ils plus avisés que les enfants de la lumière?

Bref, autant l'Eglise chrétienne doit être intolérante contre
l'erreur en ce sens qu'elle doit la réfuter, autant elle doit être
tolérante et charitable envers les hérétiques et les pécheurs, et
tâcher de les convertir par la persuasion.

3° — L'Eglise a le droit d'expliquer ou d'interpréter cette
doctrine, à la condition toutefois que cette explication ou interpretation

n'en soit ni une négation, ni une altération.
L'Eglise, avons-nous dit, a le devoir de « conserver » les

enseignements et les préceptes du Christ. Le mot servare ne s'applique
pas seulement à la lettre des paroles du Christ, mais aussi à leur
sens. L'Eglise doit défendre ce sens contre ceux qui l'attaquent
ou qui l'altèrent. Donc elle doit pouvoir, évidemment, le comprendre
et le faire comprendre, en l'expliquant et en montrant en quoi il
consiste. En transmettant ce qui lui a été enseigné dès le
commencement, elle a dû pouvoir dire en quel sens elle l'a compri-.

Doit-on conclure de cette capacité et de ce droit d'explication
au droit de commentaire et d'interprétation Les mots commenter
et interpréter peuvent avoir deux sens: un sens large, équivalant
à la simple explication ; et un sens plus précis, ajoutant à la simple
explication soit des explications nouvelles tirées d'autres matières,
soit des applications nouvelles, soit des conséquences d'une portée
à laquelle on n'avait pas encore pensé. C'est dans le premier sens
de simple explication que les apôtres ont dit : Alii prophetia, alii
discretio spirituum, ahi genera linguarum, alii interpretatio sermonum
(I Cor. XII, io)... Unusquisque vestrum psalmum habet, doctrinam
habet, apocalypsim habet, linguam habet, interpretationem habet ;

omnia ad œdificationem fiant... Si autem non fuerit interpres,
taceat in ecclesia (XIV, 26, 28). Et St. Pierre (IIe Ep. I, 20) : Hoc
primum intelligentes quod omnis prophetia Scripturœ propria
interpretatione non fit. — On voit par cette dernière proposition
que l'interprétation qui a lieu dans l'Eglise, doit être une
interprétation ecclésiastique et non privée. Il s'agit du témoignage de

tous, et non seulement d'un seul-, de la doctrine confiée à tous, et

plus possible, et tenons-nous en compte les uns aux autres. Si l'on diffère sur les

moyens, il n'est pas difficile de s'accorder sur le but. Vous en avez assez de ces

Cléons sceptiques à la fois et sectaires, car l'un n'exclut pas toujours l'autre... Faites

effort pour comprendre et pour supporter que d'autres hommes tiennent de leur
hérédité, de leur tempérament, de leur éducation, ou de leur réflexion et de leur vie
même, une conception métaphysique du monde différente de la vôtre > Voir le

Catholique national du 23 juin 1894: Tolérance.



_ 232

non seulement a un seul. C'est à tous que J.-C. a ordonné de

conserver le dépôt, et c'est à tous qu'il a promis d'être avec eux.
Il s'agit donc de l'interprétation de l'Eglise, et non d'une
interprétation seulement individuelle. C'est ainsi que les Pères l'ont
compris, et que, même encore au XVIe siècle, les protestants l'ont
déclaré. On lit, par exemple, dans les articles de 1541 : « Tribucnda
est auctoritas verœ Ecclesiœ, quod penes earn est verus intellectus
seu interpretatio divinœ Scripturœ (art. 1. n. 4) Tribuenda est
Ecclesiœ auctoritas constituendi judicia de doctrina (n. 9). »

Quant au sens plus nouveau, on peut l'admettre, mais dans
les limites suivantes: i° L'Eglise est avant tout témoin et
gardienne: Vos eritis mihi testes, etc. Donc elle ne peut être
interprète qu'autant qu'elle est d'abord témoin ; son droit d'interpréter
et de commenter ne saurait la dispenser du devoir d'être d'abord
témoin et gardienne. L'interprète ne peut pas supplanter la
gardienne. Ceci est extrêmement important. 2° C'est à tous ses

disciples que J.-C. a ordonné de «conserver»; si donc le droit
d'interpréter découle du devoir de conserver, c'est à tous ses

disciples qu'appartient le droit d'interpréter. Donc c'est par les

disciples de toutes les générations et de tous les siècles que doit se

faire la véritable explication, en ce sens qu'aucun disciple, aucune
génération, aucun siècle, ne sauraient, à eux seuls, comprendre
complètement et épuiser en quelque sorte le contenu des dogmes
divins, pas plus qu'ils ne sauraient, à eux seuls, faire une
application parfaite des préceptes divins. Au point de vue objectif, la

révélation du Christ a été complète, dès qu'il a cessé de parler au

monde; mais, au point de vue subjectif, le travail des chrétiens

pour comprendre toujours mieux les enseignements du Christ et

pour progresser aussi dans la pratique de ses commandements, doit
être incessant et universel. — 30 L'explication d'une génération ou

d'un siècle est donc inévitablement incomplète, souvent même

obscurcie par les préjugés de cette génération ou de ce siècle.

Dès lors, l'Eglise ne saurait rendre obligatoire cette interprétation,
qui sera peut-être abandonnée et avantageusement remplacée par
le siècle suivant. Que de chapitres bibliques ont été expliqués et

interprétés diversement, suivant l'état des esprits et des sciences!

Et si l'Eglise avait rendu obligatoire les anciennes explications de

la création (par exemple), dans quelles difficultés inextricables ne

se trouverait-elle pas aujourd'hui i Or les interprétations actuelles

seront peut-être délaissées aussi, pour ne rien dire de plus, par le

prochain siècle. — 4" On ne saurait assez insister sur le droit

qu'ont toutes les Eglises chrétiennes particulières d'expliquer leur
foi ou leur manière subjective de comprendre la foi objective,

pourvu que cette explication ne soit ni une négation ni une alte-



— 233 —

ration de cette foi objective, qui est le dépôt commun. On ne
saurait assez remarquer le profit spirituel qu'il y a, pour l'Eglise,
à laisser les âmes s'édifier, en toute liberté, dans les explications
diverses qui augmentent leur foi subjective et leur charité.

Il importe de rappeler que Pie IV, dans sa Profession de foi,
a déclaré que l'intelligence et l'interprétation des saintes Ecritures
ne doivent être « que selon le consentement unanime des saints
Pères ». Et Eigueiredo, dans l'explication qu'il a donnée de cette
Profession de foi, s'est ainsi exprimé: « i° Premièrement on admet
la sainte Ecriture, non d'une manière quelconque, mais conformément

au sens qui a été et qui est reçu par l'Eglise, notre sainte
mère; et cela à l'opposé et à la différence des hérétiques, qui
admettent aussi l'Ecriture sainte, mais dans le sens particulier de
chacun (p. 38). » — « 2° On confesse ensuite que c'est à la sainte
Eglise notre mère qu'il appartient de juger du vrai sens et de

l'interprétation des saintes Ecritures. Et quand on dit simplement:
«la sainte Eglise notre mère», il est clair que cela s'entend de

IEglise catholique ou de FEglise universelle, considérée ou comme
dispersée dans le monde entier, ou comme assemblée en conciles
généraux qui sont ses représentants, comme il a été défini à

Constance. Donc, l'Eglise qu'on nous fait professer de reconnaître
comme juge et interprète infaillible des Ecritures, est Eglise
catholique ou l'Eglise universelle, et non pas précisément l'Eglise
romaine, ou aucune autre Eglise particulière. Donc, toutes les

interprétations des Ecritures qui se trouvent dans les bulles et
décrétales de quelques papes que ce soit, toutes celles qui se trouvent

dans les écrits de quelques docteurs que ce soit, si l'Eglise
universelle ou les conciles généraux qui la représentent, ne les ont
pas confirmées par leur jugement, pourront bien être des interprétations

probables, mais non des interprétations sur lesquelles on
puisse fonder un dogme ou un article de foi catholique et divine.
Aussi, dans les termes de la présente profession de foi, aucun
catholique n'est obligé, de nécessité de salut, d'admettre les sens

qu'ont donnés à certains textes de l'Ecriture le pape Alexandre III,
au chap. Cum esset (de tes tamen tis) ; le pape Innocent III, au chap.
Novit (de judiciis), et au chap. Per vciierabilem (qui filii sint
legnimi), ni beaucoup d'autres qui ont passé dans le droit
canonique; le pape Boniface VIII, dans l'extravagante Unam sanctam
(de majoritate et obedientia), et encore plusieurs autres, tant de ces

papes que d'autres souverains pontifes (p. 39). »

Nous verrons, dans le Traité de l'Eglise romaine, comment
ces sages observations sont aujourd'hui méconnues. Nous ne
saurions approuver ni les théologiens romanistes qui prétendent, avec

Revue intern, de Théologie. Hcft 40, 1904. ">



— 234 —

le cardinal Manning et du reste avec le pape Pie fV lui-même,
que personne, excepté le pape, n'a le droit de commenter ou
d'interpréter les décrets du concile de Trente ') ; ni ceux qui
prétendent, avec A. de Broglie, que l'Eglise, en commentant le dogme,
donne des décisions qui ont force de loi et qui sont infaillibles, à

côté de la loi même dont elles ne sont que le commentaire-).
Cette identification des commentaires de l'Eglise (et par « Eglise »

ces théologiens entendent évidemment la papauté) avec le dogme
même, suppose une complète méconnaissance de la nature du vrai
dogme chrétien (voir le Traité du dogme).

Ap - - Le premier devoir de l'Eglise est donc d'attester la-

doctrine qui lui a été confiée ; c'est en attestant cette doctrine qiéelle
la transmet; les études et les délibérations de ses théologiens ne
sauraient être arbitraires, mais doivent tendre, avant tout, a une
constatation historique certaine du dogme.

Ce caractère d'attestation, de témoignage ou de testification,
apparaît clairement dans l'Ecriture, qui répète maintes fois les

mots testimonium, testis, testari. Citons quelques textes :

a) Testimonium: Et prœdicabitur hoc evangelium regni in

universo orbe, in testimonium omnibus gentibus (Matth. XNIV, 14).

— Et ante prœsides et reges stabitis propter me, in testimonium
Ulis (Marc XIII, 9). — Hic (J. B.) venit in testimonium ut
testimonium perhiberet de luinine... Et testimonium perhibuit Joannes...
Et ego vidi et testimonium perhibui (Jean 1, 7-34). — Alius est

qui testimonium perhibet de me, et scio quia verum est testimonium
quod perhibet de me. Vos misistis ad Joannem, et testimonium
perhibuit veritati (Jean V, 32-33). — Et vos testimonium perhibe-
bitis, quia ab initio mecum estis (Jean NV, 27). — Hic est discipulus
ille qui testimonium perhibet de his, et scripsit hœc : et scimus

1 Pie IV, dans sa bulle Benedictus Deus, a défendu, sous peine d'excommunication

lata sententia: «de produire, sans son autorité, des commentaires, gloses,

annotations, scolies, ou aucune sorte d'interprétation sur les décrets de ce synode (de

Trente) En conséquence, nous réservons à nous-même la déclaration et décision
de toutes les difficultés et controverses qui peuvent naître de ces décrets». Chose

étrange, Rome, qui a tant abusé du droit d'interprétation et qui l'a poussé jusqu'à
l'altération du dogme chrétien, ne tolère ce droit que lorsqu'il est exercé par elle!

L'archevêque Manning, dans sa Lettre pastorale (The Reunion of Christendom,
14 décembre 1865), s'est fait l'écho de cette tyrannique prohibition de Pie IV.

2) A. de Broglie, dans L'Eglise et l'empire romain au IV" siale, T. II,
Eclairciss. A, p. 388, dit: «Le dogme chrétien est une loi dont J.-C. a posé les

termes. Autour de cette loi, des écoles de juristes se sont formées de tout temps

pour en tirer les conséquences, pour en dicter l'application à chaque cas particulier,
pour les concilier entre elles et les limiter les unes par les autres. L'Eglise est un

tribunal sans appel qui décide, dans chaque cas, quelle est la conséquence conforme
à la loi... Le tribunal est infaillible, et ses décisions ont force de loi, a côté de la
loi même dont elles ne sont que le commentaire. »



235 -
quia verum est testimonium ejus 'Jean XXI, 24). — Et nos
testimonium perhibemus, et nosti quoniam testimonium nostrum verum
est (IIP Ep. Jean, 12). — Voir Actes IV, 33; etc.

b) Testis: Vos autem testes estis horum (Luc XXIV, 48). —
Accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos, et eritis
mihi testes usque ad ultimum terrœ (Act. I, 8). — Hunc Jesum

T.2 ;resuscitavit Deus, cujus omnes nos testes sumus (Act. II,
Et nos sumus testes horum verborum (V, 32). — Et nos lestes
sumus omnium quœ fecit in regione Judœorum (X, 39-42). — Hoc
enim apparai tibi ut constituant te ministrami et testent eorum quœ
vidisti et eorum quibus apparebo tibi (Act. XXVI, 16). - Vos
testes estis (I Thessal. II, 10). Nos tantam habentes impositam
nubem testium (Hebr. Nil, 1-3). — Consenior et testis Christi
(I Pierre V, I). — Etc.

c) Testari: Amen dico tibi quia quod scimus loquimur et quod
vidimus testamur (Jean ITI, it). Testor coram Deo (I Tim. V.
21). — Et vidimus, et testamur (I Jean I, 2). — Etc.

En outre, l'histoire de l'Eglise prouve que, lorsqu'on a voulu
réfuter les hérétiques, on en a toujours appelé à la doctrine constante

de toutes les Eglises particulières ; en particulier, l'histoire
des conciles œcuméniques met en pleine lumière ce procédé de

constatation historique1). Bossuet, dans son Projet de réunion
(lettre 16e), a encore affirmé la nécessité de cet appel au témoignage

des Eglises : « Si l'on parcourt toutes les questions qui se

sont élevées dans l'Eglise, on verra qu'on les y a toujours décidées

par cet endroit-là, non qu'on ne soit quelquefois entré dans la
discussion, pour une plus pleine déclaration de la vérité et une
plus entière conviction de l'erreur ; mais enfin on trouvera toujours
que la raison essentielle de la décision a été: on croyait ainsi

quand vous êtes venus; donc à présent vous croirez de même,
ou vous demeurerez séparés de la tige de la société chrétienne.
C'est ce qui réduit les décisions à la chose du monde la plus
simple, c'est-à-dire au fait constant et notoire de l'innovation'par
rapport à l'état où l'on avait trouvé les choses en innovant. C'est
ce qui fait que l'Eglise n'a jamais été embarrassée à résoudre les

plus hautes questions. » D'où il résulte, comme nous le verrons
aux chapitres sur le procédé conciliaire, que les assemblées de

l'Eglise, dans leur tractation des dogmes, ne sont nullement déli-
bératives dans le sens du parlementarisme actuel, et n'ont nullement

le droit de trancher les questions par des compromis de

doctrine ou de personnes; elles ne délibèrent que pour mieux

') Voir, dans mon ouvrage sur les Sept conciles œcuméniques, le § IV de chaque
chapitre.



— 236 —

connaître les documents de la tradition, dans le but de constater
le fait de la croyance ou de la non-croyance de l'Eglise universelle

sur tel ou tel point.

5° — Toute doctrine qui ne tombe pas sous ce témoignage
constant, universel ci unanime, ne saurait être considérée comme
dogme, et doit être tenue pour une doctrine libre, dont la négation
ne constitue pas une hérésie.

Cette thèse est démontrée dans le Traite de la foi. Bornons-
nous à répéter ici que toute doctrine qui n'est pas un dogme
(c'est-à-dire un enseignement de J.-C), peut être niée sans hérésie,
l'hérésie étant la négation ou l'altération d'un dogme. Si cette
doctrine, qui n'est pas un dogme, est d'ailleurs une vérité, sa
négation ou son altération constitue une erreur, mais non une hérésie.
Ce que certains théologiens ont appelé « théologoumène », n'étant
pas donné par eux comme un dogme, n'est donc qu'une doctrine
libre, libre en ce sens qu'elle peut être niée sans hérésie : en effet,
il n'y a pas de dogme a peu prés, ni de demi-dogme, ni de tiers
de dogme, ni de dogme éloigné. Ou une doctrine est enseignée

par le Christ, et alors elle est divine, elle est un dogme ; ou elle
n'est pas enseignée par le Christ, et alors elle n'est qu'humaine et
doit être traitée comme toutes les doctrines humaines.

§ II. Du ministère liturgique de l'Eglise.
La doctrine sur ce point peut se résumer dans les deux

propositions suivantes: i" L'Eglise n'est que la dispensatrice des

moyens de salut institués par J.-C. : 2° Les rites secondaires qu'elle
a le droit d'établir pour disposer pieusement les âmes à mieux
coopérer à la grâce, ne sont ni essentiels ni divins, et ils ne
doivent ni remplacer, ni amoindrir les rites essentiels ou divins.

D'abord, que l'Eglise ne soit que la dispensatrice des moyens
de salut établis par J.-C, cela résulte de ce que nous n'avons

qu'un seul sauveur et un seul médiateur, J.-C. C'est lui seul qui
peut nous communiquer la grâce divine ; c'est donc lui seul qui
peut établir des moyens de salut. Les moyens de salut qu'il a

établis dans sa sagesse, sont évidemment suffisants pour le salut ;

car, s'ils ne l'étaient pas, il aurait manqué à sa mission. Donc

l'Eglise n'a pas le pouvoir d'établir des sacrements; elle ne peut
qu'administrer ceux que le Christ a établis. Le Christ lui en a fait
un devoir, lorsqu'il a dit à ses disciples : Baptizantes eos in nomine
Patris, et Filii et Spiritus sancti. Si le Christ n'a parlé là que du

baptême, c'est parce que le baptême est comme le germe de toute
la vie surnaturelle et le premier des sacrements. Ici encore, le

Christ n'a laissé aucun arbitraire à l'Eglise, il a précisé et ordonne



— 261 -

qu'elle administrât le baptême au nom des trois personnes divines,
et non au nom de l'Eglise, pour montrer que, si c'est l'Eglise qui
opère les rites extérieurs, ce n'est pas elle qui confère la force
divine, celle-ci étant le don de Dieu même. Dans la transmission
des moyens de salut comme dans la transmission des vérités du
salut, l'Eglise doit obéir et transmettre intégralement le dépôt reçu.
Elle n'est ni créatrice, ni fondatrice, ni institutrice, elle n'est que
dispensatrice, et son action est toute ministérielle.

Ensuite, de même qu'elle a le droit et le devoir d'expliquer
les vérités divines qu'elle transmet, ainsi a-t-elle le droit et le
devoir d'« expliquer » en quelque sorte les sacrements divins, en en
faisant ressortir la mystérieuse signification, par des rites qui sans
doute ne sont qu'humains et par conséquent non essentiels, mais
qui néanmoins peuvent développer dans l'âme des sentiments pieux
et préparer ainsi les cœurs et les consciences à une plus grande
efficacité de la grâce. Cette juxtaposition de rites purement
ecclésiastiques, n'est ni une interpolation ni une altération des rites
divins ou de l'œuvre divine. — C'est un fait que chaque Eglise
particulière a toujours joui d'une grande liberté dans la rédaction
des prières et des cantiques, dans la forme des cérémonies
symboliques et mystiques, selon les besoins spirituels des fidèles. C'est
un fait que toutes les grandes Eglises ont eu leur liturgie propre,
comme elles avaient leur symbole particulier de foi. Telle a
multiplié les fêtes et les offices, telle les a allongés ou abrégés, soit
en Orient, soit en Occident. Il y a eu, dans l'ancienne Eglise, des

controverses sur l'époque de la célébration de la fête de Pâques,
et sur quelques autres particularités, mais jamais de conflits sur le

principe même des droits des Eglises dans cette matière. Rome,
en imposant sa liturgie aux autres Eglises particulières d'Occident,
a violé leur liberté ; elle a toutefois respecté en partie celle des

uniates.

§ III. Du ministère moral, disciplinaire et administratif
de l'Eglise.

Soient les six thèses suivantes :

i° — EEglise est chargée d'un ministère moral, disciplinaire
et administratif, dans le seul but de faciliter la mise en pratique
des commandements de J.-C.

D'abord, que l'Eglise, comme société, ait le droit de s'administrer

elle-même, pour assurer l'ordre parmi ses membres et pour
remplir son but religieux, la raison même le démontre. C'est donc
de droit naturel positif que l'Eglise, comme société religieuse, peut
établir des règles de discipline religieuse ainsi que des sanctions

religieuses y relatives.



— 238 —

Ensuite, de droit divin positif, c'est-à-dire de par le Christ
même. l'Eglise doit remplir un tel ministère: car le Christ, en
chargeant ses disciples d'enseigner à toutes les nations les moyens
d'observer ses préceptes, leur a évidemment imposé le devoir de
prendre les mesures religieuses nécessaires pour l'obtention de ce
but; et quiconque n'écoutera pas l'Eglise, devra être considéré
patelle comme un payen et un publicain (Matth. XVIII, 17). On voit,
par la parole même du Christ (docentes eos servare omnia quœ-
cumque mandavi vobis), que le pouvoir disciplinaire de l'Eglise,
loin d'être absolu et illimité, est expressément restreint à l'observance

des préceptes du Christ.
C'est clans ce sens que St. Paul a enseigné aux fidèles la

nécessité de la discipline et de l'obéissance: Quod si quis non
obedit verbo nostro per epistolam, hunc notate, et ne commisceamini
cum ilio, ut confundatur; et nolite quasi inimicum existimare, sed

compite ut fratrem. îpse autem Dominus pacis, det vobis pacem
sempiternam in omni loco (II Thess. Ill, 14-16). On sait la sévère
excommunication qu'il infligea, en union avec l'Eglise de Corinthe,
contre l'incestueux (f Cor. V, 3-5). — H est dit aussi dans l'Epître
aux Hébreux (XIII, 17): Obedite prœpositis vestris et subjacete
eis. — Toute l'ancienne Eglise fut très sévère dans ses canons
pénitentiaux contre les violations des préceptes du Christ. Toutefois

il était admis que, lorsqu'une excommunication était injuste,
elle était sans effet: «Si non egit ut mereretur exire, nihil lœditur»
(Origene). « Quel mal peut faire à un homme que son nom soit
rayé de la liste des membres d'une Eglise par ignorance humaine,
si ce nom est inscrit au livre de vie et n'en est pas effacé par
une mauvaise conscience?» (Augustin). L'Eglise romaine s'est
rendue coupable de criants abus sur ce point, et elle a transformé
la simple autorité disciplinaire en imperium romanum (voir le

Traité de IEglise romaine).
2" - L'Eglise, dans ses délibérations législatives, dans ses

ordonnances et ses sanctions pénales, n'est point infaillible.
fl a été démontré en effet (eh. VII, § TI) que l'Eglise n'est

infaillible que lorsqu'elle transmet fidèlement les enseignements du

Christ par un témoignage universel, constant et unanime. Or il
s'agit ici de choses purement ecclésiastiques, d'une origine tout
humaine et par conséquent faillible. Jamais les canons disciplinaires,
dans aucune Eglise particulière, n'ont été considérés comme des

articles de foi ; leur violation, comme telle, pouvait en certains cas

produire le schisme, mais non l'hérésie. Par exemple, des canons

disciplinaires du concile œcuménique de 381, notamment celui qui
concernait le rang accordé à l'évêque de Constantinople, furent
combattus en Occident, sans que l'Eglise occidentale fût traitée



— 239 —

pour cela d'hérétique et sans que le concile cessât d'être tenu
pour œcuménique '). De même, les canons dits apostoliques ne
furent accueillis ni partout ni toujours comme de véritables lois
obligatoires; ainsi, en 322, dans sa lettre à l'évêque Alexandre de

Byzance, l'évêque Alexandre d'Alexandrie s'appuya sur l'autorité
du VIe canon apostolique, mais nous voyons que beaucoup
d'évêques n'en tenaient pas compte; Alexandre même s'en
plaignit2). On considérait ces canons comme des traditions et des

usages fort respectables, mais chaque Eglise restait juge de
l'opportunité de leur application. Jusque vers la fin du VIe siècle,
avant Denys le Petit, on n'en eut même qu'une très mauvaise
traduction, peu répandue en Occident, où l'on s'en préoccupait peu;
les uns n'en reconnurent que cinquante, les autres quatre-vingts.

Les qualifications de divins, d'éternels, d'irréfragables, données

par certains conciles à leurs canons, sont manifestement
hyperboliques ; ces canons étaient appelés divins, en ce sens qu'ils
traitaient de sujets sacres, qu'ils venaient d'une antiquité sainte et

respectable et avaient un but divin. Tout législateur nomme aussi

son reuvre irréfragable et définitive. Tel est le langage humain -.

mais, même quand elle croit tirer des conséquences de préceptes
divins et appliquer ces principes sagement, la logique humaine n'a
rien d'infaillible3).

De telles ordonnances n'ont de valeur et d'efficacité qu'autant
qu'elles concourent à la pratique des commandements divins ; si

non, elles sont vaines, suivant la parole même du Christ : In
vanum me colunt, docentes doctrinas et prœcepta hominum
(Marc VII, 7).

3° - - Les ordonnances ecclésiastiques n étant, comme telles,
que des ordonnances humaines et non divines, ne sauraient lier la
conscience d'une obligation divine; lorsqu'elles sont légitimes, elles

obligent toutefois ci l'obéissance extérieure.
Il n'est pas nécessaire qu'une autorité soit infaillible pour qu'on

doive lui obéir; il suffit qu'elle soit légitime et qu'elle soit exercée

légitimement. Donc, toutes les fois que l'Eglise reste dans les

J) Guettée, Histoire de l'Eglise, T. Ill, p. 496. 2) T- H, P- 3&8.

'¦) Joseph Wassilieff. dans l'Union chrétienne, 30 novembre 1862, p. 38, a

dit excellemment: «Dans les conciles œcuméniques, c'est la logique humaine qui
tirait les conséquences des principes divins: c'est l'appréciation humaine qui
déterminait ce qui était nécessaire pour tels cas, pour telles circonstances ; c'est la justice
humaine qui appliquait aux hommes la justice divine. On établissait ce qui semblait

utile, ce qui paraissait opportun. Aussi, eu égard au changement des circonstances,
à l'apparition de nouveaux besoins ou de graves obstacles, les Pères des conciles

généraux croyaient-ils nécessaire d'introduire des modifications dans quelques points de

la discipline précédente. »



— 240

limites de sa sphère et qu'elle agit conformément à sa mission et
à son but religieux, elle doit être obéie. Cette obligation morale
incombe à tous les chrétiens. Les chrétiens rebelles qui troublent
l'ordre de l'Eglise, qui compromettent sa réputation de société
religieuse, qui entravent sa mission sainte, doivent être évidemment
punis ; l'Eglise en a le droit et le devoir. Qui vos spernit, me
spernit ; qui autem me spernit, spernit eum qui misit me (Luc X,
16). Mais il va de soi que, lorsque l'Eglise excommunie ses membres

indignes, elle les exclut d'elle comme société extérieure et
visible, sans prétendre les exclure ipso facto de l'Eglise invisible :

car Dieu seul peut juger les consciences et les priver cle sa grâce
divine.

Il importe de remarquer qu'il n'en est pas d'une simple
ordonnance humaine (même religieuse) comme d'une ordonnance
divine. Une ordonnance divine, reconnue comme telle, lie la

conscience, toute conscience relevant de Dieu; tandis qu'une
ordonnance qui n'est qu'humaine, ne saurait lier la conscience,
celle-ci ne relevant d'aucun homme. Même dans l'ordre du culte
ou de la discipline, une ordonnance d'origine humaine reste humaine
dans sa nature. Si St. Paul enseigne qu'il faut obéir aux princes
et aux magistrats non seulement par crainte de la punition, mais

par motif de conscience (Rom. XIII, 5), c'est pour indiquer qu'un
vrai chrétien ne fait pas le bien par crainte, mais par le sentiment
du devoir et par amour du bien même, sentiment et amour qui
sont dans la conscience. Tout commandement humain qui est

fondé sur le bien, oblige non parce qu'il est humain, mais parce
qu'il est le bien même; il en est ainsi soit dans l'Etat, soit dans

l'Eglise. C'est Dieu qui dans la conscience dicte le devoir. Le
concile de Jérusalem, en disant aux fidèles que ceux qui suivraient
ses préceptes « agiraient bien (vos bene agetis) », a clairement
indiqué la nature et la mesure de l'obligation ecclésiastique.

40 — - Les ordonnances ecclésiastiques sont nécessairement
limitées aux choses de la sphère religieuse.

Cette proposition est déjà démontrée par ce qui précède. La
mission de l'Eglise étant limitée par son but même, il est évident

que son autorité disciplinaire ne saurait s'étendre aux choses qui
ne sont pas de la sphère religieuse. L'Eglise n'étant pas infaillible
en matière de discipline, peut commettre des abus d'autorité, et

ses représentants n'en ont malheureusement que trop commis.
Des théologiens objectent que l'Eglise a reçu un pouvoir

illimité et par conséquent absolu, lorsque J.-C. a dit à ses disciples:
Quœcumque alligaveritis super terram, erunt ligata et in cœlo,
et quœcumque solveritis super terram, erunt soluta et in cœlo



— 241 —

(Matth. XVIII, 18). C'est sur ce texte que le pape Innocent IV à

Lyon, en 1245, s'est appuyé pour déposer l'empereur Frédéric II1).
Ce texte a déjà été expliqué (ch. XV, § III, 5e objection) : on a

vu que, soit qu'il s'agisse des conditions d'admission dans le

royaume de Dieu, soit qu'il s'agisse de la rémission des péchés,
l'Eglise, loin d'avoir reçu un pouvoir illimité, a été, par ces paroles
mêmes, chargée du devoir de se conformer aux enseignements et
aux préceptes du Christ. De plus, lorsque le Christ a ordonné à

ses disciples de rendre à César ce qui est de César et à Dieu ce

qui est de Dieu (Matth. XXtî, 21), et cela, sans même mentionner
l'Eglise, il a évidemment tracé une limite entre l'Etat et la religion,
limite qui doit être respectée par l'Eglise non moins que par l'Etat.

5U — Lautoritë de l'Eglise n'étant nullement politique, ne
saurait dispenser IEglise de ses obligations envers l'Etat.

L'Eglise est une société exclusivement religieuse, et nullement
politique.,De par J.-C. même, elle doit rendre à César ce qui est
de César, et à Dieu ce qui est de Dieu ; donc elle doit être
soumise, d'une part, à Dieu, et, d'autre part, à l'Etat pour les choses

qui sont de l'Etat. Que l'Eglise soit unie à l'Etat ou qu'elle en
soit séparée, elle a le devoir de ne pas plus empiéter sur le

domaine de l'Etat que sur celui de Dieu, et de rester dans sa
mission strictement religieuse et ecclésiastique. Voir ce qui a été

dit au ch. XII, § VI.
6" - EEglise n'a aucune autorité sur les défunts ; et, parmi

les vivants, les chrétiens seuls sont soumis à sa juridiction dans
les choses de sa sphère.

La mort, en nous séparant de ce monde, nous transporte dans
un autre, où nous sommes soumis à d'autres conditions d'existence.
Tout chrétien défunt appartient donc à l'Eglise d'au delà de la

tombe, et non plus à l'Eglise d'en deçà; il relève directement de
la justice et de la bonté de Dieu, et non plus de la juridiction
des hommes.

L'Eglise terrestre n'a donc aucun pouvoir sur les morts. Elle
ne peut ni les punir, ni les récompenser. — Elle peut juger la

conduite qu'ils ont eue sur la terre, l'approuver ou la désapprouver
selon qu'elle a été sainte ou coupable. Lorsque les fidèles ont
proclamé saints tels ou tels de leurs frères, ils n'ont fait que rendre
hommage à leurs vertus, mais ils n'ont jamais eu la prétention de

leur ouvrir par leurs hommages les portes du ciel. Dans l'ancienne
Eglise, tel a été le sens de la canonisation des Saints, ou de

l'inscription de leurs noms au canon de la messe. La canonisation des

') Héfélé, Histoire des Conciles, T. VIII, p. 375



— 242 —

Saints, telle qu'elle se pratique dans l'Eglise romaine, loin de

reposer sur l'Ecriture sainte ou sur la tradition de l'ancienne
Eglise, implique de graves erreurs et de graves abus. Le prétendu
droit divin de canoniser que cette Eglise s'adjuge, n'est nullement
nécessaire pour le salut des fidèles, et ne rentre nullement dans
la mission religieuse dont le Christ l'a chargée: elle peut nous
exhorter à imiter notre divin modèle, le Christ, sans qu'il soit
nécessaire de « canoniser » tel ou tel. Le culte des Saints repose
sur de tout autres motifs que la canonisation romaine des Saints. —
Les erreurs et les abus de cette même Eglise dans l'application
qu'elle fait de ses prétendues indulgences aux âmes du purgatoire,
ne sont pas moins criants. — A toutes les époques, l'Eglise a le

droit de louer ou de blâmer les actes et les écrits des défunts,
selon qu'il est de sa compétence de les juger; mais cette louange
ou ce blâme doivent être inspirés par le désir d'exhorter les fidèles

au bien et de les détourner du mal, et non par la haine envers
la personne des coupables. La haine envers la personne est un
sentiment antichrétien ; et, de plus, la personne d'un défunt appartient

à Dieu et non aux hommes. L'Eglise peut condamner le mal

et glorifier le bien, sans toucher aux personnes, qui, comme les

consciences, échappent d'ailleurs à son autorité purement disciplinaire

et administrative. On voit dès lors combien se sont trompés
Boniface VIII, en disant (dans sa bulle Ausculta fili, du 5 décembre
1301) que le pape a été «établi par Dieu juge des vivants et des

morts » ; Léon X, lorsqu'il a revendiqué des droits sur la vie
future ; etc.

Boniface VIII s'est encore trompé, lorsqu'il a dit (dans sa

bulle Unam sanctam, du 18 novembre 1302): Porro subesse romano
pontifici omnem humanani crcaturam declaramus, dicimus, definimus,
et pronunciamus omnino esse de necessitale salutisi. Pie IX a été

plus modéré lorsqu'il s'est contenté d'affirmer que « tous les
baptisés sont soumis au pontife romain ». La vérité est que les seuls

membres de l'Eglise relèvent du jugement de l'Eglise, suivant ce

mot de St. Paul : Quid enim mihi de iis qui foris sunt, judicare?
Nonne de iis qui intus sunt, vos judicatis? Nam eos qui foris sunt
Deus jiidicabit. Auferte malum ex vobis ipsis (f Cor. V, 12-13).
Pie IX, en soumettant à son tribunal «tous les baptisés», oubliait

que beaucoup de « baptisés » étaient hérétiques à ses yeux et par
conséquent «hors de l'Eglise», et il était ainsi en complète opposition

contre St. Paul.

Ch. XVII. De la liberté dans l'Eglise chrétienne.
De même qu'aux yeux de la raison et abstraction faite de

toute religion positive, l'autorité et la liberté sont nécessaires pour



- 243 —

l'équilibre de la grande société humaine et de toute société
particulière, ainsi, aux yeux de la foi chrétienne, elles sont nécessaire-
dans l'Eglise.

Déjà dans l'A. T., où domine la notion de la loi, se fait jour
aussi la notion de la liberté, et particulièrement du Libérateur qui
mettra fin à la captivité des âmes, qui brisera les chaînes du
péché, qui prêchera la liberté et constituera une Jérusalem sainte
et libre. C'est au Messie que l'on appliquait en pensée les textes
suivants: Ascendisti in altum, cepisti captivitatem (Ps. 67, 19);
Dominus solvit compeditos (Ps. 145, 7); ut prœdicaretis libertatem
(Jerem. 34, 15); Jerusalem sanctam esse et liberam (I Macch. 15,
7); etc.

Jésus-Christ: Ergo liberi sunt filii (Matth. XVII, 25); ut coguos-
cetis veritatem, et Veritas liberabit vos (Jean VIII, 32); si ergo vos
Filius liberaverit, vere liberi eritis (36). Bref, toute l'œuvre du
Christ est une œuvre de rédemption et de délivrance.

St. Paul: Non enim accepistis spiritum servitutis (Rom. VIII.
15) : et ipsa creatura liberabitur a Servitute corruptionis in libertatem
gloriœ filiorum Dei (21); unusquisque in suo sensu abundet (XIV, 5):
tu autem quid judicas fratrem tuum? (10) ; Spiritus omnia scrutatur.
etiam profunda Dei. Animalis homo non percipit ea quœ sunt
spiritus Dei; stultitia enim est illi et non potest intelligere, quia
spiritualiter examinatur; spiritualis autem judicat omnia, et ipse a

nemine judicatur CI Cor. II, 10, 14, 15); Qui in Domino vocatus
est servus, libertus est Domini (VII, 22) ; Ubi spiritus Domini, ibi
libertas (II Cor. Ili, 17). Voir aussi les ch. IV et V de l'épître aux
Galates : vos in libertatem vocati estis ; etc.

St. Jacques: Qui perspexerit in legem perfectam libertatis et

permansero in ea, non auditor obliviosus factus, sed factor operis.
hic beatus in facto suo erit (I, 25): Sic loquimini et sic facite,
sicut per legem libertatis incipientes judicari (II, 12).

St. Pierre: Quasi liberi et non quasi velamen habentes malitiœ
libertatem, sed sicut servi Dei (Ire Ep. II, 16).

La tradition n'est pas moins claire, en ce sens que les Pères

et les docteurs les plus célèbres ont fait le plus grand éloge de

la liberté religieuse. St. Augustin, quoique très sévère contre les

hérétiques pertubateurs de l'ordre social, a enseigné qu'il faut
respecter les opinions diverses et les coutumes diverses, et il a
condamné les superfétations abusives qui nuisent à la liberté de l'Eglise
(Ed. Vives, T. IV, p. 480; T. XI, p. 3lS2)- Le pape St. Léon
(t 461) a dit (Serm. IX) : Agni sanguis fuit restitutio libertatis. — Etc.

Donc le christianisme est une religion d'autorité et de liberté:
l'autorité est celle de J.-C. et non celle des hommes; il ne faut
confondre l'autorité de J.-C. ni avec celle de la Bible, ni avec celle



— 244 —

de l'Eglise, encore moins avec celle qu'on attribue au pape; grandes
sont encore les confusions sur ce point, chez certains protestants,
chez les papistes, etc. Donc l'Eglise chrétienne doit être libérale,
en ce sens qu'elle doit vouloir la liberté dans l'ordre, dans la
vérité, dans la justice, en un mot la liberté spirituelle des enfants
de Dieu. Cette conclusion est conforme à ce que la saine raison
et les philosophes les plus éminents enseignent sur la nature de la
vraie liberté, laquelle ne saurait être absolue et n'est qu'un moyen
pour atteindre à une plus grande perfection individuelle et sociale,
selon le vrai, le beau et le bien.

Cette conclusion générale établie, précisons les thèses suivantes:
i° Si l'on n'est pas chrétien, on a la liberté d'embrasser ou

non le christianisme, d'entrer ou non dans l'Eglise chrétienne,
suivant les convictions de sa conscience; et si l'on est membre du
christianisme et de l'Eglise, on est libre aussi d'en sortir, suivant
sa conscience.

2° Le point important est donc de savoir en quoi consiste la

liberté pour les chrétiens qui veulent rester dans l'Eglise. — Avant
tout, l'Eglise n'étant pas une société politique, ses membres jouissent

de la liberté politique et civile la plus entière. J.-C. a dit :

Mon royaume n'est pas de ce monde (Jean XVIII, 36; ; Rendez à

César ce qui est de César (Matth. XXII, 21). L'Eglise n'a donc

aucun pouvoir temporel, aucun glaive, aucune force matérielle,
aucun systcme politique. Lorsqu'un Etat sanctionne une loi
ecclésiastique qui est déjà par elle-même loi naturelle ou loi civile, il
ne la sanctionne que parce qu'elle est loi naturelle ou loi civile. —
Quant à la liberté religieuse proprement dite, elle peut être
envisagée soit dans les choses de droit divin, soit dans les choses de

droit humain.
30 Relativement aux choses de droit divin (dogmes enseignés

par J.-C, préceptes moraux imposés par J.-C, moyens de salut
établis par J.-C), tout disciple de J.-C. doit évidemment les accepter;
s'il juge ces choses irrationnelles ou mauvaises, il cesse ipso facto
d'être disciple de J.-C. et il a la liberté de sortir de l'Eglise: mais

l'Eglise, qui n'en est que la dépositaire et la gardienne, ne saurait
les altérer pour lui plaire. Quiconque veut être un vrai disciple du

Christ, doit se soumettre au Maître, qui est le Christ et non

l'Eglise. - - Il est à remarquer que les choses de droit divin
peuvent être étudiées soit dans leur constatation historique, soit dans

leur explication théologique.
40 En ce qui concerne la constatation historique des

enseignements, des préceptes et des institutions de J.-C, chacun a le

droit d'user de sa raison selon les procédés de la critique historique

la plus rigoureuse. Il a été déjà démontré (Traité de la foi



245 —

et de la science) que le critérium catholique, a savoir le témoignage

universel, constant et unanime de toutes les Eglises apostoliques,

est la plus haute garantie de certitude historique qui puisse
être exigée, et que le catholique qui s'appuie sur un tel témoignage

est rationnellement irréprochable.
5° En ce qui concerne l'explication des doctrines et l'application

des préceptes, il est évident que cette explication et cette
application sont humaines et non divines ; que, dès lors, elles sont
libres ; que la seule condition que l'Eglise puisse exiger, c'est que
cette explication et cette application ne soient ni une négation ni
une altération des choses divines qu'elle doit garder et transmettre
intégralement.

6e Relativement aux choses qui ne sont pas de droit divin,
tout chrétien est libre. Donc il est libre en théologie, la théologie
étant une science humaine ou une explication humaine des vérités
divines. L'Eglise, comme telle, n'a pas mission de professer une
explication humaine des dogmes : elle ne saurait donc avoir de

théologie officielle obligatoire. Les explications humaines changent
suivant le progrès des sciences, tandis que les vérités divines
restent éternellement vraies. Tout chrétien a donc la liberté historique,
la liberté scientifique, la liberté philosophique. La variété des

interprétations du dogme ne détruit nullement l'unité du dogme: unus-
quisque in sensu suo abundet (Rom. XIV, 5). — Le chrétien est
libre aussi en matière de culte et de cérémonies. Dès qu'il pratique
les rites établis par le Christ, il peut y ajouter les prières
particulières qui sont de nature à l'édifier, et il peut demander
l'amélioration de celles qui n'édifient pas. Les Eglises particulières ont
toujours pratiqué sur ce point la plus grande variété et la plus
grande liberté. C'est un fait qu'il y a des différences non seulement
entre les diverses liturgies orientales, mais aussi entre les diverses

liturgies occidentales (romaine, ambroisienne, gallicane, mozarabique.
irlandaise, etc. ]). — En matière de discipline ecclésiastique, la
liberté du chrétien est évidente, si l'on considère: i° que les lois

ecclésiastiques sont du domaine extérieur et non du domaine de
la croyance ou de la conscience; 2° que toutes celles dont le but
n'est pas de faciliter la mise en pratique des commandements de

J.-C, sont de nulle valeur; 30 que celles qui sont valides et licites,
tout en devant être respectées comme telles, sont cependant réfor-
mables comme toutes les lois humaines; et que même celles qui

') Khomiakoff a dit: «Le rite est la libre poésie des signes ou des paroles...
I.e rite, essentiellement variable, n'est que le voile transparent dont se revêt le dogme,
essentiellement invariable Pour nous, nous tenons peu au rite, tout cela est de

peu d'importance ; nous tenons au dogme » [ouvr. cité, p. 206-20S).



¦ - 246 —

ont été formulées par les conciles œcuméniques n'obligent
pratiquement qu'autant que les Eglises particulières ont jugé sage de
les appliquer. Le consentement de toute l'Eglise est requis pour
qu'une définition de foi devienne œcuménique; mais, quant aux
décrets disciplinaires, chaque Eglise peut faire ceux qu'elle croit
utiles '). »

Objections : a) îl y a dans l'Eglise chrétienne une autorité
doctrinale, liturgique, disciplinaire; donc on n'y est pas libre. -
Réponse: Autant vaudrait dire que là ou il y a une autorité, la
liberté n'existe pas; or cette assertion est fausse. Pour que
l'objection eût de la valeur, il faudrait démontrer que l'autorité en

question est tyrannique, arbitraire, injuste: or c'est ce qu'on ne
fait pas et ce qu'on ne saurait faire logiquement.

/;) Il y a dans l'Eglise du surnaturel ; or là où il y a du
surnaturel, il n'y a pas de liberté. — Réponse: D'abord, le vrai surnaturel
n'étant pas contre la nature'2), n'est pas non plus contre la liberté ;

ensuite, loin de s'imposer par la force, il n'en appelle qu'à la
libre conviction de l'esprit. La vraie notion du surnaturel se concilie

très bien avec la raison et par conséquent avec la liberté.
r) Il y a dans l'Eglise un symbole dogmatique et un code de

droit divin, deux choses inconciliables avec la liberté. — Réponse:
Ni ce symbole ni ce code ne sont imposés violemment; on ne

doit même les accepter qu'autant qu'on est convaincu de la vérité
du christianisme -. et cette conviction doit s'acquérir rationnellement,
donc librement. Si un algébriste est libre en adhérant aux théorèmes

d'algèbre et en démontrant la nécessité d'y adhérer, le chrétien
ne l'est pas moins en adhérant aux dogmes dont il s'est démontré
la vérité ; la liberté ne consiste pas pour lui à les rejeter, puisqu'il
les croit vrais, mais seulement à les professer.

d) Cette Eglise est infaillible ; donc ses membres ne sont pas
libres. — Réponse: Il a déjà été démontré que l'infaillibilité de

l'Eglise ne consiste nullement dans un prétendu pouvoir de faire
des dogmes à son gré, mais seulement dans l'impossibilité où elle

est de se tromper lorsqu'elle constate historiquement les enseignements

du Christ, d'après l'affirmation universelle, constante et

unanime du fait de la croyance des Eglises apostoliques à telle ou

telle vérité.

Ch. XVIII. De la hiérarchie dans l'Eglise chrétienne.
Principes généraux.

Cette étude sur la hiérarchie comprend les points suivants:
i° nécessité d'une hiérarchie en général; 2° comment J.-C. est le

') Guettée, Hist, de l'Eglise, T. V, p. ig.
2) "Voir le Traité du surnaturel.



— 247 —

seul chef de l'Eglise; 30 comment il a établi une hiérarchie visible,
et quelle sphère d'action il lui a tracée ; 40 de la hiérarchie de
droit divin ; 50 de la hiérarchie de droit ecclésiastique, soit de la
hiérarchie d'ordre, soit de la hiérarchie de juridiction. — Les trois
premiers points, qui sont comme des principes généraux, sont
l'objet de ce ch. XVflI et les deux suivants l'objet des ch. XIX
et XX.

§ I. Nécessité d'une hiérarchie en général.
Avant tout, c'est une vérité de bon sens: car il n'y a pas de

société sans ordre dans les parties qui la composent, sans une certaine
subordination entre la seconde et la première, etc. Le principe
d'égalité absolue, qui nie le principe de hiérarchie, est manifestement

antisocial. Or, l'Eglise est une société. Donc elle doit
posséder une hiérarchie. La doctrine de l'Eglise devant être transmise
publiquement, constitue un enseignement public, qui exige un
ministère public; ce ministère public n'est pas moins nécessaire

pour l'administration des sacrements, pour le maintien de la

discipline, pour le déploiement de l'activité morale et religieuse dans
les paroisses. La nécessité d'un tel ministère spécial est tellement
évidente que ceux même des protestants qui sont hostiles à l'idée
de hiérarchie, ont une hiérarchie sous d'autres noms. Les serviteurs
spéciaux sont nécessaires partout pour la vie matérielle, pour la
vie domestique, pour la vie intellectuelle, etc.; à plus forte raison
le sont-ils dans l'Eglise, où l'instruction religieuse, la morale
religieuse, l'éducation religieuse, la vie religieuse sont particulièrement
difficiles. A ceux qui objectent qu'aucun intermédiaire ne doit
exister entre l'âme et Dieu, il faut répondre qu'en effet il ne faut

pas d'intermédiaire-obstacle, mais que les intermédiaires-moyens,
gardiens spéciaux et transmetteurs spéciaux du dépôt divin, sont
d'autant plus nécessaires que les hommes sont plus faibles et plus
oublieux des vérités divines.

§ II. Jésus-Christ est le seul chef de l'Eglise.
Toute hiérarchie a un sommet. Dans l'Eglise, le sommet de la

hiérarchie est J.-C. et seulement J.-C.
St. Paul a dit : Et ipsum dedit caput supra omnem Ecclesiam,

quœ est corpus ipsius (Eph. I, 22, 23: voir aussi IV, 15, 16: V, 23).
— Et ipse est caput corporis Ecclesiœ, qui est principium, primo-
genitus ex mortuis, ut sit in omnibus ipse primatum tenons (Coloss.
L 18; voir aussi II, 10, 18-19).

J.-C. n'est pas seulement appelé la tête et la seule tête du

corps de l'Eglise, mais encore la seule pierre angulaire et le seul

fondement. J.-C même s'est appliqué le texte : Lapident quem



— 248 —

reprobaverunt œdificantes, hic factus est in caput anguli (Matth.
XXI, 42). St. Pierre, dans son discours devant le sanhédrin, a dit
de J.-C. : Hic est lapis qui reprobatus est a vobis œdificantibus, qui
factus est in caput anguli (Act. IV, 11). St. Paul : Fundamentum
aliud nemo potest ponere prœter id quod posittun est, quod est
Christus Jesus (I Cor. Ill, il). Et quand St. Paul enseigne que
l'Eglise est édifiée sur le fondement des apôtres et des prophètes,
il dit aussi qu'elle est surédifiée sur J.-C, lapierre angulaire suprême
ésuperœdificati super fundamentum apostolorum et prophetarum,
ipso stimino angulari lapide Christo Jesu (Eph. Il, 20).

J.-C. s'est donné comme le seul Maître, le bon pasteur. Il est

l'époux de l'Eglise, et c'est à lui que l'Eglise est soumise, sicut
Ecclesia subjecta est Christo. Il est le second Adam, en qui tous
seront vivifiés. Il est donc seul le chef de l'Eglise.

St. Jean Chrysostome a dit : « In Domino, qui petra dictus
est » ') ; « Christus hominis caput est: omnis viri caput Christus est;
dictus est caput Ecclesiœ Christus»2); «membra sub uno capite,
quia caput nostrum Christus, nos vero membra ejus » 8). — Optat
de Milève a enseigné que les chrétiens ne bâtissent « sur le fondement

d'aucune personnalité humaine». -- Augustin: Que J.-C. est
le seul chef de l'Eglise. De même Grégoire de Nysse. Etc. —
Encore au neuvième siècle, Ratramne a dit : « Si uno sub magistro
Christo omnes christiani censentur... » Encore au XVe siècle, Anto-
nin cle Florence a remarque que, pendant le pontificat de la

papesse Jeanne 11 a admis le fait), l'Eglise n'a pas été sans son chef,
<t parce que le chef de l'Eglise est le Christ». Quoique Jean Huss

ait mal expliqué comment l'humanité de J.-C. est la tête extérieure
de l'Eglise, cependant il a encore enseigné que J.-C. est la seule

tête de l'Eglise universelle. — En 1712, Malebranche a écrit que
J.-C. seul est le chef du corps de l'Eglise: que de J.-C. seul se

répandent la vie et le mouvement dans les membres. Etc. Etc.
Objection: J.-C n'étant plus sur la terre, ne saurait être le chef

visible de l'Eglise visible ; donc il doit être remplacé comme tel

par un homme, le pape. — Réponse: J.-C. est toujours visible dans

son Eglise par sa doctrine objective, par ses préceptes positifs, par
ses moyens de salut, qui font autorité et qui sont des réalités beaucoup

plus solides qu'un homme chétif, souvent rebelle à cette
doctrine, à ces préceptes, à ces moyens de salut. J.-C. a rendu son

autorité visible dans la visibilité même de sa doctrine, de ses

préceptes et de ses institutions. C'est ainsi qu'il est toujours dans son

') Homil. 5 ex cap. .Matth. IV.
2) Homil. 26 in I Cor. XI.
3) Exposit. Psalmi IX.



— 249 —

Eglise, fieri, hodie et ipse in siedila (Heb. XIII, 8). Si la société
humaine, comme telle, n'a besoin d'aucun homme pour chef, et si
les sanctions dont elle punit elle-même les coupables et dont elle
récompense elle-même les sages, sont suffisantes pour que l'ordre
se maintienne en elle, a fortiori l'Eglise, comme société religieuse,
n'a-t-elle besoin d'aucun homme pour chef, l'autorité de J.-C. étant
suffisante pour maintenir l'ordre et la vie en elle.

S III. De l'existence d'une hiérarchie dans l'Eglise et de la sphère
de son autorité.

i° Existence de cette hiérarchie. C'est un fait que J.-C. a
distingué et choisi, parmi la foule de ses disciples (turba discipulorum
ejus), douze, qu'il a appelés apôtres, parce qu'il les a investis d'une
mission spéciale (Luc VI, 13; IX, 1-3). C'est un autre fait qu'il a
aussi désigné soixante-dix autres disciples, et qu'il les a chargés
aussi d'une mission (ecce ego mitto vos: Luc X, 1-3). Et cette
mission particulière doit durer toujours, usque ad consummationem
sœculi (Matth. XXVIII, 20). Cette hiérarchie et cette mission
doivent donc être stables. — Les apôtres et autres préposés des Eglises
ont eu, dès le principe, la conscience de leur dignité hiérarchique,
comme le prouvent les textes suivants : Sic nos existimet homo
ut ministros Christi et dispensatores mysteriorum Dei (I Cor. IV, 1).

Pro Christo legatione fungimur (fl Cor. V, 20). Obedite preepositis
vestris et subjacete eis (Heb. XIII, 17). De plus, Paul a établi des

règles de discipline. Sans doute l'autorité de cette hiérarchie
n'avait rien d'absolu, puisque Pierre s'est cru obligé de rendre compte
de son activité apostolique devant l'assemblée des fidèles. On voit
même par là que cette hiérarchie n'était qu'une hiérarchie de
devoirs et de charges, et non d'honneurs et de gloriole.

Les Pères ont appelé les membres de la hiérarchie : duces

Ecclesiœ, prœsides Ecclesiarum, prœpositi, prœsidentes (.TQÓtéooì,

rrooeOQiu), surveillants ou évêques (é.rioxorcoi), prêtres, sacerdotes

(ifçovgyoi), ministres (i.ticovQyoi), ijov/isvoì, etc. Quelquefois on les

a désignés comme vicaires du Christ, parce qu'ils représentaient
spécialement le Christ. Plus tard, l'évêque de Rome a été spécialement

qualifié de vicaire de Pierre, Pierre étant mort à Rome. Les
hérétiques aussi ont eu une hiérarchie, quelquefois même compliquée,

tant on songeait peu alors à attaquer le principe hiérarchique.

A mesure que les abus de la hiérarchie romaine devinrent
plus criants, des oppositions plus vives éclatèrent contre la hiérarchie

même. Ces oppositions, au XVIe siècle, chez les protestants,
furent diverses, plus violentes chez les calvinistes que chez les luthériens.

L'article 14 de la Confession d'Augsbourg dit : « Quant à

Revue intern, do Théologie. Heft 40, 1004. ' '



— 250

l'ordre ecclésiastique, on enseigne que personne ne doit publiquement

instruire, ni prêcher dans l'Eglise, ni administrer les
sacrements, sans y avoir été appelé légitimement. » L'article 28, sur la
puissance des évêques, leur reconnaît une puissance spirituelle non
absolue, mais réelle. La Confession helvétique (1566) dit: «Usera
donc permis d'appeler aujourd'hui les ministres evêques, presbytres,
pasteurs et docteurs... Il faut que les ministres .soient appelés par
une élection ecclésiastique et légitime, qu'ils soient élus religieusement

par l'Eglise ou ses représentants... Ceux qui sont élus doivent
être ordonnés par leurs devanciers, avec des prières publiques et

l'imposition des mains. Nous condamnons ceux qui courent d'eux-
mêmes, sans avoir été ni élus, ni envoyés, ni ordonnés. s> Cette
confession dit encore que J.-C. est le seul sacrificateur du N. T.;
que les fidèles le sont aussi pour offrir des sacrifices spirituels: que
le sacerdoce papistique est faux, mais qu'en le rejetant les protestants

ont gardé le ministère: que les ministres doivent < enseigner
et administrer les sacrements ».

Quelques protestants contemporains objectent que J.-C n'a jamais
voulu établir une hiérarchie : car il a prohibé parmi ses adhérents
les titres de maîtres et de rabbi, il leur a dit qu'il ne doit point y
avoir de domination parmi eux, que celui qui veut être le
premier et le plus grand parmi eux doit être le plus petit et le
serviteur de tous, que dans son royaume les premiers seront les
derniers et les derniers les premiers. — Réponse: Les protestants en

question confondent l'orgueil et la hiérarchie. J.-C pouvait
combattre l'orgueil, la domination, la vanité, l'ambition, sans être opposé

pour cela au principe hiérarchique. Il n'a condamné que le mauvais

esprit des scribes et des pharisiens, et il a recommandé à ses

disciples de s'en préserver: mais une hiérarchie peut exister et
fonctionner sans être animée de cet esprit, elle peut être humble,
modeste, animée du désir de servir autrui, et telle est celle que
|.-C a instituée. Nier et combattre une institution nécessaire, sous

prétexte qu'elle peut donner lieu à des abus ou être animée d'un
mauvais esprit, est un sophisme qui se réfute de lui-même.

2° Sphère d'autorité de la hiérarchie. Cette autorité est
essentiellement ministérielle, et implique plutôt des devoirs spéciaux que
des droits spéciaux : devoir de veiller plus spécialement sur le dépôt
divin, de le prêcher plus spécialement, etc., et par conséquent
devoir et pouvoir de prendre, avec le concours des fidèles, les

mesures administratives pour le mieux défendre et pour le mieux
répandre. J.-C. étant le seul chef et le seul maître de l'Eglise, les

ministres ne sont que des serviteurs, tous restant frères entre eux
et frères avec les simples fidèles. Telle est la sphère de l'autorité
de la hiérarchie. On voit par là que la hiérarchie, loin d'être au-



— 251 —

dessus de l'Eglise, n'en est que la servante spéciale: que, par
conséquent, elle doit rester fidèle et soumise à tout ce qui est de
droit divin et aussi à tout ce que l'Eglise décide.

St. Jean Chrysostome a bien remarqué que les membres de la
hiérarchie sont des présidents (qui prœsunt) : qu'un président n'est
pas l'assemblée : que le président fait respecter le règlement, mais
que c'est l'assemblée qui juge en dernier ressort: que les présidents

ecclésiastiques doivent rendre compte de leur ministère l'ut
rationem daturi ; blebr. XIII, 17): et que, s'ils sont coupables, ils
doivent être d'autant plus punis que leur poste était plus élevé 1j.

St. Jérôme respecte la hiérarchie, mais à la condition qu'elle
remplira ses devoirs. Il écrit (ad Heliodorum, Epist. 14, n. 9) : «Non
omnes episcopi, episcopi sunt... Non facit ecclesiastica dignitas
christianum. Cornelius centurio adhuc ethnicus dono sancti spiritus
mundatur. Presbyteros Daniel puer judicat... Minimum discipulum
Jesus amat plurimum... Monachus si ceciderit, rogabit pro eo
sacerdos. » Dans son L. 3 contre Rufin, n. 17, il dit qu'il ne veut
pas juger des opinions des évêques, tuais que chacun doit en porter

la responsabilité et voir comment l'on juge son jugement: «Nec
hoc dico, quod de episcoporum sententiis judicem, aut eorum cu-
piam statuta rescindi; sed quod unusquisque suo periculo faciat
quod sibi videtur, et ipse noverit quomodo de suo judicio jucli-
candum sit. » — Même encore Bergier (art. Pasteur), malgré ses

tendances épiscopaliennes gallicanes, a dit : « En quoi consiste
l'enseignement de chaque pasteur? A prêcher et à professer la
doctrine éternellement crue et enseignée clans toute l'Eglise catholique,
rien de plus. Chaque pasteur, en entrant en exercice de sa charge,
trouve cette doctrine tout établie dans le symbole..., il a fait
serment de n'en jamais enseigner d'autre, cle n'y rien ajouter ni rien
retrancher. S'il le faisait, ses auditeurs auraient droit de le dénoncer

et de l'accuser...; il serait condamné et dépossédé. »

Donc, la hiérarchie est dans l'Eglise, et non sur l'Eglise; ,elle

dépend de l'Eglise, elle ne la domine pas: elle ne donne ni la vie
ni la juridiction à l'Eglise, elle les reçoit: elle est la principale
gardienne du dépôt, non la seule; ce ne sont pas ses droits qui sont
plus grands que ceux des fidèles, ce sont ses devoirs spéciaux; si

elle est un organe spécial, elle est avant tout membre du corps de

l'Eglise, et cet organe n'amoindrit nullement l'activité des autres

membres2).
A ceux qui prétendent qu'une telle autorité n'est que dérisoire,

il faut répondre qu'elle ne l'est nullement, parce que J.-C. a voulu

1) De decern millium talent, debitore, homil. n, 4.

2) Voir le Katholik (Bern). 14 juin 1902, p. 205-208.



- - 252 -

être le seul chef et le seul maître : il a voulu qu'ils ne fussent que
des frères et des serviteurs, soumis eux-mêmes et plus que tout
autre au Christ et à l'Eglise, dont ils ne sont que les représentants,

les mandataires, les fonctionnaires et les subordonnés. — A
ceux qui objectent que les Pères ont parlé d'eux comme des chefs

auxquels il fallait obéir sous peine de schisme ou d'excommunication,

il faut répondre que les Pères, tout en les entourant d'un
grand respect, ont toujours déclaré qu'ils devaient eux-mêmes obéir
à J.-C et à l'Eglise, qu'ils n'étaient que les premiers gardiens des

canons; il faut ajouter que les synodes ont souvent censuré et
même destitué les évêques infidèles. Sans doute, des évêques ont
exagéré leur autorité, et des fidèles ont aussi concouru à rendre
abusive l'autorité episcopale, par leurs flatteries et leur obséquiosité
corruptrice. L'histoire montre combien ces abus et ces excès ont
été nuisibles à l'Eglise. La vérité est que ceux qui représentent la

discipline ne doivent pas se croire le droit d'être au-dessus de la

discipline. La vérité est qu'il n'y a pas d'évêque au-dessus du

dogme, ni au-dessus de la loi, ni au-dessus de l'Eglise. Si le

Christ est venu pour servir, à plus forte raison ceux qui le
représentent plus spécialement doivent-ils servir aussi plus spécialement.

Ch. XIX. De la hiérarchie de droit divin.
On appelle hiérarchie cle droit divin celle qui a été instituée

par J.-C, et hiérarchie de droit ecclésiastique celle qui a été établie

par l'Eglise seulement.
La hiérarchie de droit divin consiste dans l'épiscopat et dans

le presbytérat: en sorte que ces deux degrés de l'ordre sacerdotal

ne sauraient être abolis. Ni l'épiscopat ne saurait supprimer le

presbytérat, ni le presbytérat l'épiscopat. Voici les preuves de cette
doctrine :

Le sacerdoce est un don sacré (sacra dos), que l'on reçoit
d'abord de Dieu et qui rend apte à transmettre ensuite aux autres
hommes les choses saintes (sacra dans). Ce mot est pris dans un

sens général et dans un sens particulier suivant qu'on a plus ou

moins reçu de Dieu la charge de transmettre les choses saintes.

Il y a un sacerdoce, un principe de vie sainte et d'action sanctifiante,

que tout chrétien reçoit au baptême par le fait de son
incorporation à J.-C. docteur, pontife, victime et roi (voir eh. NXI). Ce

sacerdoce général, commun à tous les chrétiens, n'est pas un
ministère spécial. Mais il y a aussi, dans l'Eglise, un sacerdoce
spécial, qui est conféré dans le sacrement de l'ordre et qui impose à

ceux qui le reçoivent des devoirs spéciaux de prédication,
d'évangélisation, de culte, etc. Ce sacerdoce spécial (fonction spéciale et-



mission spéciale) a été établi par J.-C. dans deux circonstance- :

1° lorsqu'il a choisi douze apôtres, en leur donnant une mission
spéciale; 2° lorsqu'il a désigné soixante-dix disciples, en leur
donnant aussi une mission particulière. Et J.-C. a promis à tous d'être
avec eux jusqu'à la consommation du monde pour l'accomplissement

de leur mission (v. ch. XVIII, § 3), ce qui donne à cette
institution un caractère de stabilité et de permanence.

Ces deux missions ne constituent pas deux sacerdoces: peut-
être peut-on y voir deux formes ou deux degrés du même sacerdoce,

non pas un degré imparfait ou incomplet, et un degré parfait
ou complet, mais simplement un degré premier et un degré second:
le premier est celui des douze apôtres, le second celui des soixante-
dix disciples.

Pourquoi douze apôtres et pourquoi soixante-dix disciples: Le
Christ ne l'a pas dit. Mais on peut voir dans ces deux missions
et dans ces deux chiffres une double indication. D'abord, Jésus a

montré qu'il voulait que le royaume de Dieu fût prêché aux douze
tribus d'Israël: que celles-ci devaient faire une nouvelle alliance
avec lui, l'envoyé de Dieu; qu'il leur envoyait spécialement douze
apôtres pour les ramener à Dieu (hos duodecim misit Jesus dicens :

Potius ite ad oves quœ perierunt domus Israël: Matth. N, 6); et
qu'un jour ces douze seront assis sur douze sièges et jugeront les

douze tribus (XIX, 28). Puis, pour montrer davantage encore aux
Juifs qu'ils devaient croire à sa messianité et à sa filiation divine,
il choisit soixante-dix disciples afin de se présenter à eux comme
un nouveau Moïse, comme le nouveau législateur, Moïse ayant
choisi par ordre de Dieu soixante-dix vieillards d'Israel qui devaient
l'accompagner et adorer Dieu avec lui (Exode, XXIV, 1-9); de là
les soixante-dix membres du sanhédrin qui jugeaient les affaires
nationales. En sorte que les soixante-dix disciples représentaient
aussi une judicature, judicature essentiellement religieuse, qui n'était
pas d'une autre nature que celle des douze, mais qui en était
cependant distincte. Au fond la mission était la même, mais elle était
faite sous deux formes différentes. Telle fut la hiérarchie que Jésus
établit parmi ses adhérents.

Tant que les apôtres vécurent, ils gardèrent le nom d'apôtres;
mais après leur mort, ce nom fut remplacé par celui d'évêques, en
sorte que les évêques sont les successeurs des apôtres. Les douze,
en exerçant leur apostolat, surveillaient et présidaient; ils étaient
donc aussi évêques sans en porter le titre, le titre d'apôtres qu'ils
tenaient du Christ leur suffisant. Aussi lorsqu'il s'est agi de donner
un successeur à Judas, Pierre dit-il aux frères assemblés : Episco-
patum ejus accipiat alter (Act. I, 20). La tradition est unanime a

considérer les évêques comme les successeurs des apôtres et l'épis-



254 - -

copat comme la continuation de l'apostolat. Le chiffre douze
disparut forcément, parce que, les Eglises se multipliant chez les Juifs
et dans la gentilité, le nombre des évêques devait nécessairement
devenir plus grand suivant les nécessités de l'évangélisation. Il en
fut de même du nombre soixante-dix, qui disparut pour le même
motif. Ces nombres n'eurent, du reste, plus de raison d'être, lorsque
l'Eglise, recrutée surtout parmi les Gentils, perdit de plus en plus
le caractère judaïque qu'elle avait eu dès le principe.

Peut-on dire que les prêtres ont été les successeurs des soixante-
dix disciples, comme les évêques ont été les successeurs des douze
apôtres? Il le semble, soit parce que le nom de prêtres (presbyteri)

correspond à celui d'anciens, qui était le titre porté par les
soixante-dix membres du sanhédrin, soit parce que, de fait, le titre
de prêtres était en usage dès les temps apostoliques et désignait
une fonction ministérielle analogue à celle des évêques. Les titres
d'évêques et de prêtres étaient alors pris indifféremment l'un pour
l'autre. St. Paul, en écrivant aux Philippiens (omnibus Sanctis qui
sunt Philippis cum episcopis et diaconibus), comprend sous le titre
d'évêques et les évêques et les prêtres. Même synonymie des deux
titres dans la Ire Epître à Timothée, lorsqu'il n'énumère que les

devoirs des évêques et des diacres (ch. III), les devoirs des prêtres
étant compris dans ceux des évêques, et aussi lorsqu'il dit : Qui
bene prœsunt presbyteri, duplici honore digni habeantur (V, 17);
texte qui prouve que les prêtres, eux aussi, présidaient, à l'instar
des évêques. 11 est certain qu'on n'attachait pas alors une très

grande importance aux titres : car St. Paul (I Cor. XII, 28), en
distinguant trois degrés hiérarchiques, les désigne par les mots
apôtres, prophètes et docteurs: et, encore au IVe siècle, St. Cyrille de

Jérusalem, dans sa 180 Catéchèse, donnait les mêmes titres aux
évêques successeurs des apôtres, aux prêtres successeurs des

prophètes (ou évangélisateurs), aux diacres (qui aidaient les prêtres et

les évêques, en lisant et expliquant publiquement les Ecritures, ce

qui motivait le titre de docteurs). --Il importe de remarquer
qu'une ancienne tradition a considéré les prêtres comme successeurs
des soixante-dix disciples, et qu'on la trouve établie particulièrement

en Gaule, à partir de Bède (f 735), par exemple : dans le

livre des «Périls des derniers temps», de Guillaume de Saint-
Amour (1256), dans le 26e canon du concile de Ravenne de 13 n
(episcopi apostolorum typum tenent, et presbyteri septuaginta disci-

pulorum locum); etc. Le 140 canon du concile de Néocésarée

(vers 315) a vu dans les chorévêques les successeurs des soixante-
dix disciples. — Remarquons encore que, si le mot presbyter n'est

pas prononcé dans les Evangiles, il se trouve dans les Actes avec
indication d'une fonction fixe : cum constituissent illis per singulas



25c

ecclesias presbyteros (XIV, 22): ad apostolus et presbyteros (XV, i\.
St. Paul prononce deux fois le mot presbyteri : adversus presbyterum

accusationem noli recipere, nisi sub duobus aut tribus testibus
(I Tini. V, 17-19); ut constituas per civitates presbyteros (Tite I, 5).
St. Jacques, une fois : inducat presbyteros ecclesiœ (V, 14). — Dès
l'époque apostolique, on voit donc la différence qui existait entre
les prêtres des chrétiens et les anciens des Juifs : les prêtres des
chrétiens étaient institués par les évêques pour une mission
exclusivement religieuse (évangéliser et administrer les sacrements),
tandis que les anciens du sanhédrin n'avaient qu'un pouvoir
judiciaire, administratif et politique, et non liturgique ou cultuel.

Bref, la distinction des deux degrés est manifeste clans l'Eglise
primitive. La différence entre ces deux degrés est facile à saisir
au point de vue juridictionnel, puisque c'est l'évêque qui établit et
qui juge les prêtres: mais, au point de vue du sacerdoce proprement

dit, elle semble nulle, sauf sur un point, à savoir : que c'est
l'évêque qui établit 'donc aussi qui ordonne) les prêtres. De fait,
St. Epiphane a dit que, dans les commencements de l'Eglise, les

apôtres établissaient tantôt des évêques et des diacres sans prêtres,
tantôt des prêtres avec des diacres sans évêques, selon la disposition

des lieux et la capacité des personnes: ce qui prouve que le
ministère des évêques et des prêtres était, au fond, identique. Et
St. Jérôme a enseigné que toute la différence entre l'évêque et le

prêtre est que l'évêque impose les mains, tandis que le prêtre ne
les impose pas. Cette dernière assertion n'est, dans la forme, exacte
qu'a demi. Elle est exacte en ce sens que, vu l'importance du
ministère sacerdotal, l'Eglise a voulu qu'il ne fût conféré qu'ecclé-
siastiquement, c'est-à-dire dans l'assemblée des fidèles, donc par le

président même de l'assemblée, l'évêque. Mais l'évêque n'agit pas
seul: les prêtres présents imposent aussi les mains avec lui, et les

fidèles participent par leurs prières à cette action sainte. C'est ce
fait du concours des prêtres et des fidèles qui fait que l'assertion
de St. Jérôme n'est, dans la forme, exacte qu'à demi.

Il faut donc dire que le sacerdoce est d'origine divine ou de
droit divin, et que là où il n'y a pas de sacerdoce, il n'y a pas
d'Eglise, suivant ce mot de St. Jérôme : « Ecclesia non est quœ
non habet sacerdotes » (il ne dit pas episcopos). Quant à la distinction

entre l'épiscopat et le presbytérat, il n'est pas prouvé, étant
donné le langage de certains Pères, qu'elle soit de droit divin, bien

qu'elle corresponde à la distinction que le Christ même a faite en

établissant les douze et les soixante-dix. Ajoutons qu'il n'est pas
de droit divin que la distinction des deux degrés consiste
essentiellement en ce que l'évêque puisse ordonner des prêtres et des

évêques et que le prêtre ne le puisse pas : nulle part, en effet, il



-— 256 —

n'est dit que J.-C. ait enseigné cette doctrine. Elle n'est que de
droit ecclésiastique, en ce sens que c'est l'Eglise qui, par une
prudence et une convenance très naturelles, a réservé à l'évêque cette
fonction. L'évêque est ainsi primus, mais seulement inter pares:
son épiscopat, loin d'être une juridiction absolue, est soumis aux
règles de l'Eglise: et s'il les viole, il peut être jugé et destitué par
le synode représentant légitimement l'Eglise. Les évêques sont donc
les premiers présidents, les premiers préposés, et les prêtres ne
viennent qu'en second lieu. Cela ne signifie nullement que l'évêque
seul possède la plénitude du sacerdoce. Il n'y a pas de sacerdoce
plein et de sacerdoce non plein. Cette expression « plénitude du
sacerdoce » n'existe pas dans l'Ecriture. St. Jean dit bien que tous
les chrétiens ont reçu de la plénitude du Christ, et St. Paul que
l'Eglise est le corps du Christ et sa plénitude : mais il est impossible

de tirer de ces textes la doctrine susdite. Donc quiconque
reçoit le sacerdoce le reçoit complet ou clans sa plénitude: et la
consécration episcopale, qui n'est pas un sacrement, n'ajoute pas
un nouveau sacerdoce à celui qui a été déjà conféré dans le sacrement

de l'ordre. Cette consécration impose simplement à l'évêque
un devoir plus grand, plus considérable, plus eminent, le premier
par l'importance et par la responsabilité; elle le fait le premier
représentant de l'Eglise en titre : primus inter parcs. Rien de plus.
Les évêques et les prêtres sont des organes dans le corps
ecclésiastique: mais tout organe est dans le corps, pour le corps, du

corps et avec le corps: il n'est pas indépendant du corps: il
exerce sa fonction propre, mais dans le corps, avec la vie nue le

corps lui communique et pour l'utilité du corps; il ne vit ni seul

ni de lui-même, mais ex corpore, in corpore et pro corpore.
Cette doctrine, qui n'est ici qu'indiquée, est exposée et démontrée

dans toute son ampleur dans le Traité de l'Ordre, notamment

en ce qui concerne les origines de l'épiscopat. Elle suffit
dans le Traité de Eglise. Ajoutons toutefois les cinq remarques
suivantes :

Premièrement, il résulte de cette doctrine que, quelque illimité
que puisse être le nombre des évêques, il n'y a cependant dans

l'Eglise qu'un seul épiscopat, le même dans chaque évêque et dans

tous les évêques, donc possédé solidairement et également par
tous et par chacun, comme l'a très clairement exprimé St. Cyprien;
et cet épiscopat un est universel. De même, quelque grand que
soit le nombre des prêtres, il n'y a qu'un presbytérat. Et ainsi, il
n'y a dans l'Eglise qu'un sacerdoce, qu'un ministère sacerdotal,
exercé par les évêques et par les prêtres, en union avec J.-C, le
seul pontife de la nouvelle Alliance, le seul chef de l'Eglise, la
seule pierre angulaire de l'édifice. D'où il est clair que chaque



-— 257 —

évêque, pour être dans l'unité hiérarchique de l'Eglise, doit être.
autant qu'il lui est possible, en communion avec l'épiscopat
universel. Cette conclusion concorde avec celle que nous avons déjà
formulée, en traitant des relations des Eglises particulières avec
l'Eglise universelle : de même que toute Eglise particulière, tout
en restant autonome, doit être en communion avec l'Eglise universelle,

dont elle n'est qu'une partie intégrante, ainsi tout évêque,
tout en restant l'ordinaire de son Eglise et non le délégué d'aucun
autre évêque, doit être en communion avec l'épiscopat universel.
Donc chaque évêque doit présider et administrer son Eglise ou son
diocèse, sans empiéter sur aucun autre diocèse et en respectant les

droits et l'autonomie de toutes les autres Eglises. On voit déjà,

par cette simple remarque, combien la papauté s'est rendue
coupable, en s'adjugeant une juridiction universelle non seulement dans
toute l'Eglise, mais sur toute l'Eglise, et en traitant les évêques
comme des délégués et des vicaires du pape: c'est le renversement
de toute la constitution de l'Eglise.

Secondement, il résulte de cette doctrine que si le presbytérat
doit s'harmoniser avec l'épiscopat, les évêques doivent aussi vivre
en union avec les prêtres, les considérer comme des co-ministres
et des co-sacerdotes, les consulter autant que les conseiller, se
souvenir que tous sont égaux dans le même sacerdoce, et que la

priorité episcopale n'est qu'une présidence en vue du bon ordre
ecclésiastique, et non une supériorité qui leur donnerait le droit
d'agir arbitrairement, encore moins celui de violer les lois de

l'Eglise ; en sorte que, là où le premier manque à son devoir et
trahit la vérité, c'est au second à réparer le mal en défendant
celle-ci.

Troisièmement, évêques et prêtres doivent vivre aussi en
harmonie avec les fidèles, et réciproquement, tous étant frères en J.-C,
tous membres du même corps, tous soumis à la même tête et au
même chef. D'où il résulte que le système qui s'est développé en

Occident, à partir du moyen âge, système des évêques princes, des

évêques électeurs, des évêques lords, est un système contraire à

l'esprit ecclésiastique et à l'esprit chrétien : c'est l'esprit de
domination mondaine et séculière qui a pénétré dans la hiérarchie et

qui a nui considérablement à l'Eglise. L'histoire des accroissements
et des empiétements de l'épiscopat sur les fidèles et les prêtres,
l'histoire de la dégénérescence de son autorité en autoritarisme,
rentre plutôt dans Yhistoire de la hiérarchie que dans le traité
dogmatique de l'Eglise chrétienne. C'est pourquoi, à mon grand regret,
je ne saurais faire ici cette très instructive étude.

Quatrièmement, étant donné que les évêques sont les successeurs

et les continuateurs des apôtres et que les apôtres étaient des



— 258 --

envoyés et des missionnaires, il résulte que la fonction episcopale
n'est nullement une fonction contemplative, mais une fonction active,
de surveillance sur toutes les paroisses du diocèse et de prédication
incessante dans toute l'étendue du territoire diocésain. St. Jean
Chrysostome, en particulier, a longuement développé les différences et
même les oppositions qui existent entre l'évêque et le moine, entre
la vie episcopale et la vie monacale ').

Cinquièmement, de cette doctrine il résulte clairement que, dans

l'Eglise chrétienne, il n'y a pas de papauté de droit divin : car
J.-C. n'a nulle part institué une papauté quelconque, et même il a

formellement enseigné que Dieu seul est notre Père. En outre, il a

établi les douze apôtres, sans aucune primauté parmi eux, et tous
étaient égaux dans leur apostolat: les paroles qu'il a dites à Pierre
ne lui ont donné aucun droit, aucune supériorité, aucune autorité
sur les autres apôtres, comme il sera démontré dans le Traité de

l'Eglise romaine. La seule primauté de droit divin qui existe dans

') Voici quelques-unes de ses remarques, dans son De Sacerdotio (L. VI,
nn. 5-8): «Si quis probe administratum sacerdotium cum monachorum laborious
conférât, tantum reperiet discrimen quantum est inter idiotam et regem intervallum

(iXfOV ìdldnOV xal ßaaiXsmc TO fléOOv). Evidemment le mot idiota doit être

pris dans le sens de particulier. D'après Chrysostome, le moine doit travailler beaucoup

pour se loger, se vêtir, se nourrir; il doit jeûner et faire pénitence pour amortir les

passions charnelles. Tandis que dans les sacerdotes il faut surtout Vars animi, ut

animi virtus exhibeatur. l,es sacerdotes doivent avoir la vigilance, la tempérance et

toutes les autres qualités décrites par St. Paul (I Tim. 3, 2); verum id de monachi

Tiriate dici nequil. Le moine est comparé à ceux «qui exhibent des choses

stupéfiantes (stupenda«) », et à qui il faut beaucoup d'instruments, des roues, des fouets,

des glaives: lundis que le sacerdos est comparé au philosophe qui n'a aucun
besoin de ces choses et dont toute l'activité est dans l'âme (in mente, év lîj Ipvyfp:
sacerdos totam scientiam in anima,- thesauris reconditam habet.

L'évêque ne doit pas être assis dans le port, s'il veut diriger le gouvernail et

sauver le vaisseau de la tempête: «nam qui in portu ad gubernacula sedet. nondum

idoneum arlis sua.' periculum fecit : eum vero qui in medio pelago, saliente
tempestate, ìiavem eripere potuit. nemo est quin gubernatorem optimum dicat». En
conséquence, Chrysostome loue peu le moine qui vit tranquille che/ lui (proinde nec

monachus admodum laudandus, quod apud se vivens neque turbetur...) On voit
combien, selon Chrysostome, la vie de l'évêque doit être différente de celle du moine,

et combien l'épiscopat exige des qualités de science, de vertu et d'expérience,
supérieures à celles du moine. « Rien n'est moins apte à la direction de l'Eglise que la

socordia et l'incuria... Celui qui embrasse la vie monastique n'a aucune occasion de

s'exercer (à la vie publique)... Il n'a pas un grand souci de la prudence qui est

nécessaire dans l'administration de l'Eglise... Au premier danger, il hésite, est pris de

vertige et manque de conseil; et outre qu'il ne fait aucun progrès en vertu, il se

détériore la plupart du temps. »

Chrysostome décrit avec une grande vérité les périls auxquels l'évêque est

exposé par son ministère même; mais du moins il travaille au salut des âmes, il est

utile à autrui, il est plus avisé, plus prudent, plus pratique. La vie du moine est

plus facile, celle de l'évêque plus laborieuse et plus méritoire. Toujours est-il que ce

sont deux vies différentes et deux vocations opposées.



- - 259 --

l'Eglise est la primauté de l'apostolat: quant à la primauté qui a
été établie ensuite parmi les évêques, elle a été établie par l'Eglise,
et n'est, par conséquent, que de droit ecclésiastique (voir, dans le
chapitre suivant, l'institution des patriarcats). — Aux papistes, qui
nous objectent qu'avec notre conception d'une hiérarchie ecclésiastique

sans pape, l'Eglise chrétienne est visiblement acéphale et
qu'elle manque d'un centre d'unité, nous répondons : i° que notre
conception est celle de l'ancienne Eglise catholique, fondée sur
l'Ecriture et sur l'enseignement unanime des Pères: 2° qu'il est faux-

que l'Eglise, sans le pape de Rome, soit acéphale : car elle a pour
tête J.-C, dont l'autorité est visible dans ses enseignements, dans
ses préceptes, dans ses moyens de salut, et aussi dans le ministère
sacerdotal qu'il a établi et qui est suffisamment visible : 30 qu'il est

faux que l'Eglise, sans le pape de Rome, n'ait pas de centre d'unité

visible; car l'épiscopat universel est visible, et, comme il est
le même partout, pareil et égal dans tous les évêques, il est ipso facto
un lien d'unité suffisant et un centre d'unité visible à tous les yeux.
Et lorsque les évêques sont divisés, dans des matières religieuses,
l'Eglise elle-même, en qui J.-C. vit toujours, fait alors entendre sa
voix du fond des Ecritures, des Pères, de la tradition universelle
et de l'histoire, l'unité est vite rétablie, l'application du critérium
catholique rendant impossible toute division dans le vrai dogme.

Ch. XX. De la hiérarchie de droit ecclésiastique.
La hiérarchie établie par l'Eglise peut être examinée soit par

rapport au sacrement de l'ordre et au service de l'autel, soit pat-

rapport à l'exercice de la juridiction et au service administratif de

l'Eglise.
/. Relativement au service de l'autel, l'Eglise a institué

plusieurs ordres à des époques différentes, suivant que ce service

l'exigeait.
i" Le diaconat n'a pas été institué pour le service de l'autel,

mais pour celui des veuves, des pauvres, etc. {Act. VI, 1-4). Il n'est

pas de droit divin, car on ne voit nulle part que le Christ l'ait
indiqué à ses disciples comme un ordre à établir. Ce sont les apôtres

et les disciples qui l'ont établi pour pouvoir vaquer eux-mêmes

plus assidûment au ministère de la parole et pour se décharger
sur cet ordre de l'administration extérieure de l'Eglise. Le diaconat

n'est donc que d'origine apostolique. Primitivement, il n'était

pas une préparation au sacerdoce, mais une charge qui avait en

elle-même sa raison d'être, en dehors de l'office divin. Puis, les

diacres aidèrent peu à peu les prêtres et les apôtres au service de

l'autel: ils lurent les Ecritures soit avant, soit pendant l'office, et



— 260 —

accompagnèrent ainsi les saccrdotcs à l'autel. De là le titre de
docteurs qui leur fut donné, pour les distinguer des évêques (ou
apôtres) et des prêtres (prophètes ou évangélisateurs) ; plus tard, ils
furent aussi admis à prêcher. Actuellement, en Occident, chez les

catholiques, le diaconat est surtout un degré préparatoire au pres-
bytérat, bien que, en soi, le diaconat ne soit nullement nécessaire

pour la réception du sacrement de l'ordre.

2° Le sous-diaconat n'est qu'un degré préparatoire au diaconat.
Il n'est ni d'origine divine, ni d'origine apostolique, mais seulement
ecclésiastique.

3° Les quatre ordres mineurs sont ainsi appelés parce qu'ils
sont inférieurs aux ordres précédents : c'est l'ordre du portier, l'ordre

de Yacolylhe, l'ordre de Vexorciste, l'ordre du lecteur. A mesure

que le nombre des fidèles s'accrut, il devint nécessaire de donner
aux diacres et aux sous-diacres des aides inférieurs : des portiers,
qui surveillassent les entrées et les sorties, surtout à l'époque des

persécutions, où de faux frères pouvaient s'introduire dans les assemblées;

des acolythes, qui portassent des flambeaux et accompagnassent

les prêtres; des exorcistes, qui fissent des prières pour les

fidèles qui se croyaient sous la domination de mauvais esprits:
des lecteurs, qui aidassent les ministres de l'autel à lire à l'assemblée

les enseignements ou les avertissements nécessaires, ou à chanter
telle ou telle prière.

4° La tonsure est l'initiation à la cléricature, là où elle est

encore pratiquée. Elle avait plusieurs significations : elle distinguait
les clercs des barbares, qui portaient les cheveux longs; elle était
un signe de pénitence, car on coupait les cheveux aux pénitents;
elle était pratiquée de manière à laisser aux clercs une couronne
de cheveux, à l'exemple des vieillards de l'Apocalypse (IV, 4), qui
portaient sur la tête une couronne d'or; elle distinguait ainsi les
clercs chrétiens des prêtres d'Isis et de Sérapis, qui avaient la tête

complètement rasée : elle rappelait aux clercs que le sacerdoce est

une royauté (regale sacerdotium). Cléricature vient de clericus, qui
vient de xIîjqoç (héritage, partage) : le Seigneur est l'héritage du
clerc (Dominus pars fnereditatis mete et calicis mei; Ps. XV, 5,1;

chez les Juifs, la tribu de Lévi était considérée comme l'héritage
du Seigneur; donc les clercs étant consacrés au service divin, sont
comme l'héritage de Dieu.

Je renvoie au cours d'histoire ecclésiastique tous les détails
historiques relatifs à l'origine et au développement de ces ordres, au
costume des clercs, à leur éducation, etc.



— 261 —

II. Relativement au service administratif de l'Eglise, plusieurs
titres, avec une juridiction y relative, ont été créés par l'Eglise dans
le cours des siècles. Distinguons quatre périodes :

/re période. De la fondation de l'Eglise au concile de Nicée
(323). On a toujours attaché plus d'importance aux fonctions publiques,

même religieuses, exercées dans les grandes villes qu'à ces
mêmes fonctions exercées dans les villages : cette tendance est
instinctive. C'est ainsi que, pour les premiers chrétiens convertis du
judaïsme, l'Eglise de Jérusalem a été tout d'abord la première
Eglise, même lorsqu'elle n'avait à sa tête que Jacques-le-Mineur,
cousin de Jésus. C'est ainsi, que lorsque le nombre des chrétiens
venus de la Gentilité fut considérable, les Eglises des principales
villes de la Gentilité l'emportèrent sur l'Eglise de Jérusalem, surtout
lorsque la ville de Jérusalem perdit son importance, soit sous Vespa-
sien (70), soit sous Adrien (135). Les principales villes de la Gentilité

étaient, en Orient, Antioche et Alexandrie, et en Occident,
Rome. De là l'importance, toute naturelle, des quatre sièges
épiscopaux : Rome, Antioche, Alexandrie, Jérusalem: leur priorité n'était

fondée que sur une simple coutume.
C'est un fait, très naturel aussi, que les Eglises fondées par

les Eglises apostoliques ou par les Eglises-mères, aient été
respectueuses, reconnaissantes et subordonnées envers les Eglises-mères.
On s'est donc groupé d'après les relations établies entre les grandes
villes et les petites, et d'après l'administration provinciale alors en

usage. Les évêques des grandes villes n'avaient pas encore de

titres spéciaux: ils n'étaient encore tous que de simples évêques
ou de simples papes1]: mais, de fait, l'évêque de la capitale de
la province était considéré comme l'évêque principal de la
province, non certes en vertu d'une loi ecclésiastique, encore moins
en vertu d'un droit divin quelconque, mais simplement en vertu
d'une coutume. On voit ainsi le principe qui donna naissance aux
sièges métropolitains. Ce même principe établissait aussi leur-mobilité,

c'est-à-dire leur translation d'une ville à une autre suivant
l'importance de ces villes. Encore en 811, dans le testament de

Charlemagne, on retrouve ce principe : car il ne fait pas figurer
parmi les métropoles de ses Etats les anciennes métropoles d'Auch,
de Narbonne et d'Aix, et cela parce que Auch était soumise à

Bordeaux, Narbonne à Bourges, Aix à Arles.
IP Période : du concile de Nicée (323) au /er concile œcuménique

de Constantinople (^Si). Ces coutumes furent sanctionnées par
' ') Le titre de pape ou pere était donné indifféremment à tous ceux qui

conteraient la vie spirituelle par le baptême, donc aux évêques et aux prêtres. Encore
à la fin du V siècle, Sidoine Apollinaire, écrivant aux évêques Loup, de Troyes,
Patient, de Lyon, etc., les appelait «papes».



262

le concile de Nicée, qui les transforma ainsi en lois ecclésiatiques.
On voit, par les canons 4, 6 et 7, que l'évêque de la première
ville de la province est l'évêque métropolitain : que, comme tel,
il a une certaine surveillance et juridiction sur les évêques de la

province; qu'il doit, par exemple, confirmer ce qui a été fait par
les autres évêques de la province. On voit aussi qu'au-dessus des

simples métropoles et au-dessous des trois grandes capitales de l'empire

(Rome, Alexandrie, Antioche;, il y avait des capitales secondaires

: Ephèse, Cesaree en Cappadoce, bléraclée en Thrace,
Carthage dans l'Afrique occidentale, etc. : et que les évêques de ces

capitales secondaires jouissaient d'une considération plus grande
que celle des simples métropolitains, mais inférieure à celle des trois
évêques des trois grandes capitales : on les appela généralement
exarques. Le nom de patriarcat n'existait pas encore, mais la chose
existait et était sanctionnée: l'évêque de Jérusalem était sur le

même rang que les trois grands évêques susdits, avec cette
particularité toutefois que le métropolitain de Cesaree (Palestine) ne

perdait aucun de ses droits de métropolitain, tout en reconnaissant
l'évêque de Jérusalem pour supérieur.

Il faut remarquer que, si telles furent les décisions du concile
de Nicée, l'application n'en fut pas immédiate partout : car en 347,
au concile de Sardique (canon 14), on voit qu'on peut faire reviser
une cause par les évêques voisins ou limitrophes (et non par le

métropolitain): et, en 348, au concile de Carthage, on voit les

évêques Antigone et Optantius délimiter à l'amiable, entre eux, les

bornes de leurs Eglises respectives, d'après une convention écrite.
Quant aux autres Eglises éloignées et géographiquement indépendantes

des grands sièges et des métropoles, elles étaient autocéphales

ou acéphales (par exemple, celle de Salamine en Chypre; ;

cette coutume fut non pas créée, mais respectée par le concile de

Nicée.
Donc, il y avait analogie, au point du vue administratif, entre

la hiérarchie de l'Eglise et celle de l'Empire : celle-là s'est calquée
sur celle-ci. L'Empire était divisé en diocèses (diocèses d'Italie, des

Gaules, d'Espagne, d'Asie, du Pont, de Thrace, etc.), lesquels
étaient divisés en provinces. L'Eglise adopta cette même division,
bien que, plus tard, elle donnât le nom de province à la
circonscription métropolitaine et celui de diocèse à la circonscription
episcopale. On distingua donc : i° les grands sièges: 2° les petits
sièges. Les grands sièges furent : 1" les sièges des grandes
capitales, qui furent appelés patriarcats: 2° les sièges des petites
capitales, ou les primaries et les exarchats; 30 les sièges des métropoles

des provinces. Dans les petits sièges ou sièges ordinaires des

diocèses, étaient les simples évêques. Donc, à cette époque, le titre



— 263 —

de patriarche n'était pas encore donné, mais la chose se formait
par le fait même que l'Eglise calquait son mode d'administration
sur celui de l'Empire.

IIP Période : du concile de Constantinople de 381 au milieu du
XiP siècle. Ce concile, par son troisième canon, sanctionna l'existence

des sièges supérieurs, et déclara que celui de Constantinople
serait le second, parce que Constantinople était la seconde Rome,
c'est-à-dire la seconde capitale de l'Empire. Donc, en complétant
le concile de 325 par celui de 381, on avait cinq sièges
supérieurs: Rome, Constantinople, Alexandrie, Antioche, Jérusalem. Le
deuxième canon déclara que les évoques ne devaient pas exercer
leur juridiction en dehors de leurs Eglises respectives et que les
discussions devaient être portées devant le concile provincial. Donc,
l'évêque, avec son Eglise, était indépendant. Toutefois, s'il avait des
discussions, elles étaient tranchées non par l'évêque métropolitain,
mais par le concile provincial.

Pour être exact dans toute cette question, il importe de
distinguer les choses et les mots. Les évêques des cinq sièges
supérieurs étaient alors, de fait, les « premiers pères » (patriarches ou
les premiers parmi les évêques. Mais ni le mot patriarche, ni le
mot patriarcat n'existaient encore1). Le titre de patriarche apparaît
officiellement, pour la première fois, dans une lettre de Théodose II
(408-450) à Valentinien III, et il est donné au pape de Rome,
Léon (440-461). En 451, à la seconde session du concile œcuménique

de Chalcédoine, il fut donné aux métropolitains supérieurs
des grands districts. La première fois qu'il fut offert par les évêques
d'Orient, ce fut à l'évêque Jean de Constantinople, à la même

époque où l'évêque Llormisdas de Rome (514-5231 venait de se

réserver exclusivement le titre de pape. Plus tard '5891, le patriarche
de Constantinople, lean le Jeûneur, prit le titre de patriarche
œcuménique, titre qui blessa le pape Pelage II à ce point que Pelage
défendit à son nonce d'assister à la messe de Jean: et en 595, le

pape Grégoire Ier, successeur de Pelage, écrivit à Jean pour le
rappeler à la modestie et lui dire que plus on est élevé dans la
hiérarchie, plus on est le serviteur des serviteurs de Dieu. lin 692,
le concile in Trullo régla ainsi (canon 36) le rang des patriarcats :

Rome, Constantinople, Alexandrie, Antioche, Jérusalem.

') Notons toutefois, dans le 42° Discours (n. 23) de St. Grégoire de Nazianze,

prononcé en 381, la phrase suivante: TlQfaßv'lbQliiV emiTxé)TTMV, oiXfWTf-QOV f)'.'1

rraTQiaQltnv. Le bénédictin qui a traduit les oeuvres du Saint en latin, a dit:
senum episcoporum, aut, ut aptiore verbo utar, patriarcharum. Ne pourrait-on pas
traduire: presbyterorum episcoporum, en faisant allusion aux prêtres chorévêques? Quoiqu'il

en soit, le mot patriarche n'était pas encore pris dans le sens qui lui a été donné

plus tard et qui a prévalu.



— 264 —

Au fond, malgré les honneurs extérieurs attachés à leur titre
de patriarches, ces cinq évêques n'avaient pas d'autre pouvoir d'ordre
que le pouvoir episcopal, pouvoir un et égal dans tous les évêques;
ils n'étaient que des évêques de villes capitales, et l'Eglise restait
toujours au-dessus d'eux. En principe, toute Eglise nationale pouvait

donner le titre de premier père ou patriarche à son primat ou
premier évêque; et de fait, ce titre purement honorifique a été
donné à l'évêque de Lyon, en 585, par le deuxième concile de
Macon ; il fut donné aussi, quelquefois, aux évêques de Tolède,
d'Aquilée, de Cantorbéry, au métropolitain des provinces danubiennes,
au premier des évêques d'Arménie, etc.

Les métropolitains ont joué un grand rôle dans l'ancienne
Eglise, parce qu'il était difficile d'assembler les évêques de tout un

patriarcat ou de tout un royaume, tandis qu'il était facile d'assembler

ceux d'une province. Aussi les conciles provinciaux furent-ils
très fréquents: on se souvenait d'ailleurs de la consécration que le
concile de Nicée avait faite des devoirs du métropolitain. C'est

pourquoi, lorsque le pape de Rome voulut accroître sa juridiction,
il chercha à ébranler l'autorité des métropolitains en Occident, soit
en les gagnant par le pallium, soit en leur opposant ses légats.

Au-dessous des quatre degrés indiqués (i° patriarches, 2°
primats et exarques, 3" métropolitains et archevêques, 40 évêques),
on distingua encore des chorévêques et des évêques in partibus
infidclium. Les chorévêques ou évêques de campagne, n'étaient

que des prêtres délégués par les évêques des villes pour inspecter
les bourgades et les campagnes lorsqu'ils ne pouvaient pas le faire
eux-mêmes, et sans doute aussi pour conférer la confirmation dans
les localités où elle était réservée à l'évêque et dans les cas où

l'évêque était empêché; ils disparurent au dixième siècle. Les episcopi

gentium étaient des évêques missionnaires, tout d'abord destinés

à évangéliser les contrées payennes (voir Hippolyte et Caïus,
a Rome, au troisième siècle). A l'origine, cette catégorie d'évêques
qui rappelaient les apôtres, était parfaitement légitime; elle cessa
de l'être dans l'Eglise romaine, lorsque les papes envoyèrent de

tels évêques dans les pays qui avaient déjà leurs évêques légitimes,
et lorsqu'ils se firent, à l'aide de ce titre, une foule de créatures
prêtes à leur assurer une majorité dans les conciles (comme on l'a
vu au concile du A'atican).

Le titre de cardinal fut d'abord politique, en ce sens qu'il était
donné, sous Théodose (3/9-395), a certains officiers de la couronne
remplissant les plus hautes charges de l'Etat. Il fut donné ensuite
à Rome, aux évêques, aux prêtres et aux diacres qui étaient les

titulaires fixes de certaines églises plus importantes. Dès le IXe siècle,
à certaines fêtes plus solennelles, les sept évêques suffragants des



— 265 —

environs de Rome (Ostie, Rufina, Porto, Albano, Tivoli, Sabine,
Préneste), furent appelés pour prendre part aux offices des principales

églises de Rome; et ils furent « incardinés » à cette fin. Plus
tard, le nombre des évêques-cardinaux fut réduit à six, par la
réunion des évêchés de Porto et de Rufina. Un canon de 769, sous
Etienne HT, ordonne de choisir le pape parmi les cardinaux (prêtres

et diacres), et non parmi les évêques suburbicaires, lesquels
n'étaient pas encore cardinaux et devaient d'ailleurs, d'après les
anciens canons, rester attachés à leurs sièges. En 868, les cardinaux

étaient encore inférieurs aux évêques; car on les voit prendre
place après les évêques dans un concile de Rome de cette année.
Nicolas II, poussé par Hildebrand (plus tard Grégoire VII), décida
que les papes seraient nommés par les seuls cardinaux, et que le
clergé et le peuple de Rome se borneraient à approuver l'élection
faite par les cardinaux. Alexandre III (1159-1181) supprima même
cette dernière formalité. La prééminence des cardinaux sur les

évêques était donc visible; en 1245, au premier concile de Lyon,
les cardinaux passèrent avant les archevêques et les évêques.

PVC Période : Du milieu du XIP siècle a l'époque actuelle.
Au XIVe siècle, les cardinaux s'arrogèrent le droit de déposer les

papes. Puisqu'ils pouvaient, à eux seuls, les nommer, pourquoi
n'auraient-ils pas pu, à eux seuls, les déposer? En 1586, Sixte V
fixa le nombre des cardinaux à soixante-dix, dont six cardinaux-
évêques ayant chacun pour titre un évêché voisin de Rome,
cinquante cardinaux-prêtres ayant chacun pour titre une église de
Rome, et quatorze cardinaux-diacres ayant chacun pour titre une
église de Rome. Actuellement, la hiérarchie dans l'Eglise romaine
est ainsi graduée: i° le pape, chef infaillible et absolu; 2° les car-
dinaux-évêques; 30 les cardinaux-prêtres; 40 les cardinaux-diacres;
5° les nonces et les légats; 6° les primats; 70 les métropolitains et
archevêques; 8° les évêques; g" les prêtres (vicaires généraux,
chanoines, archidiacres, archiprêtres, curés, desservants, vicaires,
chapelains, aumôniers, etc.); io° les simples diacres; il0 les sous-diacres

: 12° les minorés; 130 les tonsurés. On voit ainsi comment,
dans l'Eglise de Rome, la hiérarchie de droit divin (épiscopat et
presbytérat) est primée par la hiérarchie de droit ecclésiastique, et

comment c'est le plein triomphe de l'humain sur le divin. Par
exemple, celui qui est élu pape a, comme tel, même lorsqu'il n'est

que laïque, clerc ou diacre, la prééminence sur les évêques; les

cardinaux qui ne sont que diacres passent avant les évêques qui
ne sont pas cardinaux; le premier cardinal-diacre reçoit, comme
tel, le serment des évêques et distribue le pallium aux archevêques,

etc.

Reme intern, de Théologie. Heft 46, 1904. 18



— 266 —

Je renvoie au cours d'histoire les détails historiques relatifs à

l'origine du cardinalat, à ses développements, à ses vices qui
exigeraient une réforme « depuis l'alpha jusqu'à l'oméga, in capite
usque ad membra», selon l'expression du cardinal de Lorraine:
ainsi que les détails relatifs aux congrégations romaines, à leur
organisation, à leurs abus, etc., etc.

Bref, il est démontré que tout cet échafaudage ecclésiastique
ne repose que sur des coutumes, empruntées pour la plupart à

l'administration de l'empire romain et à la classification civile et
politique des villes. Certains conciles, en sanctionnant ces coutumes,
les ont transformées en lois ecclésiastiques. Mais il est clair que
ces lois ecclésiastiques n'ont rien de divin; qu'elles peuvent être
réformées; et que tous les degrés hiérarchiques qui n'ont rien de
divin ni rien d'apostolique, pourraient être modifiés et même
supprimés par un concile œcuménique. Il est permis de penser que,
si les évolutions de l'autorité civile et politique tournent au triomphe
d'une saine démocratie et à la simplification des rouages administratifs,

il sera bien difficile que l'Eglise, qui s'est modelée autrefois
sur l'administration impériale payenne, ne se modèle pas, de force
ou de gré, sur l'administration démocratique chrétienne. Il est permis

de penser aussi que cette simplification et même cette disparition

des honneurs mondains, des palais épiscopaux, etc., rendrait
à l'Eglise et à son clergé une influence spirituelle plus vraie et plus
grande.

Pour nous, anciens-catholiques, qui ne sommes pas PEglise et

qui ne sommes pas en état de tenir un concile œcuménique, nous
n'avons point à faire une telle réforme. Notre réforme ne concerne
que notre Eglise, qui n'est qu'une partie de l'Eglise universelle ;

et nos efforts consistent à faire que cette réforme soit réellement
selon l'esprit du Christ. En droit et en fait, nous proclamons J.-C.
le seul chef de l'Eglise ; et dans la pratique, nous nous appliquons
de notre mieux à lui obéir, à nous instruire par lui, à nous
inspirer de lui, à vivre de lui: ex ipso, et per ipsum et in ipso omnia
(Rom. XI, 36). En droit et en fait, nous n'avons dans notre
hiérarchie que des évêques, des prêtres et des diacres, bien que,
dans notre Rituel d'ordination, il soit aussi fait mention du sous-
diaconat et des ordres mineurs; nous proclamons l'unité de l'épiscopat

et son égalité dans tous les évêques ; nous tenons nos

simples évêques pour les égaux, en sacerdoce, des primats et
des patriarches. Enfin, conformément a l'esprit de l'ancienne
Eglise, et notamment du concile de Constantinople de 381, nous
ajoutons que, si un concile œcuménique jugeait utile, pour le

bien de l'Eglise, de modifier les patriarcats, il serait à considérer
que Rome n'est plus capitale de l'Empire, que Constantinople n'est



— 267 —

plus une seconde Rome, qu'Alexandrie et Antioche ne sont plus
que de très petites villes, qu'elles ne sauraient, par conséquent,
primer les villes qui leur sont de beaucoup supérieures par leur
importance et surtout par leurs œuvres chrétiennes; etc., etc.

Bref, ici comme ailleurs, ce qui est divin est inattaquable et
doit être stable; ce qui n'est qu'humain est toujours modifiable.
L'Eglise est elle-même juge de ses intérêts spirituels, et tout chrétien,

si modeste qu'il soit, a non seulement le droit, mais le devoir
de rendre témoignage à ce qu'il croit vrai, juste et saint; et si

petite que soit une Eglise particulière, sa voix est aussi chrétienne

que celle de la plus nombreuse, si elle proclame ce que J.-C. a

proclamé et si elle enseigne à observer ce que le Maître nous a

ordonné. Le nombre et la grandeur matérielle n'ont rien à faire
dans les choses de l'esprit, de l'âme et de la religion.

E. MlCHAUD.

(La fin au prochain numéro.)


	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [suite]

