
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Simples remarques sur les deux documents précédents

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204

SIMPLES REMARQUES

SUR LES DEUX DOCUMENTS PRÉCÉDENTS.

La Direction de la « Revue internationale de théologie »

s'empresse de transmettre ces deux documents à la « Commission

ancienne-catholique de Rotterdam pour la réunion des

Eglises». Ils sont très différents de contenu, d'esprit et de ton.
Dans l'un, les anciens-catholiques, après plus de trente années

d'efforts, de luttes, de sacrifices en vue d'une union vraiment
chrétienne et absolument désintéressée, sont comparés aux pneu-
matomaques, aux Nestoriens, etc., et sont mis en demeure, s'ils
veulent renaître à la vie spirituelle, de venir la solliciter et la

recevoir de l'Eglise orientale, la seule Eglise existant en ce monde,
la seule vivant de la vraie foi et de la vraie vie chrétienne,
et cela, parce que, seule, elle est le corps vivant du Christ,
toutes les autres Eglises séparées d'elle (la catholique-romaine,
l'anglicane, les protestantes, etc.) n'étant que des Eglises mortes,
dans lesquelles ni la foi ni la vie spirituelle ne sont visibles.

C'est à la Commission susdite à juger si elle doit répondre
à de telles assertions.

Quant à la «Revue internationale de théologie», elle les

a déjà maintes fois réfutées; elle a même cité de nombreux
textes d'éminents théologiens russes et grecs, du métropolitain
Philarète, etc., dans lesquels une doctrine toute contraire est

expressément enseignée et les prétentions de M. l'évêque Serge
formellement écartées. Les lecteurs remarqueront que le très
honoré prélat n'a ni réfuté, ni même mentionné, un seul de

ces textes orthodoxes ; en sorte que, lorsqu'il condamne les

anciens-catholiques, il ne le fait nullement au nom de son

Eglise (bien qu'il s'en prétende le représentant), mais uniquement

en son propre nom. Nous devons lui confesser que ce

n'est pas assez pour nous convaincre, quelque respect que



— 205 —

nous professions pour sa dignité, et que nous préférons rester
en communion de doctrine et de sentiment avec les Philarète,
les Joseph Wassilieff, les Ossinine, les Bolotoff, les Guettée,
les Kaloguéras, etc., pour ne citer que les morts.

La « Revue » ne saurait se répéter continuellement,
surtout pour des adversaires qui ne lisent pas nos documents
officiels (catéchismes, livres de prières, rituels, actes synodaux,
sermons, etc.), qui ne tiennent aucun compte des explications
détaillées qui y sont données, qui ne réfutent aucun des textes
des Ecritures et des Pères que nous citons à l'appui de nos
interprétations, et qui vont même jusqu'à nous imputer des

qualificatifs et des enseignements que nous avons maintes fois
repoussés.

Dans un tel état de choses, nous estimons la situation
très grave au point de vue du rétablissement de l'ancienne
union des Eglises. Ce sont nos évêques et nos synodes qui
décideront, dans leur sagesse, ce qu'ils croiront devoir faire.

Quant à la Direction de la « Revue » — Revue qui a été
fondée non pas exclusivement, mais principalement en vue de

cette union — si elle a une voix à faire entendre ici, ce n'est
qu'une voix très humble. Si, en publiant la traduction française
de l'article de M. l'évêque Serge, elle y a joint, en notes, des

explications et des répliques, c'est uniquement pour guider ses
lecteurs dans leur appréciation, mais nullement pour trancher
la question, encore moins pour mettre fin aux débats. Elle se

souvient plus que jamais de cette parole du Christ: «Amen
dico vobis, si habueritis fidem sicut granum sinapis, dicetis
monti huic: Transi hinc illuc, et transibit, et nihil impossibile
erit vobis (Matth. 17, 19). Quand même la montagne de
préjugés et d'erreurs qui sépare nos Eglises serait aussi élevée
que le veut M. l'évêque Serge, nous avons la foi quç la vérité
et la charité du Christ peut la faire disparaître, et nous sommes
même persuadés qu'il en sera un jour ainsi.

Pour nous, nous croyons avoir fait tout ce que la stricte
orthodoxie nous permettait de faire; nous avons appliqué,
avec une exactitude historique et philologique que nous croyons
scrupuleuse, le critérium orthodoxe, avec la conviction ferme
que l'union des Eglises ne peut se faire que dans le seul vrai
dogme, et non dans les spéculations théologiques. Dans les
questions de la Trinité et de l'eucharistie, nous avons constaté,



— 200 —

par des textes authentiques, ce que la tradition universelle,
constante et unanime a enseigné ; et si nous n'avons pas voulu
entrer dans des détails de spéculation théologique sur lesquels
les Pères ont exprimé des opinions diverses, c'est que nous
ne nous reconnaissons pas le droit de transformer en dogme
ou en doctrine dogmatique obligatoire une opinion qui n'a pas
été la doctrine de l'Eglise universelle. Dans la question ecclé-

siologique, nous avons procédé de même : nous avons fait
connaître l'ecclésiologie de St. Jean Chrysostome et de St. Augustin,
nous nous proposons de faire connaître celle de St. Grégoire
de Nazianze, de St. Cyprien, etc., afin de bien établir ce qu'a
été l'ancienne Eglise orthodoxe et de faire voir ce qu'elle doit
être aujourd'hui. Nous avons cru que cette étude préliminaire
et générale était nécessaire avant d'examiner quelles sont
celles des Eglises actuellement existantes qui correspondent à

cette norme. Nous avons cru et nous croyons plus que jamais
que ce procédé est le seul logique, le seul objectif et le seul

impartial, pour mettre fin aux divisions actuelles. Si nous nous

trompons, nous demandons qu'on nous fasse, non un simple
procès de tendance (qui ne précise rien et qui se dispense de

preuves), mais des objections claires, avec textes authentiques
à l'appui et selon les règles de la stricte critique historique et

de la stricte critique exégétique. Cet honneur, nos adversaires
n'ont pas encore daigné nous l'accorder.

Notre situation nous semble donc absolument correcte.
Pour en faire ressortir encore davantage l'orthodoxie, nous

nous permettrons la distinction suivante, à laquelle nous
attachons la plus grande importance et dont nos nombreux amis

d'Orient nous tiendront certainement compte :

Autant nous sommes remplis de vénération envers l'Eglise
orthodoxe des huit premiers siècles, laquelle n'est nullement
morte à nos yeux, mais vit encore, est bien réellement
concrète et historique, soit en Orient, soit en Occident; autant

nous la distinguons de l'école ultramontanisantc actuelle de

MM. Mésoloras, Rhossis, Gouseff, etc., qui nous attaque et à

laquelle nous incombait le devoir de répondre.
Nous sommes très persuadés que cette école n'est pas

l'Eglise orthodoxe, qu'elle ne la représente pas, qu'elle enseigne

une doctrine et des prétentions autres que celles des Pères, et

que — à son insu et certainement avec des intentions que



—- 207 —

nous croyons parfaites, mais mal éclairées — elle continue
l'introduction des doctrines et des procédés de Yultramontanisme
dans l'Eglise orientale, introduction qui a été commencée lors
des conciles de Lyon et de Florence, continuée aux seizième
et dix-septième siècles, sous l'influence des émissaires romains
que les Etats dévoués à la cour de Rome protégeaient et
secondaient puissamment. Si M. l'évêque Serge se récrie, voici
les preuves de notre assertion :

Rome est sortie de l'orthodoxie, non pas en expliquant
les dogmes de l'Eglise universelle (elle en avait le droit, ainsi
que les théologiens des autres patriarcats), mais 1° en
distinguant, dans ses explications, des doctrines qu'elle a d'abord
appelées proxima fidei ; 2° en se servant ensuite de sa
juridiction patriarcale pour défendre, au nom de la discipline
ecclésiastique, qu'on attaquât ces proxima /idei; 3° en les
faisant définir comme des dogmes dans ses conciles, conciles
qui n'étaient souvent que romains, quelquefois occidentaux,
mais qu'elle cherchait à imposer comme œcuméniques ; 4° en
déclarant en principe hérétiques, sans toutefois les
excommunier toujours nommément, ceux qui ne les acceptaient pas.
Or l'école de M. l'évêque Serge nous semble engagée dans
cette voie : elle aussi, elle a, sous le nom de théologoumènes,
ses proxima fidei; elle aussi, elle veut qu'on ne les sépare
pas des dogmes et qu'on les accepte comme faisant partie des

dogmes; elle aussi, elle déclare pneumatomaques, Nestoriens,
etc., ceux qui repoussent ces adjonctions; elle aussi, elle tend
à violer le dépôt de la foi orthodoxe, non par soustraction,
mais par addition (ce qui n'est pas une altération moindre) ;

elle aussi, tout en acceptant en principe le critérium de
l'ancienne Eglise, elle refuse, en pratique et en fait, de l'appliquer
exactement.

Bien plus, que M. l'évêque Serge nous permette de le lui
faire remarquer (car nous connaissons Rome et l'ultramontanisme

beaucoup mieux que lui) : M. l'évêque Serge est, sur
certains points, plus ultramontain que beaucoup d'ultramontains
occidentaux. Par exemple, tandis qu'il veut imposer le sens
qu'il attache au mot «transsubstantiation», Rome permet à

ses théologiens une dizaine d'interprétations diverses, dont
plusieurs sont même une négation indirecte et détournée du
sens obvie de ce mot. Même latitude à peu près sur tous les



— 208 —

autres dogmes, sur les exercices extérieurs de piété, sur le
culte des saints, etc., choses qu'elle pratique, mais qu'elle ne
rend pas obligatoires ; ou si elle les rend obligatoires, ce n'est
qu'en paroles et non en fait, sachant très bien elle-même que
nombre d'évêques, de prêtres et de fidèles n'y croient pas.
Autre point: tandis que M. l'évêque Serge ose traiter d'«
archaïque » cette Eglise des Pères et des huit premiers siècles
à laquelle les anciens-catholiques en appellent dans toutes les
questions, Rome ne s'est jamais permis, que nous sachions,
une telle expression, .malgré son désir de reléguer dans
l'obscurité les textes et les libertés des Pères, et de faire mieux
passer ainsi, grâce à cette obscurité, ses dogmes nouveaux,
ses proxima fidei, ses théologoumènes. Si l'école de M. l'évêque
Serge paraît moins ultramontaine que celle de Rome, ce n'est

pas parce que ses principes le seraient moins, mais seulement

parce que l'application qu'elle en fait est moins logique. Par
exemple, la doctrine de la présence eucharistique perpétuelle
(pour toujours) a conduit Rome à Vadoration perpétuelle.
M. Serge n'en est pas encore là, que nous sachions; mais la cause
n'en est pas dans la doctrine de la présence perpétuelle, qui,
logiquement, exige l'adoration perpétuelle ; la cause en est

simplement dans la modération de l'application. Les
ultramontains, eux aussi, se sont piqués longtemps de modération,
et ce n'est même que dans ces derniers temps qu'ils ont établi
l'adoration perpétuelle; la «logique» dans l'erreur est souvent
plus pressée que la logique dans la vérité, et elle viendra
aussi pour les disciples de M. Serge : habent sua fata errores.
Quoi qu'il en soit de l'avenir, l'identité des points de vue et

des procédés, dans le présent, entre l'école ultramontaine orientale

et l'école ultramontaine occidentale, est manifeste.
Bref, nous savons par l'histoire du passé que c'est cet

esprit ultramontain qui a fait, entre autres, de l'évêque orthodoxe

Bessarion le cardinal romain Bessarion, et qui s'est infiltré
si habilement et si funestement dans toutes les Eglises locales
orientales. Nous savons par l'histoire de ces cinquante
dernières années que c'est cet esprit ultramontain qui, en pleine
Eglise orthodoxe, a séduit les Gagarine, les Galitzine, les

Schwetschine, les Solowieff, etc. Nous pensions, nous anciens-

catholiques, être à même de rendre quelques services aux
orthodoxes d'Orient, en les munissant d'arguments pour mieux



— 209 —

triompher de l'ultramontanisme romain qui les enserre toujours
davantage ; et voilà qu'on nous traite d'hérétiques, et qu'on
nous déclare qu'on ne nous considérera comme catholiques-
orthodoxes que lorsque, après avoir rompu avec l'ultramontanisme

romain, nous nous soumettrons à l'ultramontanisme
oriental En vérité, nous avons vu celui-là de trop près pour
consentir jamais à nous soumettre à celui-ci.

« Nos pères sur ce point étaient gens bien sensés. >:

Nous resterons prudents comme eux, comme ces bons
chrétiens d'autrefois, bien orthodoxes, que, par une incroyable
méprise, on ose traiter de crypto-chrétiens, de chrétiens qui
se dissimulent, qui se soumettent à Rome, et qui par leur
lâcheté pactisent avec l'hérésie romaine, sortent ainsi de
l'orthodoxie et de l'Eglise, et sont par conséquent des vagabonds,
des sans-église, etc. C'est par ces étranges considérations que
nos adversaires déclarent que l'Eglise d'Occident a cessé d'être
visible et par conséquent d'exister; et qu'ainsi il n'y a plus
qu'une seule Eglise, celle d'Orient!

Qu'ils veulent bien nous permettre de réfuter pour la
dixième fois cette fantaisie. Puisqu'ils tiennent tant à la
comparaison de l'Eglise avec le corps charnel de J.-C, ils devraient
savoir qu'un corps charnel est une agglomération de cellules
vivantes, unies entre elles par une même force vitale, par une
même force pensante, aimante et voulante. De même, l'Eglise
est une agglomération de cellules vivantes (individualités ou
groupes), toutes réunies par le même Christ, par la même
foi, par le même baptême: unus Dominus, una fides, unum
baptisnia. Le Christ a dit: Ubi sunt duo vel très congregati
in nomine meo, ibi sum in medio eorum (Matth. 18, 20). Voilà
certes des groupes très petits, à peine visibles, mais cependant
suffisamment. Nos adversaires n'oseraient donner un démenti
au Christ même. Or l'Occident n'a cessé de compter de tels

groupes, et en nombre considérable ; groupes unis par le même

Christ, par la même foi, par le même baptême, donc vivant
dans l'Eglise par J.-C.

On objecte : Mais ces groupes étaient en opposition contre
leur patriarche. — Oui, comme les fidèles orthodoxes d'Orient
étaient en opposition contre leurs patriarches lorsque ceux-ci
s'appelaient Eunomius, Macedonius, Paulus, Sergius, etc.; et
leur opposition était précisément un témoignage très visible de

leur orthodoxie.



— 210 —

On objecte encore : Mais ces groupes étaient anathematises

et excommuniés par les évêques et par les prêtres, donc
en dehors de l'Eglise. — Non. Ils étaient excommuniés, mais d'une
excommunication invalide, qui ne les privait ni de la grâce,
ni de la foi. Heureusement les prêtres qui croyaient comme
eux ne leur ont jamais manqué; et quoique traqués et persécutés

par les inquisiteurs, ils restaient fidèles. Et leur fidélité
était connue, donc visible pour ceux qui avaient des yeux.
Leur emprisonnement, leur martyre, leur mort, nous osons le

dire, était la plus haute marque de la visibilité de l'Eglise en
Occident. On a tué aussi J.-C; ses disciples ont-ils cessé pour
cela de former une Eglise, même lorsque plusieurs d'entre eux
se cachaient et lorsque Pierre reniait le Christ? Non.

On objecte encore: Mais ils se cachaient et se soumettaient
à Rome. — Réponse: Il y a soumission et soumission. C'est
le cas de distinguer entre l'esprit et la lettre, entre les vérités
que les victimes proclamaient à la face de l'univers et les

formules ambiguës que la cour de Rome leur arrachait. La
manière dont les Port-royalistes se sont soumis n'a certes
trompé personne, pas même les jésuites, qui leur ont gardé
une haine mortelle. Donc supposer que Rome, en condamnant
ses adversaires, a éteint et détruit le christianisme et l'Eglise
orthodoxe en Occident, est une erreur très grande : car les
victimes de Rome, en regimbant, en se concentrant davantage
en J.-C, dans la méditation des Ecritures, dans la vie
intérieure des aspirations de l'âme, dans l'appel au Sauveur contre
les faux Christs ultramontains, ont pratiqué d'autant mieux
l'essence même du christianisme, et l'ont mise en plus grande
lumière, aux yeux de ceux qui ne confondent pas cette essence
de sainteté avec l'obéissance aveugle à une hiérarchie orgueilleuse,

erronée et coupable. On ne saurait assez le répéter: la

soumission à Rome, en pareils cas, ne trompait personne; on

savait que ce n'était qu'une soumission d'administration, le
couteau sous la gorge, et non une soumission d'esprit et de cœur.
Fénelon s'est soumis ainsi, en gardant ses convictions; il l'a
même écrit. Montalembert s'est soumis aussi lors de la
condamnation de Y Avenir, mais cela ne l'a pas empêché, tout en

passant pour ultramontain, de repousser avec horreur « l'idole
du Vatican». Gratry, mourant, s'est soumis, en «effaçant» ce

qu'il avait écrit, mais non en le rétractant, ni en le réfutant.



— 211 —

Tout le monde, en Occident, sait que la formule : laudabiliter
se subjecit, signifie : « Il ne peut pas faire autrement, n'étant
pas un héros, mais il n'en garde pas moins sa foi et ses
convictions. » Donc on a pitié de ce malheureux, mais on sait du
moins qu'il vit toujours réellement de la vraie foi. Loin de

nous, certes, la pensée de glorifier cette attitude et cette
faiblesse; mais loin de nous aussi la pensée d'excommunier ces
faibles, qui, nul n'en doute, pas même Rome, ont une foi
correcte, dont nul ne doute.

C'est dans toutes les Eglises qu'il y a deux courants et

que celui de la majorité (qui n'est pas toujours celui de la
vérité, bien qu'il se croie celui de l'orthodoxie) cherche à

anathématiser celui de la minorité. On l'a vu chez les protestants
de France après le synode de Paris, de 1872. Ceux qu'on voulait

mettre à la porte, dit M. Maurice Vernes, répondirent :

« Non seulement nous avons conscience d'être restés protestants

parce que nous continuous d'accepter l'Evangile selon
l'esprit de la Réformation du XVIe siècle, mais nous estimons
rendre un service signalé à nos coreligionnaires... » Mêmes
tendances et mêmes scissions dans l'Eglise établie d'Angleterre.

Et ce qui se passe actuellement dans l'Eglise
catholique-romaine de France, au sujet de la condamnation de
M. Loisy, est une illustration frappante de la thèse que nous
soutenons.

Voici les faits : M. Loisy a émis des doctrines historiques
et théologiques que Rome a condamnées ; il s'est soumis admi-
nistrativement, mais tout le monde sait qu'il maintient ses

enseignements et qu'en cela il entend rester catholique. Il
continue donc à être catholique, malgré la condamnation lancée
contre lui par le St. Office romain. Quelques évêques font écho
à Rome et le condamnent aussi; quelques autres pensent
comme lui et le disent suffisamment pour que nul n'en ignore;
Rome le sait et ne fulmine pas; l'immense majorité des
évêques se tait, et pense au fond, à peu près, comme M. Loisy.

Or, je le demande, où sont les crypto-catholiques, en ce
cas? Nos adversaires orientaux disent que ce sont les amis de

Loisy qui se soumettent et se cachent. C'est une erreur :

1° parce que les amis de Loisy continuent de fait à maintenir
la vérité catholique ou orthodoxe; 2° parce que leur soumission

n'est qu'administrative et forcée, et qu'elle ne trompe per-



— 212

sonne; 3° parce que l'immense majorité des catholiques, tout
en continuant à porter le titre de «romains» (expression
purement géographique et administrative), continue à penser comme
les amis de Loisy, c'est-à-dire à rester catholique. Ceux qui
faussent et cachent le catholicisme orthodoxe sont précisément
le pape et ses adhérents, ceux qui forment le cadre
hiérarchique de l'Eglise (mais non l'Eglise même), ceux qui sont
censés porter le drapeau et qui le trahissent. Nos adversaires,
trompés par la distance et par les apparences administratives,
prennent pour hérétiques les vrais catholiques, et traitent de

non-valeurs ceux qui sont les seules valeurs orthodoxes. On

ne saurait méconnaître plus gravement la vérité historique.
Ce qui trompe nos adversaires dans cette question, c'est,

d'abord, qu'ils jugent l'Occident, comme je viens de le dire, à

une trop grande distance, et qu'ils le voient mal du fond de

leurs couvents orientaux; c'est qu'ils n'aperçoivent pas
suffisamment ces groupes catholiques-orthodoxes; qu'ils ne lisent
pas leurs ouvrages; qu'ils ne connaissent pas suffisamment
leurs actes et leurs vertus. S'ils les connaissaient, ils
sauraient, par exemple, que les gallicans non scolastiques ont
toujours ri de la fameuse définition du concile de Vienne sur la

nature de l'âme «forme substantielle du corps»; qu'ils n'ont
pas moins ri de la logomachie emphatique du concile de

Florence sur les prétendus pouvoirs du pape; qu'ils n'ont jamais
accepté ni l'œcuménicité ni les doctrines des conciles de

Latran; qu'ils ont toujours tenu les conciles pour supérieurs au

pape; qu'ils ont toujours refusé, même encore au dix-septième
siècle, de recevoir le concile de Trente ; qu'ils ont toujours
ignoré le «catéchisme romain»; qu'aucun fidèle, et même aucun
prêtre, n'a jamais lu toutes les définitions et décisions du concile

de Trente; etc., etc. On voit, par ces quelques détails,
entre mille autres, combien se trompent ceux qui jugent de

l'Eglise d'Occident et de sa foi par les ordres de la chancellerie

romaine. Ils se trompent du tout au tout et ont grand
tort de traiter de non-valeurs ces prétendus crypto-groupes,
ces petites entités qu'ils trouvent invisibles simplement parce
qu'ils ne les voient pas. Mais il y a, dans l'Eglise comme dans

la nature, des forces impondérables, qui, quoique impondérables,
n'en sont que plus réelles et plus puissantes, et la Bible même

nous apprend que c'est l'ânesse de Balaam qui a aperçu l'ange
que celui-ci ne distinguait pas.



— 213 —

Ce qui trompe nos adversaires, c'est, ensuite, qu'ils
confondent l'Eglise avec la hiérarchie, et qu'ils croient qu'on est
sorti de l'Eglise par le seul fait qu'on est hors des cadres
hiérarchiques et administratifs. Ils se trompent gravement : la
vie spirituelle est une vie de foi et de vertu, et non une vie
d'administration. Non, la hiérarchie n'est pas l'Eglise, mais
seulement une partie de l'Eglise, pas plus qu'un état-major n'est
l'armée, ou qu'un ministère politique et administratif n'est la
nation. Qui oserait aujourd'hui condamner toute une ville
comme coupable, parce que son maire aurait commis une trahison

ou un faux? Quel est le monstre qui oserait la passer au
fil de l'épée, pour la punir du forfait de son chef, forfait qu'elle
n'a pas commis et contre lequel même elle a protesté? De

même, n'est-il pas monstrueux de traiter d'hérétiques, de passer
au fil de l'excommunication et de l'anathème, tous les chrétiens

qui ont protesté, en Occident, contre les erreurs et les
crimes de la papauté Que nos adversaires condamnent les

coupables, la papauté et ses agents, oui; mais qu'ils respectent
du moins l'Eglise, toujours distincte de la papauté, même quand
elle est représentée par un petit nombre. Pusillus grex, telle
fut l'Eglise primitive qui, on le reconnaîtra, était orthodoxe
et vivante, même à l'époque de la dénégation de Pierre et de
la trahison de Judas.

Bref, il s'agit d'une question de conscience, de religion,
d'Eglise et de science. Nul ne saurait être surpris, si nous
nous défendons aussi énergiquement que possible dans des
choses et pour des choses aussi sacrées. Nous ne reprochons
certes pas à nos adversaires orientaux de nous attaquer. Ils
sont dans leur droit, comme nous dans le nôtre. Mais ce qui
nous étonne, c'est que, tandis que nous défendons l'Eglise orientale

contre ses nombreux adversaires occidentaux, notamment
contre ses ennemis ultramontains, l'école orientale en question,

loin de nous en savoir gré, nous attaque, et nous attaque,
chose curieuse, avec les procédés mêmes de la scolastique
ultramontaine! Cette école se croit très antiultramontaine parce

• qu'elle repousse l'autorité papale ; mais on peut être très
ultramontain sans le pape; et c'est malheureusement le cas.

Nous ne sollicitons de cette école aucune faveur: il nous
suffirait qu'elle fût juste et exactement renseignée. Tout ce que
nous désirons, c'est que la vérité triomphe, et avec elle la



214

cause du Christ et de son Eglise. Nous avons frappé à la porte
de l'Eglise orientale, non pour lui demander une orthodoxie
que nous avons reçue du Christ même, à notre baptême (dont
les Orientaux reconnaissent la validité), et que nous n'avons
jamais cessé de professer, mais uniquement pour lui proposer
de renouer les liens de fraternité chrétienne d'autrefois. Des
serviteurs de cette Eglise, nous connaissant mal, nous ont pris
pour des hérétiques à mines protestantes, parlant un langage
ni grec ni slave, donc suspects, et ils nous ont, de fait, assez
mal traités. Espérons que les maîtres de la maison, mieux
renseignés, répareront la méprise de leurs subordonnés et
trouveront nos propositions dignes d'être acceptées. Et alors, avec
une joie toute chrétienne, nous chanterons: Gloria in excelsis
Deo et in terra pax hominibus bona2 voluntatis!... Ecce quam
bonum et quam jucundum habitare fratres in unum!

La Direction.


	Simples remarques sur les deux documents précédents

