Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Simples remarques sur les deux documents précédents
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SIMPLES REMARQUES
SUR LES DEUX DOCUMENTS PRECEDENTS.

La Direction de la «Revue internationale de théologie »
s'empresse de transmettre ces deux documents a la « Commis-
sion ancicnne-catholique de Rotterdam pour la réunion des
Eglises». Ils sont tres différents de contenu, d'esprit et de ton.
Dans T'un, les anciens-catholiques, aprés plus de trente années
d’efforts, de luttes, de sacrifices en vue d'une union vraiment
chrétienne et absolument désintéressée, sont comparés aux pneu-
matomaques, aux Nestoriens, etc., et sont mis en demeure, s'ils
veulent renaitre a la vie spirituelle, de venir la solliciter et la
recevoir de I'Eglise orientale, la scule Feolise existant en ce monde,
la seule vivant de la vraie foi et de la vraie vie chrétienne,
et cela, parce que, seule, elle est le corps vivant du Christ,
toutes les autres Eglises s¢éparées d'elle (Ia catholique-romaine,
anglicane, les protestantes, etc.) n'¢tant que des Eglises morles,
dans lesquelles ni la foi ni la vie spirituelle ne sont visibles.

C'est a la Commission susdite & juger si elle doit répondre
a de telles assertions.

Quant & la «Revue internationale de théologie», clle les
a déja maintes fois réfutées; elle a méme cité de nombreux
textes d'éminents théologiens russes et grecs, du métropolitain
Philaréte, ctc., dans lesquels une doctrine toute contraire est
expressément enseignée et les prétentions de M. I'éveéque Serge
formellement écartées. Les lecteurs remarqueront que le tres
honoré prélat n'a ni réfuté, ni méme mentionné, un seul de
ces textes orthodoxes; en sorte que, lorsqu’il condamne les
ancicns-catholiques, il ne le fait nullement au nom de son
Eglise (bien qu'il s'en prétende le représentant), mais unique-
ment en son propre nom. Nous devons lui confesser que ce
n'est pas assez pour nous convaincre, quelque respect que



nous professions pour sa dignité, et que nous préférons rester
en communion de doctrine et de sentiment avec les Philarete,
les Joseph Wassilieff, les Ossinine, les Bolotoff, les Guettée,
les Kaloguéras, etc., pour ne citer que les morts.

La «Revue» ne saurait se répéter continuellement, sur-
tout pour des adversaires qui ne lisent pas nos documents
officiels (catéchismes, livres de priéres, rituels, actes synodaux,
sermons, etc.), qui ne tiennent aucun compte des explications
détaillées qui y sont données, qui ne réfutent aucun des textes
des Ecritures et des Péres que nous citons a l'appui de nos
interprétations, et qui vont méme jusqu'a nous imputer des
qualificatifs et des enseignements que nous avons maintes fois
repousses.

Dans un tel état de choses, nous estimons la situation
trés grave au point de vue du rétablissement de l'ancienne
union des Eglises. Ce sont nos évéques et nos synodes qui
décideront, dans leur sagesse, ce qu'ils croiront devoir faire.

Quant a la Direclion de la «Revue» — Revue qui a été
fondée non pas exclusivement, mais principalement en vue de
cette union — si elle a une voix a faire entendre ici, ce n'est
qu'une voix tres humble. Si, en publiant la traduction francaise
de l'article de M. I'éveque Serge, elle y a joint, en notes, des
explications et des répliques, c'est uniquement pour guider ses
lecteurs dans leur appréciation, mais nullement pour trancher
la question, encore moins pour mettre fin aux débats. Elle se
souvient plus que jamais de cette parole du Christ: « Amen
dico vobis, si habueritis fidem sicut granum sinapis, dicetis
monti huic: Transi hinc illuc, et transibit, et nihil impossibile
erit vobis (Matth. 17, 19). Quand méme la montagne de pré-
jugés et d'erreurs qui sépare nos Eglises serait aussi élevée
que le veut M. I'évéque Serge, nous avons la foi que la vérité
et la charité du Christ peut la faire disparaitre, et nous sommes
méme persuadés qu'il en sera un jour ainsi.

Pour nous, nous croyons avoir fait tout ce que la stricte
orthodoxie nous permettait de faire; nous avons appliqué,
avec une exactitude historique et philologique que nous croyons
scrupuleuse, le critérium orthodoxe, avec la conviction ferme
que l'union des Eglises ne peut se faire que dans le seul vrai
dogme, et non dans les spéculations théologiques. Dans les
questions de la Trinité et de l'eucharistie, nous avons constaté,



206 —

par des textes authentiques, ce que la tradition universelle,
constante et unanime a enseigné; et si nous n’avons pas voulu
entrer dans des détails de spéculation thcéologique sur lesquels
les Peres ont exprimé des opinions diverses, c'est que nous
ne nous reconnaissons pas le droit de transformer en dogme
ou en doctrine dogmatique obligatoire une opinion qui n'a pas
été la doctrine de 1'Eglise universelle. Dans la question ecclé-
siologique, nous avons procédé de méme: nous avons fait con-
naitre 'ecclésiologie de St. Jean Chrysostome et de St. Augustin,
nous nous proposons de faire connaitre celle de St. Grégoire
de Nazianze, de St. Cyprien, etc., afin de bien établir ce qu'a
¢t¢ l'ancienne Eglise orthodoxe et de faire voir ce qu'elle doit
C¢tre aujourd’hui. Nous avons cru que cette étude préliminaire
ct générale dtait nécessaire avant d’examiner quelles sont
celles des Eglises actuellement existantes qui correspondent &
cette norme. Nous avons cru et nous croyons plus que jamais
que ce procédé est le seul logique, le seul objectif et le seul
impartial, pour mettre fin aux divisions actuelles. Si nous nous
trompons, nous demandons qu'on nous fasse, non un simple
proces de tendance (qui ne précise rien et qui se dispense de
preuves), mais des objections claires, avec textes authentiques
a4 'appui et selon les régles de la stricte critique historique et
de la stricte critique exégdétique. Cet honneur, nos adversaires
n’ont pas encorce daigné nous l'accorder.

Notre situation nous semble donc absolument correcte.
Pour en faire ressortir encore davantage l'orthodoxie, nous
nous permettrons la distinction suivante, & laquelle nous atta-
chons la plus grande importance et dont nos nombreux amis
d'Orient nous tiendront certainement compte:

Autant nous sommes remplis de vénération envers /'fglise
orthodoxe des huit premiers sitcles, laquelle n'est nullement
morte 4 nos yeux, mais vit encore, est bien réellement con-
creéte et historique, soit en Orient, soit en Occident; autant
nous la distinguons de [I'dcole ultramonianisante actuelle de
MM. Mésoloras, Rhossis, Gouseff, etc., qui nous attaque et a
laquelle nous incombait le devoir de répondre.

Nous sommes trés persuadés que cette école #'est pas
U'Eglise orthodoxe, qu'elle ne la représente pas, qu'elle enseigne
unc doctrine et des prétentions autres que celles des Peres, et
que — & son insu et certainement avec des intentions queé



— 207 —

nous croyons parfaites, mais mal ¢clairées — elle continue
I'introduction des doctrines et des procédés de 'ultramontanisme
dans I'Eglise orientale, introduction qui a ¢té commencée lors
des conciles de Lyon et de Florence, continuée aux seiziéme
et dix-septitme siecles, sous l'influence des ¢émissaires romains
que les Etats dévoués a la cour de Rome protégeaient et
secondaient puissamment. Si M. I'évéque Serge se récrie, voici
les preuves de notre assertion:

Rome est sortie de l'orthodoxie, non pas en expliquant
les dogmes de 1'Eglise universelle (elle en avait le droit, ainsi
que les théologiens des autres patriarcats), mais 1° en distin-
guant, dans ses explications, des doctrines qu’elle a d'abord
appelées proxima fidei; 2° en se servant ensuite de sa juri-
diction patriarcale pour détendre, au nom de la discipline
ecclésiastique, qu'on attaquit ces proxima fidei; 3° en les
faisant dc¢finir comme des dogmes dans ses conciles, conciles
qui n'étaient souvent que romains, quelquefois occidentaux,
mais qu’elle cherchait & imposer comme cecuméniques; 4° en
déclarant en principe hérétiques, sans toutefois les excom-
munier toujours nommément, ceux qui ne les acceptaient pas.
Or I'école de M. I'évéque Serge nous semble engagée dans
cette voie: elle aussi, elle a, sous le nom de théologoumenes,
ses proxima fidei, elle aussi, elle veut qu'on ne les sépare
pas des dogmes et qu’on les accepte comme faisant partic des
dogmes; elle aussi, elle déclare pneumatomaques, Nestoriens,
etc., ceux qui repoussent ces adjonctions; elle aussi, elle tend
& violer le dépot de la foi orthodoxe, non par soustraction,
mais par addition (ce qui n'est pas une altération moindre);
elle aussi, tout en acceptant en principe le critérium de l'an-
cienne Eglise, elle refuse, en pratique et en fait, de 'appliquer
exactement,

Bien plus, que M. 1'évéque Serge nous permette de le lui
faire remarquer (car nous connaissons Rome et l'ultramon-
tanisme beaucoup mieux que lui): M. l'évéque Serge est, sur
certains points, plus ultramontain que beaucoup d’ultramontains
occidentaux. Par exemple, tandis qu'il veut imposer le sens
qu'il attache au mot «transsubstantiation», Rome permet a
ses théologiens une dizaine d’interprétations diverses, dont
plusieurs sont méme une négation indirecte et détournée du
sens obvie de ce mot. Méme latitude A peu preés sur tous les



autres dogmes, sur les exercices extérieurs de piété, sur le
culte des saints, etc., choses qu'elle pratique, mais qu’elle ne
rend pas obligatoires; ou si elle les rend obligatoires, ce n’est
qu’en paroles et non en fait, sachant trés bien elle-méme que
nombre d'évéques, de prétres et de fideles n'y croient pas.
Autre point: tandis que M. I'évéque Serge ose traiter d'«ar-
chaique » cette Eglise des Péres et des huit premiers sitcles
a laquelle les anciens-catholiques en appellent dans toutes les
questions, Rome ne s’est jamais permis, que nous sachions,
une telle expression, malgré son désir de reléguer dans 1'obs-
curité les textes ct les libertés des Peres, et de faire mieux
passer ainsi, grice a cette obscurité, ses dogmes nouveaux,
ses proxima fider, ses théologoumenes. Si1'¢cole de M. I'évéque
Serge parait moins ultramontaine que celle de Rome, ce n'est
pas parce que ses principes le seraient moins, mais seulement
parce que l'application quelle en fait est moins logique. Par
exemple, la doctrine de la présence eucharistique perpdtuelle
(pour foujours) a conduit Rome a Vadoration perpéluclle.
M. Serge n’en est pas encore 1a, que nous sachions; mais la cause
n'en est pas dans la doctrine de la présence perpétuelle, qui,
logiquement, exige l'adoration perpétuelle; la cause en est
simplement dans la modération de lapplication. Les ultra-
montains, eux aussi, se sont piqués longtemps de modération,
et ce n'est méme que dans ces derniers temps qu'ils ont établi
ladoration perpétuelle; la «logique» dans l'erreur est souvent
plus pressée que la logique dans la vérité, et elle viendra
aussi pour les disciples de M. Serge: /iabent sua faia errores.
Quoi qu’il en soit de l'avenir, l'identité¢ des points de vue et
des procédés, dans le présent, entre 1'école ultramontaine orien-
tale et 1'école ultramontaine occidentale, est manifeste.

Bref, nous savons par lhistoire du passé que c'est cet
esprit ultramontain qui a fait, entre autres, de 1'é¢véque ortho-
doxe Bessarion le cardinal romain Bessarion, et qui s’est infiltré
si habilement et si funestement dans toutes les Eglises locales
orientales. Nous savons par lhistoire de ces cinquante der-
nieres années que c'est cet esprit ultramontain qui, en pleine
Eglise orthodoxe, a séduit les Gagarine, les Galitzine, les
Schwetschine, les Solowieff, etc. Nous pensions, nous anciens-
catholiques, étre & méme de rendre quelques services aux
orthodoxes d'Orient, en les munissant d’arguments pour mieux



— %09 —

triompher de I'ultramontanisme romain qui les enserre toujours
davantage; et voila qu'on nous traite d'hérétiques, et qu'on
nous déclare qu'on ne nous considérera comme catholiques-
orthodoxes que lorsque, aprés avoir rompu avec l'ultramon-
tanisme romain, nous nous soumettrons a l'ultramontanisme
oriental! En v¢rité, nous avons vu celui-la de trop prés pour
consentir jamais a nous soumettre a celui-ci.
« Nos peres sur ce point étaient gens bien sensés.»

Nous resterons prudents comme eux, comme ces bons
chrétiens d’autrefois, bien orthodoxes, que, par une incroyable
méprise, on ose traiter de crypto-chrétiens, de chrétiens qui
se dissimulent, qui se soumettent & Rome, et qui par leur
lacheté pactisent avec 'hérésie romaine, sortent ainsi de l'or-
thodoxie et de 1'Eglise, et sont par conséquent des vagabonds,
des sans-église, etc. Clest par ces étranges considérations que
nos adversaires déclarent que 1'Eglise d’Occident a cessé d’étre
visible et par conséquent d'exister; et quainsi il n’y a plus
qu'une seule Eglise, celle d'Orient!

Qu'ils veulent bien nous permettre de réfuter pour la
dixieme fois cette fantaisie. Puisqu’ils tiennent tant a la com-
paraison de I'Eglise avec le corps charnel de J.-C., ils devraient
savoir qu'un corps charnel est une agglomération de cellules
vivantes, unies entre elles par une méme force vitale, par une
méme force pensante, aimante et voulante. De méme, I'Eglise
est une agglomération de cellules vivantes (individualités ou
groupes), toutes réunies par le méme Christ, par la méme
foi, par le méme baptéme: wunus Dominus, una fides, unumn
baptisma. e Christ a dit: Ubi sunt duo vel tres congregati
in nomine meo, ibi sum in medio eorum (Maith. 18, 20). Voila
certes des groupes trés petits, & peine visibles, mais cependant
suffisamment. Nos adversaires n'oseraient donner un démenti
au Christ méme. Or 1'Occident n’a cessé de compter de tels
groupes, et en nombre considérable; groupes unis par le méme
Christ, par la méme foi, par le méme baptéme, donc vivant
dans 1'Eglise par J.-C.

On objecte: Mais ces groupes ¢taient en opposition contre
leur patriarche, — Oui, comme les fideles orthodoxes d'Orient
¢taient en opposition contre leurs patriarches lorsque ceux-ci
s'appelaient Eunomius, Macedonius, Paulus, Sergius, etc.; et
leur opposition était précisément un témoignage tres visible de
leur orthodoxie.



— 210 —

On objecte encore: Mais ces groupes étaient anathéma-
tisés et excommuniés par les évéques et par les prétres, donc
en dehorsde 'Eglise. — Non. Ils étaient excommuniés, mais d’'une
excommunication invalide, qui ne les privait ni de la grice,
ni de la foi. Heureusement les prétres qui croyaient comme
cux ne leur ont jamais manqué; c¢t quoique traqués et persé-
cutés par les inquisiteurs, ils restaicent fideles. Et leur fidélité
¢tait connue, donc visible pour cecux qui avaient des yeux.
LLeur emprisonnement, leur martyre, leur mort, nous osons le
dire, ¢tait la plus haute marque de la visibilité de 1'Eglise en
Occident. On a tu¢ aussi J.-C.; ses disciples ont-ils cessé pour
cela de former une Kglise, méme lorsque plusieurs d’entre eux
se cachaient ct lorsque Pierre reniait le Christ? Non.

On objecte encore: Mais ils se cachaient et se soumettaient
a Rome. — Réponse: Il y a soumission et soumission. Clest
le cas de distinguer entre l'esprit et la lettre, entre les vérités
que les victimes proclamaient 4 la face de l'univers et les
formules ambiguts que la cour de Rome leur arrachait. La
maniére dont les Port-royalistes se sont soumis n'a certes
trompé¢ personne, pas méme les jésuites, qui leur ont gardé
une haine mortellie. Donc supposer que Rome, en condamnant
ses adversaires, a ¢teint et détruit le christianisme et 'Eglise
orthodoxe en Occident, est une erreur trés grande: car les
victimes de Rome, en regimbant, ¢n se concentrant davantage
en J.-C., dans la méditation des Ecritures, dans la vie inté-
rieure des aspirations de 'dme, dans l’ﬁppcl au Sauveur contre
les faux Christs ultramontains, ont pratiqué d'autant mieux
I'essence méme du christianisme, et 1'ont mise en plus grande
lumiére, aux yeux de ceux qui ne confondent pas cette essence
de sainteté avec l'ob¢issance aveugle 4 une hiérarchie orgueil-
leuse, erronée et coupable. On ne saurait assez le répéter: la
soumission 4 Rome, en pareils cas, ne trompait personne; on
savait que ce n'était qu'une soumission d’administration, le cou-
teau sous la gorge, et non unc soumission d’esprit et de coeur.
Fénelon s’est soumis ainsi, en gardant ses convictions; il 1'a
méme écrit. Montalembert s’est soumis aussi lors de la con-
damnation de 1'dvenir, mais cela ne 1'a pas empéché, tout en
passant pour ultramontain, de repousser avec horreur «l'idole
du Vatican ». Gratry, mourant, s’est soumis, en «effacant» ce
qu’il avait écrit, mais non en le rétractant, ni en le réfutant.



R 11

Tout le monde, en Occident, sait que la formule: laudabiliter
se subjectt, signific: «ll ne peut pas faire autrement, n’étant
pas un héros, mais il n'en garde pas moins sa foi et ses con-
victions.» Donc on a pitié de ce malheureux, mais on sait du
moins qu’il vit toujours réellement de la vraie foi. Loin de
nous, certes, la pensce de glorifier cette attitude et cette fai-
blesse; mais loin de nous aussi la pensée d’excommunier ces
faibles, qui, nul n'en doute, pas méme Rome, ont une foi cor-
recte, dont nul ne doute.

C'est dans toutes les Eglises qu'il y a deux courants et
que celui de la majorité (qui n’est pas toujours celui de la vé-
rité¢, bien qu’il se croie celui de l'orthodoxie) cherche a ana-
thématiser celui de la minorité. On 1'a vu chez les protestants
de France aprés le synode de Paris, de 1872. Ceux qu'on vou-
lait mettre a la porte, dit M. Maurice Vernes, répondirent:
« Non seulement nous avons conscience d'¢tre restés protes-
tants parce que nous coxiinuons d'accepter I'Evangile selon
l'esprit de la Réformation du XVI® siecle, mais nous estimons
rendre un service signalé &4 nos coreligionnaires...» Mémes
tendances ct mémes scissions dans I'Eglise établie d'Angle-
terre. Et ce qui se passe actuellement dans 1'Eglise catho-
lique-romaine de France, au sujet de la condamnation de
M. Loisy, est une illustration frappante de la these que nous
soutenons.

Voici les faits: M. Loisy a émis des doctrines historiques
et théologiques que Rome a condamnées; il s’est soumis admi-
nistrativement, mais tout le monde sait qu'il maintient ses
enseignements et qu'en cela il entend rester catholique. 11 con-
linue donc & élrve catholique, malgré la condamnation lancée
contre lui par le St.Office romain. Quelques évéques font écho
4 Rome et le condamnent aussi; quelques autres pensent
comme lui et le disent suffisamment pour que nul n’en ignore;
Rome le sait et ne fulmine pas; l'immense majorité dcs éve-
ques se tait, et pense au fond, a peu prés, comme M. Loisy.

Or, je le demande, olt sont les crypto-catholiques, en ce
cas? Nos adversaires orientaux disent que ce sont les amis de
Loisy qui se soumettent et se cachent. Clest une erreur:
1° parce que les amis de Loisy continuent de fait & maintenir
la vérité catholique ou orthodoxe; 2° parce que leur soumis-
sion n'est qu'administrative et forcée, et qu'elle ne trompe per-



212

sonne; 3° parce que l'immense majorité des catholiques, tout
en continuant & porter le titre de «romains» (expression pure-
ment géographique et administrative), continue a penser comme
les amis de Loisy, c'est-a-dire a wester catliolique. Ceux qui
taussent et cachent le catholicisme orthodoxe sont précisément
le pape et ses adhérents, ceux qui forment le cadre hiérar-
chique de 1'Eglise (mais non V'Eglise mé&me), ceux qui sont
censés porter le drapeau et qui le trahissent. Nos adversaires,
trompés par la distance et par les apparences administratives,
prennent pour hérctiques les vrais catholiques, et traitent de
non-valeurs ceux ui sont les seules valeurs orthodoxes. On
ne saurait méconnaitre plus gravement la vérité historique.

Ce qui trompe nos adversaires dans cette question, c’est,
d’abord, qu'ils jugent 1'Occident, comme je viens de le dire, a
une trop grande distance, et qu'ils le voient mal du fond de
leurs couvents orientaux; c'est qu’ils n’aper¢oivent pas suffi-
samment ces groupes catholiques-orthodoxes; qu'ils ne lisent
pas leurs ouvrages; qu'ils ne connaissent pas suffisamment
leurs actes et leurs vertus. S'ils les connaissaient, ils sau-
raient, par exemple, que les gallicans non scolastiques ont tou-
jours ri de la fameuse définition du concile de Vienne sur la
nature de 'ame «forme substanticlle du corps»; qu’ils n'ont
pas moins ri de la logomachie emphatique du concile de Flo-
rence sur les prétendus pouvoirs du pape; qu’ils n'ont jamais
accepté ni Pcecuménicité ni les doctrines des conciles de La-
tran; qu’ils ont toujours tenu les conciles pour supérieurs au
pape; qu'ils ont toujours refusé, méme encore au dix-septieme
siecle, de recevoir le concile de Trente; qu'ils ont toujours
ignoré le «catéchisme romain»; qu'aucun fidele, et méme aucun
prétre, n’a jamais lu toutes les définitions et décisions du con-
cile de Trente; etc.,, etc. On voit, par ces quelques détails,
entre mille autres, combien se trompent ceux qui jugent de
I'Eglise d'Occident et de sa foi par les ordres de la chancel-
lerie romaine. Ils se trompent du tout au tout et ont grand
tort de traiter de non-valeurs ces prétendus crypto-groupes,
ces petites entités qu’ils trouvent invisibles simplement parce
qu’ils ne les voient pas. Mais il y a, dans I'Eglise comme dans
la nature, des forces impondérables, qui, quoique impondérables,
n’en sont que plus réelles et plus puissantes, et la Bible méme
nous apprend que c’est 1'anesse de Balaam qui a aperc¢u l'ange
que celui-ci ne distinguait pas.



— 213 —

Ce qui trompe nos adversaires, c'est, enswite, qu'ils con-
fondent 1'Eg¢lise avec la hiérarchie, et qu'ils croient qu'on est
sorti de I'Eglise par le seul fait qu'on est hors des cadres
hiérarchiques et administratifs. Ils se trompent gravement: la
vie spirituclle est une vie de foi et de vertu, et non une vie
d’administration. Non, la hiérarchie n'est pas I'Eglise, mais seu-
lement une partie de I'Eglise, pas plus qu'un état-major n’est
l'armée, ou qu'un ministére politigue et administratif n'est la
nation. Qui oserait aujourd’hui condamner toute une ville
comme coupable, parce que son maire aurait commis une trahi-
son ou un faux? Quel est le monstre qui oserait la passer au
fil de 'épée, pour la punir du forfait de son chef, forfait qu'elle
n'a pas commis et contre lequel méme elle a protesté? De
méme, n'est-il pas monstrueux de traiter d’hérétiques, de passer
au fil de 'excommunication et de 'anath&éme, tous les chré-
tiens qui ont protesté, en Occident, contre les crreurs et les
crimes de la papauté? Que nos adversaires condamnent les
coupables, la papauté et ses agents, oui; mais qu'ils respectent
du moins I’Eglise, toujours distincte de la papauté, méme quand
elle est représentée par un petit nombre. Pusillus grex, telle
fut I'Eglise primitive qui, on le reconnaitra, était orthodoxe
et vivante, méme a 1'¢poque de la dénégation de Pierre et de
la trahison de Judas.

Bref, il s’agit d’'une question de conscience, de religion,
d'Eglise et de science. Nul ne saurait ¢tre surpris, si nous
nous défendons aussi ¢énergiquement que possible dans des
choses et pour des choses aussi sacrées. Nous ne reprochons
certes pas a nos adversaires orientaux de nous attaquer. lls
sont dans leur droit, comme nous dans le notre. Mais ce qui
nous ¢tonne, c’est que, tandis que nous défendons I'Eglise orien-
tale contre ses nombreux adversaires occidentaux, notamment
contre ses ennemis ultramontains, 1'école orientale en ques-
tion, loin de nous en savoir gré, nous attaque, et nous attaque,
chose curieuse, avec les procédés mémes de la scolastique
ultramontaine! Cette école se croit trés antiultramontaine parce
qu'elle repousse l'autorité papale; mais on peut étre trés ultra-
montain sans le pape; et c'est malheureusement le cas.

Nous ne sollicitons de cette école aucune faveur: il nous
suffirait qu’elle ffit juste et exactement renseignée. Tout ce que
nous désirons, c'est que la vérité triomphe, et avec clle la



214

cause du Christ et de son Eglise. Nous avons frappé a la porte
de I'Eglise orientale, non pour lui demander une orthodoxic
que nous avons recue du Christ méme, & notre baptéme (dont
les Orientaux reconnaissent la validité), et que nous n'avons
jamais cessé de professer, mais uniquement pour lui proposer
de renouer les liens de fraternit¢ chrétienne d'autrefois. Des
serviteurs de cette Eglise, nous connaissant mal, nous ont pris
pour des hérétiques a4 mines protestantes, parlant un langage
ni grec ni slave, donc suspects, et ils nous ont, de fait, assez
mal traités. Espérons que les maitres de la maison, mieux
renseignés, répareront la méprise de leurs subordonnés et trou-
veront nos propositions dignes d'étre acceptées. Et alors, avec
une joie toutc chrétienne, nous chanterons: Gloria in excelsis
Deo et in terra pax hominibus bonee voluntatis!.. Ecce quam
bonum et quam jucundum habitare fratres in unum!

La DIRECTION.



	Simples remarques sur les deux documents précédents

