
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Ein Versuch zur Verständigung : Antwort an Bischof Sergius

Autor: Kirejew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


191

EIN VERSUCH ZUR VERSTÄNDIGUNG.
ANTWORT AN BISCHOF SEPvGIUS.

(Aus dem Russischen.)

Unter dem Titel : „Zur Frage : was uns von den Altkatholiken

trennt1', erschienen im „Kirchenboten" (Nrn. 40—42; drei
Aufsätze des hochwürdigsten Sergius, Bisehof von .Limburg.
Sie sind nicht lang, aber inhaltsvoll. Der Verfasser untersucht
„die" nach seiner Meinung „unrichtige Auffassung, seitens der

Altkatholiken, der Idee der ökumenischen Kirche, wie auch des

Verhältnisses dieser Kirche zu den Altkatholiken und zur
orientalischen orthodoxen Kirche". Ich fühle mich geneigt, auch
meinerseits einige Erläuterungen zu dieser wichtigen Frage
vorzulegen, um so mehr, da der Verfasser in seinen Aufsätzen
auch meine Meinungen (in demselben „Kirchenboten", Nrn. 26
bis 28) bespricht.

Ungeachtet des Ansehens meines verehrten Gegners,
erlaube ich mir, mit einigen von seinen Thesen nicht
übereinzustimmen, und hoffe meine Ansichten zu begründen. Mich
bewegt zur Antwort nicht nur der Wunsch, die angeführten
(so wichtigen) Fragen zu beleuchten, sondern auch die
gutmütige Form der Polemik meines Gegners: Er bleibt fortwährend
liebenswürdig gesinnt, auch dem Andersdenkenden gegenüber
teine gegenwärtig grosse Seltenheit!). Seinen Aufsatz endigt
der Bischof mit Worten, welche eine reelle freundschaftliche

Gesinnung den Altkatholiken gegenüber beweisen, nicht
aber nur deren Maske tragen ; eine öfters misslungene Maske,
die nur kleinliche Gefühle einer verwundeten Eigenliebe, eines
nicht anerkannten wissenschaftlichen Ansehens etc. verbergen.
Ich denke, dass ungeachtet der scheinbar prinzipiellen
Verschiedenheit zwischen den Ansichten der Altkatholiken und
denen des Bischofs Sergius sie meistens'zum Einklang gebracht
werden können.



— 192 —

Bevor ich zu den Erläuterungen komme, muss ich aber
eine Bemerkung machen. Die Redaktion der „Revue internationale

de Theologie" behauptet, dass in unserer (russischen;
Theologie verschiedene Strömungen vorhanden sind, und dass
Bischof Sergius und seine Parteigänger (adherents) einer unter
diesen wissenschaftlichen Strömungen angehören, dass aber in
der russischen Theologie noch andere (Strömungen) vorhanden
sind, denen andere russische Theologen angehören. Damit scheint
Bischof Sergius nicht einverstanden zu sein, er scheint nicht
annehmen zu können, dass solche Strömungen Vorhanden
sind ; seine Auffässungsweise scheint mir aber nicht unanfechtbar
zu sein; im Gegenteil, Verschiedenheiten, selbst Gegensätze
sind in jeder Wissenschaft, auch in der Theologie, nicht nur
annehmbar, sondern wünschenswrcrt. Jämmerlich wäre es,

wenn die Träger der russischen Theologie über alles eine und
dieselbe Meinung hätten Es wäre ja ein Beweis, dass sie keine
eigene Meinung haben In jeder Religion soll eine gewisse
dogmatische Doktrin vorhanden sein, eine Doktrin, die für alle
Anhänger dieser Religion obligatorisch ist Die soll unantastbar
bleiben. Ausserden aber gibt es in der Lehre aller Kirchen
eine Menge Nebenfragen, theologische Meinungen etc., welche
man verschiedenartig beurteilen darf! Selbst die Dogmata können

ja verschieden verstanden und beleuchtet werden; schon

aus dein Grunde, weil das Verständnis, die Beurteilung der
wissenschaftlichen Formeln, in welchen diese Dogmata eingehüllt

sind, von dem Umfange, der Macht der Vernunft eines

jeden Einzelnen abhangen. Darin liegt der Grund der
verschiedenen Strömungen im Gebiete der Theologie. Strömungen
waren auch in unserer Theologie von jeher vorhanden und

sind es noch. Es ist eine Tatsache. Waren Stephan Jaworsky
und Theophanes Procopovitsch nicht die Vertreter entgegengesetzter

wissenschaftlicher Strömungen War nicht der

Metropolit Philaret von Moskau als ein gefährlicher Freidenker
und Novator von vielen kurzsichtigen russischen Theologen
angesehen, weil er sich selbständig freidenkend verhielt gegenüber

den scholastischen Strömungen, welche sich unserer Theologie

Ende des XVII. Jahrhunderts bemächtigt hatten Wie

gesagt, sind diese Strömungen wohltuend und notwendig. Im
Kampfe dieser gegenseitigen Strömungen läutert sich der

theologische Gedanke; auch in unserer Theologie ist, Gott sei



— 193 —

Dank, ein unleugbarer Fortschritt vorhanden, vom tötenden
Formalismus, von der materialisierenden Buchstäblichkeit zur
freieren, geistigeren Auffassung der ewigen Wahrheiten der
christlichen Religion. Viele von denjenigen (in der Doktrin
der ökumenischen Kirche nicht begründeten) Lehren, die vor
ein paar Menschenaltern als obligatorisch angesehen waren, als

„de fide", sind gegenwärtig als bloss fakultative Meinungen von
vielen betrachtet. Zweifelsohne wird unsere Religion, in ihrem
Grunde unwandelbar bleibend, sich fortwährend mehr und
mehr vergeistigen und aufklären.

Der Bischof Sergius wirft den Altkatholiken vor, dass
sie der Meinung wären, dass „die äussere Organisation keine
direkte Notwendigkeit für das kirchliehe Leben wäre", dass,

wenn „durch die Schuld der Menschen der äusserliche (ob-
schon sehr wünschenswerte) Verband der Kirchen auseinandergeht,

dabei die Kirche doch keinen bedeutenden Schaden
empfindet". „Für uns aber", fährt der Bischof fort, ..ist die Kirche
ein faktischer Verband für das geistige Leben!" Dieser
Vorwurf ist nicht begründet. Die Altkatholiken verstehen recht
gut, dass es notwendig für den Christen ist, am gemeinsamen
Leben der ökumenischen Kirche teilzunehmen. War nicht ihre
erste Besorgnis, nachdem sie gegen die päpstliche Infallibilität,
und andere occidentalische Irrlehren, Protest eingelegt und
sich aus dem Verband der römischen Kirche ausgeschieden
hatten, eine reelle sichtbare Rieche zu gründen? Arbeiten sie

nicht, um eine Vereinigung mit den übrigen orthodoxen Kirchen
zu bewirken? Hätten sie so gehandelt, wenn sie „die kirchliche

Organisation als nur eine sekundäre Aufgabe betrachtet"
hätten? Die Unionsbestrebungen der Altkatholiken sind bereits
über dreissig Jahre alt, und welches sind dabei ihre Motive?
Rein ideale, christliche! nur der Wunsch einer Vereinigung mit
den orthodoxen Brüdern, den Glaubensgenossen, ohne dabei
von uns irgend welche materielle Hülfe, welchen materiellen
Vorteil zu erwarten! Die Altkatholiken wollen Mitglieder des

orthodoxen Kirchenlebens sein, des Lebens, welches — wie
Bischof Sergius richtig bemerkt — insbesondere im gemeinschaftlichen

Genuss des eucharistischen Opfers besteht. Ist diese

Bestrebung nicht ein eklatanter Beweis, dass die Altkatholiken
unsere Kirche als eine Repräsentantin des sichtbaren Verbandes
der orthodoxen Kirche des Orientes ansehen? Wären sie nicht



— 194 -
von unserer dogmatischen Orthodoxie überzeugt, wie könnten
sie eine Union in sacris mit uns anstreben?! Es wäre ja eine
..contradictio in adjeeto"!

Bischof Sergius sagt, dass die Altkatholiken vor allem
„erfahren müssen," wo die „wahre Kirche" ist! Diesen Wunsch
aber haben sie längst erfüllt; von Anfang an haben sie diese

Aufgabe gelöst! Von Rom haben sie sich losgerissen — sie
verstehen ja, dass eine Kirche, welche sich im „Irrtum1-1
befindet, solange sie sich von diesem Irrtum nicht befreit hat,
nicht eine ..wahre1'- Kirche sein kann; die Vereinigung mit dem

Anglikanismus, im Sinne einer wahren, reellen Union, ist
gewiss höchst wünschenswert; sie ist aber unerreichbar, solange
der konservative Teil des Anglikanismus, dessen Glaube orthodox

ist, sich nicht aus dem Verbände des heterogenen
„Establishment", welcher auch stark protestantisierende Kirchenab tei-

lungen in sich enthält, losreisst. Das Protestantentum, ungeachtet,
dass es viele tiefglaubende, gottesfürchtige Christen und auch
unzweifelhaft grosse Gelehrte besitzt, ist keine Kirche. Kho-
miakof hatte recht in seiner Behauptung, dass, wenn man
den römischen Katholizismus eine Kirche ohne Christen nennen
darf, man den Protestantismus als Christen ohne Kirche
betrachten kann. In betreff des Dogmas und der Richtigkeit
der apostolischen Succession sind die orientalischen Kirchen
für die Altkatholiken die Repräsentantinnen und die legalen
Erbinnen der ungeteilten ökumenischen Kirche; folglich brauchen

sie auch nicht (wie es dein Bischof Sergius scheint)
nachzuforschen, „wo die wahre Kirche ist". Sie ist da, wo das

ökumenische Dogma herrscht und eine legale Hierarchie
vorhanden ist. Nun sollte man glauben, dass die Feststellung
dieser Daten ganz hinreichend wäre, um zur Lösung der
praktischen Frage der Interkommunion zu gelangen, zur Herstellung

der vollkommenen Einigkeit unserer Kirchen Die
Altkatholiken 1) haben die Orthodoxie ihrer Doktrin bewiesen;
2) erkennen an, dass unsere (orthodox-orientalische) Kirche im

Dogma absolut orthodox ist; und 3) haben, seit dreissig Jahren,
uns den Wunsch geäussert, von unserem orthodoxen Kirchenverband

als ebenbürtige Schwesterkirchen anerkannt zu sein

und damit die Union herzustellen.
Was könnte nun von ihnen noch gefordert werden? Nichts

mehr, sollte man denken.



— 195 —

Hier stossen wir aber auf ein (scheinbares) Hindernis. Es
besteht in der Behauptung der Altkatholiken (s. „Nochmals zur
Verständigung"), dass auch ausser dem Verbände unserer
orthodoxen Kirche noch vollkommen orthodoxglaubende Christen

existieren, oder existieren können, Christen, welche gegen
die römischen Neuerungen und Irrlehren protestiert haben,
dabei aber offiziell nicht aus dem Verbände ihrer, (irrenden)
Kirche (aus irgend einem Grunde) ausgetreten sind. Diese
ovthocloxglaubenden, vielmehr -denkenden Christen soll man, der
Idee der Altkatholiken gemäss, auch als der orthodoxen Kirche
angehörend betrachten.

Ich muss gestehen, dass ich persönlich nicht viel
von solchen Kryptochristen halten könnte; ein wahrer, ein

überzeugter Christ könnte doch nicht in einer irrenden Kirche
bleiben! Ein Christ ist vor allem ein überzeugter Bekenner
seines Glaubens. Ein Kryptochrist kann gewiss ein grosser
Gelehrter sein, ein liebenswürdiger Philanthrop etc. etc., einen
echten und noch dabei einen orthodoxen Christen könnte ich
diesen Menschen (welcher entweder ein Indifferenter in Glaubenssachen

oder ein Feigling ist) nicht nennen. Ein Christ (der
kein Indifferenter ist) kann mit seinem Gewissen keine Kompromisse

schüessen Ich wiederhole es : ein echter Christ braucht
kein Gelehrter, kein Theologe zu sein, ein Bekenner — soll er
sein, und zwar — vor allem!

Sollte die Theorie der Kryptochristenheit haltbar sein, so
sollten ja alle Bischöfe der Minorität (im Vaticanum 1870),- die
Hefele, die Strossmeyer, die Maret, die Dupanloup, und wie sie
alle heissen, auch zur ökumenischen orthodoxen Kirche gehören,
könnten auch auf diesen Titel (wie es mit Recht die Altkatholiken

tun) Ansprüche erheben. Ich sehe auch nicht ein, was
eigentlich die Kirche Christi und speziell die altkatholische.
Kirche von der Zurechnung solcher Christen zu ihrer Herde
gewinnen würde! Das alles ist aber nur meine persönliche
Auffassungsweise der Sache. Wollen wir sie aber vom Standpunkte
¦unserer Unionsbestrebungen betrachten: Inwiefern, in welcher
Hinsicht könnte die Annahme, durch die Altkatholiken, dieser
sehr erweiterten Idee der Kirche als ein impedimentum dirimens
auf dem Wege der Union unsererseits betrachtet werden? Wie
könnte diese altkatholische Voraussetzung, dass ausser den
orthodoxen Christen, die zur orthodoxen Kirche wahrhaft ge-



-- 196 —

hören, es noch irgendwo einige andere gibt, die Wahrheit
der Idee der Kirche beeinträchtigen? Sollten diese Krypto-
christen irgendwo vorhanden sein, so wäre allerdings die
orientalische orthodoxe Kirche nicht die Inhaberin aller orthodoxen
Christen, ihre erhabene Rolle aber würde gewiss dabei nicht
leiden, um so weniger, da doch die Altkatholiken selbst es

mehrfach betont haben, dass es für diese ausser dem Verbände
der orthodoxen Kirche stehenden Orthodoxen Pflicht ist, sich
nach Möglichkeit mit der orthodoxen Kirche zu vereinigen.
Im christkatholischen Katechismus steht ausdrücklich, dass

derjenige, welcher sich überzeugt hat, dass die reelle,
vorhandene Kirche gerade die von Christus gegründete Kirche
ist, auch Mitglied dieser Kirche werden soll, wenn er nicht
gegen sein Gewissen handeln will1). In einem Briefe, mit dem
mich Bischof Weber beehrte, steht folgendes: „. Ist jemand
in seinem Inneren (in der gläubigen Überzeugung) orthodox,
so hat er auch die moralische Pflicht, danach zu handeln und
einer orthodoxen Kirche sich anzuschliessen, oder, wie wir
Altkatholiken es getan haben, mit seinen Gesinnungsgenossen zu
einer orthodoxen Partikularkirche sich zu vereinigen." Ist das

alles nicht sonnenklar?!
Weiter wird den Altkatholiken ihre Behauptung

vorgeworfen, dass die alte, ungeteilte Kirche in Stücke (in
Einzelkirchen) zerfallen ist; class einige dieser Einzelkirchen
vollkommen orthodox geblieben sind, die anderen nur teilweise.
Ist es aber auch nicht der Fall? Zwar fügen die Altkatholiken
hinzu, dass keine von diesen Kirchen sich ..ökumenisch" nennen
darf (eine Idee, die allerdings bestritten werden kann) ; damit
aber wollen sie gewiss nicht sagen, dass die Einzelkirchen
(welche orthodox geblieben sind) die Wahrheit ihrer dogmatischen

Lehre eingebüsst haben Und das eben ist der Kern der

ganzen Sache. Die zu lösenden Fragen sind :

1. Erkennen uns die Altkatholiken als dogmatisch orthodox
oder nicht?

2. Wollen sie sich mit uns vereinigen oder nicht?
Weiter nichts! Dass aber die Altkatholiken beide Fragen

mit Ja beantworten, ist seit dreissig Jahren festgestellt.

') Was auch jetzt ein leichtes ist, da orthodox katholische Kirchen
im Abendlande leicht erreichbar sind.



— 197 —

Nun aber weiter : Haben die Altkatholiken auch ihrerseits
nicht das Recht, uns zu fragen, ob wir nicht unserer Dogmenlehre

irgendwelche Zusätze beigefügt haben (theologische
Meinungen, Legenden etc.;? Zusätze, denen wir eine dogmafische
(also obligatorische) Bedeutung zuschreiben Es unterliegt aber
keinem Zweifel, dass einige unter unseren Theologen viele
„Dubia'-1- als „Necessaria" betrachten. Es sind gewiss bei uns
latinisierende Strömungen vorhanden, Avelche den Altkatholiken
unsympathisch sind und welchen sie, mit Recht, nie und nimmer
beistimmen werden. Das ist der wahre Grund einer, wie es

uns scheint, zu grossen Arorsicht der Altkatholiken in ihren
Unterhandlungen mit uns. Sie sind gewiss bereit, in unsern
Kirchenverband einzutreten, aber unter der ganz festen
Bedingung: 1. der Wahrung ihrer Autocephalität, und 2. nur auf
Grund der dogmatischen Lehre der alten ungeteilten Kirche
der sieben ökumenischen Konzilien. Können wir Orthodoxe es

ihnen verargen
Bischof Sergius ist in seiner Auffassungsweise gar nicht

engherzig. Unsere Kirche, sagt er, ist gewiss die Kirche der
ersten acht Jahrhunderte und der sieben ökumenischen
Konzilien ; dieses Selbstbewusstsein aber ist nicht begründet auf
irgendwelche besondere Verdienste, oder irgendwelche Prärogative

im Vergleich mit dem Abendlande, sondern auf ein
einfaches historisches Faktum. Auch behauptet sie ihre ökumenische

Würde nur bis zur gegenwärtigen Zeit; bis jetzt hält, sie
sich ; sie kann aber, sagt Bischof Sergius, abfallen (wie es das
Abendland getan hat), und dann wird sie ihre ökumenische
Würde irgend einer anderen Kirche abtreten müssen. Bischof
Sergius verneint entschieden die ihm zugemutete Meinung, dass
die Altkatholiken sich mit irgend einer unter den autocephalen
Kirchen des Orientes vereinigen sollen. Es handelt sich, sagt
er, um eine Vereinigung mit der Gesamtheit der orthodoxen
Kirchen, wobei selbstverständlich die Altkatholiken ihre kirchliche.

Selbständigkeit vollkommen bewahren werden. Überhaupt
denke ich, dass die verschiedenen Auffassungsweisen des

Bischofs und der „Revue internationale de Théologie" nicht
unversöhnlich sind. Im gegebenen Falle ist vieles
Missverständnissen zuzuschreiben. So irrt Bischof Sergius, indem er
annimmt, dass die Altkatholiken (resp. Prof. Michaud) sich die
Kirche als nur eine ideelle Totalität der orthodox Glaubenden



— 198 —

vorstellen, nicht aber als einen faktischen Verband. Nein, Prof.
Michaud sagt öfters, dass die Kirche ein echter, lebendiger
Organismus ist, dass vom christlichen Standpunkte aus die

Gründung eben einer Kirche eine Notwendigkeit war. Christus,
sagt Prof. Michaud, wollte die Menschen in eine spezielle
religiöse Gesellschaft vereinigen, welche die ihr vom Heiland
anvertraute Doktrin, seine moralischen Vorschriften und seine
Gnade aufbewahren sollte. Indem er den Text Matth. XVIII, 17,

anführt: „Sage es der Kirche etc.", schreibt Prof. Michaud:
Die Kirche also richtet, schliesst auf und zu, vergibt und
verurteilt, mit einem Worte, besitzt die Schlüssel des Gebäudes,
in welches alle Kinder Gottes eintreten müssen. Es ist nicht
hinreichend, sagt er vortrefflich, getauft zu sein, ausserdem
braucht der Christ noch den Glauben mit dem Gefolge von
tugendhaften und guten Werken und von Sakramenten. Zu

behaupten, dass Christus keine Kirche gegründet hat, wie es

die Protestanten tun, weif es aus dem Evangelium nicht zu

ersehen ist, dass er eine Gesellschaft gegründet hat mit einer

komplizierten Organisation, ist nur möglich, indem man mit
dem Worte „Organisation" spielt! Gewiss hat Christus keine
römische kirchliche Organisation gegründet, mit ihren verschieden
betitelten Patriarchen, Exarchen, Kardinälen etc.; aber die hl.

Schrift und die Geschichte beweisen, dass Er eben eine wohl-

organisierle Gesellschaft mit bewusstem Ziel, einer Mission, mit

gewissen Pflichten, mit einer festen Konstitution und Organisation,

schliesslich eine Kirche, Aie den dreifachen Schatz des

Glaubens, der Sakramente und der Sittlichkeit zu bewachen

hat, gegründet hat. Eine Kirche, welche ein Körper ist, dessen

Seele Christus ist. Die Meinung derer, sagt Prof. Michaud,
welche glauben, dass ein Mensch ein Anhänger des Christentums

sein kann, ohne der organisierten Kirche anzugehören,
ist unrichtig. Das Christentum eines solchen Menschen ist sehr

mangelhaft. Hat Jesus Christus eine Kirche gegründet, so hat

er es zweifelsohne getan, damit seine Jünger zu ihr gehörten...
Ich zitiere das alles nur, um zu zeigen, dass die Altkatholiken
weit entfernt sind, die Notwendigkeit zu leugnen, nicht einer

eingebildeten, ideellen, sondern einer echten Organisation
anzugehören. In dem nämlichen Sinne hat sich mehrfach mir

gegenüber der selige Bischof Reinkens ausgesprochen. Die

hier angeführte Bestimmung des Begriffes „Kirche" scheint mir



— 199 —

sehr voll und richtig zu sein, und wenn die Altkatholiken
beifügen, dass es noch Christen gibt, oder geben kann, welche
orthodox glauben, und dabei aus irgend einem Grunde nicht in
den kirchlichen Verband eingetreten sind, so kann diese
Behauptung die Richtigkeit ihres Begriffes der „Eirchea nicht
beeinträchtigen.

Bischof Sergius sagt mit Recht, dass es für einen Orthodoxen

notwendig ist, nicht nur den wahren Glauben zu
besitzen, sondern noch faktisch der ökumenischen Kirche
anzugehören. Wie wir aber gesehen haben, sind die Altkatholiken
weit davon entfernt, es zu leugnen. Bischof Sergius denkt
weiter, dass dies alles nicht hinreichend ist, um sich an unserem
Kirchen verband zu beteiligen. Wenn ein katholischer Priester,
sagt Bischof Sergius, zu uns kommt und behauptet, er hätte
mit den päpstlichen Neuerungen gebrochen, laden wir ihn nicht
gleich ein, gemeinschaftlich mit uns die Liturgie zu feiern ; wir
müssen von ihm nicht nur eine Verleugnung seiner früheren
Irrtümer fordern, sondern noch den Leweis, dass er mit seiner
früheren Kirche gebrochen hat; endlich vollziehen wir noch
einen gewissen Ritus, um seinen Eintritt in unsere Kirche zu
legalisieren. Ja, gewiss! Wie steht es aber mit den Altkatholiken

Haben sie nicht die Irrtümer der römischen Kirche
verworfen? Haben sie nicht auf's entschiedenste mit Rom
gebrochen? (Rom hat sie ja förmlich anathematisiert Ist das
alles nicht hinreichend? Was den Akt der Union selbst anbetrifft,

so ist zu bemerken, dass der Eintritt eines Einzelnen in
eine Kirche und die Union der Kirchen zwei ganz verschiedene
Sachen sind! Einige sagen: die Altkatholiken stammen aus der
römischen Kirche, welche jahrhundertelang abgesondert
gelebt hat; sie hat in ihre Doktrin Irrlehren eingeführt, infolgedessen

hat sie ihre Ebenbürtigkeit mit ihrer orientalischen
Schwester eingebüsst. Warum aber? Früher war die
abendländische Kirche eine gleichberechtigte Schwester, gewissermassen

eine ältere Schwester der orientalischen, da sie aber
Irrtümer in ihre Lehre aufgenommen hat, ist sie eine
häretische Schicester geworden und ist ausgeschieden aus dem Ver-
bande der ökumenischen Kirche. Wie haben sich aber die

Altkatholiken zu dieser Trennung verhalten? Sie haben sich
von der häretischen Kirche Roms getrennt und eine
orthodoxglaubende Kirche im Abendlande gegründet, womit sie ihre



- 200 —

Ebenbürtigkeit wiedergewonnen haben; eine Kirche, welche
sich mit der unseligen vereinigen will. Sie haben also, meines
Erachtens, alles getan, was sie zu tun hatten. Damit seheint
aber Bischof Sergius nicht einverstanden!

„Die orthodoxe Kirche", sagt Bischof Sergius, „betrachtet
sich als Gegensatz zur Hétérodoxie, sie scheidet sich von ihr ab
und betrachtet das abendländische Christentum als ausser dem
Verbände der ökumenischen Kirche stehend." Ganz richtig,
so handeln ja alle Kirchen, alle Religionen ; sie betrachten
alles, was heterodox ist, als etwas ausser ihnen, als „draussen"
Stellendes. Was nicht orthodox ist, ist gewiss heterodox, das
ist selbstverständlich. Bischof Sergius fährt fort: „Sehr
wünschenswert ist es, dass diese Hétérodoxie zur Orthodoxie werde
und ihren Charakter des Äusserlichen verliere." Gewiss! Das
wollen eben auch die Altkatholiken, indem sie in den Verband
der orthodoxen Kirchen eintreten wTollen Der Bischof sagt
weiter, dass der Teil (der Christenheit), welcher der
Interkommunion teilhaftig geworden ist, sich von dem andern Teile,
der in seinem steifen Stolze verbleibt, lostrennen soll. Das
auch haben die Altkatholiken förmlich getan, und zwar in
einem Masse, welches mehreren von unseren Theologen als ein

zuweitgehendes vorkommt; diese Theologen bedauern den

Verlust verschiedener römischer Erfindungen, welche von den

Altkatholiken verworfen worden sind (wie die Akzidenzen ohne

Substanz, und die Substanzen ohne Akzidenzen, die Teilung
der Kirche in Lehrende und Belehrte etc.). Hierzu kommen
noch verschiedene Legenden, z. B. der körperlichen (lebendigen)
Assiuntion der heiligen Mutter Gottes; eine Legende, welche,
wie behauptet wird, in Rom bald zum Dogma erhoben werden
wird. Die gottlosen Altkatholiken behaupten aber, dass,
obgleich diese Legende bei den alten Vätern notiert ist, sie jeder
theologischen Unterlage, welche sie zum Dogma erheben könnte,
entbehrt.

Der Bischof Sergius zitiert weiter das Schreiben des

Patriarchen Anthimos, vom Jahr 1895 (ein für mich
willkommenes Zitat;. Die orthodoxe Kirche, sagt Anthimos, lobt
sich in Christo mit Recht, dass sie die Kirche der ersten neun
Jahrhunderte und der sieben ökumenischen Konzilien ist, die

occidentalische aber wird als ausgeschieden und unwürdig
erklärt, solange sie in ihrem Irrtume verharrt. Ganz recht!



— 201 —

Was ist aber die logische Folgerung, welche aus dieser
Behauptung zu ziehen ist? Gewiss die, dass, wenn die Zeit der
Irrungen vorüber sein wird, wenn die abendländische Kirche
sie abgewiesen haben wird, sie, diese abendländische Kirche,
eo ipso in ihrer einstweilig verlorenen Würde hergestellt sein
wird Mir scheint, dass damit der strengste Kasuist sich
einverstanden erklären muss! Das habe ich mehrfach gesagt:
Sobald eine Kirche der Häresie verfallen ist, ist sie keine echte
Schwester mehr der von ihr verlassenen und verachteten
Kirchen, sobald sie aber ihre Ketzerei verwirft, mit ihrer
Vergangenheit bricht, wird sie in allen ihren Rechten hergestellt,

womit auch die alte kirchliche Union hergestellt wird!
Allerdings soll sie ihren Schwestern, die in der Orthodoxie
verblieben sind, ihre Rechtgläubigkeit beweisen, was auch die
Altkatholiken tun.

Nehmen wir aber an (ich bleibe auf dem Standpunkte des

Patriarchen Anthimos), dass diese früher hétérodoxe, jetzt wieder
orthodox gewordene Kirche, dem Rate des Patriarchen folgend,
zur vollen Orthodoxie zurückgekehrt ist, sich aber nicht an
die orthodoxe Kirche gewendet hat (wegen Wiederaufnahme in
den Verband der ökumenischen Kirche). "Was dann Dieses
Verhalten würde allerdings beweisen, dass es ihr an christlicher

Liebe fehlt, dass sie noch dem unchristlichen Gefühle
des Stolzes unterworfen ist. Ihr Recht aber, sich als orthodox
zu betrachten, hätte sie dabei mit eingebüsst. In dieser stolzen
Befangenheit befinden sich aber die Altkatholiken nicht! Sie
sind nicht nur korrekt, sondern noch von brüderlicher Liebe
beseelt, sie wollen in unseren Kirchenverband eintreten.

In meiner früheren Polemik mit meinem verehrten
Opponenten habe ich das Beispiel des Patriarchen Photius angeführt.
Als die römische Kirche, welche sich mit der griechischen
gegenseitig anathematisiert hatte (867), zwölf Jahre später, in
der Person des Papstes Johann, ihre Anathemata zurücknahm
und ihre Rechtgläubigkeit bewiesen hatte, wurde die Union

ganz einfach hergestellt, ohne irgend welche Zeremonie oder
rituellen Handlungen. Für Photius war es hinreichend, die
Orthodoxie Roms festzustellen. Weiter sagte ich: ist es möglich,

daran zu zweifeln, dass, wenn auf dem Konzil von Ferrara-
Florenz Rom seine dogmatischen Irrlehren abgelegt hätte,
auch der feste Markus von Ephesus ohne die geringste

Revue intern, (lo Theologie. Heft 46, 1904. 14



— 202 —

Schwierigkeit die römische Kirche als eine vollkommen orthodoxe

begrüsst hätte, sie nicht nur als eine Schwester, sondern
auch als eine älteste Schwester ohne weiteres anerkannt hätte?1)
und das hier Gesagte kann uns als Norm für unsere Verhältnisse

zu den Altkatholiken dienen!
Bischof Sergius sagt : Wer würde nicht ergriffen beim

seelenerregenden Anblick der hergestellten Union der beiden
Kirchen! Wer möchte nicht in irgend einer "Weise zur
Verwirklichung dieser grossen Idee behülflich sein, und kann man
mit Freude ansehen das Entstehen eines neuen Hindernisses2)
auf dem Wege zu ihrer Verwirklichung?! Ich denke aber,
fährt er fort, dass in einer so heiligen Sache, wie die Vereinigung

der Kirchen, wir nicht das Recht haben, unsern eigenen
Berechnungen, unsern Sympathien für die Altkatholiken Folge
zu leisten, weder unserer Kirche gegenüber, noch gegenüber
den Altkatholiken selbst. Die Altkatholiken haben nicht die

Absicht, sich mit diesem oder jenem unter uns zu vereinigen,
sondern mit unserer Kirche! Wir mussten folglich als
Ausgangspunkt unserer Verhandlungen die Lehre dieser Kirche
berücksichtigen, wir hätten einen schlechten Dienst den
Altkatholiken selbst erwiesen, wenn wir aus persönlicher Demut
ihnen nachgeben wollten in einem so wichtigen Punkte unserer
Religion, wie die Lehre von der Kirche. Das Abendland hat
sich vom Morgenlandc getrennt nicht wegen des Filioque oder
des ungesäuerten Brotes, sondern wegen seiner Auffassung der
Idee der Kirche und des kirchlichen L,cbens. Was für einen
Sinn hätte unsere frühzeitige Union, wenn wir im Allerwich-
tigsten mit den Altkatholiken nicht einig geworden wären?!

Gewiss und zweifelsohne, antworte ich Wer spricht aber
von einer „frühzeitigen" Union? Alles soll gründlich
durchstudiert und aufgeklärt sein. Das ist ja auch die Meinung der

erfahrensten altkatholischen Theologen. Ich möchte eine
interessante Idee des Herrn Bischofs notieren. Er sagt: „Wie, in

welcher Form wird die Vereinigung stattfinden? Werden
die Altkatholiken empfangen gemäss dem gewöhnlichen Ritus
der Annahme der Heterodoxen, oder wird sie die orthodoxe

') Darauf hat Bischof Sergius nicht geantwortet.
s) Nämlich der vermeintlichen Verschiedenheit in der Auffassung der

Idee der Kirche der Altkatholiken und der Orthodoxen.



203

Kirche auf einem Konzil feierlich als orthodox und in Union
seiend proklamieren, ist eine nebensächliche Frage." Nein,
das sind zwei ganz verschiedene Sachen. Der erste Modus
wird wohl von den Altkatholiken nicht angenommen, der zweite
gewiss mit Freuden; er entspricht der tatsächlichen Lage der
Frage und auch den Belehrungen der Geschichte. Dann werden
auch die echt christlichen Wünsche des Bischofs Sergius
erfüllt. Gebe Gott, sagt er, dass diese Stunde der Union recht
bald für die Altkatholiken schlage, und dass wir sie nicht nur
in Worten, nicht nur in unserem innigen Wunsche, sondern
faktisch am Altar Gottes brüderlich umarmen können, wie
unsere echten Brüder im Glauben, wie Kinder der einen,
heiligen, ökumenischen und apostolischen Kirche Christi.

Schloss Pavlovsk, Januar 1904.

Kl K E.JEW.


	Ein Versuch zur Verständigung : Antwort an Bischof Sergius

