Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Qu'est-ce qui nous sépare des anciens-catholiques?
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

= 15Y9

QU’EST-CE QUI NOUS SEPARE
DES ANCIENS-CATHOLIQUES >

La réponse de la Commission de Rotterdam, Varticle ANock-
mals sur Verstandogung et surtout le dernier congrées de Bonn
nous offrent les donnces nécessaires pour nous former un jugement
sur l'ancien-catholicisme en gcénéral et sur la possibilité de la
réunion des anciens-catholiques avec 1'Eglise orthodoxe en par-
ticulier.

Cette question, on le sait, a son histoire.

A son debut lancien-catholicisme a ¢évoqué, en Orient, un
grand intéret et une sympathie presque universelle. Il est vrai, il
y a eu ict, deés le commencement, des voix contraires aux anciens-
catholiques; dans les preuves de sympathiec qu'on leur donnait, il
y avait beaucoup de superficiel, dantiromazn, de polémisant. Mais,
quoi qu’il en soit, le ton général était favorable aux anciens-catho-
liques; la société orthodoxe se réjouissait sérieusement en voyant
le courage déployé par eux et caressait l'idée de leur réunion avec
nous. C’est ainsi que comprenaient l'ancien-catholicisme non seule-
ment les représentants les plus avances de notre école théologique,
que l'on est habitué & considérer comme ne représentant pas
l'opinion «ecclésiastique », non seulement les représentants de notre
société laique qui vivent des intéréts et des idées de 1'Occident;
les anciens-catholiques possédaient des sympathies jusque dans
PEglise grecque, cette antique conservatrice de la vie et de la
doctrine orthodoxe-ecclésiastique. La question ancienne-catholique
€tait presque une question ceclésiastique générale, et les congrés
anciens-catholiques une question concernant la vie de toute I'Eglise.
Ces congres étaient méme fréquentés par des hiérarques grecs,
entre autres par un zélateur de I'ecclésiasticité et un rigoriste comme
feu I'archevéque Nicéphore Kalogéras. Actuellement, nous voyons
autre chose. Au dernier congrés de Bonn on signalait presque
Pabsence des représentants de I'Eglise orientale; les nouvelles du
congres n'évoquerent plus les sympathies d’autrefois. L’indifférence
succéda a la sympathie. Les défenseurs de l'ceuvre ancienne-catho-



160 -

lique deviennent rares; et un courant opposé se forme et grandit.
Les adversaires de l'ancien-catholicisme ne sont plus les roma-
nisants, avec leurs étranges sympathies pour Rome: non, actuelle-
ment des personnes méme absolument étrangeres a ces sympathies
ne font plus cause commune avec les anciens-catholiques. Au dire
es journaux, le patriarche de Constantinople, Joachim T, s’est
méme exprimé contre eux; or le patriarche est considéré par tout
I'Orient comme un chef spirituel 7) et un représentant de 'autonomie
orthodoxe! Un pareil résultat, apres de longues années d’un travail
théologique assidu, apres une étude mutuelle et un échange suivi
d’idées, ne peut pas ne pas étre déprimant. Involontairement se
dresse dans l'ame la question: Ne faut-il pas mettre une croix sur
nos rapports avec les anciens-catholiques? Ne faut-il pas renoncer
completement a 1'idee de 'union, en les laissant poursuivre leur
chemin, conjointement avec les anglicans et les autres protestants?
Heureusement, une aussi triste conclusion serait prématurée:
nous ne devons pas nous croiser les bras. Tout au contraire, c'est
précisément maintenant qu’arrive le moment critique, que nous
devons faire tous nos efforts, que nous devons ¢lever vers Dieu
nos prieres pour que l'ceuvre des anciens-catholiques suive sa
marche régulicre et se termine par le triomphe de la vérité. Il me
parait que les obstacles a 'union, dont on s’occupait jusqu’a pré-
sent, n’étaient pour ainsi dire que des avant-postes; peu a peu ils
s’écartent et peu a peu aussi se dévoile 'obstacle réel, la question
fondamentale, de la solution de laquelle, dans 'un ou l'autre cas,
dépendra tout.
I
Les pourparlers et la polémique avec les anciens-catholiques
se réduisent, en fin de compte, a trois questions: 1° le Filzogue,
2° la Transsubstantiation et 3° la validité de la hiérarchie ancienne-
catholique. Ne touchons pas au troisitme point, qui n’a qu'un
intérét canonique, et arrétons-nous aux deux premiers.
Concernant ces deux points, nous avons dans ['histoire de
I'ancienne Eglise un précédent tres instructif. En acceptant dans
son sein certains pneumatomaques, I'Eglise leur permettait de ne
pas nommer le St-Esprit D:ex, si seulement ils professaient et
reconnaissaient fermement et sans aucune restriction son égalité et
sa consubstantialité¢ avec le Pere et le Fils. Cela se faisait, non par
suite d'une indifférence a considérer la religion dans le sens du
latitudinarisme anglican, ni parce que le pouvoir ecclésiastique était
privé d’une définition conciliaire touchant le St-Esprit, définition

#) L'évéque de Yambourg veut, sans doute, parler de I'Orient grec. (Nofte du

traducteur).



161 -

capable de faire taire toute opinion particulitre. Non. I.'indulgence
de I'Eglise avait pour base une compléte confiance dans la bonne
foi de ceux qui s’unissaient a elle, et la conviction que leur f{oi
était identique avec celle de 'Eglise. Grace aux sermons des héré-
tiques, grace a leurs constants rapports avec ces derniers, ceux
qui s'unissaient a 'Iiglise avaient fini par donner au mot «Dieu »
un sens qui n'était pas absolument identique avec la manicre de
comprendre ce meéme mot par les orthodoxes. Appeler le St-Esprit
« Dieu » était pour eux psychologiquement impossible, bien qu'ils
crussent absolument a sa divinite.

Quelque chose d’identique se retrouve peut-étre dans la ques-
tion du Fzlzoque. Ainst que les anciens-catholiques, nous devons
constamment avoir en vue, dans nos rapports mutuels, la différence,
vieille de mille ans, de nos deux cultures, de notre développement
intellectuel, etc. Cette diftérence plane sur nos destinées depuis
notre séparation. Beaucoup de mots et de termes communs aux
deux parties ont, en réalité, pour chacune d’elles un sens tout par-
ticulier, spécial, tr¢s précieux pour les uns et inadmissible pour les
autres. Si nous sommes absolument convaincus de lidentit¢ de
notre fol, nous terminerons nos discussions sur les mots et les
termes en accordant aux deux parties le droit d’user de l'expres-
sion qui leur est habituelle.

Ainsi, en niant le //lZogue, nous défendons la « monarchie »,
Vunité de la source dans la Trinité, ce qui est essentiellement
nécessaire pour la définition de la vérité de lunité divine. Pour
nous, ou plutdt pour lesprit grec, admettre que le Fils est avec le
Pere la cause véritable du St-Esprit, équivaut a admettre deux
principes de la divinité, chose psychologiquement et logiquement
impossible. Pour défendre et préserver cette vérité contre les Latins,
les GGrecs sont préts a ajouter au symbole les paroles: «du Pere
seul», afin de définir ce dogme d’une fagon bien tranchante et
indubitable, sans aucune possibilité d’une interprétation autre que
la leur. Or les anciens-catholiques ont fait une école tout autre,
ils ont élaboré un tout autre systéme pour arriver 4 la compré-
hension de Dieu; et pour eux, dire que le Fils et le St-Esprit,
dans leur éternelle procession, sont completement indépendants l'un
de l'autre, qu’ils ne sont pas en contact 'un avec P'autre, veut
dire violer précisément cette méme « monarchie» qu'on défend avec
tant d’énergie en Orient!). L’Oriental et I'Occidental ont leur point

) Les anciens-catholiques défendent autant que qui que ce soit
¢« 'unité du principe » en Dieu. Ils ne considerent nullement le Iils
comme un second principe. Loin d’'avoir «fait une école tout autre »,



— 162

de vue: chacun d'eux regarde a travers ses lunettes de couleurs
spéciales et différentes et ne peut d’aucune facon comprendre le
point de départ et le moyen de penser de l'autre ou, du moins, ne
le fait qu’apres de grands efforts et en faisant acte de renonciation
a toutes ses idées. Clest pour cela que, lorsque nous aurons la cer-
titude complete que les anciens-catholiques, quand ils effacent de
icur symbole le Hiliogue, ne remplissent pas seulement une for-
malité, ne veulent pas seulement aplanir des aspérités canoniques,
mais croient réellement en la Trinité aussi orthodoxement que la
sainte Ifglise, nous ne leur demanderons certainement pas de signer
la formule «a Patre solo», mais leur laisserons le Filioque, nom-
meinent dans la complete certitude que cette formule est indis-
pensable & Pesprit occidental pour exprimer la méme idée que
nous soulignons au moyen de la formule «a Patre solo».

Il me semble qu’il ne <s’agit pas, dans nos discussions, de
déhnir, de préciser la différence entre le dogime et Uopinion privée,
pas seulement de nous entendre sur les bases qui ont été stricte-
ment définies par les conciles, en nous donnant en méme temps la
latitude de penser sur tout le reste de la doctrine comme il plait
2 chacun de nous, a la seule condition d’étayer nos opinions sur

L

quelques données officielles prises dans la littérature patristique.

ils se bornent 1° 4 ne pas ajouter le mot seu/ au texte de I'icri-
ture (ex patre), parce qu’ils ne se reconnaissent pas le droit de toucher
a ULcriture; 2° a interpréter ce texte dans le sens des Peres qui ont dit,
comme St. Cyrille d’Alexandrie: que le St-Iisprit existe naturellement
ex essentia Patris et Filiz, et qu’il est une proprictas essentie [ili.
Bien plus, loin de «faire une école», ils s’abstiennent, en de telles
matieres, d'employer des termes &’école, obscurs pour tout le monde
et qu'on ne trouve nullement dans les Ecritures. Non seulement les
mots monarchie et prencipe ne sont pas employés par le Christ, ni
par les apotres, mais qui expliquera ce qu’est un principe en soi
et ce qu'est un principe en Dieu? qui expliquera comment telle
personne qu’on appelle Dieu est principe, et comment telle autre
personne qu'on appelle ¢galement Dieu n’est pas principe, mais
principiée! Nous nous refusons a voir dans ce langage &’école un
langage dogmatique, obligatoire pour les consciences chrétiennes et
nécessaire pour le salut du monde; nous croyons qu'on peut expli-
quer la trinité sans employer ces termes que ni les philosophes ni
les théologiens ne comprennent, et que, d’ailleurs, les rédacteurs
du symbole de Nicée-Constantinople ont eu aussi la sagesse de ne
pas employer. (Voir la Kewvuie, janvier 1898, p. 146-155.)
(La Direction.)



163

Cela ne suffit pas! Ce chemin peut nous mener tres loin. Cette
absence de precision pour tout le reste, pour toutes les autres
questions témoignerait d'une absence de foi, de la perte de la
vérité, ce qui, pour I'liglise, serait sa perte, sa ruine... Il me parait
que dans nos pourparlers avec les anciens-catholiques, il s’agit
plutot de trouver des formules dzfférentes pour exprimer la #iéme
Joz orthodoxe. En prenant en considération les particularités de la
vie intellectuelle de notre coafrere occidental, nous pourrions lui
abandonner sa maniere d'exprimer notre propre foi, et nous atten-
drions de sa part la mé¢me indulgence pour nous, pour nos parti-
cularités et nos faiblesses. Je le répete, il faut seulement étre sir
d’une chose, c’est que ces différentes expressions contiennent réel-
lement une seule et méme foi orthodoxe?).

) Depuis trente ans, nous ne cessons de répéter que, nous
aussi, nous voulons Punité de la foi: una fides. Mais, depuis trente
ans aussi, nous ajoutons que le seul moyen de constater cette foi
est le critérium orthodoxe ou catholique de Pancienne Iiglise: la
tradition wnzicrselle, constainte et unaninie de PEglise. Les Orientaux
qui depuis trente ans suivent nos travaux et y prennent part, ont
aussi ¢été d'accord avec nous sur ce but et sur ce moyen. Donc
tout ce que I'Eglise a enseigné universellement, constamment et una-
nimement comme venant de J.-C., voila le dogme, et cela seule-
ment est dogme. C’est un fait que l'ancienne Iglise, pendant huit
siecles, s'en est contentée, et qu’elle n’a jamais songé€ a imposer
comme dogme ce qui n’a pas été cru universellement, constamment
et unanimement. Il ne s’agit pas d’étre mdifférent envers le reste,
chacun peut le sonder, le scruter, le préciser selon ses forces. Mais
il s'agit de ne pas imposer aux autres ses propres interprétations,
de ne pas vouloir transformer en dogmes des explications que le
Christ n’a pas jugé a propos de nous révéler et sur lesquelles I'an-
cienne Eglise a laissé aux Péres et aux Eglises particulicres la liberté
nécessaire. Non seulement c’est innover, et violer le critérium ortho-
doxe que de déclarer nécessaire pour la foi ce que ni le Christ,
ni les apdtres, ni Vancienne Eglise n'ont déclaré nécessaire, mais
ce serait pousser I'Eglise «a sa perte et a sa ruine»: car, du mo-
ment qu’elle violerait le critérium orthodoxe, elle serait livrée a
tout vent de doctrine. C’est ce qui a conduit la papauté a I'hérésie,
et la méme méthode y conduirait toute Eglise qui la suivrait. Loin
de chercher des «formules différentes », nous pensons que les for-
mules qui ont été adoptées par I'Eglise universelle, sont plus que
suffisantes. Ce n'est pas de jformules nouvelles que I'Eglise et le
monde ont besoin actuellement, mais de la foz ancienne ; c’est celle-ci



Concernant lc saint mystere de 'eucharistie, nous croyons que
le pain et le vin, aprés la conséeration, cessent d’étre vin et pain
ordinaires, mais deviennent mpstiricusemcnt, spiretucllenent of pour
toujours corps ct sang de Jésus-Christ, quoique leur maticre
(westchestwo) reste maticre et qu’elle soit soumise aux lois ordi-
naires de la maticre, c'est-a-dire qu'elle peut étre ancantie, brilée,
etc.”). En communiant, en mangeant et en buvant le pain et le
vin, nous croyons communier au vrai corps et au vrai sang du
Seigneur; nous croyons que nous devenons xzz avec Lui, et que
par cela nous participons a ses souffrances et a sa résurrection.
Comment s’opere ce myvstere, personne ne saurait 'expliquer, mais
nous croyons quil s'effectue avec le pain et le vin, et non dans
lame seule du communiant®). Nous ne croyons pas non plus que
Fomniprésent Seigneur Jésus-Christ descend et se localise dans un
petit morceau de pain, =elon la fantatsie de Luther, fantaisie qui
avait une base latine. C'est précisé¢ment cette idée de la valeur
objectzve du mystere que veut souligner notre Eglise en acceptant
de U'Occident un terme tout prét — «la transsubstantiation », terme
dirig¢ spécialement contre la théorie de la communion subjective,
c’est-a-dire non réelle, fictive, illusoire, des protestants et contre
I’« ubiquitas » luthérienne. Certainement nous ne songecons nullement
a unir au terme de «transsubstantiation », quoique cela soit aristo-
télicien, aucune des horreurs du matérialisme latin: nous nc les

qu’il faut précher sans formules, dans sa vérité et sa simplicité,
sans y rien ajouter et sans en rien retrancher. Ceux qui ajoutent
sont aussi imprudents et aussi coupables que ceux qui retranchent.
Depositume custods; garder le dépdt n'est pas y introduire ses propres
élucubrations : devetans profanas vocum novitates.  (La Direction.)

3 L’auteur, en ajoutant aux mots « mystérieusement et spiri-
tuellement » les mots « pour foujours», et en cherchant ainsi a
transformer la présence réelle et spirituelle en présence perpétuclie,
ajoute 2 la foi ancienne un dogme nouveau. Ou a-t-il vu, dans
I'Ecriture et dans les Peres, les mots « pour toujours »? Personne,
jusqu’a présent, pas méme chez les théologiens ultramontaing, n'a
osé dire que le pain et le vin (par exemple, lorsqu’ils sont gatés)
sont toujours le corps et le sang de J.-C. Les mots en question sont
donc inexacts, méme matcriellement. (La Dircction.)

4 D’une part, Pauteur avoue que personne ne saurait I'expli-
quer; et, d’autre part, il prétend l'expliquer, en affirmant que c’est
avec le pain et le vin, ef non dans ['Gme scule. On avoue le mystere,
mais on veut en méme temps imposer sa propre manicre de le
comprendre! (La Direction.)



— 165 —-

acceptons pas dans l'eucharistie: nous n’avons eu aucune part a
l'origine historique de ce terme. Pendant la manducation du pain
et l'absorption du vin, nous crovons que nous consommons le
corps et le sang de Jésus-Christ, mais nous ne savons rien sur la
maniere dont cela se fait. IEn brisant avec nos dents /Je pazn, nous
n'affirmons pas que nous machons /e corps de J.-C., et que ce
corps nous reste entre les dents; en sentant la chaleur du wvin
chaud dans notre bouche, nous ne nous décidons pas a penser que
c'est la chaleur du sang de J.-C. Ce n’est pas en vain que, dans
notre liturgie, le diacre, avant la communion, dit au prétre: « Brise,
Seigneur, le pazn sacré », bien que le sacrement ait déja eu lieu.
L.e changement (ueredeiy) s’accomplit spirituellement, le corps et
le sang du Christ restent des phénomicnes sperituels et nous nour-
vissent sprritucllement, mais ils sont véels cn dehors de notve rapport
personnel avec les cléments di sacremient. e sacrement reste donc
pour nous un mystere impénctrable, et le moyen par lequel il
s'opere reste incomprcéhensible.

L.es anciens-catholiques objectent contre la légitimité du terme
meéme de «transsubstantiation ». lLies Eglises de 1'Orient et de
I'Occident, disent-ils, ¢taient réunies quand le mot «transsubstan-
tiation » n’existait pas encore; et dans les livres rituels de I'liglise
russe ce terme ne se trouve pas. Mais le terme « consubstantiel »
ne se trouve pas non plus dans I'Ecriture sainte; il n’existait pas
dans la tradition de I'Eglise et, néanmoins, il devint formule obli-
cgatoire du dogme orthodoxe, quand il fallut expliquer ce dogme
avec une clarté qui empechat toute explication erronée. De méme,
craignant une compréhension du mystere eucharistique empreinte
de subjectivisine, nous avons le droit et le devoir pour exprimer
notre foi, de choisir un terme, méme nouveau, mais plus précis
que les précedents et indiquant la portée objccfzoe du mystere.

Pourtant, tout en défendant la portece objective du mystére
eucharistique et en maintenant pour nous le terime « transsubstan-
tiation », nous devons prendre en considération, dans nos discussions
avec les anciens-catholiques, le coloris, V'éclairage particulier (et
qui nous est absolument étranger) qu'on donne a ce terme en
Occident. Si, pour nous, ce terme est conventionnel, di au hasar
si nous ne lui donnons philosophiquement aucune portée, aucune
représentation spéciale; si, pour nous, ce n'est qu'un szgne extérieur
du mysteére eucharistique, pour les Occidentaux ce terme est l'ex-
pression absolument précise d’une certaine idée philosophique défi-
nissant les rapports entre l'essence et les accidents. En transportant
ce terme dans la théologic on voulait, en Occident, expliquer par
quel moyen s’opeére le mystére, on voulait rendre comprehensible
et représentable (vorstellbar) une vérité incompréhensible; on vou-



166

Jait rendre un phénomcne spirituel discernable, comme le sont les
phénomenes du monde sensible; on est tombé dans un grossier
matérialisme, répugnant au vrai sentiment religieux. Souvenons-nous
du récit de Khomiakof, ou un prétre de campagne, parlant de la
doctrine latine sur l'eucharistie, dit que dans ces explicatioas on
sent qu'il s’agit chez les Latins non pas du corps de [.-C. mais
de «viande». Connaissant le sens réel du terme « transsubstantiation »,
¢cleves dans application verbale de ce terme a la théologie, avec
toutes les conséquences de cette appication, les anciens-catholiques
ne peuvent psychologiquement admettre sans protestation ce terme
pour eux si effrayant, et ils le repoussent malgré leur disposition
a comprendre exactement ce mystere. Il est de notre devoir de ne
pas exiger d’eux Uimpossible.

Mais, d'un autre cOté, les anciens-catholiques, sachant dans
quel sens et pourquoi nous maintenons le terme <« transsubstan-
tiation », doivent, de leur cote, avoir de l'indulgence pour nous, et
non seulement ne doivent pas nous faire des objections qui ne sont
vraies qu'appliquées a la doctrine romaine: de leur cote, ils doivent
nous expliquer leur doctrine d'une facon aussi claire et aussi precise
que possible, en partant du point de vice de Pobjeclivité die mystcre
cucharzstzgue. En développant leur doctrine eucharistique, ils doivent
tacher d’employer dans leur argumentation non pas seulement des
termes qui avaient cours dans I'Eglise indivisée (ces paroles pouvent,
dans la bouche d’un chrétien du XN° siecle, avoir un sens autre
que celui qu'ils avaient jadis): ils doivent encore tacher de ne pas
perdre un iota de la doctrine ancicane orthodoxe et particulierement
de préciser, de manifester clairement la conformité de leur doctrine
avec celle de I'Eglise et sa différence d'avec le protestantisme ®).

5) Iauteur déclare que, par le mot «transsubstantiation », les
Orientaux veulent seulement mettre en plus grande lumicre odjce-
tivité de la présence réelle, «contre la théorie de la communion
subjective, c’est-a-dire non réelle, fictzve, illusorre des protestants »,
et il demande que nous affirmions sur ce point notre «différence
d’avec le protestantismes. — Réponse: 1° Si nous avions a dis-
cuter la valeur philologique d’un mot slave, nous nous empresse-
rions de laisser les Slaves maitres du terrain; mais il s’agit des mots
latins « substantia» et «transsubstantiatio ». Ici nous réclamons nos
droits, et nous disons qu'il est impossible, philologiquement, de
prendre le mot « substantia », encore moins le mot « transsubstantiatio »,
comme synonymes du mot «objectum ». Commettre de telles non-
équivalences est une énormité, contre laquelle tout homme de science
protestera. Appelons objectivité ce qui est objectivité, et laissons



- 167

Il est a regretter que cette précision fasse défaut dans la
seconde partie de la « Réponse de la Commission de Rotterdam ».
« L’ancienne Liglise, dit le premier point de cette section, croyait
que le pain et le vin ne sont ni un pain ordinaire, ni un vin
ordinaire, mais que...», on voudrait continuer dans le sens ortho-

de coté le mot «substance » qu’aucun savant ne saurait aujourd’hui
définir avec précision, et surtout le mot «transsubstantiation » que
les ultramontains cux-mémes expliquent de plusieurs maniéres abso-
lument contradictoires. —— 2° 1. objectzvite de la présence réelle, nous
I'avons constamment enseignée en employant les termes de 'an-
cienne Iiglise, qui n'ont nullement changé de signification. Oui, le
Christ est présent dans leucharistie vraiment, réellement, spirituel-
lement (car les choses spirituelles sont aussi des réalités, disons
meéme qu’en religion elles sont les reéalités supérieures). Oui, nous
repoussons la présence qui n'est que fictive et illusoire. — 3° Quant
a «la théorie des protestants », nous ne la connaissons pas. Nous
connaissons la théorie de L.uther, celle de Zwingli, celle de Calvin,
celle de beaucoup de calvinistes actuels, ete.: ce sont des théories
tres différentes, et nous ne saurions, s=ans violer formellement la
verité historique, les englober sous les qualificatifs de « communion
non réelle, fictive et illusoire ». — 4° l.es Orientaux sont parfaite-
ment libres d’employer le langage conventionnel qu’ils veulent, et
de déclarer synonymes a leurs yeux les mots «objectivité » et
« transsubstantiation ». Nous leur en laissons la responsabilité, sans
accepter leur dictionnaire. Outre qu'ils se mettent en cela en contra-
diction avec la philologie la plus élémentaire, ils contredisent égale-
ment 'histoire: car les ultramontains, auxquels ils empruntent le
mot « transsubstantiation », déclarent eux-mcmes quils ne le prennent
nullement comme synonyme d’'< objectivité ». M. le D" G. Koch,
dans les Anmnales de plilosoplic chivétienne (décembre 1903, p. 208)
dit encore: «Il y a ici deux dogmes qui demandent aux philo-
sophes toute leur perspicacité: la transsubstantiation et la présence
réelle. » Laissant de coté la transsubstantiation, il s'applique a mon-
trer comment par présence réclle on entend la présence oljective,
et il explique ainsi celle-ci: « Notre formule est celle-ci: l.a sub-
stance du corps du Christ est présente dans l'eucharistie a la ma-
nicre d’une réalit¢ morale» (p. 308). — 5° M. I'éveéque Serge en
appelle a I'Eglise qui a admis le mot «consubstantialité », bien
qu’il ne se trouve pas dans I'Ecriture. Nous ne nions pas le fait.
Mais nous affirmons que, de fait, elle n’a jamais sanctionné, nien
concile cecuménique, ni en dehors, le mot «transsubstantiation 2.
Donc il n'y a pas parité dans ces deux cas. (La Direction.)



e S

doxe, ...1ls «deviennent»... etc. Au lieu de cela, nous lisons que
«le commiunzant, en mangeant le pain consacré et en buvant le
vin consacré, communie vraiment et réellement au corps ct au
sang de J.-C., a ses souffrances et a son sacrifice ». Cette modifi-
cation du sujet dans la proposition, cette phrase si inattendue,
[rappe involontairement le lecteur orthodoxe. On croirait y voir le
desir de souligner l'idée que le sacrement n’a qu'une valeur per-
sonnelle, qu’une signification subjective ®). S’'il y a une personne
qui communie, le mystere sacramental a lieu: s’il n’y a pas cette
personne, si elle ne vient pas, si elle n’est pas la, le sacrement
non plus ne s'effectue pas, #'est pas?®). 1l est vrai, les anciens-
catholiques disent plus loin: « L'Eglise a cru que J.-C. est dans le
pain ¢t le vin consacrés vraiment, réellement, substantiellement,
spiritucllement (Crrevptenxag), mystiquement (uvecixaic), sacramen-
tellement (sacramentaliter), mais non matériellement ni charnelle-
ment. » Une présence réelle de J.-C. interprétée de cette fagon ne
nous semblerait pas pouvoir nous contenter. Est-ce quc ILuther
n'aurait pas dit la méme chose ou a peu pres la méme chose?
En tous cas, I'exposition donnée par la réponse n’exprime meéme
pas la croyance universelle au méme degré que l'exprime notre
terme « prélogénie » (Wandlung, nerefoldy, changement), qui lui-
méme, peut-étre, n'est pas assez nettement esquissé par rapport a
cette question ).

6 Comment ne voir qu'une signification subjectrve, la ou 'on
afirme une communion wraze ¢t réelle au corps et au sang de
J.-C.2 On semble nous faire un proces de tendance et ne pas
vouloir nous comprendre: car jamais les mots vérete et réalité n’ont
signifié subjectzveté, surtout dans le sens ou l'auteur prend ce der-
nier mot. Depuis quand l'orthodoxie dogmatique et méme la simple
orthodoxie grammaticale exige-t-elle que, lorsque deux propositions
sc suivent,” la seconde doive absolument avoir pour sujet le sujet
de la premicre? (La Direction.)

7, Effectivement, si personne ne communie, il n'y a pas de
communion, et par conséquent pas de réception du sacrement, Il
y a seulement le pain consacré et le vin consacré, qui restent
objectivement consacrés, ce que nous n'avons jamais nié, malgre
I'insinuation contraire de 'auteur. (La Dzrection.)

8) Tci M. I'évéque S. se retire du terrain historique et sort du
critérium orthodoxe, pour leur substituer une interprétation pure-
ment scolastique. Libre a lui de ne pas trouver « assez nettement
esquissé > le mot « changement» dont se sont contentés I'kglise
ancienne et les Péres. Cette exigence nouvelle est extremement



e 185 -

Le II* point de la seconde partie de la Réponse ne fait que
renforcer notre perplexité. Les anciens-catholiques y indiquent une
série de questions: « Comment ].-C. est-il présent vraiment, réelle-
ment, substantiellement, spirituellement, mystiquement, sacramen-
tellement dans le pain et le vin consacrés? Comment le pain et le
vin consacrés ne sont-ils plus un pain et un vin ordinaires et en
quoi consiste ce changement: Commzent celui qui mange ce pain
consacré et qui boit ce vin consacré communie-t-il au corps, au
sang, aux souffrances, au sacrifice de J.-C.7» Et ils répondent:
« Ces questions ne sont point expliquées dans les Lcritures s ®).

Pour nous, orthodoxes, ce soin que mettent les anciens-catho-
liques a éviter, d’une part, la réunion des mots « pain et vins et,
d’autre part, les mots «corps et sang » dans une seule et méme
proposition, nous semble incompréhensible 1%. I.e pain et le vin,
pour les anciens-catholiques, ne sont plus pain et vin ordinaires.
J.-C. est présent dans ce pain et ce vin; mais ils ne se décident
a en faire mention gque quand ils parient du communiant. lLes
anciens-catholiques disent qu’ils craignent de lever le rideau qui

grave et caractéristique, et nous appelons sur elle l'attention des
dogmatistes de toutes les Eglises: car elle montre jusqu’a I'évidence
comment une certaine école orientale, a l'exemple des ultramontains,
ne se contente plus de l'ancienne et authentique dogmatique, et
veut y introduire de nouvelles interprétations. Le monde savant
jugera de quel cOté sont, ici, les défenseurs de 1odjectivité, et de
quel coté ils ne sont pas. Supposer que « Luther aurait dit la méme
chose ou & peu preés», et nous déclarer hétérodoxes sur une telle
supposition, dénuée de toute preuve, ceci est-il bien de la foi
objective et méme de la simple critique théologique objective?
Quodcumque ostendis mihi sic, incredulus odi. (La Direction,)

" Et ils ajoutent: « Les Pcres, il est vrai, ont essay¢ de les
expliquer, mais c'est #z fast qu'ils ont donné des explications
diverses.» Il est regrettable que M. I'évéque S. n’ait pas cité cette
proposition qui n'a rien d’arbitraire et qui en appelle a 'odjectivité
historique. Il est regrettable surtout qu’il se soit abstenu de la
réfuter. Nous citons textuellement les Péres, on ne signale l'inexac-
titude d’aucun, et I'on nous déclare hétérodoxes! Que M. I'évéque
me permette de lui signaler son imprudence: car si nous sommes
hétérodoxes en citant exactement les Pcres, il se met lui-méme
dans la nécessité de déclarer que son orthodoxie d’aujourd’hui n’est

plus celle des Peéres. (La Direction.)
10 T.a subtilité de M. I'évéque nous semble plus incompré-
hensible encore. (La Direction.)

Revue intern. de Théologie. Heft 46, 1904 12



— 170

couvre le mystére, pour ne pas le profaner, pour ne pas tomber
dans le matérialisme!). Mais, comme nous [’avons dit plus haut,
pas moins que les anciens-catholiques, nous le craignons aussi et
nous ne songeomns en aucune fagon a expliquer quoi que ce soit par
notre changement (Wandlung) ou par notre « transsubstantiation » ;
nous nous en tenons a cette formule parce qu'elle réfute le plus
clairement ce subjectivisme protestant dont nous tenons tout par-
ticulierement a nous garer.

Notre persévérance, dans ce cas, ne doit pas ¢tonner les an-
ciens-catholiques ; ils doivent savoir qu’il s’agit ici de la question
la plus importante, la plus essentielle de la vie religieuse. A parler
strictement, l'eucharistie dans la vie de I'Eglise, dans la vie reli-
gieuse, est fout??). (C'est elle seule qui rend ['union religieuse
quelque chose de tout a fait particulier, qu'on ne saurait compa-
rer avec les autres unions humaines: elle donne a l'union reli-
gieuse, a la vie en commun, le caractere et la propriété d'un phé-
nomene réellement spirituel, non terrestre, éternel. [.’unité dans la
foi, dans les rites, enfin dans quelque bonne ceuvre faite en com-
mun, sont certainement des choses fort importantes pour I’Eglise:
mais ce n'est pas la qu'est l'essence de sa vie; cela n'est pas
cncore la communion religienuse. Une société de ce genre ne saurait
étre confondue avec les sociétés ordinaires formeées dans le but
d’étudier une science, un art quelconques; les hommes qui les for-
ment se réunissent sur un point déterminé, vivent, en dehors de
cette ceuvre commune, de leur vie séparée, et ne vont pas au dela
des limites de la terre. Ce n’est que quand les hommes approchent
en commun du saint mystére que commence la communion dans
I'Eglise, l'unité spirituelle entre les hommes; c’est alors qu'ils de-
viennent réellement membres du corps du Christ?®). Si, au con-
traire, on comprend l'eucharistie différemment, si on écarte son
importance mystérieuse, si elle se transforme en simple rite, peut-

1) Ou avons-nous dit cela? Ou avons-nous parlé de rideau:
Priére de vouloir bien nous citer exactement. (La Direction.)

12) M. I'évéque S. avouera que l'eucharistie n’est pas Zouf, si
on se permet de lui rappeler que le baptéme est bien aussi quelque
chose, ainsi que les autres sacrements, ¢/c. Tous les sacrements
sont des moyens de grice et de vie religieuse, et n’est-ce pas leur
manquer de respect, que de ne placer la « communion religieuse »
que dans un seul? (La Direction.)

13) Pardon. On devient réellement membre du corps du Christ
par le baptéme, et c'est par le baptéme que commence la com-
munion avec le Christ dans I'Eglise. (La Direction.)



S 1 -

étre tres édifiant et tres significatif, mais qui n'en reste pas moins
un #zfe, alors il n’y a pas de raison pour perdre le temps en pour-
parlers. Une communauté d’intéréts en dehors de 'Eglise, qui ne
se distinguerait d’aucune autre communauté mondaine, n’apportant
a 'homme rien de spirituel, de supermondial, peut exister en dehors
de I'Eglise, si quelqu’'un s’y intéresse. Mais si nous désirons arriver
a la cowmmnion wveligicuse, ecclészastzque (non la connaissance char-
nelle habituelle, Ep. II aux Corinth. V, 16), nous devons avant
tout et absolument arriver a une clarté¢ compléte dans la question
de l'eucharistie.

Il paraitrait donc que les anciens-catholiques ne désirent ni
tranquilliser I’Orient ni affirmer qu'ils ne penchent pas vers le pro-
testantisme, qu'ils rejettent le subjectivisme, et cela dans un docu-
ment ou ils répondent a une question qui leur est posée directe-
ment par 'Orient ). Nous les croyons quand ils disent qu'ils
observent la doctrine de I'Eglise (et moi, en particulier, je crois
que ceux des anciens-catholiques qui vivent pratiquement dans I'an-
cien-catholicisme, par exemple, les prétres, etc., ont une croyance
orthodoxe sur l'eucharistie); mais leur formule est incontestable-
ment insuffisante °).

Ainsi, que les anciens-catholiques nous convainquent que leur
croyance dans l'eucharistie et la Sainte Trinité est orthodoxe; alors
ni le Filzoque ni absence du terme «transsubstantiation » ne nous
empécheront d’étre un avec eux.

Mais, ces obstacles écartés, la question de la réunion avec les
anciens-catholiques est encore loin d’étre résolue; tout au contraire,
c'est maintenant qu’elle se présente a nous dans toute sa grandeur.
Les avant-postes écartés, nous arrivons au véritable obstacle.

Ce qui divise surtout 'Orient et I’Occident, c’est incontesta-

) Nous avons affirmé jusqu'a en fatiguer nos lecteurs non
seulement notre croyance a la présence objectzve, mais encore tout
ce qui sépare notre Eglise de ce qu'on appelle le protestantisme.
Voir dans la Rewue nos articles sur cette matiere, par exemple:
1897, n° 20, p. 770-780; 1809, n® 23, p. 66-04; 1900, n° 32,
p- 673-690; etc. Nous comprenons qu'on ne nous lise pas ou qu’on
ne nous comprenne pas; mais nous n'admettons pas qu'on nous
impute des doctrines que nous avons formellement et maintes fois
repoussées. (La Dzrection.)

1% Nous le répétons, c'est la formule de l'ancienne Eglise.
Lorsque I'Eglise universelle la déclarera insuffisante, le cas sera
tout autre que lorsque la déclaration n’est faite que par un membre
de la hiérarchie, si respectable soit-il. (La Dzrection,)



— 172 —

blement le concept de I'Eglise, ou, plus strictement, la come-
préhension de UEglise; non tant la définition dogmatique que 'idée
pratique, journaliere de I'Eglise dans sa position actuelle. Cette
maniere de voir a toujours eu une importance énorme dans la vie
religieuse; car c’est la que se manifeste la compréhension pratique,
la réalisation parfaite et claire de la foi de chacun, la facon de
comprendre l'univers (Weltanschauung) qui dirige sa vie. Clest la
différence dans la manicre de comprendre cette idée qui fut la
grande, l'intime raison de la séparation de I’Occident d’avec 'Eglise
universelle, et ce fut, la aussi, la raison de la constance de cette
séparation, et de la stérilite de toutes les tentatives d’union. C'est
la précisément ce qui forme le grand obstacle, le mur que devront
surmonter les anciens-catholiques sur leur chemin vers 'union avec
I'Eglise 1%, '
I’article « Nochmals zur Verstindigung » confirme notre pen-
see. Dans la remarque sur la troisicme these du prof. Goussef, les
anciens-catholiques disent: L’erreur de M. Goussef a sa racine dans
la compréhension erronée de 'Eglise en tant gu'Lglisc. En quoi

1% Que M. I'évéque S. nous permette de 'arréter tout d’abord
sur sa maniére trés erronée de poser la question de l'union. Il
suppose que les anciens-catholiques sont kZors de ['Fglise, qu'ils
ont besoin d’¢tre unis de nouveau avec ['figlese, et que c’est pour
cette raison qu'ils ont manifesté¢ le désir de rétablir 'union entre
leur Eglise et I'Eglise orientale. C’est une compléte erreur. Si la
question avait été posée de la sorte par les théologiens orientaux
au premier congrés de Munich, a celui de Cologne, aux conférences
de Bonn, immédiatement elle aurait été repoussée par Dollinger et
par tous les anciens-catholiques. L.a vérité est que ce sont les
anciens-catholiques qui, uniquement par piété et pour rendre a
I'Eglise sa force et son unité contre Rome et contre ’antichristia-
nisme, ont proposé le rétablissement de l'union entre les Eglises
chrétiennes, et notamment entre la leur et I'Eglise orientale, dans
le but susdit. I.es anciens-catholiques se sont toujours crus catho-
liques, et il ne nous sera pas difficile de démontrer qu’ils T'ont
toujours été: donc ils ne se sont jamais considérés comme hors
de I’Eglise et comme ayant besoin d'y rentrer. En proposant l'union
avec ['Eglisc ovientale, ils n'ont jamais eu lidée d'une entrée de
leur Eglise dans [I'Lglise universelle. l.es prétentions ecclésiolo-
giques de M. Serge sont toutes nouvelles pour nous, et en complete
contradiction avec les déclarations des Ossinine, des Joseph Was-

silieff, et de tous les théologiens orientaux que nous avons connus.
(La Direction.)



— 173 —

consiste cette « compréhension erronée»? En ce que Goussef voit
PEglise du Christ, c’est-a-dire '« una, sancta, catholica et aposto-
lica ecclesia» du Symbole de Nicée dans les Eglises locales de
’Orient. Une telle compréhension, concluent les anciens-catholiques,
est incounsistante; ils énoncent plus loin leur facon de comprendre
I'Eglise (remarques sur les théses 3, 4 et 3.

« Actuellement », selon 'idée des anciens-catholiques, «1'Eglise
une, sainte, catholique et apostolique, pratiquement, c’'est-a-dire
comme organisation ecclésiastique unique (une), n’existe plus»; il
n’y a plus de troupeau unique sous un seul Pasteur. Ce n’est que
quand tous les orthodoxes, disséminés dans beaucoup d’Eglises par-
ticuliéres, seront réunis, méme extérieurement, en une seule société
religieuse, ce n'est qu’alors que sera rétablie, conformément au désir
de 'Apotre, I'Eglise «sans tache ni défaut, mais sainte et imma-
culée» (Eph. V, 27). Actuellement, il n’existe que des Eglises par-
ticulieres, pouvant prétendre seulement a un plus ou moins grand
rapprochement zers 'idéal de 1'Eglise, mais chacune de ces Eglises
ne saurait étre /Eglise cecuménique. »

« Bt pourtant cette Eglise universelle de J.-C., a laquelle le
Sauveur lui-méme a octroyé le don de !inviolabilité jusqu'a son
second aveénement existe. Ou donc est-elle, ou peut-elle étre, si ce
n’est dans le sein des Eglises particuliéres? Et qui, dans ces Eglises,
appartiendra a U'Eglise universelle? Qui sera son membre vivant?
Nous anciens-catholiques, nous répondons: Tous ceux qui avec une
fidélité absolue gardent les trésors que le Christ a laissés aux siens,
conformément a la confession et a la pratique de I’Eglise des sept
conciles cecuméniques, et qui tichent, autant que cela dépend d’eux,
de défendre ces trésors contre tous ceux qui voudraient les mu-
tiler. Ils sont, il est vrai, dispersés dans beaucoup d’Eglises parti-
culiéres; néanmoins, les paroles de I'apdtre: « {/z corps, wun esprit,
etc. » se rapportent & eux. » |

Qu'est donc (dit I'évéque Serge) cette Eglise introuvable, qui
pourtant doit exister, cette Eglise une, sainte, catholique et apos-
tolique, en laquelle nous croyons et que nous confessons avec autant
de clarté que nous confessons notre foi dans le Pére, le Fils et le
St. Esprit?

¢« La véritable Eglise indivisée du Christ, donc I'Eglise du Sym-
bole de Nicée, disent les anciens-catholiques, n’est d’aucune fagon
limitée & un certain nombre d’Eglises particulieres existant en réa-
lité, elle consiste dans la totalité de tous les orthodoxes sur la
terre. Tous ceux qui se considérent comme appartenant a cette
Eglise, ceux, par conséquent, qui confessent le dépdt (depositum)
de foi sans altération, ni addition, ni soustraction quelconques, tous



174 —

sont membres de cette Eglise, a quelque Eglise particuliere de
I'Orient ou de 1'Occident qu’ils appartiennent extérieurement. »

¢« C'est a cette totalité des orthodoxes sur la terre qu’est con-
fi¢ Uhéritage du Christ; c’est elle qui est la gardienne de la tra-
dition réelle de 'Eglise; c'est elle qui peut, avec autorité, définir
la doctrine de I'Eglise, doctrine obligatoire pour tous les chrétiens.
Sl etait possible, continuent les anciens-catholiques, de réunir les
représentants légaux de tous les orthodoxes — actuellement, et qui
sait pour combien de temps encore, la chose est impossible —
cette réunion aurait de nouveau représenté un véritable concile
cecumeénique: et, si elle avait pris, légalement, des décisions dog-
matiques, elle aurait eu le droit (et les pleins pouvoirs) de les pro-
clamer aux croyants dans les termes mémes du concile des Apotres:
«Il a plu a 'Esprit Saint et a nous!»

Un concile cecuménique de ce genre est actuellement impos-
sible, disent les anciens-catholiques, parce que, par la faute des
hommes, 'unité de I’Eglise est devenue une dualité (I'Eglise d’Orient
et 'Eglise d'Occident). Ces deux Eglises sont également particu-
lieres... et aucune d’elles ne peut, en réalité, prétendre au titre
sublime d'Eglise indivisée du Christ, ne peut réunir un concile
cecuménique, et, par conséquent, ne peut prétendre a l'infaillibilité.
Elles ont toutes deux suivi la voie du développement qui leur était
propre, voie sur laquelle, 4 c6té de beaucoup de bon, il pouvait
se trouver beaucoup d’erroné, de faux et d’inutile; choses qui (le
plus tot serait le mieux) devraient et pourraient étre éloignées par
ces Eglises elles-mémes.

Cette autoréforme des deux Eglises s’opére par le rapproche-
ment graduel de leur doctrine et de leur organisation avec celles
de I'Eglise universelle. Les témoins et les interprétes de cette doc-
trine et de cette organisation sont les décisions générales des con-
ciles des huit premiers siécles, ainsi que I’héritage littéraire, litur-
gique, ctc., de l'ancienne Eglise. Ce qui a été cru toujours, partout
et par tous, cela seul doit étre reconnu comme réellement dogma-
tique, par conséquent, comme étant la tradition du Christ, comme
dogme obligatoire pour tous; tout le reste doit étre, ou bien écarté,
ou bien laissé¢ a titre d’opinion, comme ne faisant pas partie de la
vérité révélée et, par conséquent, comme non obligatoire pour tous.
I.es anciens-catholiques, dans leur article, n’expliquent pas par
quelle voie on peut établir cette tradition authentique du Christ;
mais il est évident qu'on peut la constater par la voie des recherches
scientifiques ordinaires dans les documents et les monuments de la
vie ancienne de I'Eglise. Autant telle ou telle Eglise particuliere se
sera réformée et aura conservé complétement et sans y rien ajouter



176 —

I'héritage cecuménique, autant elle deviendra une «Eglise chré-
tienne ».

La derniere conclusion a tirer de tout ce qui précede (dit I'évéque
Serge) est celle-ci: «Comme I'Eglise universelle, en tant que mai-
tresse infaillible et 1égislatrice, continue a vivre dans chaque Eglise
particuliere, et n’existe pas sous la forme d’une «organisation ecclé-
siastique une»; comme elle n'est pas formée de sociétés, de groupes
d’hommes dans leur ensemble, mais bien de personnalités isolées,
il s’ensuit, selon les anciens-catholiques, qu’il ne saurait y avoir
aucune défection ou séparation d’une Eglise particuliere de 'Eglise
universelle, aucun schisme dans le sens que nous (Orientaux) don-
nons a cette idée. Si donc, dans une Eglise particuliere, il existe
une hiérarchie légalement instituée, si les mysteres de 1TEglise s’y
accomplissent régulicrement et légalement, il suffit a cette Eglise
d’écarter de sa doctrine et de son organisation tout ce qui n’est
pas conforme a I’héritage cecuménique pour redevenir eo zpseo une
< société orthodoxe catholique» qui représente relativement I'Eglise
cecuniénique et non deésunie du Christ; et cela lui suffirait pour
entrer en communion avec les autres sociétés autonomes, qu’elle
reconnait ¢tre également des représentantes pures de I'Eglise cecu-
ménique du Christ.

Telles sont les bases de la compréhension ancienne-catholique
de I’Eglise. Pouvons-nous, nous orthodoxes, les signer? (demande
T'éveque).

Il nous est impossible de signer quelques-unes de ces bases;
d’autres ne pourraient étre signées qu’avec de sensibles restrictions.

D’abord, quand nous disons: Je crois en une Eglise une, sainte,
catholique et apostolique, nous comprenons sous le terme «Eglises»
l'idée de quelque chose de divin, de céleste, et en méme temps
de souverainement salutaire pour nous, quelque chose qui existe
sur la terre dans toute sa réalité, non seulement sur la terre en
genéral, mais bien réellement 14, devant nous, quelque chose qui se
présente a nous comme un phénomeéne parfaitement défini, plein
de vie, et qui nous demande aussi des rapports réels et vivants.
« L'Eglise, c’est la grice divine s, dit St.Jean Chrysostome; c’est-
a-dire une espéce d'élément divin, une sphére a laquelle 'homme
doit s'untr de fait. L’Eglise est l'arche de Noé, ou chacun peut
trouver son salut. Et ce salut, qu’on trouve en restant dans PEglise,
ne consiste pas seulement en ce que 'homme, en devenant membre
de I'Eglise est par 12 méme mécaniquement ou juridiquement mis
au nombre des élus, mais bien en ce que, devenu membre de
'Eglise, il est entré dans la vie du Seigneur, dont vit toute I'Eglise.
En sorte que le salut de 'homme n’est plus son ceuvre person-



— 9B

nelle, accomplie par ses propres forces séparément des autres et
pour lui seul, mais devient une partie de l'affaire commune géné-
rale, accomplie par toute I'Eglise conjointement. Pour nous, par
conséquent, la comparaison de 'Eglise avec le corps du Christ, a
une signification positive et particulierement importante. I.Eglise
(la plénitude de celui qui accomplit tout en tous, Eph. I, 23}, vit
d'une vie commune avec le Christ et forme un corps vivant con-
solidé par différents liens (V, 31); elle travaille a son salut général
et progresse spirituellement «avec la coopération respective de cha-
cun de ses membres» (Eph. IV, 16;. l.es membres de ce corps
ecclésiastique sont réunis entre eux non seulement par leur foi en
un seul et méme Jésus-Christ, mais encore parce que chacun d’eux
est, mystiquement, uni a J.-C. Tous, dans toute la force du terme,
sont, entre eux, en communion vitale, forment une alliance unique
et vivace, rapprochés les uns des autres, chacun apportant sa part
dans le salut général et coopérant a la croissance de tout le corps.
C’est pour cela que, vivant dans son Eglise, le chrétien orthodoxe
a la conscience d'étre en rapport vivant avec tous les membres de
cette Eglise, qu’ils soient sur la terre ou déja dans le ciel. I.’Eglise
céleste, pour lui, n'est pas sculement, si 'on peut s’exprimer ainsi,
le dernier résultat de la guerre que livre U'Eglise sur la terre.
L’Eglise céleste se présente a son esprit comme presente dans
I'Eglise terrestre, comme partageant son sort et menant de con-
cert avec elle sa lutte spirituelle. Les saints sont les défenseurs de
I'Eglise: ils forment son avant-garde et guident le troupeau ter-
restre. De leur coté, les chrétiens vivants ne se bornent pas aux
affaires de leur partie, de la terre, mais ils prennent une part active
dans le salut de I'Eglise d’outre-tombe. Ils prient pour les décédés,
ils se livrent en leur nom et pour ainsi dire conjointement avec
eux a des actes de charité, apportent pour eux une victime expia-
toire dans l'eucharistie... Les deux parties de I'Eglise, tout en étant
différentes en tant que céleste et terrestre, vivent pourtant d'une
méme vie et méritent leur salut conjointement.

Naturellement 'orthodoxe 1° ne peut ni reconnaitre une Eglise
comme une totalité abstraite de croyants, a laquelle on puisse
appartenir seulement en idée, ni admettre que chacune des deux
parties qui la forment ait un sort a elle; que I'Eglise céleste soit
victorieuse sans conteste, et que, en attendant, I'Eglise terrestre,
battue par ses ennemis, cesse d’exister de fait, aprés avoir perdu
son organisation et s'étre transformée en une ombre du passé, sans
forme et insaisissable. Nous croyons que J.-C. a octroy¢ a son
Eglise le don de l'indestructibilité, de 'invincibilité contre les portes
de l'enfer, mais nous ne limitons pas ce don a 'Eglise céleste, qui
en réalité se trouve hors de Patteinte de ses ennemis. Nous ne nous



— 177 —

représentons pas ce don comme servant a la conservation de mo-
numents littéraires ou autres, ce qui ne représenterait rien de par-
ticulier ni de merveilleux: ceci ne serait qu’une faculté commune
a toutes les sociétés religicuses, au bouddhisme et a d’autres, qui
sont méme plus anciennes que le christianisme. Nous attribuons le
don de lindestructibilité avant tout a I'Eglise dans sa manifestation
terrestre : entrée dans le monde comme un « pusillus grex », 'Eglise,
contrairement a tous les calculs humains, a su se conserver immuable
dans le monde, triomphant constamment du mal et de l'erreur.

Nous croyons donc (conclut I’évéque S.) que I'Eglise une,
sainte, catholique et apostolique du symbole de Nicée-Constanti-
nople existe actuellement sur terre, et cela non seulement d’une
facon invisible «¢au sein de différentes LEglises particulicres», mais
encore visiblement, qu’elle posséde méme actuellement une « orga-
nisation ecclésiastique #ne »; en d’autres termes, qu’'a chaque mo-
ment donné, I'Eglise cecuménique est bornée a un certain nombre
défini d’Eglises particulieres; quoique, certainement, au point de
vue géographique, elle ne soit liée a aucun peuple ni a aucune
contrée 7).

") Nous aussi, nous croyons que l'Eglise une et universelle
est le corps du Christ; que ce corps est concret, vivant et non
abstrait; qu'il vit de la vie méme du Christ, vie de foi, de charité,
de sainteté, d’ceuvres, de sacrifice, d'héroisme. Nous aussi, nous
disons avec St. Paul: Mihi vivere Christus est... Vivo, jam non
ego, vivit vero in me Christus. Nous pourrions méme signaler a
M. I'évéque S., dans I'Eglise d’Occident, dans cette Eglise qu’il
déclare hérétique, informe, anéantie et par conséquent invisible, des
pages et des ceuvres d’'un mysticisme beaucoup plus ardent, d’une
piété beaucoup plus vive que le mysticisme et la piété qu’il vient
de décrire. Nous aussi, nous croyons 'Eglise indestructible et tou-
jours visible: indestructible et visible en Orient, méme quand elle
compte une quantité considérable d’évéques ariens, macédoniens,
apollinaristes, nestoriens, monophysites et monothélites; indestruc-
tible et visible en Occident, méme quand elle compte une quantité
considérable d’évéques ultramontains. M. 'évéque S. n’aurait-il pas
lu T'étude publiée dans la Revue (avril 1896, p. 264-280) sous ce
titre: « Visibilité de I'Eglise catholique en Occident du IX® siecle
a I’époque actuelle» ? Il n'a pas réfuté un seul de nos arguments.
Et pourquoi croyons-nous I'Eglise indestructible et toujours visible
en Orient et en Occident? Parce que nous savons que l'épiscopat
n’est pas 'Eglise, qu’il peut faillir sans que I'Eglise défaille, et que
jamais ni toute la hiérarchie ni tous les fidéles ne sont hérétiques,
en Occident comme en Orient. (La Dtrection.)



— 178 —

2° Puis, a notre point de vue orthodoxe, il ne saurait étre
question, strictement parlant, du partage de 'Eglise: un corps un
et vivant ne saurait étre partagé sans cesser de vivre; on ne peut
donc parler que de quelques parties infectées qui se sépareraient
du corps de D'Eglise: cette séparation de ['unité¢ de I'Eglise ne
porte pas atteinte & son intégrité; quant aux membres détachés,
cette séparation désigne leur mort. Clest ainsi que se sont déta-
chées de I'Eglise différentes sociétés hérétiques, dont quelques-unes
é¢taient grandes, tant par le nombre de leurs membres que par leurs
dimensions géographiques, surtout en comparaison de 1'Eglise
orthodoxe. Celle-ci ne se composait, a une certaine époque, que du
seul empire gréco-romain (sans le nord de I'Europe, de la Russie,
etc.); tandis que le nestorianisme s’étendait jusqu’aux Indes, peut-
étre jusqu'a la Chine; le monophysitisme embrassait tout 1'Orient
avec 'Egypte, I’Abyvssinie, etc. Pourtant, malgré la chute de ces
branches si puissantes et, au point de vue ecclésiastique, si floris-
santes, I'Eglise continuait a étre cecuménique, une, catholique et
apostolique ; elle réunissait des conciles; en un mot, elle jouissait
de tous ses droits et pleins pouvoirs. La méme chose arriva lors
de la scission de la chrétienté en deux parties, la partie orientale
et la partie occidentale. Dans ce cas non plus, I'Eglise n’a pas
cessé d’exister, elle n'a pas disparu de la surface de la terre, elle
est restée la méme Lglise ecuménique; mais cette fois la branche
séparée €tait peut-étre plus grande que celles qui 'avaient ancien-
nement précédée. Admettons que la raison de la séparation n’était
pas une hérésie; cela ne change pas le fond de la question: la
partie qui se sépare ne se sépare pas moins de la vie de I'Eglise,
quelle que soit la raison de la séparation.

Or, laquelle des deux parties de la chrétienté est restée dans
I'Eglise et laquelle s'en est séparéer Les anciens-catholiques eux-
mémes conviendront que le développement de la partie occiden-
tale de la chrétienté a été, au fond, le développement progressit
de la papauté, 'Eglise occidentale devenant de plus en plus mon-
daine, non seulement dans les représentants de sa hiérarchie (ce
qui peut ne pas toucher a UEglise méme), mais dans sa doctrine,
son organisation, etc.; en d’autres termes, cette partie a quitté
I'Orient et n'a pas suivi la direction de la vérité; ce n’est donc
pas ici quest 'Eglise. Admettons qu'en Orient, a cette époque, la
vie intellectuelle était en stagnation, couverte de téncbres, tout ce
qu’on voudra, quoiqu’en réalité ce ne fit pas le cas; rappelons-
nous la Renaissance! Admettons qu’a la suite de cette stagnation
et de ces ténébres, il s'est amoncelé pendant ce temps beaucoup
de différents désordres qui demandent & étre corrigés; mais il n'y
a pas eu en Orient de déviation systématique de la vérité universelle,



179 —-

et personne n'accusera les Orientaux d’une faute semblable. 1l faut
donc chercher 'Eglise universelle, ou du moins il y a plus de chances
de la trouver en la cherchant en Orient, nommément dans les Eglises
particulieres actuellement existantes ).

%) Cette argumentation, tres simpliste, est en pleine contra-
diction avec I'histoire. D’abord, il est faux que le corps de I'Eglise
se soit coupé en deux parties comme pourrait I'étre un corps de
chair: il est faux que l'une soit morte de cette scission, et que
l'autre soit restée vivante. Cette comparaison charnelle, tirée de
I'anatomie et de la chirurgie, n'est que fantaisiste. Interrogeons
I'histoire. Des cing patriarcats dont était formée ’Eglise universelle,
celui d'Occident a élevé des prétentions ambitieuses qui entraineérent
la rupture des relations antérieures; rupture toutefois assez peu
profonde, puisque, pour des intérets temporels et politiques, une
grande partie de la hiérarchie orientale, lors des conciles de Lyon
et de Ilorence, a été disposée a rétablir 'union. Ensuite, 1l est
inexact de dire qu'en opérant cette rupture, I'Eglise d'Occident
« se soit séparée de la vie de I'Eglise ». Non seulement M. I’évéque S.
ne donne aucune preuve de cette assertion de pure imagination,
mais il doit savoir qu'une Eglise n’est pas morte lorsqu’elle pos-
sede des sacrements valides, un baptéme valide, un sacerdoce
valide, etc.: lorsqu’elle accomplit des ceuvres admirables de sain-
teté, de charité, de dévouement. Il doit savoir que les erreurs
enseignées par la papauté ont été, en Occident méme, protestées,
combattues, réfutées par une quantité de théologiens éminents: que
ces preuves de vitalité et de sainteté, rendues plus éclatantes encore
par la lutte, par les blichers, par le martyre, ont maintenu la visi-
bilit¢ de I'’Eglise occidentale beaucoup mieux que ne lelt fait
un ¢tat de ténebres, d’ignorance et de torpeur. lL.ors donc que
M. évéque S. conclut que ce n'est pas en Occident qu’est I'Eglise,
mais exclusivement en Orient, il s'abuse et donne la preuve qu'il
ne connait pas 1'Occident. L’Eglise n'est pas parfaite en Occident,
hélas! ce n'est que trop vrai; mais elle y cazste et elle y vzt. Que
M. I'évéque S. nous permette de lui dire, sans blesser son humilité,
que tous les évéques, tous les théologiens et tous les simples fideles
de I'Eglise d'Orient ne sont peut étre pas sans reproche, soit au
point de vue de la vérité, soit au point de vue de la sainteté. Or,
dans .un tel état de choses (que trop de faits mettent en lumiere),
le mieux, entre vrais chrétiens, ne serait-il pas de confesser humble-
ment ses propres miséres, de ne s’adjuger orgueilleusement aucun
monopole d’orthodoxie, d’imiter la modestie du docte et pieux
métropolitain Philaréte, et d’en appeler simplement, comme ['ont



— 180 —

Notre Eglise orientale a eftectivement la conscience d’étre 'Eglise
universelle, et prétend clairement au droit de s’appeler sainte, cu-
ménique et apostolique. Il est vrai, dans la littérature, surtout dans
la littérature russe, parfois aussi dans certaines mesures que prend
'Etat russe vis-a-vis de I'Eglise, apparait une certaine tendance a
représenter 'orthodoxie seulement comme une des trois confessions
chrétiennes, au meéme titre que le catholicisme romain et le pro-
testantisme: mais I'Eglise elle-méme n'a pas cette tendance; elle
met une barriere, une limite entre elle et ce qui est hétérodoxe,
entre elle et ce qui n'est pas /"Fglise ). Nos catéchismes, en par-

fait nos ancétres dans la foi, a I'Eglise universelle, ¢ & Orzent et
d’Occident ? I ailleurs, M. I'évéque S. est-il bien loin de ma pensée
lorsque, corrigeant et meéme ruinant toute sa these, il la termine
par l'aveu suivant: «owu du moins il y a plus de chances de trouver
I’Eglise universelle en la cherchant en Orient, nommément dans les
Eglises particuliecres actuellement existantes». Du moment que ce
n'est plus qu’une question de « chances», nous n’hésiterons pas a
concéder que la foi brille du plus vif éclat en Roumanie, la cha-
rit¢ fraternelle et 'union des cceurs en Bulgarie, en Gréce et en
Turquie, etc., tandis que nous, Occidentaux, et simplement parce
que nous n’avons pas le bonheur d’étre nés en Orient, nous ne
sommes que des hérétiques, des pneumatomaques, privés de toute
Eglise, privés de la vraic foi, privés de la vraie grace salutaire,
abandonnés de Dieu et de son Christ, qui réservent toutes leurs
faveurs a la seule Eglise d’Orient! Réduite a ce point de vue, la
discussion devient fort simple, et la science exacte de ['histoire
n'est plus nécessaire. (La Direction,)

19 En vérité, ce serait fatal pour 'Eglise orientale si M.1'évéque S.
était exact, lorsqu’il affirme que I'Eglise orientale a la conscience
d’'étre, a elle seule, /’Eglise unsverselle. Nous n’en croyons rien et
nous avons trop d’'estime et de vénération pour ['[iglise d’Orient,
pour la croire capable d'un tel sentiment. Non, nous ne croyons
pas que ce soit « 'Eglise elle-méme>» qui a cette «tendance»;:
nous croyons, au contraire, que ce n’est qu'une certaine école de
théologiens mal renseignés sur l'histoire ecclésiastique universelle et
sur les Péres soit d’Orient, soit d’Occident. Nous félicitons tres
sincérement « 'Etat russe » de ne pas suivre la «tendance» de
cette école; nous connaissons aussi, pour notre part, d’excellents
membres de I'Eglise d’Orient, treés orthodoxes, qui, loin d’avoir
¢« la conscience » et « la tendance » que M. I’évéque S. leur suppose,
gémissent profondément sur de telles «aberrations» (c’est leur
propre expression). (La Direction.)



lant de I'Eglise « catholique » dans son actualité, entendent par la
notre Eglise; on la nomme ausst 'Eglise « orientale catholique ».
Cette meme idée de l'identité (actuellement;, de I'’Eglise orientale
avec I'Eglise du Symbole de Nicée-Constantinople traverse tous nos
livres liturgiques, dans lesquels I'Eglise d'Orient est représentée
comme €étant 'héritiere et la continuation de I'Eglise des huit pre-
miers siecles. On pourrait citer a appui de cette idée notre rituel,
ou I'Eglise expose clairement comme elle comprend elle-méme sa
personnalité. Dans ce rituel, nous ne prions pas pour le rétablisse-
ment de I'Eglise partagée et disséminée parmi beaucoup de sociétés
chrétiennes, pas pour une Eglise insaisissable et ne pouvant étre
comprise qu'a l'aide d’études archéologiques; nous prions pour que
la victoire soit donnée a V'Eglise wvzvante et jusqu'a présent wiclo-
reense dans le monde; nous ne prions pas pour que nous et les
autres orthodoxes soyons réunis en une seule organisation, mais
bien, pour que ceux qui errent soient réunis a notre Eglise, comme
a 'Eglise une, sainte, catholique et apostolique et non seulement
gréco-russe 29).

20) Ici encore M. I'évéque S. doit se faire illusion et mal inter-
préter le sens des catéchismes et du rituel dont il parle. La preuve
en est que le métropolitain Philarete, le P. Joseph Wassilieff, etc.,
qui connaissaient certainement leurs catéchismes et leur rituel, les
ont interprétés tout autrement. Ils ont affirmé que leur Eglise
¢« particuliere » (le mot est d’eux) est conforme et fidele a 'Eglise
des sept conciles, donc orthodoxe; mais ils n'ont jamais affirmé
qu'elle fit Ja scule fideéle et /o sewle conforme: ils n'ont jamais
afirmé qu’en ayant gardé le dépdt, elle se 1'était appropri¢ a ce
point qu’il n’y en avait plus pour les autres Eglises. l.a Revue
(1903, avril, p. 340-350, et juillet, p. 405-420) a cit¢ de nombreux
textes de patriarches, de métropolitains orzentaur, d’'évéques et de
théologiens orzentaux, enseignaht expressément la doctrine que
nous énongons, et cela en 1862 et 1863. Or, depuis lors, rien n’a
dd bouleverser la théologie gréco-russe, au point que ce qui était
vrai sous la plume du métropolitain Philaréte soit devenu erroné,
hérétique meéme, en 1904, d’aprés le dire de M. I'évéque Serge.
Que M. V'évéque S. nous permette de lui exprimer notre profond
€tonnement qu’il nous condamne sans prendre la peine de réfuter
aucun des textes de ses coreligionnaives; non seulement il n’en
réfute aucun dans cette longue étude, mais il n’en cite aucun: il
les ignore tous! Ce silence est éloquent: il prouve a l’évidence
que la doctrine ecclésiologique de M. I'évéque S. est nouvelle et
contraire a l'ecclésiologie orthodoxe de 1862 et 1863. Ajoutons



Se considérant comme Eglise universelle, notre Eglise orien-
tale n'exclut nullement les lL.atins du nombre des sociétés hétéro-
doxes qui se trouvent en dehors de l'enceinte de I'Eglise, et cela
non seulement apres le concile du Vatican, quand, d’aprés la pen-
sée des anciens-catholiques eux-mémes, 'Eglise latine devint hété-
rodoxe : cette Eglise s’est détachée elle-méme d’une fagon formelle
et extérieure déja au moment historique que l'on est convenu
d’appeler «la division» des Eglises. Telle était, et cela de tout
temps, la maniere de voir de notre Eglise. Ainsi, d’apres le rite
de la réception des hétérodoxes dans le sein de I'Eglise (17;76),
I'évéque, en amenant dans le temple celui qui passe a 'orthodoxie,
lai dit: Fowntre dans [ Eglise de Dien, dont tu étais éloigné par tes
erreurs papistes (ou luthériennes ou calvinistes), et considere-toi
comme ayant évité les filets mortels et la perdition éternelle, etc.
Ainsi, d’aprés l'esprit de 'Eglise, les Latins se trouvent en dehors
de son enceinte, de méme que les luthériens et les calvinistes.
L’Orient grec est encore plus sévere pour les Latins. L’Eglise
grecque admet la regle de ne pas rebaptiser les hérétiques, s'ils
ont recu le baptéme au nom du Pére, du Fils et du St. Esprit, d’une
fagon toute réelle (non formelle seulement), et elle conclut que celut
qui raisonne d’une fagon erronée sur la Ste. Trinité, n’est pas ca-
pable de donner le baptéme d’une fagon réguliere, méme s'il répete

qu'on ne nous en a jamais souflée mot avant 1895; ce sont
MM. Mésoloras et Rhossis qui les premiers nous 'ont opposée et
nous l'ont fait connaitre. Priere de relire les réfutations qu’en a
publiées la Revue (octobre 18935, p. 770-777: avril 1896, p. 344 a
350; janvier 1897, p. 150-153). Etrange discussion! Nous réfutons
en détail et jusqu'a satiété nos contradicteurs:; et M. I'évéque S,
sept ans apres, revient avec les mémes erreurs, sans réfuter et sans
méme mentionner aucun de nos arguments! Evidemment M. I'évéque
ne nous a pas lus; mais qu’il ne Soit pas surpris d'apprendre qu’il
nous condamne au nom d’erreurs déja réfutées, et réfutées méme
par des théologiens orientaux! Ceci est important a noter. Au risque
de surprendre M. I’évéque S., nous lui ferons remarquer que sa
notion de I'Eglise est absolument celle de I'Eglise romaine, avec
cette seule différence que I'Eglise romaine (ou plutot la papauté)
dit: C’est moi seule qui suis toute 'Eglise et foute 1'orthodoxie, et
ce n'est pas toi, Eglise d'Orient; tandis que M. Serge dit: Clest
mon Eglise orientale qui scule est toute 'Eglise et toute 'ortho-
doxie, et ce n’est pas toi, Eglise d’Occident! -— Ne se croirait-on
pas au temps du patriarche Jean le Jelineur?
(La Direction.)



— 183

verbalement la formule orthodoxe du baptéme. Pour le sacrement,
I'important n’est pas dans les sons, mais bien dans l'idée qu'ils
représentent, et qui est unie a ces sons. C’est pour cela que les
Arméniens, les Coptes, les Nestoriens, qui confessent la foi ortho-
doxe touchant la Ste.Trinité ne sont pas rebaptisés (et cela malgré
I'incroyable intensité de la haine nationale entre les Arméniens et
les Grecs); et les Latins, qui ont ajouté au Symbole le Filzoque,
doivent, d’aprés la pratique grecque, étre baptisés une seconde
fois. Je ne discute pas la justesse de cette décision conciliaire, c'est
la une question toute diftérente, mais cette décision donne claire-
ment a entendre que les Latins ne sont pas considérés comme se
trouvant dans 'enceinte de I'Eglise 21).

20 Réponse: 1° M. I'évéque S. invoque le rituel russe: Nous
le respectons. Mais est-ce un document cecuménique? Non. Donc
il ne peut pas etre imposé¢ a une autre Eglise, méme dans le cas
ou il serait parfait. Mais ce que M. 'évéque S. ne remarque pas,
c’est que I'Eglise russe elle-méme a modifi¢ plusieurs fois ce rituel,
et dans un sens qui est loin de favoriser le point de vue exclusiviste
de M. I'évéque S. — 2° Que les Grecs rebaptisent dans des cas
ou les Russes ne rebaptisent pas, cela prouve simplement que les
Grecs peuvent avoir tort et les Russes raison; qu’en tout cas il est
impossible de conclure de cette divergence que I'Eglise latine soit
hérétique, qu’elle ait cessé d’exister, etc. M. l’évéque S. n’est pas
I’Eglise orthodoxe, et il peut penser ce qu’il veut sur ces matiéres
sans que 1'Eglise orthodoxe soit obligée de penser comme lui. —
3° La vérité est que, lorsqu’un hérétique a été publiquement séparé
de I'Eglise, il doit, pour v rentrer, rejeter publiquement son hérésie
et faire profession d’orthodoxie. (Juant aux anciens-catholiques, ont-
ils a rejeter I'hérésie de linfaillibilité papale? Non, puisqu'ils ne
I'ont jamais professée. Ont-ils a rejeter d’autres hérésies? Lesquelles?
Les anciens-catholiques, avant le concile du Vatican, professaient
les doctrines et les libertés gallicanes; comme tels, /s rejetazent
toutes les doctrines wltramontaines. A leurs yeux, le concile de Trente
méme n’avait jamais été regu en France; a plus forte raison re-
poussaient-ils les prétendus dogmes des autres conciles romains.
Les décisions doctrinales du St. Office et de 'Index n’étaient pas
non plus regues en France: leurs interprétations du prétendu dogme
de la transsubstantiation étaient parfaitement orthodoxes, etc. Et
certes, ils ne s’en cachaient pas. Rome les tenait pour suspects, il
est vrai; mais on n'était pas hérétique pour cela. Donc, si nous ré-
pudions les hérésies ultramontaines, ce n’est pas parce que nous
les aurions professées autrefois, mais bien parce que nous les avons



Nous admettons, il est vrai, la validité de la succession apos-
tolique des catholiques-romains et de leurs autres sacrements; mais
nous admettons aussi la succession et les sacrements des Nesto-
riens, des Armeéniens, etc., qui, ayant ¢té anathématisés par le con-
cile cecuménique, n’appartiennent pas a I'Eglise, méme selon le
critérium extérieur de l'universalité ?2).

Cette maniere dont I'Iiglise orientale se comprend parait inad-
missible aux anciens-catholiques. « C’est, disent-ils, la méme idée
qu’a, d'elle-méme, 'Eglise romaine. » Non: I'Eglise romaine s’adjuge
dogmatiquement le role d'Eglise universelle, elle considere le monde
entier comme son éparchie agrandie. Pour elle, il n’y a pas d’Eglise
la ou Rome n’est pas. Tandis que 'Eglise orientale, en afhrmant son
zdentité avec 1'Eglise universelle, n’affirme, au fond, qu'un fait
historique, qui ne lui donne aucune immutabilit¢é dogmatique.
Aujourd’hui, T'Eglise orientale se trouve dans le sein de I'Eglise
universelle, mais demain elle peut se détacher, et I'Eglise univer-
selle n’en restera pas moins sur la terre, peut-étre quelque part,

toujours repoussées. Aujourd’hui nous les repoussons avec plus
d’énergie qu’avant 1870, parce que nous en voyons mieux toute
la perversité. Mais c’est tout. Nous nous faisons gloire de corriger
telle opanion erronde que nous avons pu professer, mais une opinion
erronée n'est pas une hérésie. Que M. I'évéque S. veuille bien
étudier les ouvrages gallicans, et il verra que le gallicanisme ¢tait,
au fond, la continuation de l'orthodoxie. Qu'il veuille bien lire sur-
tout les ouvrages de Guettée, notamment son Histoire de I'Eglise
de France, approuvée par un nombre considérable d’'évéques fran-
cais, et il sera convaincu de l'exactitude de ce que nous affirmons.
(La Dzrection.)

22) Comment peut-on admettre la validité de tous les sacre-
ments, méme du sacerdoce, ¢of surioul la validité de la succession
apostolique, dans une Eglise que l'on déclare hérétique et que l'on
considére méme comme n’étant plus une Eglise, comme «séparée
de la vie de I'Eglises? Cette vie surnaturelle et divine, reque dans
les sacrements valides, administrés par de vrais prétres en qui per-
sévére la succession apostolique, n’est-elle pas «la vie de I'Eglise »?
Et qu’est-ce que «la vie de I'Eglise» en dehors de cette vie regue
dans les sacrements® On voit comment la thése de M. I'évéque S.
est pleine de contradictions zz ferminis. Et que penser aussi de
cette comparaison des catholiques d’Occident, qui n’ont jamais €té
condamnés comme hérétiques par aucun concile cecuménique, avec
les Nestoriens, qui l'ont été par le III° concile cecuménique?

(La Dzrection.)



au Japon ou a QOurmiah, mais elle n'en sera pas moins la méme
Eglise sainte, apostolique et cecuménique avec tous ses droits et
ses pleins pouvoirs %),

Si cette maniére de comprendre les choses était juste, disent
les anciens-catholiques, les Eglises orientales particuliéres, comme
représentantes de la véritable Eglise du Christ, auraient pu, a
I'instar des premiers sept conciles cecuméniques, se réunir en con-
ciles cecuméniques: mais on est partout d’avis qu'il n'y a que sept
conciles cecuméniques véritables et que, depuis la séparation de
I'Orient et de 1'Occident, tant que cette séparation durera, la con-
vocation d’un concile cecuménique n’est plus possible. Cette idée
de I'impossibilit¢ ou plus strictement de l'extréme difficulté de
convoquer un concile cecuménique, je la partage aussi, partielle-
ment; mais je pense que cette impossibilité est une impossibilité
purement extérieure, politique, et non dogmatique, ni canonique.
Le concile est impossible, non pas parce que 'Eglise universelle,
ayant perdu Rome et I'Occident, n’a plus le pouvoir (le droit) de

2 Réponse: 1° Selon M. l'éveéque S., «aux yeux de Rome, il
n'y a pas d’Eglise 12 oi Rome n’est pas». La vérité est que Rome
n’est pas aussi exclusive que laffirme M. I'évéque S.; car, par
exemple, elle tient 'Eglise orthodoxe pour une Eglise, schisma-
tique, il est vrai, probablement hérétique aussi, mais Eglise. —
2° M. I'évéque ne se contredit-il pas lorsqu’il prétend, d'une part,
que I'Eglise orientale est la seule Eglise universelle vraie, et lors-
qu’il se borne, d’autre part, a dire qu'elle est «dans le sein de
I'Eglise universelle >t Comment 'Eglise universelle peut-clle étre
dans le sein de I'Eglise universelle? Comprenne qui pourra. —
3° Autre contradiction. Si I'Eglise orientale est la seule Eglise uni-
verselle, et si I'Iiglise universclle est douée « d'immutabilité dog-
matique », comment M. I'évéque peut-il concéder que l'identité de
I'Eglise orientale avec I'Eglise universelle «ne lui donne awucune
immutabilit¢ dogmatique»? — 4° Autre contradiction. Si I'Eglise
orientale est, a elle seule, I'Eglise universelle, comment M. I'évéque
peut-il concéder que «demain elle peut se détacher de I'Eglise
universelle » qu’elle est aujourd’hui? Ne serait-ce pas alors la des-
truction de cette Eglise universelle, qui doit cependant étre indes-
tructible? Non, répond M. I'évéque. «I.’Eglise universelle n’en res-
tera pas moins sur la terre, peut-étre quelque pari, au Japon ou a
Ourmiah »! Mais qui I'aura transportée au Japon, si I'Eglise orien-
tale a sombré et si I'Eglise occidentale est sombrée aussi? — En
vérité, tout ceci n'est-il pas de la logomachie scolastique?

(l.a Direction.)

Revue intorn. de Théologie. Heft 46, 1904, 13



— 186 -

proclamer au monde la vérit¢ du Christ, mais bien parce que les
conditions extérieures de l'existence de 1'Eglise rendent actuelle-
ment impossible, pour elle, une manifestation aussi solennelle de
sa vitalité et de sa puissance. N'oublions pas qué les sept conciles
cecuméniques ont eu lieu a une époque ou 'Eglise, comme étendue,
appartenait presque en entier au seul empire byzantino-romain. Ces
conciles étaient donc, au fond, des événements de la vie intérieure
de T'Etat. Inutile de parler des facilités que cette circonstance offrait
a la convocation d’'un concile, facilit¢ de la locomotion, facilité
d’une langue officielle d¢ja toute préte. Outre cela, les représentants
des Eglises locales, a quelques rares exceptions pres, étaient les
sujets de cet Etat et méme ses dignitaires. L.'IEtat avait donc toutes
les garanties pour ne pas craindre cette imposante assemblée ecclé-
siastique: elle pouvait lut étre utile de toutes fagons, en identifiant
ses intérets avec ceux de I'Eglise. Or, actuellement, il existe plu-
sieurs Etats orthodoxes; de plus, une partie importante des Slaves
se trouve eétre sujette d’Etats hétérodoxes et non chrétiens. Les
intéréts de ces Etats et de ces nations ne s’accordent pas toujours.
Le concile cecuménique ayant par son essence méme le droit de
prendre des décisions solennelles constatant, comme autrefois, son
absolue liberté et sa puissance non terrestre, de plus ¢tant actuel-
lement, tant par sa forme extérieure que par son organisation,
nternatzonal, serait une assemblée au-dessus de tout controle humain.
Les représentants des Eglises locales se réunissant sur un terrain
absolument neutre, ne dépendant d’aucun, pourraient, par leur com-
position méme, étre indifférents aux vues et aux intéréts spéciaux
de tel ou tel Etat, de telle ou telle nation. Il est evident que I'Etat
actuel, qui se considére comme étant juge en dernier ressort de
ses affaires, ne peut désirer une assemblée internationale de ce
genre, assemblée qui ne serait pas soumise a son controle et dont
les décisions (ne l'oublions pas — décisions sans appel) pourraient
porter atteinte a ses intéréts et a son autorité. l.es Etats hétérodoxes
ou athées pourront, quand cela leur conviendra, ne faire aucun cas
des décisions d’un concile orthodoxe international, mais un Etat
orthodoxe ne peut pas agir de la sorte, s’il ne veut pas que son
Eglise locale soit écartée de l'unité ecclésiastique, ce qui serait
nuisible a I'Etat lui-méme. Voila pourquoi, actuellement, quand il
v a beaucoup d’Ltats orthodoxes, quand I'Eglise est, pour ainsi
dire, internationale, une manifestation solennelle et sans appel de
sa puissance, confirmée par une décision conciliaire, est aussi diffi-
cile ou méme pratiquement impossible comme a 1’époque des
persécutions, bien que la position de I'Eglise fiit alors tout autre.
De plus, les Eglises locales sont tellement habituées a leur régle-
mentation autonome et au caractére indépendant de leur existence,



|

|
(e
or
\'[

1

I

|

qu’il ne leur serait pas facile de se soumettre a un jugement sans
appel, méme fraternel. C'est pour cela que les Eglises locales ne
font pas de trop grands efforts pour amoindrir I'impossibilité poli-
tique de la convocation d’un concile. Pourtant, malgré I'absence
de conciles cecuméniques, 'Eglise orthodoxe n’en reste pas moins
cecuménique, une, sainte et apostolique, telle qu'elle a été dans les
trois premiers siccles, quand, aussi grace a des raisons extérieures,
elle ne pouvait pas réunir de concile cecumenique 24).

) Cette théorie sur le concile cecuménique et sur sa tenue
nous parait inacceptable, pour les raisons suivantes: — 1° Glorifier
«la vitalité et la puissance>» de I'Eglise orientale, et avouer que
cette Eglise est néanmoins dans I'impossibilité de se réunir en con-
cile cecuménique, n'est-ce pas contradictoire: A qui fera-t-on croire
que, lorsqu’on est plein de vitalit¢ et de puissance, on ne puisse
se réunir en concile? Mais voyons les raisons données par M. 1'¢-
veque S. L’exemple qu’il cite des trois premiers siccles, ne prouve
rien: car, si I'LEglise ne s’est pas reéunie en concile cecuménique
pendant cette époque, c’est que, loin d’é¢tre libre, elle ¢tait perscé-
cutée; tandis qu’actuellement 'Eglise orientale n’est persécutée par
aucun Etat. Bien plus, les Etats orthodoxes ne peuvent, comme
tels, que favoriser cette manifestation ortkodore. M. I'évéque, en
prétendant que les Etats orthodoxes ne sauraient permettre un con-
cile cecuménique sous prétexte qu’il pourrait nuire a leurs intéréts
politiques, donne une triste idée de l'orthodoxie de ces Etats. De
plus, il donne des sept conciles cecuméniques une idée plus triste
encore, lorsqu’il ose dire: « Ces conciles étaient, au fond, des évé-
nements de la vie intérieure e ['fifaf.» N’étaient-ils pas, avant
tout, des ¢vénements de la vie intéricure e 'Fglzses Quel discrédit
jet¢ sur ces assemblées! Mais c’est surtout les Iglises orthodoxes
locales que M. I'éveque S, discrédite, lorsqu'il dit qu’il ne leur
serait pas facile de se soumettre 4 un jugement sans appel, méme
fraternel, vu leur autonomie. Etrange orthodoxie des Eglises locales,
qui redoute un concile cccuménique de U'Eglise orthodoxe! —
2° M. I'éveque représente le concile cecuménique comme doué d'une
« puissance sans appel». D’abord le mot «puissance» est fort im-
propre quand il s’agit de désigner le «ministéere» et la « pastora-
tion » dont sont chargés les ministres ou pasteurs de I'Eglise. ].-C.
n’a-t-il pas dit que, dans la société politique, le pouvoir existe,
mais qu’il ne doit pas en étre de méme dans la société spirituelle:
Ensuite, jamais les délégués des Eglises au concile n'ont ét¢ munis
de «pleins pouvoir sans appel». Au contraire, aprés le concile,
les définitions dogmatiques et les mesures disciplinaires ont toujours



e PR -~

3° Etant d’avis différents (avec les anciens-catholiques) dans la
comprehension de l'idée de I'Eglise, nous ne pouvons, non plus,
accepter leur point de vue sur la réunion des Eglises. Une Eglise
locale, qui s’est séparée de I'Eglise universelle (que ce soit a cause
d'une hérésie, ou simplement d’un schisme, c’est indifférent), ne
saurait revenir a l'union qu’en s’adressant a I'Eglise universelle et
en s’alliant a elle, de fait, comme a une organisation ecclésiastique
vivante. Admettons que 'Eglise locale en question ait gardé toutes
les parties essentielles de I'Eglise universelle du Christ, ou qu’elle
les ait peu a peu rétablies, mais qu’'en méme temps elle ne se soit
pas alliée a I'Eglise universelle d¢ fuzf, cette LEglise ne serait en
tout cas qu’une imitation plus ou moins réussie de I'Eglise cecu-
ménique, mais non cette Eglise méme. La foi juste, orthodoxe,
I'administration des sacrements, la légitimité de la hiérarchie, toutes
ces choses ne sont encore que les signes extérieurs de I'Eglise uni-
verselle, et non U'Eglise elle-méme; ces choses n’expriment pas
encore la plénitude de la vie religieuse: outre ces signes, il y a
IEglise qui reste <elle-méme», qui est une unité vivant de sa
vie spirituelle, laquelle est son essence intérieure. La doctrine et
I'organisation peuvent étre rétablies par des moyens ordinaires
accessibles aux humains; mais cela ne suffira pas pour le rétablis-
sement de la vie spirituelle, parce que cette vie est d’origine divine
‘et non humaine; elle a sa source dans le Christ. Si la vie spiri-
tuelle pouvait naitre d’elle-méme, si les hommes pouvaient renaitre
a cette vie grice a leurs propres forces, si, pour y arriver, il
s’agissait seulement de les y amener et de leur donner l'enseigne-
ment nécessaire, le Christ ne se serait pas incarné et n’aurait pas
souffert. Mais, s'étant incarné, ayant souffert et étant ressuscité, Il
a en Lui-méme et dans sa dignit¢ d’Homme-Dieu jeté les fonde-
ments d'une vie nouvelle, dont vit I'Eglise. Il faut donc, de fait,
entrer en communion avec ce torrent de la vie et ne pas seulement
en reproduire les signes extérieurs (I Jean I, 1-3).

Voila en quoti consiste le grand obstacle que doivent surmonter
les anciens-catholiques sur le chemin de la réunion. Qu'ils s’affer-
missent dans l'idée que ['Eglise universelle du Christ n’est nulle-
ment, & présent, un objet d’investigations scientifiques et archéo-
logiques; qu’au contraire elle existe actuellement comme un fait

eu besoin, pour étre strictement cecuméniques, d’étre ratifiées par
les Eglises mémes, attendu qu’un concile n'est pas I'Eglise, mais
seulement une réunion d’une trés faible partie de 'Eglise. L histoire

des sept conciles cecuméniques met ce fait en pleine lumicre.
(l.a Dzrection.)



— 189

vivant, sous 'aspect d’'une « organisation ecclésiastique une s et que,
pour le moment, cette liglise réelle et vivante se trouve dans
UEglese & Orient. S'étant raffermis dans cette idée, ils trouveront
en eux-mémes le courage de l'appliquer & la vie, de méme qu'ils
ont trouvé le courage de quitter U'Eglise romaine, quand ils se
sont apergus de ses erreurs. Je pense que notre Eglise sera préte
a venir a leur rencontre et ne se mettra pas a ergoter sur toutes
les particularités dans 'expression de leur doctrine, pourvu quelle
soit orthodoxe, et encore moins dans leurs rites et leur organisation
extérieure. Ces particularités perdront alors lintérét bralant que
manifestent les anciens-catholiques en les défendant dans leurs dis-
cussions avec nous 2°).

SERGE, évéque de Yambourg.

%) Les anciens-catholiques admettent parfaitement qu'une Eglise
particuliere qui s’est séparée de 1'Eglise universelle par I'hérésie
ou l'apostasie, doit y rentrer par la profession de l'orthodoxie et
par une vie sainte, vie divine qui a, effectivement, «sa source dans
le Christ>. Que M. I'évéque S. nous permette de lui faire remarquer,
en passant, que, si elle a sa source dans le Christ, elle n’a pas sa
source dans I'Eglise; 'Eglise n’est que la dispensatrice des sacre-
ments; et le Christ méme est la source de la grace et de la vie
surnaturelle. Il s’agit donc, avant tout, d’étre uni au Christ. Or
St.Paul a dit que le juste vit de la foz (Rom. I, 17). Comment,
des lors, M. I'évéque S. peut-il dire que «/la for juste el orthodoxe,
I'administration des sacrements et la légitimité de la hiérarchie, ne
sont que /les szgnes extérienrs de U'Eglise universelle»? Qu’est-ce
donc que la vie spirituelle de I'Eglise, sinon précisément la foi et
la grice des sacrements? Et comment une Eglise qui vit d’une foi
juste et orthodoxe, et qui administre validement les sacrements,
n’est-clle pas une Eglise orthodoxe et vivant de la vie spirituelle?
Et deés lors, quel besoin cette Eglise aurait-elle d’aller chercher
cette vie spirituelle « dans I'Eglise d'Orient», qui n'en est pas la
source et qui n’est pas seule a la posséder: M. I'évéque S. veut-il
dire qu’alors méme que les anciens-catholiques auraient une foi ob-
jective orthodoxe, des sacrements valides et une hiérarchie correcte,
ils n’auraient pas encore pour cela la vie spirituelle, et qu'ils ne
Pauront que lorsqu'ils 'auront regue de I'Eglise d’Orient? Si telle
est sa pensée, il doit fournir la preuve de ces deux assertions. Or,
non seulement il ne la fournit pas et se borne a une simple affir-
mation toute gratuite, mais, de plus, il ne peut pas la fournir, soit
parce qu'il n’est pas juge des consciences, quelque perspicace qu'il
se suppose, soit parce qu'il en revient toujours & ses deux erreurs
sur Eglise d’Occident en général et sur I’Eglise ancienne-catho-



190

lique en particulier. Il suppose que 1'/fglise &' Occident a disparu
parce que son patriarche a entrainé¢ dans I’hérésie une partie de la
hiérarchie et des simples fideles: mais il se trompe, car ni le pa-
triarche ni la hiérarchie ne sont Vlkglise, et, grace a Dieu, le
nombre des membres de P'liglise d’Occident a toujours été assecz
grand et assez visible pour que cette Eglise ft toujours vivante.
M. I'évéque suppose aussi que les anciens-catholiques sont sortis
de I'Lglise romaine, qu’il ne leur suffit pas d’en abjurer les hérésies,
qu’il leur faut encore recouvrer la vie divine, et que c’est I'Eglise
d'Orient qui seule peut la leur donner sans «ergoters sur les mots
par lesquels ils expriment leur doctrine.

Autant d’assertions, autant d’erreurs. D)’abord, les anciens-catho-
liques, en rompant avec la papauté hérétique, sont restés ortho-
doxes: ils ne sont nullement sortis de l'Eglise d’Occident, dans
laquelle 1ls ont regu des sacrements valides et dans laquelle ils sont
toujours: ils s’y sont organisés en Iiglise particulicre parce que la
foi orthodoxe leur en faisait un devoir; en repoussant U'infaillibilité
papale et les autres hérésies ultramontaines, ils n‘ont eu a en
abjurer aucune, par la bonne raison qu’ayant toujours été gallicans
ou antiultramontains, ils ne les avaient jamais professées. La vie
divine, recue au baptéme, fortifide dans la confirmation, entretenue
dans la sainte eucharistie, nous ne l'avons jamais perdue, grace a
Dieu. Nous reviendrons plus loin sur ce point capital (voir p. 200-214).
En outre, membres de ['liglise d’Occident, nous ne saurions, sans
violer les régles ecclésiastiques générales, faire intervenir la juridic-
tion orientale en Occident. Comment M. 'évéque S. ne voit-il pas
que P'union qu’il propose n’est pas l'unton telle qu'elle a été pra-
tiquée dans l'ancienne Eglise, mais la confusion des juridictions, et
de plus la violation des principes ecclésiologiques les plus essen-
tiels? Quant a l'«ergotage» dont parle M. U'évéque, pas n’était
besoin de nous dire que nous n’aurions a en subir aucun de la
part de I'Eglise orientale. Nous le savions déja: cette vénérable
Eglise est incapable d’«ergoter ». Mais ce que nous ne savons que
trop, c’est que I'¢cole Mesoloras-Rhossis, dont M. 'évéque S. s'est
fait le continuateur, ne nous épargne aucun <«ergotage». Nous con-
naissons a fond la scolastique ultramontaine; mais nous pouvons
assurer notre honorable adversaire qu'elle reste au-dessous de la
sienne. M. I'évéque S. n’est point I'Eglise universelle, et ce n’est
pas a lui de dicter des conditions a qui que ce soit, au nom de
I'Eglise universelle. (La Dzrection.)




	Qu'est-ce qui nous sépare des anciens-catholiques?

