
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 46

Artikel: Qu'est-ce qui nous sépare des anciens-catholiques?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159

QU'EST-CE QUI NOUS SÉPARE
DES ANCIENS-CATHOLIQUES?

La réponse de la Commission de Rotterdam, l'article Nochmals

zur Verständigung et surtout le dernier congrès de Bonn
nous offrent les données nécessaires pour nous former un jugement
sur l'ancien-catholicisme en général et sur la possibilité de la
réunion des anciens-catholiques avec l'Eglise orthodoxe en
particulier.

("ette question, on le sait, a son histoire.
A son début l'ancien-catholicisme a évoqué, en Orient, un

grand intérêt et une sympathie presque universelle. Il est vrai, il
y a eu ici, dès le commencement, des voix contraires aux anciens-
catholiques; dans les preuves cle sympathie qu'on leur donnait, il
y avait beaucoup de superficiel, d'antiromain, de polémisant. Mais,
quoi qu'il en soit, le ton général était favorable aux anciens-catholiques;

la société orthodoxe se réjouissait sérieusement en voyant
le courage déployé par eux et caressait l'idée de leur réunion avec
nous. C'est ainsi que comprenaient l'ancien-catholicisme non seulement

les représentants les plus avancés de notre école théologique,
que l'on est habitué à considérer comme ne représentant pas
l'opinion «ecclésiastique», non seulement les représentants de notre
société laïque qui vivent des intérêts et des idées de l'Occident;
les anciens-catholiques possédaient des sympathies jusque dans

l'Eglise grecque, cette antique conservatrice de la vie et de la
doctrine orthodoxe-ecclésiastique. La question ancienne-catholique
était presque une question ecclésiastique générale, et les congrès
anciens-catholiques une question concernant la vie de toute l'Eglise.
Ces congrès étaient même fréquentés par des hiérarques grecs,
entre autres par un zélateur de l'ecclésiasticité et un rigoriste comme
feu l'archevêque Nicéphore Kalogéras. Actuellement, nous voyons
autre chose. Au dernier congrès de Bonn on signalait presque
l'absence des représentants de l'Eglise orientale; les nouvelles du
congrès n'évoquèrent plus les sympathies d'autrefois. L'indifférence
succéda à la sympathie. Les défenseurs de l'oeuvre ancienne-catho-



— 160 —

lique deviennent rares ; et un courant opposé se forme et grandit.
Les adversaires de l'ancien-catholicisme ne sont plus les rorna-
nisants, avec leurs étranges sympathies pour Rome: non, actuellement

des personnes même absolument étrangères à ces sympathies
ne font plus cause commune avec les anciens-catholiques. Au dire
des journaux, le patriarche de Constantinople, Joachim III, s'est
même exprimé contre eux; or le patriarche est considéré partout
l'Orient comme un chef spirituel') et un représentant de l'autonomie
orthodoxe Un pareil résultat, après de longues années d'un travail
théologique assidu, après une étude mutuelle et un échange suivi
d'idées, ne peut pas ne pas être déprimant. învolontairement se
dresse dans l'âme la question : Ne faut-il pas mettre une croix sur
nos rapports avec les anciens-catholiques? Ne faut-il pas renoncer
complètement à l'idée de l'union, en les laissant poursuivre leur
chemin, conjointement avec les anglicans et les autres protestants

Heureusement, une aussi triste conclusion serait prématurée:
nous ne devons pas nous croiser les bras. Tout au contraire, c'est
précisément maintenant qu'arrive le moment critique, que nous
devons faire tous nos efforts, que nous devons élever vers Dieu
nos prières pour que l'œuvre des anciens-catholiques suive sa
marche régulière et se termine par le triomphe de la vérité. Il me
paraît que les obstacles à l'union, dont on s'occupait jusqu'à
présent, n'étaient pour ainsi dire que des avant-postes; peu à peu ils
s'écartent et peu à peu aussi se dévoile l'obstacle réel, la question
fondamentale, de la solution de laquelle, dans l'un ou l'autre cas,

dépendra tout.
T1.

Les pourparlers et la polémique avec les anciens-catholiques
se réduisent, en fin de compte, à trois questions: i° le Filioque,
2° la Transsubstantiation et 3° la validité de la hiérarchie ancienne-

catholique. Ne touchons pas au troisième point, qui n'a qu'un
intérêt canonique, et arrêtons-nous aux deux premiers.

Concernant ces deux points, nous avons dans l'histoire de

l'ancienne Eglise un précédent très instructif. En acceptant dans

son sein certains pneumatomaqu.es, l'Eglise leur permettait de ne

pas nommer le St-Esprit Dieu, si seulement ils professaient et

reconnaissaient fermement et sans aucune restriction son égalité et

sa consubstantialité avec le Père et le Fils. Cela se faisait, non par
suite d'une indifférence à considérer la religion dans le sens du

latitudinarisme anglican, ni parce que le pouvoir ecclésiastique était

privé d'une définition conciliaire touchant le St-Esprit, définition

*) L'évêque de Yambourg veut, sans doute, parler de l'Orient grec. (Noie du

traducteur).



161 -
capable de faire taire toute opinion particulière. Non. L'indulgence
de l'Eglise avait pour base une complète confiance dans la bonne
foi de ceux qui s'unissaient à elle, et la conviction que leur foi
était identique avec celle de l'Eglise. Grâce aux sermons des
hérétiques, grâce à leurs constants rapports avec ces derniers, ceux
qui s'unissaient à l'Eglise avaient fini par donner au mot « Dieu »

un sens qui n'était pas absolument identique avec la manière de

comprendre ce même mot par les orthodoxes. Appeler le St-Esprit
« Dieu » était pour eux psychologiquement impossible, bien qu'ils
crussent absolument à sa divinité.

Quelque chose d'identique se retrouve peut-être dans la question

du Filioque. Ainsi que les anciens-catholiques, nous devons
constamment avoir en vue, dans nos rapports mutuels, la différence,
vieille de mille ans, de nos deux cultures, de notre développement
intellectuel, etc. Cette différence plane sur nos destinées depuis
notre séparation. Beaucoup de mots et de termes communs aux
deux parties ont, en réalité, pour chacune d'elles un sens tout
particulier, spécial, très précieux pour les uns et inadmissible pour les

autres. Si nous sommes absolument convaincus de l'identité de

notre foi, nous terminerons nos discussions sur les mots et les

termes en accordant aux deux parties le droit d'user de l'expression

qui leur est habituelle.
Ainsi, en niant le Filioque, nous défendons la «monarchies,

l'unité de la source clans la Trinité, ce qui est essentiellement
nécessaire pour la définition de la vérité de l'unité divine. Pour
nous, ou plutôt pour l'esprit grec, admettre que le Fils est avec le
Père la cause véritable du St-Ivsprit, équivaut à admettre deux-

principes de la divinité, chose psychologiquement et logiquement
impossible. Pour défendre et préserver cette vérité contre les Latins
les Grecs sont prêts à ajouter au symbole les paroles: «du Père

seul», afin de définir ce dogme d'une façon bien tranchante et

indubitable, sans aucune possibilité d'une interprétation autre que
la leur. Or les anciens-catholiques ont fait, une école tout autre,
ils ont élaboré un tout autre système pour arriver à la compréhension

de Dieu; et pour eux, dire que le Fils et le St-Esprit,
dans leur éternelle procession, sont complètement indépendants l'un
de l'autre, qu'ils ne sont pas en contact l'un avec l'autre, veut
dire violer précisément cette même «monarchie» qu'on défend avec
tant d'énergie en Orient1). L'Oriental et l'Occidental ont leur point

:) Les anciens-catholiques défendent autant que qui que ce soit
« l'unité du principe » en Dieu. Ils ne considèrent nullement le Fils
comme un second principe. Loin d'avoir «fait une école tout autre ».



— 162 —

de vue: chacun d'eux regarde à travers ses lunettes cle couleurs
spéciales et différentes et ne peut d'aucune façon comprendre le

point de départ et le moyen de penser de l'autre ou, du moins, ne
le fait qu'après de grands efforts et en faisant acte de renonciation
a toutes ses idées. C'est pour cela que, lorsque nous aurons la
certitude complète que les anciens-catholiques, quand ils effacent de
leur symbole le Filioque, ne remplissent pas seulement une
formalité, ne veulent pas seulement aplanir des aspérités canoniques,
mais croient réellement en la Trinité aussi orthodoxement que la
sainte Eglise, nous ne leur demanderons certainement pas de signer
la formule « a Patre solo », mais leur laisserons le Filioque,
nommément dans la complète certitude que cette formule est
indispensable à l'esprit occidental pour exprimer la même idée que
nous soulignons au moyen de la formule «a Patre solo».

Il me semble qu'il ne s'agit pas, dans nos discussions, de

définir, de préciser la différence entre le dogme et l'opinion privée,
pas seulement de nous entendre sur les bases qui ont été strictement

définies par les conciles, en nous donnant en même temps la
latitude de penser sur tout le reste de la doctrine comme il plaît
à chacun de nous, à la seule condition d'étayer nos opinions sur
quelques données officielles prises dans la littérature patristique.

ils se bornent 1° à ne pas ajouter le mot seul au texte de l'Ecriture

(expatre), parce qu'ils ne se reconnaissent pas le droit de toucher
à l'Ecriture; 2° à interpréter ce texte dans le sens des Pères qui ont dit,
comme St. Cyrille d'Alexandrie : que le St-Esprit existe naturellement
ex essentia Patris et Filii, et qu'il est une proprietas essentiœ Filii.
Bien plus, loin de «faire une école», ils s'abstiennent, en dételles
matières, d'employer des termes d'école, obscurs pour tout le monde
et qu'on ne trouve nullement dans les Ecritures. Non seulement les

mots monarchie et principe ne sont pas employés par le Christ, ni

par les apôtres, mais qui expliquera ce qu'est un principe en soi

et ce qu'est un principe en Dieu qui expliquera comment telle

personne qu'on appelle Dieu est principe, et comment telle autre

personne qu'on appelle également Dieu n'est pas principe, mais

principiée i Nous nous refusons à voir dans ce langage d'école un

langage dogmatique, obligatoire pour les consciences chrétiennes et

nécessaire pour le salut du monde; nous croyons qu'on peut expliquer

la trinité sans employer ces termes cpie ni les philosophes ni

les théologiens ne comprennent, et que, d'ailleurs, les rédacteurs
du symbole de Nicée-Constantinople ont eu aussi la sagesse de ne

pas employer. (Voir la Revue, janvier 1898, p. 146-155.)
(La Direction.)



163 -

Cela ne suffit pas Ce chemin peut nous mener très loin. Cette
absence de précision pour tout le reste, pour toutes les autres
questions témoignerait d'une absence de foi, de la perte de la
vérité, ce qui, pour l'Eglise, serait sa perte, sa ruine... 11 me paraît
que clans nos pourparlers avec les anciens-catholiques, il s'agit
plutôt de trouver des formules différentes pour exprimer la même
foi orthodoxe. En prenant en considération les particularités de la
vie intellectuelle de notre confrère occidental, nous pourrions lui
abandonner sa manière d'exprimer notre propre foi, et nous
attendrions de sa part la même indulgence pour nous, pour nos
particularités et nos faiblesses. Je le répète, il faut seulement être sûr
d'une chose, c'est que ces différentes expressions contiennent
réellement une seule et même foi orthodoxe3).

2) Depuis trente ans, nous ne cessons de répéter que, nous
aussi, nous voulons l'unité de la foi: una fuies. Mais, depuis trente
ans aussi, nous ajoutons que le seul moyen de constater cette foi
est le critérium orthodoxe ou catholique de l'ancienne Eglise: la
tradition universelle, constante et unanime de l'Eglise. Les Orientaux
qui depuis trente ans suivent nos travaux et y prennent part, ont
aussi été d'accord avec nous sur ce but et sur ce moyen. Donc
tout ce que l'Eglise a enseigné universellement, constamment et
unanimement comme venant de J.-C, voilà le dogme, et cela seulement

est dogme. C'est un fait que l'ancienne Eglise, pendant huit
siècles, s'en est contentée, et qu'elle n'a jamais songé à imposer
comme dogme ce qui n'a pas été cru universellement, constamment
et unanimement. Il ne s'agit pas d'être indifférent envers le reste;
chacun peut le sonder, le scruter, le préciser selon ses forces. Mais
il s'agit de ne pas imposer aux autres ses propres interprétations,
de ne pas vouloir transformer en dogmes des explications que, le
Christ n'a pas jugé à propos de nous révéler et sur lesquelles
l'ancienne Eglise a laissé aux Pères et aux Eglises particulières la liberté
nécessaire. Non seulement c'est innover, et violer le critérium orthodoxe

que de déclarer nécessaire pour la foi ce que ni le Christ,
ni les apôtres, ni l'ancienne Eglise n'ont déclaré nécessaire, mais
ce serait pousser l'Eglise « à sa perte et à sa ruine » : car, du
moment qu'elle violerait le critérium orthodoxe, elle serait livrée à

tout vent de doctrine. C'est ce qui a conduit la papauté à l'hérésie,
et la même méthode y conduirait toute Eglise qui la suivrait. Loin
de chercher des «formules différentes», nous pensons que les
formules qui ont été adoptées par l'Eglise universelle, sont plus que
suffisantes. Ce n'est pas de formules nouvelles que l'Eglise et le

monde ont besoin actuellement, mais de la foi ancienne ; c'est celle-ci



— 164 —

Concernant le saint mystère de l'eucharistie, nous croyons que
le pain et le vin, après la consécration, cessent d'être vin et pain
ordinaires, mais deviennent mystérieusement, spirituellement et pour
toujours corps et sang de Jésus-Christ, quoique leur matière
(westchestwo) reste matière et qu'elle soit soumise aux lois
ordinaires de la matière, c'est-à-dire qu'elle peut être anéantie, brûlée.
etc.3). En communiant, en mangeant et en buvant le pain et le
vin, nous croyons communier au vrai corps et au vrai sang du
Seigneur : nous croyons que nous devenons un avec Lui, et que
par cela nous participons à ses souffrances et à sa résurrection.
Comment s'opère ce mystère, personne ne saurait l'expliquer, mais
nous croyons qu'il s'effectue avec le pain et le vin, et non dans
l'âme seule du communiant4). Nous ne croyons pas non plus que
l'omniprésent Seigneur Jésus-Christ descend et se localise dans un

petit morceau de pain, selon la fantaisie de Luther, fantaisie qui
avait une base latine, (('est précisément cette idée de la valeur
objective du mystère que veut souligner notre Eglise en acceptant
de l'Occident un terme tout prêt — «la transsubstantiation», terme
dirigé spécialement contre la théorie de la communion subjective,
c'est-à-dire non réelle, fictive, illusoire, des protestants et contre
1'« ubiquitas » luthérienne. Certainement nous ne songeons nullement
à unir au terme de « transsubstantiation », quoique cela soit
aristotélicien, aucune des horreurs du matérialisme latin : nous ne les

qu'il faut prêcher sans formules, dans sa vérité et sa simplicité,
sans y rien ajouter et sans en rien retrancher. Ceux qui ajoutent
sont aussi imprudents et aussi coupables que ceux qui retranchent.
Depositum custodi; garder le dépôt n'est pas y introduire ses propres
élucubrations : devitans profanas vocum novitates. (La Direction.)

3) L'auteur, en ajoutant aux mots « mystérieusement et
spirituellement » les mots « pour toujours », et en cherchant ainsi à

transformer la présence réelle et spirituelle en présence perpétuelle.,
ajoute à la foi ancienne un dogme nouveau. Où a-t-il vu, dans

l'Ecriture et dans les Pères, les mots « pour toujours » Personne,

jusqu'à présent, pas même chez les théologiens ultramontains, n'a
osé dire que le pain et le vin (par exemple, lorsqu'ils sont gâtés)

sont toujours le corps et le sang de J.-C. Les mots en question sont
donc inexacts, même matériellement. (La Direction.)

4) D'une part, l'auteur avoue que personne ne saurait l'expliquer;

et, d'autre part, il prétend l'expliquer, en affirmant que c'est

avec le pain et le vin, et non dans l'âme seule. On avoue le mystère,
mais on veut en même temps imposer sa propre manière de le

comprendre! (La Direction.)



— 165 —

acceptons pas dans l'eucharistie-, nous n'avons eu aucune part à

l'origine historique de ce terme. Pendant la manducation du pain
et l'absorption du vin, nous croyons que nous consommons le

corps et le sang de Jésus-Christ, mais nous ne savons rien sur la
manière dont cela se fait. En brisant avec nos dents le pam, nous
n'affirmons pas que nous mâchons le corps de J.-C, et que ce

corps nous reste entre les dents : en sentant la chaleur du vin
chaud dans notre bouche, nous ne nous décidons pas à penser que
c'est la chaleur du sang cle J.-C. Ce n'est pas en vain que, dans
notre liturgie, le diacre, avant la communion, dit au prêtre : « Brise,
Seigneur, le pain sacré », bien que le sacrement ait déjà eu lieu.
Le changement (iinaßa/.i)) s'accomplit spirituellement, le corps et
le sang du Christ restent des phénomènes spirituels et nous
nourrissent spirituellement, mais ils sont réels en dehors de notre rapport
personnel avec les éléments du sacrement. Le sacrement reste donc

pour nous un mystère impénétrable, et le moyen par lequel il
s'opère reste incompréhensible.

Les anciens-catholiques objectent contre la légitimité du terme
même de «transsubstantiation». Les Eglises de l'Orient et de

l'Occident, disent-ils, étaient réunies quand le mot « transsubstantiation

» n'existait pas encore; et dans les livres rituels de l'Eglise
russe ce terme ne se trouve pas. Mais le terme « consubstantiel »

ne se trouve pas non plus dans l'Ecriture sainte; il n'existait pas
dans la tradition de l'Eglise et, néanmoins, il devint formule
obligatoire du dogme orthodoxe, quand il fallut expliquer ce dogme
avec une clarté qui empêchât toute explication erronée. De même,
craignant une compréhension du mystère eucharistique empreinte
de subjectivisme, nous avons le droit et le devoir pour exprimer
notre foi, de choisir un terme, même nouveau, mais plus précis
que les précédents et indiquant la portée objective du mystère.

Pourtant, tout en défendant la portée objective du mystère
îucharistique et en maintenant pour nous le terme « transsubstantiation

», nous devons prendre en considération, dans nos discussions
avec les anciens-catholiques, le coloris, l'éclairage particulier (et

qui nous est absolument étranger) qu'on donne à ce terme en
Occident. Si, pour nous, ce terme est conventionnel, dû au hasard;
si nous ne lui donnons philosophiquement aucune portée, aucune
représentation spéciale; si, pour nous, ce n'est qu'un signe extérieur
du mystère eucharistique, pour les Occidentaux ce terme est
l'expression absolument précise d'une certaine idée philosophique
définissant les rapports entre l'essence et les accidents. En transportant
ce terme dans la théologie on voulait, en Occident, expliquer par
quel moyen s'opère le mystère, on voulait rendre compréhensible
et représentable (vorstellbar) une vérité incompréhensible: on vou-

e



166

lait rendre un phénomène spirituel discernable, comme le sont les

phénomènes du monde sensible: on est tombé dans un grossier
matérialisme, répugnant au vrai sentiment religieux. Souvenons-nous
du récit de Khomiakof, où un prêtre de campagne, parlant de la
doctrine latine sur l'eucharistie, dit que dans ces explications on
sent qu'il s'agit chez les Latins non pas du corps de J.-C. mais
de « viande ». Connaissant le sens réel du terme « transsubstantiation »,

élevés dans l'application verbale de ce terme à la théologie, avec
toutes les conséquences de cette appication, les anciens-catholiques
ne peuvent psychologiquement admettre sans protestation ce terme

pour eux si effrayant, et ils le repoussent malgré leur disposition
à comprendre exactement ce mystère. 11 est de notre devoir de ne

pas exiger d'eux l'impossible.
Mais, d'un autre côté, les anciens-catholiques, sachant dans

quel sens et pourquoi nous maintenons le terme « transsubstantiation

», doivent, de leur côté, avoir de l'indulgence pour nous, et

non seulement ne doivent pas nous faire des objections qui ne sont
vraies qu'appliquées à la doctrine romaine : de leur côté, ils doivent
nous expliquer leur doctrine d'une façon aussi claire et aussi précise

que possible, en partant du point de vue de l'objectivité du mystère
eucharistique. En développant leur doctrine eucharistique, ils doivent
tâcher d'employer dans leur argumentation non pas seulement des

termes qui avaient cours clans l'Eglise indivisée (ces paroles peuvent,
dans la bouche d'un chrétien du NX'' siècle, avoir un sens autre

cjue celui qu'ils avaient jadis]: iL doivent encore tâcher dene pas
perdre un iota de la doctrine ancienne orthodoxe et particulièrement
de préciser, de manifester clairement la conformité de leur doctrine
avec celle de l'Eglise et sa différence d'avec le protestantisme 'j.

•j L'auteur déclare que, par le mot « transsubstantiation », les

Orientaux veulent seulement mettre en plus grande lumière l'objectivité

de la présence réelle, « contre la théorie de la communion
subjective, c'est-à-dire non réelle, fictive, illusoire des protestants »,

et il demande que nous affirmions sur ce point notre « différence
d'avec le protestantisme». — Réponse: i° Si nous avions à

discuter la valeur philologique d'un mot slave, nous nous empresserions

de laisser les Slaves maîtres du terrain ; mais il s'agit des mots

latins «substantia» et «transsubstantiatio». fei nous réclamons nos

droits, et nous disons qu'il est impossible, philologiquement, de

prendre le mot « substantia », encore moins le mot « transsubstantiatio »,

comme synonymes du mot « objectum ». Commettre de telles non-

équivalences est une énormité, contre laquelle tout homme de science

protestera. Appelons objectivité ce qui est objectivité, et laissons



— 167 --
11 est à regretter que cette précision fasse défaut dans la

seconde partie de la «Réponse de la Commission de Rotterdam*.
« L'ancienne Eglise, dit le premier point de cette section, croyait
que le pain et le vin ne sont ni un pain ordinaire, ni un vin
ordinaire, mais que...», on voudrait continuer dans le sens ortho-

cle côté le mot « substance » qu'aucun savant ne saurait aujourd'hui
définir avec précision, et surtout le mot « transsubstantiation » que
les ultramontains eux-mêmes expliquent de plusieurs manières
absolument contradictoires. — 2° \2objectivité de la présence réelle, nous
l'avons constamment enseignée en employant les termes de
l'ancienne Eglise, qui n'ont nullement changé de signification. Oui, le
Christ est présent dans l'eucharistie vraiment, réellement, spirituellement

(car les choses spirituelles sont aussi des réalités, disons
même qu'en religion elles sont les réalités supérieures). Oui, nous
repoussons la présence qui n'est que fictive et illusoire. — 30 Quant
à « la théorie des protestants », nous ne la connaissons pas. Nous
connaissons la théorie de Luther, celle de Zwingli. celle de Calvin,
celle de beaucoup de calvinistes actuels, etc. : ce sont des théories
très différentes, et nous ne saurions, sans violer formellement la
vérité historique, les englober sous les qualificatifs cle « communion
non réelle, fictive et illusoire». — 40 Les Orientaux sont parfaitement

libres d'employer le langage conventionnel qu'ils veulent, et
de déclarer synonymes à leurs yeux les mots « objectivité » et
«transsubstantiation». Nous leur en laissons la responsabilité, sans

accepter leur dictionnaire. Outre qu'ils se mettent en cela en contradiction

avec la philologie la plus élémentaire, ils contredisent également

l'histoire: car les ultramontains, auxquels ils empruntent le
mot « transsubstantiation », déclarent eux-mêmes qu'ils ne le prennent
nullement comme synonyme d'« objectivité ». M. le D'' G. Koch,
dans les Annales de philosophie chrétienne (décembre 1903, p. 298)
dit encore : « Il y a ici deux dogmes qui demandent aux
philosophes toute leur perspicacité : la transsubstantiation et la présence
réelle. » Laissant de côté la transsubstantiation, il s'applique à montrer

comment par présence réelle on entend la présence objective,
et il explique ainsi celle-ci : « Notre formule est celle-ci : La
substance du corps du Christ est présente dans l'eucharistie à la
manière d'une réalité morale » (p. 308). — 5° M. l'évêque Serge en

appelle à l'Eglise qui a admis le mot « consubstantialité », bien

qu'il ne se trouve pas dans l'Ecriture. Nous ne nions pas le fait.
Mais nous affirmons que, de fait, elle n'a jamais sanctionné, ni en

concile œcuménique, ni en dehors, le mot «transsubstantiation».
Donc il n'y a pas parité dans ces deux cas. (La Direction.)



— 168 —

doxe, ...ils «deviennent»... etc. Au lieu de cela, nous lisons que
« le communiant, en mangeant le pain consacré et en buvant le
vin consacré, communie vraiment et réellement au corps et au

sang de J.-C, à ses souffrances et à son sacrifice ». Cette modification

du sujet dans la proposition, cette phrase si inattendue,
frappe involontairement le lecteur orthodoxe. On croirait y voir le
désir de souligner l'idée que le sacrement n'a qu'une valeur
personnelle, qu'une signification subjectiver>). S'il y a une personne
qui communie, le mystère sacramental a lieu: s'il n'y a pas cette

personne, si elle ne vient pas, si elle n'est pas là, le sacrement
non plus ne s'effectue pas, n'est pas1). Il est vrai, les anciens-
catholiques disent plus loin: «L'Eglise a cru que J.-C. est dans le

pain et le vin consacrés vraiment, réellement, substantiellement,
spirituellement (rvf-vticaixwç). mystiquement (jivacixwç). sacramentellement

(sacramentaliter), mais non matériellement ni charnellement.

» Une présence réelle de J.-C. interprétée de cette façon ne

nous semblerait pas pouvoir nous contenter. Est-ce que Luther
n'aurait pas dit la même chose ou à peu près la même chose?

En tous cas, l'exposition donnée par la réponse n'exprime même

pas la croyance universelle au même degré que l'exprime notre
terme « prélogénie » (Wandlung, iit-ncßoltj changement), qui lui-
même, peut-être, n'est pas assez nettement esquissé par rapport à

cette question8).

6j Comment ne voir qu'une signification subjective, la où l'on
affirme une communion vraie et réelle au corps et au sang de

J.-C? On semble nous faire un procès de tendance et ne pas
vouloir nous comprendre: car jamais les mots vérité et réalité n'ont
signifié subjectivité, surtout dans le sens où l'auteur prend ce
dernier mot. Depuis quand l'orthodoxie dogmatique et même la simple
orthodoxie grammaticale exige-t-elle que, lorsque deux propositions
se suivent,' la seconde doive absolument avoir pour sujet le sujet
de la première? (La Direction.)

1
j Effectivement, si personne ne communie, il n'y a pas de

communion, et par conséquent pas de réception du sacrement. Il
y a seulement le pain consacré et le vin consacré, qui restent

objectivement consacrés, ce que nous n'avons jamais nié, malgré
l'insinuation contraire de l'auteur. (La Direction.)

8) Ici M. l'évêque S. se retire du terrain historique et sort du

critérium orthodoxe, pour leur substituer une interprétation
purement scolastique. Libre à lui de ne pas trouver « assez nettement
esquissé » le mot « changement » dont se sont contentés l'Eglise
ancienne et les Pères. Cette exigence nouvelle est extrêmement



— 169 —

Le IIe point de la seconde partie de la Réponse ne fait que
renforcer notre perplexité. Les anciens-catholiques y indiquent une
série de questions: « Comment J.-C. est-il présent vraiment, réellement,

substantiellement, spirituellement, mystiquement, sacramentellement

dans le pain et le vin consacrés Comment le pain et le
vin consacrés ne sont-ils plus un pain et un vin ordinaires et en

quoi consiste ce changement? Comment celui qui mange ce pain
consacré et qui boit ce vin consacré connnunie-t-il au corps, au

sang, aux souffrances, au sacrifice de J.-C?» Et ils répondent:
« Ces questions ne sont point expliquées dans les Ecritures » aj.

Pour nous, orthodoxes, ce soin que mettent les anciens-catholiques

à éviter, d'une part, la réunion des mots « pain et vin » et,
d'autre part, les mots « corps et sang » dans une seule et même
proposition, nous semble incompréhensible10;. Le pain et le vin,
pour les anciens-catholiques, ne sont plus pain et vin ordinaires.
J.-C. est présent dans ce pain et ce vin ; mais ils ne se décident
à en faire mention que quand ils parlent du communiant. Les
anciens-catholiques disent qu'ils craignent de lever le rideau qui

grave et caractéristique, et nous appelons sur elle l'attention des

dogmatistes de toutes les Eglises : car elle montre jusqu'à l'évidence
comment une certaine école orientale, à l'exemple des ultramontains,
ne se contente plus de l'ancienne et authentique dogmatique, et
veut y introduire de nouvelles interprétations. Le monde savant
jugera de quel côté sont, ici, les défenseurs de Vobjectivité, et de

quel côté ils ne sont pas. Supposer que « Luther aurait dit la même
chose ou à peu près », et nous déclarer hétérodoxes sur une telle
supposition, dénuée de toute preuve, ceci est-il bien de la foi
objective et même de la simple critique théologique objective?
Quodcumque ostendis mihi sic, incredulus odi. (La Direction.)

'•') Et ils ajoutent: «Les Pères, il est vrai, ont essayé de les

expliquer, mais c'est un fait qu'ils ont donné des explications
diverses. » Il est regrettable que M. l'évêque S. n'ait pas cité cette
proposition qui n'a rien d'arbitraire et qui en appelle à Yobjectivité
historique. Il est regrettable surtout qu'il se soit abstenu de la
réfuter. Nous citons textuellement les Pères, on ne signale l'inexactitude

d'aucun, et l'on nous déclare hétérodoxes! Que M. l'évêque
me permette de lui signaler son imprudence: car si nous sommes
hétérodoxes en citant exactement les Pères, il se met lui-même
dans la nécessité de déclarer que son orthodoxie d'aujourd'hui n'est
plus celle des Pères. (La Direction.)

10) La subtilité de M. l'évêque nous semble plus incompréhensible

encore. (La Direction.)

Revue intern, de Théologie. Heft 40, 190-1. 12



— 170

couvre le mystère, pour ne pas le profaner, pour ne pas tomber
dans le matérialisme11). Mais, comme nous l'avons dit plus haut,
pas moins que les anciens-catholiques, nous le craignons aussi et
nous ne songeons en aucune façon à expliquer quoi que ce soit par
notre changement (Wandlung) ou par notre « transsubstantiation » :

nous nous en tenons à cette formule parce qu'elle réfute le plus
clairement ce subjectivisme protestant dont nous tenons tout
particulièrement à nous garer.

Notre persévérance, dans ce cas, ne doit pas étonner les

anciens-catholiques ; ils doivent savoir qu'il s'agit ici de la question
la plus importante, la plus essentielle de la vie religieuse. A parler
strictement, l'eucharistie dans la vie de l'Eglise, dans la vie
religieuse, est tout12). C'est elle seule qui rend l'union religieuse
quelque chose de tout à fait particulier, qu'on ne saurait comparer

avec les autres unions humaines: elle donne à l'union
religieuse, à la vie en commun, le caractère et la propriété d'un
phénomène réellement spirituel, non terrestre, éternel. L^'unité dans la

foi, dans les rites, enfin dans quelque bonne œuvre faite en
commun, sont certainement des choses fort importantes pour l'Eglise:
mais ce n'est pas là qu'est l'essence de sa vie; cela n'est pas
encore la communion religieuse. Une société de ce genre ne saurait
être confondue avec les sociétés ordinaires formées dans le but
d'étudier une science, un art quelconques ; les homines qui les
forment se réunissent sur un point déterminé, vivent, en dehors de

cette œuvre commune, de leur vie séparée, et ne vont pas au delà
des limites de la terre. Ce n'est que quand les hommes approchent
en commun du saint mystère que commence la communion dans

l'Eglise, l'unité spirituelle entre les hommes; c'est alors qu'ils
deviennent réellement membres du corps du Christ13). Si, au
contraire, on comprend l'eucharistie différemment, si on écarte son

importance mystérieuse, si elle se transforme en simple rite, peut-

u) Où avons-nous dit cela Où avons-nous parlé de rideau
Prière de vouloir bien nous citer exactement. (La Direction.)

12) M. l'évêque S. avouera que l'eucharistie n'est pas tout, si

on se permet de lui rappeler que le baptême est bien aussi quelque
chose, ainsi que les autres sacrements, etc. Tous les sacrements

sont des moyens de grâce et de vie religieuse, et n'est-ce pas leur

manquer de respect, que de ne placer la « communion religieuse »

que dans un seul? (La Direction.)
13) Pardon. On devient réellement membre du corps du Christ

par le baptême, et c'est par le baptême que commence la
communion avec le Christ dans l'Eglise. (La Direction.)



— 171 —

être très édifiant et très significatif, mais qui n'en reste pas moins
un rite, alors il n'y a pas de raison pour perdre le temps en
pourparlers. Une communauté d'intérêts en dehors de l'Eglise, qui ne
se distinguerait d'aucune autre communauté mondaine, n'apportant
à l'homme rien de spirituel, de supermondial, peut exister en dehors
de l'Eglise, si quelqu'un s'y intéresse. Mais si nous désirons arriver
à la communion religieuse, ecclésiastique (non la connaissance charnelle

habituelle, Ep. II aux Corinth. V, 16), nous devons avant
tout et absolument arriver à une clarté complète dans la question
de l'eucharistie.

11 paraîtrait donc que les anciens-catholiques ne désirent ni
tranquilliser l'Orient ni affirmer qu'ils ne penchent pas vers le

protestantisme, qu'ils rejettent le subjectivisme, et cela dans un document

où ils répondent à une question qui leur est posée directement

par l'Orientu). Nous les croyons quand ils disent qu'ils
observent la doctrine de l'Eglise (et moi, en particulier, je crois

que ceux des anciens-catholiques qui vivent pratiquement dans
l'ancien-catholicisme, par exemple, les prêtres, etc., ont une croyance
orthodoxe sur l'eucharistie); mais leur formule est incontestablement

insuffisante 15).

Ainsi, que les anciens-catholiques nous convainquent que leur

croyance dans l'eucharistie et la Sainte Trinité est orthodoxe ; alors
ni le Filioque ni l'absence du terme «transsubstantiation» ne nous
empêcheront d'être un avec eux.

Mais, ces obstacles écartés, la question de la réunion avec les

anciens-catholiques est encore loin d'être résolue; tout au contraire,
c'est maintenant qu'elle se présente à nous dans toute sa grandeur.
Les avant-postes écartés, nous arrivons au véritable obstacle.

Ce qui divise surtout l'Orient et l'Occident, c'est incontesta-

14) Nous avons affirmé jusqu'à en fatiguer nos lecteurs non
seulement notre croyance à la présence objective, mais encore tout
ce qui sépare notre Eglise de ce qu'on appelle le protestantisme.
Voir dans la Revue nos articles sur cette matière, par exemple:
1897, n° 20, p. 770-789; 1899, n" 25, p. 66-94; !900, n° 32,
p. 673-690; etc. Nous comprenons qu'on ne nous lise pas ou qu'on
ne nous comprenne pas; mais nous n'admettons pas qu'on nous
impute des doctrines que nous avons formellement et maintes fois

repoussées. (La Direction.)
15) Nous le répétons, c'est la formule de l'ancienne Eglise.

Lorsque l'Eglise universelle la déclarera insuffisante, le cas sera
tout autre que lorsque la déclaration n'est faite que par un membre
de la hiérarchie, si respectable soit-il. (La Direction.)



— 172 —

blement le concept de l'Eglise, ou, plus strictement, la
compréhension de l'Eglise; non tant la définition dogmatique que l'idée
pratique, journalière de l'Eglise dans sa position actuelle. Cette
manière de voir a toujours eu une importance énorme dans la vie
religieuse; car c'est là que se manifeste la compréhension pratique,
la réalisation parfaite et claire de la foi de chacun, la façon de
comprendre l'univers (Weltanschauung) qui dirige sa vie. C'est la
différence dans la manière de comprendre cette idée qui fut la
grande, l'intime raison de la séparation de l'Occident d'avec l'Eglise
universelle, et ce fut, là aussi, la raison de la constance de cette
séparation, et de la stérilité de toutes les tentatives d'union. C'est
là précisément ce qui forme le grand obstacle, le mur que devront
surmonter les anciens-catholiques sur leur chemin vers l'union avec
l'Eglise18;.

L'article « Nochmals zur Verständigung » confirme notre pensée.

Dans la remarque sur la troisième thèse du prof. Goussef, les

anciens-catholiques disent : L'erreur de M. Goussef a sa racine dans
la compréhension erronée de l'Eglise en tant qu'Eglise. En quoi

lf') Que M. l'évêque S. nous permette de l'arrêter tout d'abord
sur sa manière très erronée de poser la question de l'union. Il
suppose que les anciens-catholiques sont hors de l'Eglise, qu'ils
ont besoin d'être unis de nouveau avec l'Eglise, et que c'est pour
cette raison qu'ils ont manifesté le désir de rétablir l'union entre
leur Eglise et l'Eglise orientale, (''est une complète erreur. Si la

question avait été posée de la sorte par les théologiens orientaux
au premier congrès de Munich, à celui de Cologne, aux conférences
de Bonn, immédiatement elle aurait été repoussée par Döllinger et

par tous les anciens-catholiques. La vérité est que ce sont les

anciens-catholiques qui, uniquement par piété et pour rendre à

l'Eglise sa force et son unité contre Rome et contre l'antichristianisme,

ont proposé le rétablissement de l'union entre les Eglises
chrétiennes, et notamment entre la leur et l'Eglise orientale, dans

le but susdit. Les anciens-catholiques se sont toujours crus
catholiques, et il ne nous sera pas difficile de démontrer qu'ils l'ont
toujours été: donc ils ne se sont jamais considérés comme hors

de l'Eglise et comme ayant besoin d'y rentrer. En proposant Yunion

avec l'Eglise orientale, ils n'ont jamais eu l'idée d'une entrée de

leur Eglise dans l'Eglise universelle. Les prétentions ecclésiolo-

giques de M. Serge sont toutes nouvelles pour nous, et en complète
contradiction avec les déclarations des Ossinine, des Joseph
Wassilieff, et de tous les théologiens orientaux que nous avons connus.

(La Direction.)



— 173 —

consiste cette « compréhension erronée » En ce que Goussef voit
l'Eglise du Christ, c'est-à-dire l'«una, sancta, catholica et apostolica

ecclesia » du Symbole de Nicée dans les Eglises locales de
l'Orient. Une telle compréhension, concluent les anciens-catholiques,
est inconsistante; ils énoncent plus loin leur façon de comprendre
l'Eglise (remarques sur les thèses 3, 4 et 5).

«Actuellement», selon l'idée des anciens-catholiques, «l'Eglise
une, sainte, catholique et apostolique, pratiquement, c'est-à-dire
comme organisation ecclésiastique unique (une), n'existe plus » : il
n'y a plus de troupeau unique sous un seul Pasteur. Ce n'est que
quand tous les orthodoxes, disséminés dans beaucoup d'Eglises
particulières, seront réunis, même extérieurement, en une seule société
religieuse, ce n'est qu'alors que sera rétablie, conformément au désir
de l'Apôtre, l'Eglise « sans tache ni défaut, mais sainte et immaculée

» (Eph. V, 27). Actuellement, il n'existe que des Eglises
particulières, pouvant prétendre seulement à un plus ou moins grand
rapprochement vers l'idéal de l'Eglise, mais chacune de ces Eglises
ne saurait être /'Eglise œcuménique. »

«Et pourtant cette Eglise universelle de J.-C, à laquelle le
Sauveur lui-même a octroyé le don de l'inviolabilité jusqu'à son
second avènement existe. Où donc est-elle, où peut-elle être, si ce
n'est dans le sein des Eglises particulières? Et qui, dans ces Eglises,
appartiendra à l'Eglise universelle? Qui sera son membre vivant?
Nous anciens-catholiques, nous répondons : Tous ceux qui avec une
fidélité absolue gardent les trésors que le Christ a laissés aux siens,
conformément à la confession et à la pratique de l'Eglise des sept
conciles œcuméniques, et qui tâchent, autant que cela dépend d'eux,
de défendre ces trésors contre tous ceux qui voudraient les
mutiler. Ils sont, il est vrai, dispersés dans beaucoup d'Eglises
particulières; néanmoins, les paroles de l'apôtre: « Un corps, un esprit,
etc. » se rapportent à eux. »

Qu'est donc (dit l'évêque Serge) cette Eglise introuvable, qui
pourtant doit exister, cette Eglise une, sainte, catholique et
apostolique, en laquelle nous croyons et que nous confessons avec autant
de clarté que nous confessons notre foi dans le Père, le Fils et le
St. Esprit

« La véritable Eglise indivisée du Christ, donc l'Eglise du Symbole

de Nicée, disent les anciens-catholiques, n'est d'aucune façon
limitée à un certain nombre d'Eglises particulières existant en réalité,

elle consiste dans la totalité de tous les orthodoxes sur la
terre. Tous ceux qui se considèrent comme appartenant à cette
Eglise, ceux, par conséquent, qui confessent le dépôt (depositum)
de foi sans altération, ni addition, ni soustraction quelconques, tous



- 174 —

sont membres de cette Eglise, à quelque Eglise particulière de
l'Orient ou de l'Occident qu'ils appartiennent extérieurement. »

« C'est à cette totalité des orthodoxes sur la terre qu'est confié

l'héritage du Christ: c'est elle qui est la gardienne de la
tradition réelle de l'Eglise ; c'est elle qui peut, avec autorité, définir
la doctrine de l'Eglise, doctrine obligatoire pour tous les chrétiens.
S'il était possible, continuent les anciens-catholiques, de réunir les

représentants légaux de tous les orthodoxes — actuellement, et qui
sait pour combien de temps encore, la chose est impossible —
cette réunion aurait de nouveau représenté un véritable concile
œcuménique: et, si elle avait pris, légalement, des décisions
dogmatiques, elle aurait eu le droit (et les pleins pouvoirs; de les
proclamer aux croyants dans les termes mêmes du concile des Apôtres :

« Il a plu à l'Esprit Saint et à nous!»
Un concile œcuménique de ce genre est actuellement impossible,

disent les anciens-catholiques, parce que, par la faute des

hommes, l'unité de l'Eglise est devenue une dualité (l'Eglise d'Orient
et l'Eglise d'Occident). Ces deux Eglises sont également particulières...

et aucune d'elles ne peut, en réalité, prétendre au titre
sublime d'Eglise indivisée du Christ, ne peut réunir un concile
œcuménique, et, par conséquent, ne peut prétendre à l'infaillibilité.
Elles ont toutes deux suivi la voie du développement qui leur était

propre, voie sur laquelle, à côté de beaucoup de bon, il pouvait
se trouver beaucoup d'erroné, de faux et d'inutile ; choses qui (le

plus tôt serait le mieux) devraient et pourraient être éloignées par
ces Eglises elles-mêmes.

Cette autoréforme des deux Eglises s'opère par le rapprochement

graduel de leur doctrine et de leur organisation avec celles
de l'Eglise universelle. Les témoins et les interprètes de cette
doctrine et de cette organisation sont les décisions générales des
conciles des huit premiers siècles, ainsi que l'héritage littéraire,
liturgique, etc., de l'ancienne Eglise. Ce qui a été cru toujours, partout
et par tous, cela seul doit être reconnu comme réellement dogmatique,

par conséquent, comme étant la tradition du Christ, comme
dogme obligatoire pour tous ; tout le reste doit être, ou bien écarté,

ou bien laissé à titre d'opinion, comme ne faisant pas partie de la

vérité révélée et, par conséquent, comme non obligatoire pour tous.

Les anciens-catholiques, dans leur article, n'expliquent pas par
quelle voie on peut établir cette tradition authentique du Christ;
mais il est évident qu'on peut la constater par la voie des recherches

scientifiques ordinaires dans les documents et les monuments de la

vie ancienne de l'Eglise. Autant telle ou telle Eglise particulière se

sera réformée et aura conservé complètement et sans y rien ajouter



175 —

l'héritage œcuménique, autant elle deviendra une « Eglise
chrétienne ».

La dernière conclusion à tirer de tout ce qui précède (dit l'évêque
Serge) est celle-ci : « Comme l'Eglise universelle, en tant que
maîtresse infaillible et législatrice, continue à vivre dans chaque Eglise
particulière, et n'existe pas sous la forme d'une « organisation
ecclésiastique une» ; comme elle n'est pas formée de sociétés, de groupes
d'hommes dans leur ensemble, mais bien de personnalités isolées,
il s'ensuit, selon les anciens-catholiques, qu'il ne saurait y avoir
aucune défection ou séparation d'une Eglise particulière de l'Eglise
universelle, aucun schisme dans le sens que nous (Orientaux)
donnons à cette idée. Si donc, dans une Eglise particulière, il existe
une hiérarchie légalement instituée, si les mystères de l'Eglise s'y
accomplissent régulièrement et légalement, il suffit à cette Eglise
d'écarter de sa doctrine et de son organisation tout ce qui n'est

pas conforme à l'héritage œcuménique pour redevenir eo ipso une
« société orthodoxe catholique » qui représente relativement l'Eglise
œcuménique et non désunie du Christ; et cela lui suffirait pour
entrer en communion avec les autres sociétés autonomes, qu'elle
reconnaît être également des représentantes pures de l'Eglise
œcuménique du Christ.

Telles sont les bases de la compréhension ancienne-catholique
de l'Eglise. Pouvons-nous, nous orthodoxes, les signer? (demande
l'évêque).

Il nous est impossible de signer quelques-unes de ces bases;
d'autres ne pourraient être signées qu'avec de sensibles restrictions.

D'abord, quand nous disons : Je crois en une Eglise une, sainte,
catholique et apostolique, nous comprenons sous le terme «Eglise»
l'idée de quelque chose de divin, de céleste, et en même temps
de souverainement salutaire pour nous, quelque chose qui existe
sur la terre dans toute sa réalité, non seulement sur la terre en
général, mais bien réellement là, devant nous, quelque chose qui se

présente à nous comme un phénomène parfaitement défini, plein
de vie, et qui nous demande aussi des rapports réels et vivants.
«L'Eglise, c'est la grâce divine», dit St.Jean Chrysostome; c'est-
à-dire une espèce d'élément divin, une sphère à laquelle l'homme
doit s'unir de fait. L'Eglise est l'arche de Noé, où chacun peut
trouver son salut. Et ce salut, qu'on trouve en restant dans l'Eglise,
ne consiste pas seulement en ce que l'homme, en devenant membre
de l'Eglise est par là même mécaniquement ou juridiquement mis
au nombre des élus, mais bien en ce que, devenu membre de

l'Eglise, il est entré dans la vie du Seigneur, dont vit toute l'Eglise.
En sorte que le salut de l'homme n'est plus son œuvre person-



— 176 —

nelle, accomplie par ses propres forces séparément des autres et
pour lui seul, mais devient une partie de l'affaire commune générale,

accomplie par toute l'Eglise conjointement. Pour nous, par
conséquent, la comparaison de l'Eglise avec le corps du Christ, a

une signification positive et particulièrement importante. L'Eglise
(la plénitude de celui qui accomplit tout en tous, Eph. I, 23), vit
d'une vie commune avec le Christ et forme un corps vivant
consolidé par différents liens (V, 31); elle travaille à son salut général
et progresse spirituellement «avec la coopération respective de chacun

de ses membres » (Eph. IV, i6;. Les membres de ce corps
ecclésiastique sont réunis entre eux non seulement par leur foi en
un seul et même Jésus-Christ, mais encore parce que chacun d'eux
est, mystiquement, uni à J.-C. Tous, dans toute la force du terme,
sont, entre eux, en communion vitale, forment une alliance unique
et vivace, rapprochés les uns des autres, chacun apportant sa part
dans le salut général et coopérant à la croissance de tout le corps.
C'est pour cela que, vivant dans son Eglise, le chrétien orthodoxe
a la conscience d'être en rapport vivant avec tous les membres de
cette Eglise, qu'ils soient sur la terre ou déjà dans le ciel. L'Eglise
céleste, pour lui, n'est pas seulement, si l'on peut s'exprimer ainsi,
le dernier résultat de la guerre que livre l'Eglise sur la terre.
L'Eglise céleste se présente à son esprit comme presente dans

l'Eglise terrestre, comme partageant son sort et menant de concert

avec elle sa lutte spirituelle. Les saints sont les défenseurs de

l'Eglise: ils forment son avant-garde et guident le troupeau
terrestre. De leur côté, les chrétiens vivants ne se bornent pas aux
affaires de leur partie, de la terre, mais ils prennent une part active
dans le salut de l'Eglise d'outre-tombe. Ils prient pour les décédés,
ils se livrent en leur nom et pour ainsi dire conjointement avec
eux à des actes de charité, apportent pour eux une victime expiatoire

dans l'eucharistie... Les deux parties de l'Eglise, tout en étant
différentes en tant que céleste et terrestre, vivent pourtant d'une
même vie et méritent leur salut conjointement.

Naturellement l'orthodoxe i° ne peut ni reconnaître une Eglise
comme une totalité abstraite de croyants, à laquelle on puisse

appartenir seulement en idée, ni admettre que chacune des deux

parties qui la forment ait un sort à elle; que l'Eglise céleste soit

victorieuse sans conteste, et que, en attendant, l'Eglise terrestre,
battue par ses ennemis, cesse d'exister de fait, après avoir perdu
son organisation et s'être transformée en une ombre du passé, sans
forme et insaisissable. Nous croyons que J.-C. a octroyé à son

Eglise le don de l'indestructibilité, de l'invincibilité contre les portes
de l'enfer, mais nous ne limitons pas ce don à l'Eglise céleste, qui
en réalité se trouve hors de l'atteinte de ses ennemis. Nous ne nous



— 177 —

représentons pas ce don comme servant à la conservation de
monuments littéraires ou autres, ce qui ne représenterait rien de
particulier ni de merveilleux: ceci ne serait qu'une faculté commune
à toutes les sociétés religieuses, au bouddhisme et à d'autres, qui
sont même plus anciennes que le christianisme. Nous attribuons le
don de l'indestructibilité avant tout à l'Eglise dans sa manifestation
terrestre : entrée dans le monde comme un « pusillus grex », l'Eglise,
contrairement à tous les calculs humains, a su se conserver immuable
dans le monde, triomphant constamment du mal et de l'erreur.

Nous croyons donc (conclut l'évêque S.) que l'Eglise une,
sainte, catholique et apostolique du symbole de Nicée-Constantinople

existe actuellement sur terre, et cela non seulement d'une
façon invisible « au sein de différentes Eglises particulières », mais
encore visiblement, qu'elle possède même actuellement une «

organisation ecclésiastique une » ; en d'autres ternies, qu'à chaque
moment donné, l'Eglise œcuménique est bornée à un certain nombre
défini d'Eglises particulières; quoique, certainement, au point de

vue géographique, elle ne soit liée à aucun peuple ni à aucune
contrée l7).

17) Nous aussi, nous croyons que l'Eglise une et universelle
est le corps du Christ; que ce corps est concret, vivant et non
abstrait: qu'il vit de la vie même du Christ, vie de foi, de charité,
de sainteté, d'ceuvres, de sacrifice, d'héroïsme. Nous aussi, nous
disons avec St. Paul : Mihi vivere Christus est. Vivo, jam non
ego, vivit vero in me Christus. Nous pourrions même signaler à
M. l'évêque S., dans l'Eglise d'Occident, dans cette Eglise qu'il
déclare hérétique, informe, anéantie et par conséquent invisible, des

pages et des œuvres d'un mysticisme beaucoup plus ardent, d'une
piété beaucoup plus vive que le mysticisme et la piété qu'il vient
de décrire. Nous aussi, nous croyons l'Eglise indestructible et
toujours visible: indestructible et visible en Orient, même quand elle
compte une quantité considérable d'évêques ariens, macédoniens,
apollinaristes, nestoriens, monophysites et monothélites ; indestructible

et visible en Occident, même quand elle compte une quantité
considérable d'évêques ultramontains. M. l'évêque S. n'aurait-il pas
lu l'étude publiée dans la Revue (avril 1896, p. 264-280) sous ce
titre: « Visibilité de l'Eglise catholique en Occident du IXe siècle
à l'époque actuelle » Il n'a pas réfuté un seul de nos arguments.
Et pourquoi croyons-nous l'Eglise indestructible et toujours visible
en Orient et en Occident? Parce que nous savons que l'épiscopat
n'est pas l'Eglise, qu'il peut faillir sans que l'Eglise défaille, et que
jamais ni toute la hiérarchie ni tous les fidèles ne sont hérétiques,
en Occident comme en Orient. (La Direction.)



— 178 —

2° Puis, à notre point cle vue orthodoxe, il ne saurait être
question, strictement parlant, du partage de l'Eglise : un corps un
et vivant ne saurait être partagé sans cesser de vivre ; on ne peut
donc parler que de quelques parties infectées qui se sépareraient
du corps de l'Eglise; cette séparation de l'unité de l'Eglise ne

porte pas atteinte à son intégrité: quant aux membres détachés,
cette séparation désigne leur mort. C'est ainsi que se sont
détachées de l'Eglise différentes sociétés hérétiques, dont quelques-unes
étaient grandes, tant par le nombre de leurs membres que par leurs
dimensions géographiques, surtout en comparaison de l'Eglise
orthodoxe. Celle-ci ne se composait, à une certaine époque, que du
seul empire gréco-romain (sans le nord de l'Europe, de la Russie,
etc.); tandis que le nestorianisme s'étendait jusqu'aux Indes, peut-
être jusqu'à la Chine; le monophysitisme embrassait tout l'Orient
avec l'Egypte, l'Abyssinie, etc. Pourtant, malgré la chute de ces
branches si puissantes et, au point de vue ecclésiastique, si

florissantes, l'Eglise continuait à être œcuménique, une, catholique et

apostolique: elle réunissait des conciles; en un mot, elle jouissait
de tous ses droits et pleins pouvoirs. La même chose arriva lors
de la scission de la chrétienté en deux parties, la partie orientale
et la partie occidentale. Dans ce cas non plus, l'Eglise n'a pas
cessé d'exister, elle n'a pas disparu de la surface de la terre, elle

est restée la même Eglise œcuménique: mais cette fois la branche
séparée était peut-être plus grande que celles qui l'avaient
anciennement précédée. Admettons que la raison de la séparation n'était

pas une hérésie: cela ne change pas le fond de la question: la

partie qui se sépare ne se sépare pas moins de la vie de l'Eglise,
quelle que soit la raison de la séparation.

Or, laquelle des deux parties de la chrétienté est restée dans

l'Eglise et laquelle s'en est séparée Les anciens-catholiques eux-
mêmes conviendront que le développement de la partie occidentale

de la chrétienté a été, au fond, le développement progressif
de la papauté, l'Eglise occidentale devenant de plus en plus
mondaine, non seulement dans les représentants de sa hiérarchie (ce

qui peut ne pas toucher à l'Eglise même), mais dans sa doctrine,
son organisation, etc. : en d'autres termes, cette partie a quitté
l'Orient et n'a pas suivi la direction de la vérité; ce n'est donc

pas ici qu'est l'Eglise. Admettons qu'en Orient, à cette époque, la

vie intellectuelle était en stagnation, couverte de ténèbres, tout ce

qu'on voudra, quoiqu'en réalité ce ne fût pas le cas; rappelons-
nous la Renaissance! Admettons qu'à la suite de cette stagnation
et de ces ténèbres, il s'est amoncelé pendant ce temps beaucoup
de différents désordres qui demandent à être corrigés ; mais il n y
a pas eu en Orient de déviation systématique de la vérité universelle,



179 —

et personne n'accusera les Orientaux d'une faute semblable. 11 faut
donc chercher l'Eglise universelle, ou du moins il y a plus de chances
de la trouver en la cherchant en Orient, nommément dans les Eglises
particulières actuellement existantes18').

18) Cette argumentation, très simpliste, est en pleine contradiction

avec l'histoire. D'abord, il est faux que le corps de l'Eglise
se soit coupé en deux parties comme pourrait l'être un corps de

chair: il est faux que l'une soit morte de cette scission, et que
l'autre soit restée vivante. Cette comparaison charnelle, tirée de
l'anatomie et de la chirurgie, n'est que fantaisiste. Interrogeons
l'histoire. Des cinq patriarcats dont était formée l'Eglise universelle,
celui d'Occident a élevé des prétentions ambitieuses qui entraînèrent
la rupture des relations antérieures : rupture toutefois assez peu
profonde, puisque, pour des intérêts temporels et politiques, une
grande partie de la hiérarchie orientale, lors des conciles de Lyon
et de Florence, a été disposée à rétablir l'union. Ensuite, il est
inexact de dire qu'en opérant cette rupture, l'Eglise d'Occident
« se soit séparée de la vie de l'Eglise ». Non seulement M. l'évêque S.

ne donne aucune preuve de cette assertion de pure imagination,
mais il doit savoir qu'une Eglise n'est pas morte lorsqu'elle
possède des sacrements valides, un baptême valide, un sacerdoce
valide, etc. : lorsqu'elle accomplit des œuvres admirables de sainteté,

de charité, de dévouement. Il doit savoir que les erreurs
enseignées par la papauté ont été, en Occident même, protestées,
combattues, réfutées par une quantité de théologiens éminents : que
ces preuves de vitalité et de sainteté, rendues plus éclatantes encore
par la lutte, par les bûchers, par le martyre, ont maintenu la
visibilité de l'Eglise occidentale beaucoup mieux que ne l'eût fait
un état de ténèbres, d'ignorance et de torpeur. Lors donc que
M. l'évêque S. conclut que ce n'est pas en Occident qu'est l'Eglise,
mais exclusivement en Orient, il s'abuse et donne la preuve qu'il
ne connaît pas l'Occident. L'Eglise n'est pas parfaite en Occident,
hélas! ce n'est que trop vrai; mais elle y existe et elle y vit. Que
M. l'évêque S. nous permette de lui dire, sans blesser son humilité,
que tous les évêques, tous les théologiens et tous les simples fidèles
de l'Eglise d'Orient ne sont peut être pas sans reproche, soit au

point de vue de la vérité, soit au point de vue de la sainteté. Or,
dans -un tel état de choses (que trop de faits mettent en lumière),
le mieux, entre vrais chrétiens, ne serait-il pas de confesser humblement

ses propres misères, de ne s'adjuger orgueilleusement aucun
monopole d'orthodoxie, d'imiter la modestie du docte et pieux
métropolitain Philarète, et d'en appeler simplement, comme l'ont



— 180 —

Notre Eglise orientale a effectivement la conscience d'être l'Eglise
universelle, et prétend clairement au droit de s'appeler sainte,
œcuménique et apostolique. Il est vrai, dans la littérature, surtout dans
la littérature russe, parfois aussi dans certaines mesures que prend
l'Etat russe vis-à-vis de l'Eglise, apparaît une certaine tendance a

représenter l'orthodoxie seulement comme une des trois confessions
chrétiennes, au même titre que le catholicisme romain et le
protestantisme: mais l'Eglise elle-même n'a pas cette tendance; elle
met une barrière, une limite entre elle et ce qui est hétérodoxe,
entre elle et ce qui n'est pas l'Eglise10). Nos catéchismes, en parfait

nos ancêtres dans la foi, à l'Eglise universelle, et d'Orient et
d'Occident i D'ailleurs, M. l'évêque S. est-il bien loin de ma pensée
lorsque, corrigeant et même ruinant toute sa thèse, il la termine
par l'aveu suivant: « ou du moins il y a plus de chances de trouver
l'Eglise universelle en la cherchant en Orient, nommément dans les

Eglises particulières actuellement existantes ». Du moment que ce
n'est plus qu'une question de «chances», nous n'hésiterons pas à

concéder que la foi brille du plus vif éclat en Roumanie, la charité

fraternelle et l'union des cœurs en Bulgarie, en Grèce et en

Turquie, etc., tandis que nous, Occidentaux, et simplement parce
que nous n'avons pas le bonheur d'être nés en Orient, nous ne

sommes que des hérétiques, des pneumatomaques, privés de toute
Eglise, privés de la vraie foi, privés de la vraie grâce salutaire,
abandonnés de Dieu et de son Christ, qui réservent toutes leurs
faveurs à la seule Eglise d'Orient! Réduite à ce point de vue, la

discussion devient fort simple, et la science exacte de l'histoire
n'est plus nécessaire. (La Direction.)

10) En vérité, ce serait fatal pour l'Eglise orientale si M. l'évêque S.

était exact, lorsqu'il affirme que l'Eglise orientale a la conscience

d'être, à elle seule, l'Eglise universelle. Nous n'en croyons rien et

nous avons trop d'estime et de vénération pour l'Eglise d'Orient,
pour la croire capable d'un tel sentiment. Non, nous ne croyons
pas que ce soit «l'Eglise elle-même» qui a cette «tendance»;
nous croyons, au contraire, que ce n'est qu'une certaine école de

théologiens mal renseignés sur l'histoire ecclésiastique universelle et

sur les Pères soit d'Orient, soit d'Occident. Nous félicitons très

sincèrement « l'Etat russe » de ne pas suivre la « tendance » de

cette école ; nous connaissons aussi, pour notre part, d'excellents
membres de l'Eglise d'Orient, très orthodoxes, qui, loin d'avoir
« la conscience » et « la tendance » que M. l'évêque S. leur suppose,
gémissent profondément sur de telles « aberrations » (c'est leur

propre expression). (La Direction.)



— 181 —-

laut de l'Eglise « catholique » dans son actualité, entendent par là
notre Eglise; on la nomme aussi l'Eglise «orientale catholique».
Cette même idée de l'identité /actuellement; de l'Eglise orientale
avec l'Eglise du Symbole de Nicée-Constantinople traverse tous nos
livres liturgiques, dans lesquels l'Eglise d'Orient est représentée
comme étant l'héritière et la continuation de l'Eglise des huit
premiers siècles. On pourrait citer à l'appui de cette idée notre rituel,
où l'Eglise expose clairement comme elle comprend elle-même sa

personnalité. Dans ce rituel, nous ne prions pas pour le rétablissement

de l'Eglise partagée et disséminée parmi beaucoup de sociétés
chrétiennes, pas pour une Eglise insaisissable et ne pouvant être
comprise qu'à l'aide d'études archéologiques: nous prions pour que
la victoire soit donnée à l'Eglise vivante et jusqu'à présent
victorieuse dans le monde; nous ne prions pas pour que nous et les

autres orthodoxes soyons réunis en une seule organisation, mais
bien, pour que ceux qui errent soient réunis à notre Eglise, comme
à l'Eglise une, sainte, catholique et apostolique et non seulement
gréco-russe20).

20) Ici encore M. l'évêque S. doit se faire illusion et mal
interpréter le sens des catéchismes et du rituel dont il parle. La preuve
en est que le métropolitain Philarète, le P. Joseph Wassilieff, etc.,
qui connaissaient certainement leurs catéchismes et leur rituel, les

ont interprétés tout autrement. Ils ont affirmé que leur Eglise
« particulière » (le mot est d'eux) est conforme et fidèle à l'Eglise
des sept conciles, donc orthodoxe; mais ils n'ont jamais affirmé
qu'elle fût la seule fidèle et la seule conforme: ils n'ont jamais
affirmé qu'en ayant gardé le dépôt, elle se l'était approprié à ce
point qu'il n'y en avait plus pour les autres Eglises. La R^evue

(1903, avril, p. 340-356, et juillet, p. 405-426; a cité de nombreux
textes de patriarches, de métropolitains orientaux, d'évêques et de
théologiens orientaux, enseignant expressément la doctrine que
nous énonçons, et cela en 1862 et 1863. Or, depuis lors, rien n'a
dû bouleverser la théologie gréco-russe, au point que ce qui était
vrai sous la plume du métropolitain Philarète soit devenu erroné,
hérétique même, en 1904, d'après le dire de M. l'évêque Serge.
Que M. l'évêque S. nous permette de lui exprimer notre profond
étonnement qu'il nous condamne sans prendre la peine de réfuter
aucun des textes de ses coreligionnaires ; non seulement il n'en
réfute aucun dans cette longue étude, mais il n'en cite aucun: il
les ignore tous! Ce silence est éloquent: il prouve à l'évidence
que la doctrine ecclésiologique de M. l'évêque S. est nouvelle et
contraire à l'ecclésiologie orthodoxe de 1862 et 1863. Ajoutons



— 182 —

Se considérant comme Eglise universelle, notre Eglise orientale

n'exclut nullement les Latins du nombre des sociétés hétérodoxes

qui se trouvent en dehors de l'enceinte de l'Eglise, et cela
non seulement après le concile du Vatican, quand, d'après la pensée

des anciens-catholiques eux-mêmes, l'Eglise latine devint
hétérodoxe : cette Eglise s'est détachée elle-même d'une façon formelle
et extérieure déjà au moment historique que l'on est convenu
d'appeler « la division » des Eglises. Telle était, et cela de tout
temps, la manière de voir de notre Eglise. Ainsi, d'après le rite
de la réception des hétérodoxes dans le sein de l'Eglise (1776),
l'évêque, en amenant dans le temple celui qui passe à l'orthodoxie,
lui dit : Entre dans l'Eglise de Dieu, dont tu étais éloigné par tes

erreurs papistes (ou luthériennes ou calvinistes), et considère-toi
comme ayant évité les filets mortels et la perdition éternelle, etc.
Ainsi, d'après l'esprit de l'Eglise, les Latins se trouvent en dehors
de son enceinte, de même que les luthériens et les calvinistes.
L'Orient grec est encore plus sévère pour les Latins. L'Eglise
grecque admet la règle de ne pas rebaptiser les hérétiques, s'ils
ont reçu le baptême au nom du Père, du Fils et du St. Esprit, d'une
façon toute réelle (non formelle seulement;, et elle conclut que celui

qui raisonne d'une façon erronée sur la Ste. Trinité, n'est pas
capable de donner le baptême d'une façon régulière, même s'il répète

qu'on ne nous en a jamais soufflé mot avant 1895; ce sont
MM. Mesoloras et Rhossis qui les premiers nous l'ont opposée et

nous l'ont fait connaître. Prière de relire les réfutations qu'en a

publiées la Revue (octobre 1895, p. 770-jyy : avril 1896, p. 344 à

350; janvier 1897, p. 150-153). Etrange discussion! Nous réfutons
en détail et jusqu'à satiété nos contradicteurs : et M. l'évêque S.,

sept ans après, revient avec les mêmes erreurs, sans réfuter et sans

même mentionner aucun de nos arguments Evidemment M. l'évêque
ne nous a pas lus ; mais qu'il ne "soit pas surpris d'apprendre qu'il
nous condamne au nom d'erreurs déjà réfutées, et réfutées même

par des théologiens orientaux Ceci est important à noter. Au risque
de surprendre M. l'évêque S., nous lui ferons remarquer que sa

notion de l'Eglise est absolument celle de l'Eglise romaine, avec

cette seule différence que l'Eglise romaine (ou plutôt la papauté)
dit: C'est moi seule qui suis toute l'Eglise et toute l'orthodoxie, et

ce n'est pas toi, Eglise d'Orient; tandis que M. Serge dit: C'est

mon Eglise orientale qui seule est toute l'Eglise et toute l'orthodoxie,

et ce n'est pas toi, Eglise d'Occident! - - Ne se croirait-on

pas au temps du patriarche Jean le Jeûneur?
(La Direction.)



— 183 -
verbalement la formule orthodoxe du baptême. Pour le sacrement,
l'important n'est pas dans les sons, mais bien dans l'idée qu'ils
représentent, et qui est unie à ces sons. C'est pour cela que les
Arméniens, les Coptes, les Nestoriens, qui confessent la foi orthodoxe

touchant la Ste. Trinité ne sont pas rebaptisés (et cela malgré
l'incroyable intensité de la haine nationale entre les Arméniens et
les Grecs) ; et les Latins, qui ont ajouté au Symbole le Filioque,
doivent, d'après la pratique grecque, être baptisés une seconde
fois. Je ne discute pas la justesse de cette décision conciliaire, c'est
là une question toute différente, mais cette décision donne clairement

à entendre que les Latins ne sont pas considérés comme se

trouvant dans l'enceinte de l'Eglise21).

21) Réponse: i° M. l'évêque S. invoque le rituel russe: Nous
le respectons. Mais est-ce un document œcuménique Non. Donc
il ne peut pas être imposé à une autre Eglise, même dans le cas
où il serait parfait. Mais ce que M. l'évêque S. ne remarque pas,
c'est que l'Eglise russe elle-même a modifié plusieurs fois ce rituel,
et dans un sens qui est loin de favoriser le point de vue exclusiviste
de M. l'évêque S. — 2° Que les Grecs rebaptisent dans des cas
où les Russes ne rebaptisent pas, cela prouve simplement que les
Grecs peuvent avoir tort et les Russes raison ; qu'en tout cas il est

impossible de conclure de cette divergence que l'Eglise latine soit
hérétique, qu'elle ait cessé d'exister, etc. M. l'évêque S. n'est pas
l'Eglise orthodoxe, et il peut penser ce qu'il veut sur ces matières
sans que l'Eglise orthodoxe soit obligée de penser comme lui. —
3° La vérité est que, lorsqu'un hérétique a été publiquement séparé
de l'Eglise, il doit, pour y rentrer, rejeter publiquement son hérésie
et faire profession d'orthodoxie. Quant aux anciens-catholiques, "ont-
ils à rejeter l'hérésie de l'infaillibilité papale Non, puisqu'ils ne
l'ont jamais professée. Ont-ils à rejeter d'autres hérésies? Lesquelles?
Les anciens-catholiques, avant le concile du Vatican, professaient
les doctrines et les libertés gallicanes ; comme tels, ils rejetaient
toutes les doctrines ultramontaines. A leurs yeux, le concile de Trente
même n'avait jamais été reçu en France ; à plus forte raison
repoussaient-ils les prétendus dogmes des autres conciles romains.
Les décisions doctrinales du St. Office et de l'Index n'étaient pas
non plus reçues en France ; leurs interprétations du prétendu dogme
de la transsubstantiation étaient parfaitement orthodoxes, etc. Et
certes, ils ne s'en cachaient pas. Rome les tenait pour suspects, il
est vrai ; mais on n'était pas hérétique pour cela. Donc, si nous
répudions les hérésies ultramontaines, ce n'est pas parce que nous
les aurions professées autrefois, mais bien parce que nous les avons



-- 184 —

Nous admettons, il est vrai, la validité de la succession
apostolique des catholiques-romains et de leurs autres sacrements; mais
nous admettons aussi la succession et les sacrements des Nesto-
riens, des Arméniens, etc., qui, ayant été anathematises par le concile

œcuménique, n'appartiennent pas à l'Eglise, même selon le
critérium extérieur de l'universalité2'2).

Cette manière dont l'Eglise orientale se comprend paraît
inadmissible aux anciens-catholiques. « C'est, disent-ils, la même idée

qu'a, d'elle-même, l'Eglise romaine. » Non : l'Eglise romaine s'adjuge
dogmatiquement le rôle d'Eglise universelle, elle considère le inonde
entier comme son éparchie agrandie. Pour elle, il n'y a pas d'Eglise
là où Rome n'est pas. Tandis que l'Eglise orientale, en affirmant son
identité avec l'Eglise universelle, n'affirme, au fond, qu'un fait
historique, qui ne lui donne aucune immutabilité dogmatique.
Aujourd'hui, l'Eglise orientale se trouve dans le sein de l'Eglise
universelle, mais demain elle peut se détacher, et l'Eglise universelle

n'en restera pas moins sur la terre, peut-être quelque part,

toujours repoussées. Aujourd'hui nous les repoussons avec plus
d'énergie qu'avant 1870, parce que nous en voyons mieux toute
la perversité. Mais c'est tout. Nous nous faisons gloire de corriger
telle opinion erronée que nous avons pu professer, mais une opinion
erronée n'est pas une hérésie. Que M. l'évêque S. veuille bien

étudier les ouvrages gallicans, et il verra que le gallicanisme était,

au fond, la continuation de l'orthodoxie. Qu'il veuille bien lire
surtout les ouvrages de Guettée, notamment son Histoire de l'Eglise
de France, approuvée par un nombre considérable d'évêques
français, et il sera convaincu de l'exactitude de ce que nous affirmons.

(La Direction.)
22; Comment peut-on admettre la validité de tous les

sacrements, même du sacerdoce, et surtout la validité de la succession

apostolique, dans une Eglise que l'on déclare hérétique et que l'on
considère même comme n'étant plus une Eglise, comme «séparée
de la vie de l'Eglise » Cette vie surnaturelle et divine, reçue dans

les sacrements valides, administrés par de vrais prêtres en qui
persévère la succession apostolique, n'est-elle pas « la vie de l'Eglise » i

Et qu'est-ce que « la vie de l'Eglise » en dehors de cette vie reçue
dans les sacrements? On voit comment la thèse de M. l'évêque S.

est pleine de contradictions in terminis. Et que penser aussi de

cette comparaison des catholiques d'Occident, qui n'ont jamais ete

condamnés comme hérétiques par aucun concile œcuménique, avec

les Nestoriens, qui l'ont été par le III0 concile œcuménique?
(La Direction.)



_ 185 —

au Japon ou à Ourmiah, mais elle n'en sera pas moins la même
Eglise sainte, apostolique et œcuménique avec tous ses droits et
ses pleins pouvoirs23).

Si cette manière de comprendre les choses était juste, disent
les anciens-catholiques, les Eglises orientales particulières, comme
représentantes de la véritable Eglise du Christ, auraient pu, à

l'instar des premiers sept conciles œcuméniques, se réunir en conciles

œcuméniques : mais on est partout d'avis qu'il n'y a que sept
conciles œcuméniques véritables et que, depuis la séparation de
l'Orient et de l'Occident, tant que cette séparation durera, la
convocation d'un concile œcuménique n'est plus possible. Cette idée
de l'impossibilité ou plus strictement de l'extrême difficulté de

convoquer un concile œcuménique, je la partage aussi, partiellement;

mais je pense que cette impossibilité est une impossibilité
purement extérieure, politique, et non dogmatique, ni canonique.
Le concile est impossible, non pas parce que l'Eglise universelle,
ayant perdu Rome et l'Occident, n'a plus le pouvoir (le droit) de

23) Réponse: i° Selon M. l'évêque S., « aux yeux de Rome, il
n'y a pas d'Eglise là où Rome n'est pas». La vérité est que Rome
n'est pas aussi exclusive que l'affirme M. l'évêque S.; car, par
exemple, elle tient l'Eglise orthodoxe pour une Eglise, schismatique,

il est vrai, probablement hérétique aussi, mais Eglise. —
2° M. l'évêque ne se contredit-il pas lorsqu'il prétend, d'une part,
que l'Eglise orientale est la seule Eglise universelle vraie, et lorsqu'il

se borne, d'autre part, à dire qu'elle est « dans le sein de

l'Eglise universelle » Comment l'Eglise universelle peut-elle être
dans le sein de l'Eglise universelle? Comprenne qui pourra. —
3° Autre contradiction. Si l'Eglise orientale est la seule Eglise
universelle, et si l'Eglise universelle est douée « d'immutabilité
dogmatique», comment M. l'évêque peut-il concéder que l'identité de
l'Eglise orientale avec l'Eglise universelle « ne lui donne aucune
immutabilité dogmatique »? — 40 Autre contradiction. Si l'Eglise
orientale est, à elle seule, l'Eglise universelle, comment M. l'évêque
peut-il concéder que « demain elle peut se détacher de l'Eglise
universelle» qu'elle est aujourd'hui? Ne serait-ce pas alors la
destruction de cette Eglise universelle, qui doit cependant être
indestructible Non, répond M. l'évêque. «L'Eglise universelle n'en
restera pas moins sur la terre, peut-être quelque part, au Japon ou à

Ourmiah » Mais qui l'aura transportée au Japon, si l'Eglise orientale

a sombré et si l'Eglise occidentale est sombrée aussi — En
vérité, tout ceci n'est-il pas de la logomachie scolastique?

(La Direction.)
Revue intern, de Théologie. Heft 46, 1904. 13



— 186 —

proclamer au monde la vérité du Christ, mais bien parce que les
conditions extérieures de l'existence de l'Eglise rendent actuellement

impossible, pour elle, une manifestation aussi solennelle de
sa vitalité et de sa puissance. N'oublions pas que les sept conciles
œcuméniques ont eu lieu à une époque où l'Eglise, comme étendue,
appartenait presque en entier au seul empire byzantino-romain. Ces

conciles étaient donc, au fond, des événements de la vie intérieure
de l'Etat. Inutile de parler des facilités que cette circonstance offrait
à la convocation d'un concile, facilité de la locomotion, facilité
d'une langue officielle déjà toute prête. Outre cela, les représentants
des Eglises locales, à quelques rares exceptions près, étaient les

sujets de cet Etat et même ses dignitaires. L'Etat avait donc toutes
les garanties pour ne pas craindre cette imposante assemblée
ecclésiastique; elle pouvait lui être utile de toutes façons, en identifiant
ses intérêts avec ceux de l'Eglise. Or, actuellement, il existe
plusieurs Etats orthodoxes ; de plus, une partie importante des Slaves
se trouve être sujette d'Etats hétérodoxes et non chrétiens. Les
intérêts de ces Etats et de ces nations ne s'accordent pas toujours.
Le concile œcuménique ayant par son essence même le droit de

prendre des décisions solennelles constatant, comme autrefois, son
absolue liberté et sa puissance non terrestre, de plus étant
actuellement, tant par sa forme extérieure que par son organisation,
international, serait une assemblée au-dessus de tout contrôle humain.
Les représentants des Eglises locales se réunissant sur un terrain
absolument neutre, ne dépendant d'aucun, pourraient, par leur
composition même, être indifférents aux vues et aux intérêts spéciaux
de tel ou tel Etat, de telle ou telle nation. Il est évident que l'Etat
actuel, qui se considère comme étant juge en dernier ressort de

ses affaires, ne peut désirer une assemblée internationale de ce

genre, assemblée qui ne serait pas soumise à son contrôle et dont
les décisions (ne l'oublions pas — décisions sans appel) pourraient
porter atteinte à ses intérêts et à son autorité. Les Etats hétérodoxes

ou athées pourront, quand cela leur conviendra, ne faire aucun cas

des décisions d'un concile orthodoxe international, mais un Etat
orthodoxe ne peut pas agir de la sorte, s'il ne veut pas que son

Eglise locale soit écartée de l'unité ecclésiastique, ce qui serait
nuisible à l'Etat lui-même. Voilà pourquoi, actuellement, quand il

y a beaucoup d'Etats orthodoxes, quand l'Eglise est, pour ainsi

dire, internationale, une manifestation solennelle et sans appel de

sa puissance, confirmée par une décision conciliaire, est aussi difficile

ou même pratiquement impossible comme à l'époque des

persécutions, bien que la position de l'Eglise fût alors tout autre.
De plus, les Eglises locales sont tellement habituées à leur
réglementation autonome et au caractère indépendant de leur existence,



_ is? —

qu'il ne leur serait pas facile de se soumettre à un jugement sans
appel, même fraternel. C'est pour cela que les Eglises locales ne
font pas de trop grands efforts pour amoindrir l'impossibilité
politique de la convocation d'un concile. Pourtant, malgré l'absence
de conciles œcuméniques, l'Eglise orthodoxe n'en reste pas moins
œcuménique, une, sainte et apostolique, telle qu'elle a été dans les

trois premiers siècles, quand, aussi grâce à des raisons extérieures,
elle ne pouvait pas réunir de concile œcuménique24).

2i) Cette théorie sur le concile œcuménique et sur sa tenue
nous paraît inacceptable, pour les raisons suivantes :— i° Glorifier
« la vitalité et la puissance » de l'Eglise orientale, et avouer que
cette Eglise est néanmoins dans l'impossibilité de se réunir en concile

œcuménique, n'est-ce pas contradictoire? A qui fera-t-on croire
que, lorsqu'on est plein de vitalité et de puissance, on ne puisse
se réunir en concile? Mais voyons les raisons données par M.
l'évêque S. L'exemple qu'il cite des trois premiers siècles, ne prouve
rien: car, si l'Eglise ne s'est pas réunie en concile œcuménique
pendant cette époque, c'est que, loin d'être libre, elle était
persécutée; tandis qu'actuellement l'Eglise orientale n'est persécutée par
aucun Etat. Bien plus, les Etats orthodoxes ne peuvent, comme
tels, que favoriser cette manifestation orthodoxe. M. l'évêque, en

prétendant que les Etats orthodoxes ne sauraient permettre un concile

œcuménique sous prétexte qu'il pourrait nuire à leurs intérêts
politiques, donne une triste idée de l'orthodoxie de ces Etats. De
plus, il donne des sept conciles œcuméniques une idée plus triste
encore, lorsqu'il ose dire: «Ces conciles étaient, au fond, des
événements de la vie intérieure de l'Etat. » N'étaient-ils pas, avant
tout, des événements de la vie intérieure de l'Eglise.7 Quel discrédit
jeté sur ces assemblées! Mais c'est surtout les Eglises orthodoxes
locales que M. l'évoque S. discrédite, lorsqu'il dit qu'il ne leur
serait pas facile de se soumettre à un jugement sans appel, même
fraternel, vu leur autonomie. Etrange orthodoxie des Eglises locales,
qui redoute un concile œcuménique de l'Eglise orthodoxe! —
2° M. l'évêque représente le concile œcuménique comme doué d'une
«puissance sans appel». D'abord le mot «puissance» est fort
impropre quand il s'agit de désigner le « ministère » et la « pastora -

tion » dont sont chargés les ministres ou pasteurs de l'Eglise. J.-C.
n'a-t-il pas dit que, dans la société politique, le pouvoir existe,
mais qu'il ne doit pas en être de même dans la société spirituelle
Ensuite, jamais les délégués des Eglises au concile n'ont été munis
de «pleins pouvoir sans appel». Au contraire, après le concile,
les définitions dogmatiques et les mesures disciplinaires ont toujours



-- 188

3° Etant d'avis différents (avec les anciens-catholiques) dans la
compréhension de l'idée de l'Eglise, nous ne pouvons, non plus,
accepter leur point de vue sur la réunion des Eglises. Une Eglise
locale, qui s'est séparée de l'Eglise universelle (que ce soit à cause
d'une hérésie, ou simplement d'un schisme, c'est indifférent), ne
saurait revenir à l'union qu'en s'adressant à l'Eglise universelle et
en s'alliant à elle, de fait, comme à une organisation ecclésiastique
vivante. Admettons que l'Eglise locale en question ait gardé toutes
les parties essentielles de l'Eglise universelle du Christ, ou qu'elle
les ait peu à peu rétablies, mais qu'en même temps elle ne se soit
pas alliée à l'Eglise universelle de fait, cette Eglise ne serait en
tout cas qu'une imitation plus ou moins réussie de l'Eglise
œcuménique, mais non cette Eglise même. La foi juste, orthodoxe,
l'administration des sacrements, la légitimité de la hiérarchie, toutes
ces choses ne sont encore que les signes extérieurs de l'Eglise
universelle, et non l'Eglise elle-même ; ces choses n'expriment pas
encore la plénitude de la vie religieuse : outre ces signes, il y a

l'Eglise qui reste « elle-même », qui est une unité vivant de sa
vie spirituelle, laquelle est son essence intérieure. La doctrine et

l'organisation peuvent être rétablies par des moyens ordinaires
accessibles aux humains ; mais cela ne suffira pas pour le rétablissement

de la vie spirituelle, parce que cette vie est d'origine divine
et non humaine: elle a sa source dans le Christ. Si la vie
spirituelle pouvait naître d'elle-même, si les hommes pouvaient renaître
à cette vie grâce à leurs propres forces, si, pour y arriver, il
s'agissait seulement de les y amener et de leur donner l'enseignement

nécessaire, le Christ ne se serait pas incarné et n'aurait pas
souffert. Mais, s'étant incarné, ayant souffert et étant ressuscité, Il
a en Lui-même et dans sa dignité d'LIomme-Dieu jeté les fondements

d'une vie nouvelle, dont vit l'Eglise. Il faut donc, de fait,
entrer en communion avec ce torrent de la vie et ne pas seulement
en reproduire les signes extérieurs (I Jean I, 1-3).

Voilà en quoi consiste le grand obstacle que doivent surmonter
les anciens-catholiques sur le chemin de la réunion. Qu'ils
s'affermissent dans l'idée que l'Eglise universelle du Christ n'est
nullement, à présent, un objet d'investigations scientifiques et
archéologiques ; qu'au contraire elle existe actuellement comme un fait

eu besoin, pour être strictement œcuméniques, d'être ratifiées par
les Eglises mêmes, attendu qu'un concile n'est pas l'Eglise, mais

seulement une réunion d'une très faible partie de l'Eglise. L'histoire
des sept conciles œcuméniques met ce fait en pleine lumière.

(La Direction.)



— 189 —

vivant, sous l'aspect d'une « organisation ecclésiastique une » et que,
pour le moment, cette Eglise réelle et vivante se trouve dans

l'Eglise d'Orient. S'étant raffermis dans cette idée, ils trouveront
en eux-mêmes le courage de l'appliquer à la vie, de même qu'ils
ont trouvé le courage de quitter l'Eglise romaine, quand ils se

sont aperçus de ses erreurs. Je pense que notre Eglise sera prête
à venir à leur rencontre et ne se mettra pas à ergoter sur toutes
les particularités dans l'expression de leur doctrine, pourvu qu'elle
soit orthodoxe, et encore moins dans leurs rites et leur organisation
extérieure. Ces particularités perdront alors l'intérêt brûlant que
manifestent les anciens-catholiques en les défendant dans leurs
discussions avec nous 25).

SERGE, évêque de Yambourg.

25) Les anciens-catholiques admettent parfaitement qu'une Eglise
particulière qui s'est séparée de l'Eglise universelle par l'hérésie
ou l'apostasie, doit y rentrer par la profession de l'orthodoxie et

par une vie sainte, vie divine qui a, effectivement, « sa source dans
le Christ >. Que M. l'évêque S. nous permette de lui faire remarquer,
en passant, que, si elle a sa source dans le Christ, elle n'a pas sa

source dans l'Eglise; l'Eglise n'est que la dispensatrice des
sacrements ; et le Christ même est la source de la grâce et de la vie
surnaturelle. Il s'agit donc, avant tout, d'être uni au Christ. Or
St. Paul a dit que le juste vit de la foi (Rom. I, 17). Comment,
dès lors, M. l'évêque S. peut-il dire que « la foi juste et orthodoxe,
l'administration des sacrements et la légitimité de la hiérarchie, ne
sont que les signes extérieurs de l'Eglise universelle » Qu'est-ce
donc que la vie spirituelle de l'Eglise, sinon précisément la foi et
la grâce des sacrements? Et comment une Eglise qui vit d'une foi
juste et orthodoxe, et qui administre validement les sacrements,
n'est-elle pas une Eglise orthodoxe et vivant de la vie spirituelle?
Et dès lors, quel besoin cette L^glise aurait-elle d'aller chercher
cette vie spirituelle «dans l'Eglise d'Orient», qui n'en est pas la
source et qui n'est pas seule à la posséder? M. l'évêque S. veut-il
dire qu'alors même que les anciens-catholiques auraient une foi
objective orthodoxe, des sacrements valides et une hiérarchie correcte,
ils n'auraient pas encore pour cela la vie spirituelle, et qu'ils ne
l'auront que lorsqu'ils l'auront reçue de l'Eglise d'Orient? Si telle
est sa pensée, il doit fournir la preuve de ces deux assertions. Or,
non seulement il ne la fournit pas et se borne à une simple
affirmation toute gratuite, mais, de plus, il ne peut pas la fournir, soit
parce qu'il n'est pas juge des consciences, quelque perspicace qu'il
se suppose, soit parce qu'il en revient toujours à ses deux erreurs
sur l'Eglise d'Occident en général et sur l'Eglise ancienne-catho-



190

lique en particulier. Il suppose que ['Eglise d'Occident a disparu
parce que son patriarche a entraîné dans l'hérésie une partie de la
hiérarchie et des simples fidèles: mais il se trompe, car ni le
patriarche ni la hiérarchie ne sont l'Eglise, et, grâce à Dieu, le
nombre des membres de l'Eglise d'Occident a toujours été assez
grand et assez visible pour que cette Eglise fût toujours vivante.
M. l'évêque suppose aussi que les anciens-catholiques sont sortis
de l'Eglise romaine, qu'il ne leur suffit pas d'en abjurer les hérésies,
qu'il leur faut encore recouvrer la vie divine, et que c'est l'E'glise
d'Orient qui seule peut la leur donner sans « ergoter» sur les mots
par lesquels ils expriment leur doctrine.

Autant d'assertions, autant d'erreurs. D'abord, les anciens-catholiques,

en rompant avec la papauté hérétique, sont restés
orthodoxes: ils ne sont nullement sortis de l'Eglise d'Occident, dans
laquelle ils ont reçu des sacrements valides et dans laquelle ils sont
toujours: ils s'y sont organisés en Eglise particulière parce que la
foi orthodoxe leur en faisait un devoir; en repoussant l'infaillibilité
papale et les autres hérésies ultramontaines, ils n'ont eu à en
abjurer aucune, par la bonne raison qu'ayant toujours été gallicans
ou antiultramontains, ils ne les avaient jamais professées. La vie
divine, reçue au baptême, fortifiée dans la confirmation, entretenue
dans la sainte eucharistie, nous ne l'avons jamais perdue, grâce à

Dieu. Nous reviendrons plus loin sur ce point capital (voir p. 209-214).
En outre, membres de l'Eglise d'Occident, nous ne saurions, sans
violer les règles ecclésiastiques générales, faire intervenir la juridiction

orientale en Occident. Comment M. l'évêque S. ne voit-il pas
que l'union qu'il propose n'est pas l'union telle qu'elle a été
pratiquée clans l'ancienne Eglise, mais la confusion des juridictions, et
de plus la violation des principes ecclésiologiques les plus essentiels?

Quant à 1'«ergotage» dont parle M. l'évêque, pas n'était
besoin de nous dire que nous n'aurions à en subir aucun de la

part de l'Eglise orientale. Nous le savions déjà : cette vénérable
Eglise est incapable d'«ergoter». Mais ce que nous ne savons que
trop, c'est que l'école Mesoloras-Rhossis, dont M. l'évêque S. s'est
fait le continuateur, ne nous épargne aucun « ergotage ». Nous
connaissons à fond la scolastique ultramontaine; mais nous pouvons
assurer notre honorable adversaire qu'elle reste au-dessous de la

sienne. M. l'évêque S. n'est point l'I^glise universelle, et ce n'est

pas à lui de dicter des conditions à qui que ce soit, au nom de

l'Eglise universelle. (La Direction.)


	Qu'est-ce qui nous sépare des anciens-catholiques?

