Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)
Heft: 45
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— {08 -

VARIETES.

I. — Zur altmahrischen Kirchengeschichte.

(Brandl, (lossarium illustrans bohemico - moravicee historiae
fontes. — DBretholz, Geschichte Mihrens bis 1197. — d’ Elvert,
Zur Geschichte des Erzbistums Olmiitz. — Derselbe, Zur Ge-
schichte des katholischen Klerus in Miihren und Osterreichisch-
Schlesien.)

Was den mihrischen Landesarchivar Brandl zur Heraus-
gabe seines Glossariums veranlasste, war die Wahrnehmung,
welcher schon Chmel in der Einleitung zum II. Bande der
,Font. rer. Austr.“ folgendermassen Ausdruck gab: ,Das von
dem Mitgliede der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften,
Fr. Palacky, herausgegebene ,Archiv desky®“ enthilt nicht
wenige Briefe und Aktenstiicke, welche die Verhiiltnisse Boh-
mens auch in den Jahren 140—1457 beleuchten; leider ist die
Sprache ein beinahe uniiberwindliches Hindernis, diese so wich-
tigen Dokumente, wie es so wiinschenswert wiire, zu beniitzen.
Die gewdhnliche Kenntnis der béhmischen Sprache ist nicht
geniigend, diese Quellen zu verstehen; Missverstindnisse und
Liicken sind fast unvermeidlich . . . Ich beklage dies besonders
aus dem Grunde, weil durch Auszige oder minder treue Uber-
setzungen niemals der wahre Geist (besonders bei Briefen) des
Berichterstatters oder Schreibers erfasst werden kann.“

Was Chmel hier von den bohmischen Quellen sagt, gilt eben-
falls von jenen Quellen zur bohmisch-méhrischen Geschichte,
die in lateinischer oder deutscher Sprache verfasst sind. Die-
selben sind, wie z. B. der Cod. diplom. Moravie, Erbens Regesta,
Tabule Marchion. Moravie, die Reliquice Tabularum regni Bohe-
mice, die Libri citationum et sententiarum : ferner die deutsch
geschriebenen Landesverordnungen Bohmens, Méhrens, Trop-
paus und Jagerndorfs, so vielfach mit bohmischen Worten



durchflochten, dass ein Verstindnis gerade der wichtigsten
Stellen ohne die Kenntnis der diplomatischen Bedeutung selcher
Worte unmoglich ist.  Eine ebenso grosse Schwierigkeit liegt
darin, dass die lateinischen und deutschen Worte oft eine wort-
liche Ubersetzung des bohmischen Wortes sind, ohne dessen
Kenntnis das Verstiindnis der betreffenden lateinischen und
deutschen Worte ebenso unmoglich ist. Diese Schwierigkeit
wird noch erhoht, wenn ganze Siitze einer lateinischen Queile
nichts anderes sind, als eine wdortliche Ubersetzung aus dem
Bohmischen, so dass der Sinn wieder nur von dem erfasst
werden kann, der weiss, wie die Stelle im Bohmischen lauten
wiirde. Wer an klassisches Latein oder selbst das gewohnliche
Latein des Mittelalters gewohnt ist, wird sich mit Phrasen wie:
,& judicio loqui“, ,acquirere in bonis*, ,advitalis oder nudus
census®, ,alienata soror*, ,antiqul und novitii domini*, ,barones
ex subselliis® Ldecem marce minus fertone®, camerarii decer-
nuntur-, .exportare sententiam®, .forum tenere” etc. Keinen
Rat wissen, wenn ihm die adiquaten bohmischen Ausdriicke
nicht bekannt sind. (Vorwort.

Brandl teilt nun sein Glossar in drei Abteilungen, eine
bohmische, eine lateinische und cine deutsche.  Die erste um-
fagsst tber 3000 Nummern und enthilt die linguistische und
diplomatische Erklirung voun Worten, die rein bohmisch sind
und in den bohmisch oder lateinisch oder deutsch geschriebenen
Quellen vorkommen. Die lateinische Abteilung umfasst 1) Worte,
welche in den bohmisch-mihrischen (Geschichtsquellen neben
der mittellateinischen  noch eine andere Bedeutung haben
(z. B. preeseriptio, venditio) oder speziell nur in diesen Quellen
vorkommen (z. B. delentii, delentionales, quatuordecim nummi);
2) Worte, die bohmisch sind, aber in latinisierter Form
erscheinen (z. B. consipare, ilovare, odporare, sirotconesj;
3) Phrasen und Konstruktionen, die eine wortliche Ubersetzung
aus dem Bohmischen ins Lateinische bilden und daher ohne
Kenntnis des erstern absolut unverstindlich sind. Die dritte
oder deutsche Abteilung bildet einen Beitrag zu deutschen
slossarien und enthiilt hauptsiichlich Worte, die in den deutsch
geschriebenen bohmisch-méhrischen Quellen vorkommen. Ausser-
dem erscheinen Worte aufgenommen, die in deutschen Glos-
sarien nicht enthalten sind. Von slavischen Worten, die in
deutschen Quellen vorkommen, sind einige wenige aufgenom-



— 106 —

men, wie dobroytra, klische, koppitzen, mosanzen, pastueche,
schwerak, slade, sopan. Von ganz besonderer Bedeutung ist es,
dass der Verfasser iiberall auf die sachliche EFrklirung das
Hauptgewicht legt, ohne darum der sprachlichen, etymologischen
Erklirung aus dem Wege zu gehen.  Es ist zweifellos, dass
bei schiwer 1ésbaren historischen Fragen die Sprachwissenschaft
thre Resultate in die Wagschale zu legen haben wird. Brandl
weilst dies an einem bemerkenswerten Beispiel nach. Das Glos-
sar, ein Krgebnis emsigen Sammelns und gewissenhaften Quellen-
studivnms, wivd fortan jedem, der in der bohmisch-mihrischen
Geschichte torseht, unentbehrlich sein. — Bretholz widinet sich der
Erforschung der mahrischen Geschichte. Dr. Beda Dudils , Mah-
rens 111”( neine Geschichte® (bis zam Jahre 1550) ist ein Torso,
Dudik starb 1890. Dretholz stelit sich in seiner ,Geschichte dMih-
rens® die Aufg H)o die Landesgeschic htelnklemermui mfangeund
nachandern Grundsiitzen zuschreiben. Deverste Teil seiner Arbeit
reicht bis 906, und diescr interessiert uns besonders, da ein
Abschnitt dieses Zeirraumes der Christianisierung  Miahrens
gewidinet ist.  Planvoll wurde die Christianisierung Mihrens,
wic der Verfasser ausfiithrt, weder unter Karl dem Grossen,
noch unter Ludwiyg dem ifrommen unterunommen; es Kamen nur
z11 verschiedenen Zeiren Priester verschicdener Avt, verschie-
deier Sprache und Nationalitiit ins Land, tauften das Volk im
Namen Christi, unterwicsen es einige Zeit, dann zogen sie weiter,
So breitete sich allerdings das Christentum auch hier weit aus,
ohne sich jedoch zu vertiefen. Es waren Christen, die in heid-
nischen &;1tten und heidnischem Kult fortlebten. Konstantin
(Cyrillus) und Methodius sahen sich vor der Aufgabe: ,nicht
bloss das bereits bekehrte slavische Volk im christlichen Glau-
ben zu festigen, sondern vor allem den Einfluss der deutschen
Geistlichkeit im Mihrerreiche zu brechen und eine Airche auf
nationaler Grundlage zu errichten®. s ist gewiss keine kleine
Aufgabe, dlc, erosse Literatur iiber diesen Gegenstand kritisch
zu sichten, gegen die eigenen selbstiindigen Forschungsresultate
abzuwigen und wissenschaftlich untriigliche Schliisse daraus
zu ziehen. Bretholz  Darstellung der Titigkeit der Slavenapostel
in Méhren ist ruhig und lichtvoll, gibt uns aber iber ver-
schiedene, noch der Aufkliirung hariende Punkte ebensowenig
befriedigenden Aufschluss wie — wm nur neuerer Arbeiten
iiber diesen Gegenstand zu gedenken — Lapotre oder Goetz.

\
Y

21
i
53



— 107 —

Namentlich erfahren wir tber den Ritus gar nichts. Noch
dunkler wird die Zeit von 906 an. lHier steht auch der Ver-
fasser ,vor einer weiten Kluft; in ihr begraben liegt die Ge-
schichte Méihrens wiahrend mehr als hundert Jahren“. So gehen
wir in der altmihrischen Kirchengeschichte noch immer auf
dunkeln Fusspfaden. — Eine wertvolle Arbeit ist d Flverts
, Geschichte des Idrzbistums Olmitz® und , Geschichte des
katholischen Klerus in Mahren und Osterreichisch-Sehlesien®.
Die Arbeit d’Elverts rechtfertigt das Alter des Irzbistums, denn
es besteht tiber 800 Jahre; sein Umfang, da es iber 700 Jahre
ganz Méihren und einen Teil von Schlesien in seinem Sprengel
hatte ; sein Einfluss, indem seine Bischofe nicht nur in Mihren
eine wichtige Rolle spielten, sondern auch in den béhmischen
Léandern iiberhaupt: sein bedeutender Besitz in  Kammer-,
Tafel- und Lehengiitern: secine Stellung, seit 1348 als Lehen-
Fiirstentum der Kione Bohmen, neben inicht unter) der Mark-
gratschatt Mihren und dem Herzegtum Troppau. und doch als
erster Landstand in Mihren; seine Geschichte, denn es grift in
die Geschichte des Landes mdichtig ein, und es hatte. wie schon
der Kenner der mihrischen Vorzeit, Graf dittrowsky, sagt, eine
Zahl bedeutender BJMinner, wie kKaum ein anderes deutsches
Hochstift. Dennoch hat dies hervorragende und glinzende
Bistum, wie d’'Elvert hervorhebt, noch keinen Geschichtschreiber
gefunden. Seine reichen archivalischen Schiitze blieben un-
bekannt und unbenutzt vergraben, Nur Bruchstiicke kamen zu
Tage: Chytil hat in seinen Monumenta rerum Bohemico-Mo-
ravicarum et Silesiacarum® die auf das Bistum beziiglichen
Quellen verzeichnet; Jolny hat in seiner , Topographie Mihrens®
und seiner ,Kirehlichen Topographie Mihrens® und Dudik in
seiner , Geschichte Mihrens® wertvolle Mitteilungen gemacht.
d’Bleert liefert auf Grund aller zur Verfigung stehenden Quellen
mit der il eigenen Griindlichkeit die erste zusammenhiingende
Geschichte des Lrzbistums. — Desgleichen verdffentlieht er zum
erstenmal eine |, Geschichte des katholischen Kierus in Méidhren
und Osterreichisch-Schlesien®, deren Bedeutung in der wich-
tigen und einflussreichen Stellung des Klerus in der Landes-
geschichte begriindet erscheint. Einen grossern Raum widmet
er dem Regular-Klerus, iiber welchen bis aul Steinbachs diplo-
matische Sammlungen iiber historische Denkwiirdigkeiten des
Stiftes Saar und Dudiks ,Raigern® nur meist ungedruckte Schriften



— 108 —

aus friherer Zeit vorhanden sind. Unter den literarischen Be-
helfen, die er cinsehen konnte, nennt d’Elvert: Rupprechts
,Kurzgetasste (ieschichte tdber den Ursprung der heutigen
Ordensklister, wie auch Dom- und Kollegiatstifter in Miihren“
(Wien 1783); ferner zerstreute Notizen in Schwoys ., Topographie
von Mihren™ (Wien 1793) und Wolnys ,Topographie von Miih-
ren~ (Brinn 1835—1842), dessen ,Kirchliche Topographie von
Méhren® (Brimn 1850—1863), zuletzt Dudiks ,Geschichte von
Méihren® (Brimn 1860—1888%. Auch diese Arbeit d’Elverts iiber
den Klerus ist streng quellenmiissig, mit grosser Imsigkeit und
historischer Objektivitit bearbeitet.
Pfr. SCHIRMER.

II. — Bischof Herzog im Kampf gegen die obligatorische
romische Ohrenbeichte.

I.— Seit zwel Jahren steht Herr Bischof Herzog in einem lite-
rarischen Kampl gegen die obligatorische romische Ohrenbeichte.
Die Schriften, die diese Fehde hiitben und dritben gezeitigt hat,
machen bereits einen stattlichen Band aus.

Den Anlass zu diesem Federkrieg gab der christkatholische
Ptarrer Dr. K. Weiss in St. Gallen mit ecinem im Kreise des
dortigen Vereins freisinniger Katholiken gehaltenen Vortrag
iber .Das Beichtgebot der romischen Kirche im Lichte des
Evangeliums®, den der romischkatholische Bischof Egger am
st. gallischen Katholikentag zu Gossau mit dem Referat ,Die
Beicht keine menschliche Erfindung® beantwortete. Da Herr
Bischof Iigger fiir die romischkatholische Anschauung den
offiziellen christkatholischen Katechismus, sowie nach bisher
iiblicher, oberfiiichlicher romischer Art die Kirchenviter als
,<wahre Altkatholiken“ in Anspruch genommen hatte, grift Herr
Bischof Herzog in den Kampf ein und bewies seinem Gegner
schlagend, dass zwischen Busssakrament und obligatorischer
romischer Ohrenbeichte cin bedeutender Unterschied bestehe,
und dass sidmtliche von jenem angerufenen Zeugnisse der
Kirchenviiter nicht zu gunsten der romischen Auffassung spré-
chen. Das Resultat dieser Arbeit war dieses: in der alten
christlichen Kirche gab es wohl ein Busssakrament zur Ver-
gebung der Stinden, auf gottlicher Einsetzung und Anordnung



— 109 -—

beruhend; die obligatorische romische Ohrenbeichte dagegen
ist eine menschliche Erfindung.

Das ist der Grundgedanke, dem in allen Broschiiren, die
Bischot Herzog in diesem Streite geschrieben hat, Ausdruck
gegeben wird, wihrend auf romischer Seite stets die Anstren-
gung gemacht wird, die obligatorische Ohrenbeichte, wic sie
durch das Tlldentmum dogmatisch fixiert worden ist, als gott-
liche Institution zu rechtfertigen.

Nachdem die Fehde mit Bischof Igger und dem ihm zu
Hiilte geeilten Tibinger Professor Dr. Schanz zu Ende war,
trat ein neuer Kampe auf: Dr. P. A. Kirsch in Wirzburg. Auch
diesem trat der christkatholische Bischof entgegen, indem er,
von etwas anderm Standpunkt aus, dieselben Argumente gegen
die rémische Anschauung und ihre Verteidigung durch Dr. Kirsch
celtend machte.

Wir geben zuniichst ecine chronologische Ubersicht der
durch diese Kontroverse hervorgerufenen Schriften:

17. Méarz 1901: Vortrag des Herrn Pfr. Dr. Weiss in St. Gallen
tiber: ,Das Beichtgebot der romischen Kirche im Lichte des
Evangeliums“, spiter in Erweiterung als Broschiire erschie-
nen unter dem Titel: ,Beichtgebot und Beichtmoral, eine
christkatholische Antwort auf cinen rémischkatholischen An-
gritf“. Wiser & Frey, St. Gallen.

17, Mai 1901: Vortrag des romischkatholischen Bischofs von
St. Gallen, Dr. Fgger, tber: .,Die Beicht keine menschliche
Lrfindung®. Buchdruckerei de:' LOstschweiz™, St Gallen,

Juni 1201 Bischof Herzog: . Die obligatorische romische Ohren-
beicht eine menschliche Erfindung®. 1. und 2. Auflage. I.
Wirz, Aarau.

August 1901: Bischof Zyger: ,Dic Beicht in der heiligen Schrift
und in der katholischen Kirche*. Buchdruckerei der ,Ost-
schweiz®, St. Gallen,

September 1901: Bischof Herzog: ,Erwiderung auf die von
Herrn Bischof Dr. Egger versuchte Widerlegung meiner
Schrift: Die obligatorische romische Ohrenbeicht eine mensch-
liche Erfindung*. E. Wirz, Aarau.

September/Oktober 1901: Gegenseitige Repliken der beiden Bi-
schofe im ,Katholik® (Nr. 43) und in der ,Schweiz. Kirchen-
zeitung® (Nr. 42), in weleh letzterer auch Prof. Dr. Schanz



- 110 —

drei Aufsiitze: ,Das DBusssakrament in der alten Kirche*, hat
erscheinen lassen (Nrn. 52, 33, 54, 47). Antworten auf Prof.
Schanz” Austihrungen im ,Katholik® (Nr. 34, 39, 40, 48).
Juni 1902: Dr. 2. .. Kirsch: ,Zur Geschichte der katholischen
Jeichte®, Gobel & Scherer, Wirzburg.
September 1902 : Bischof Herzog: ,Die kirchliche Simdenver-
gebung nach der Lehre des hl. Augustin®, K. J. Wyss, Bern.
Juli 1903: Dr. Aérseh: . Altkatholische Angritfe gegen das ro-
mischkatholische Bussinstitut=. Riber & Cie.. Tuzern,
Oktober 1903: Bischol Herzog: Rickblick aut die Verhand-
lungen ber die romischie Ohrenbeichte auch unter dem
Titel: ,lLetzte Anstrengungen zur Rechtferticung der romi-
schen Ohrenbeichte™)., K. J. Wyss, Bern.

Hierzu kommen von frithern Arbeiten Bischof Herzogs: Der
Hirtenbrief auf die Fastenzeit des Jahres 1880: ,Uber die Ver-
pflichtung zur Ohrenbeichte®, und seine Verdtientlichungen in
der ,Revue internationale de Théologie®, 1800: &, 431 1, und
646 1f.; 1901: 5. T8l

[I.— Machen wir nun die wichtigsten, grundiegenden Punkte
namhaft, um die die Kontroverse sich dreht; es wird sich dabei
zeigen, dass es sich in diesem Streite um prinzipielle Fragen
handelt, die, je nachdem sie bejaht oder verneint werden, das
romische System als das allein richtige oder aber als ein dem
Christentum der alten Kirche vollig widersprechendes dar-
stellen.

De erste Frage ist die nach der EFinsetzung des DBuss-
sakramentes. Die Trienter Synode, auf deren Beschliissen die
ganze heutige romische Theologie fusst, fussen muss, hat diese
Frage mit dem in der 14. Sitzung vom 25. November 1551 an-
gencmmenen Kanon 3 entschieden: ,Wenn jemand sagt, dass
jene Worte des Herrn und Heilandes: Nehmet hin den heiligen
Geist: welehen ihr die Siinden vergeben werdet, denen sind sie
vergeben, und welchen ihr sie behalten werdet, denen sind sie
behalten, nicht von der Gewalt, im Sakramente der Busse Sin-
den zu vergeben und zu behalten, wie sie die katholische Kirche
von Anfang an immer verstanden hat, zu verstehen seien: sie
aber gegen die Linsetzung dieses Sakramentes auf die Gewalt,
das Evangelium zu verkimmdigen, verdrehete: der sei im Banne.”
An diese durch das Konzil geforderte Auslegung von Joh. 20,



— 111 —

21 ff. sind die romischen Theologen gebunden. s ist jedoch
unzweifelhaft falseh, diese Worte auf die Einsctzung des Buss-
sakramentes, also desjenigen Sakramentes, durch welches die
nach der Taufe begangenen Siinden getilgt werden kinnen, zu
beziehen; denn dic in diesen Worten enthaltene Weisung an
die Apostel bezieht sich nicht auf Christgliubige. Der aufer-
standene Lrloser sendet seine Jiunger zu solehen, die fiir den
(+lauben erst noch gewonnen werden sollten. Die Stelle Joh. 20,
21 ff. enthiilt also wirklich die vom Trienter Konzil geleugnete
Aussendung und Betrauung der Jinger mit der Gewalt, das
Iovangelium zu verkiindigen und denen, die das Lvangelium
annahmen, durch die Spendung der hl. Taufe das Unterpfand
dafiir zu geben, dass ihnen Gott die Stnden erlasse. ben so
unrichtig ist die Behauptung, die alte Kirche habe die ange-
fiibrten Worte ,von Anfang an immer® auf die Beichte be-
zogen: sie hat dieselben vielmehr von der Einwelhung der
Jinger zum apostolischen Beruf verstanden und sie darum im
Ritus der Bischofs- und Priesterweihe angewendet.

Die Finsetzung des Busssakramentes ist in AMatth. 18,
156—20, gegeben; hiernach ist die Gewalt der Stndenvergebung
der Gemeinde, der Kirche, den Priestern also vur als Organen
der Kirche, wverliehen. Die Kirche ist nicht die Iierarchie,
sondern die organisierte Korperschaft der Christgliubigen. Als
Organ der Kirche handelte schon der Apostel Paulus laut
I. Kor. 5 und II. Kor. 2. Sehr deutlich spricht sich hieriiber
der grosste Kirchenlehrer der abendlindischen Kirche, Augu-
stinus, aus: ihm ist Christus das Haupt der Kirche, Christus
ist der alleinige Mittler zwischen Goit und Menschen; die Ge-
walt der Stindenvergebung hat er weder dem Petrus, noch auch
den Aposteln iberhaupt, sofern man diese als einzelne Jiinger
des Herrn betrachtet, iibergeben, sondern der Kirche; diese
allerdings bt ihre Gewalt durch ihre Organe, die Bischofe und
Priester, aus; weil die Bischofe und Priester aber nur die Or-
gane der Kirche sind, ist es eine unertriigliche Anmassung,
wenn einer zu sagen wagt: ich spreche dich los von deinen
Stinden.

Die alte Kirche unterschied zwischen leichten, sog. tiig-
lichen Stinden und schweren, groben Vergehen (Glaubensablall.
Ehebruch, Mord). Jene ersteren konnten durch das in reu-
mitiger, verséhnlicher und liebevoller Gesinnung gesprochene



Bussgebet und andere Busstibungen (wie Almosengeben, Fasten)
gesiihnt werden: wer sich dagegen eines schweren Vergehens
schuldig gemacht hatte, musste sich einer besondern kirvch-
lichen Bussiibung unterwerfen, diese Bussitbung war aber nur
cinmal 1m l.eben erhiltlich und konnte keinem, der sie weder
freiwillig tiibernahm noch durch gerichtliches Urteil tiberfuhrt
war, aufgezwungen werden. Die heutige obligatorische romische
Ohrenbeichte, bei der laut Kanon 7 und 8 des Trienter Konzils
alle und jegliche Todsiinden wenigstens einmal im Jahre zu
beichten sind, hat also in der alten Kirche nicht existiert. Die
Behauptung eines Prof. Schanz und Dr. Kirseh, man habe schon
in der alten Kirche eine Klasse von  mittleren® Siinden ge-
kannt, dic durch geheime Beichte und geheime lossprechung
zu sthnen gewesen seien, ist vollig unbegriimdet. fusbesondere
wichtig ist hier das klassische Zeugnis Augustins, Sermo 351,
in welcher cr ausfihrlich von einer dreifachen Stndenverge-
bung redet (tres sunt actiones pwnitentiee), nimlich der Siinden-
vergebung: 1. durch die Taufe (Nachlassung aller Siinden),
2. durch das Bussgebet und andere Bussiibungen (Nachlassung
der taglichen Stinden), 3. durch die einmal im Leben zu er-
langende kirchliche Rekonziliation (Nachlassung schwerer Ver-
cehen).  Mit der Lehre und Praxis der alten Kirche stimmt
demnach Kanon 6 des Tridentinums nicht {berecin: ,Wenn
jemand sagt, die Weise, dem Priester allein geheim zu beichten,
welche die katholische Kirche von Anfang an immer beob-
achtet hat und beobachtet, sei der Einsetzung und dem Befehle
Christi entgegen und eine menschliche Erfindung: der sei im
Banne.*

Eben so unhaltbar ist Kanon 9, in welchem es heisst:
,Wenn jemand sagt, die sakramentaiische Lossprechung des
Priesters sei keine richterliche Handlung, sondern cin blosses
Amt, auszusprechen und zu erkliven, dem Bissenden seien die
sinden vergeben, wenn er nur glaube, dass er losgesprochen
sei...: der sei im Banne®; denn in der Tat galt in der alten
Kirche der Priester nicht als ,Richter an Gottes Statt®, aiso
auch der Bussakt nicht als cine richterliche Handlung. Noch
Augustinus wendet sich mit aller Schirfe gegen diejenigen, die
den Priester zum Mittler zwischen Gott und Menschen erheben:
priesterliches Richteramt und Mittleramt sind wesentlich eins
und dasselbe. Die apostolischen Konstitutionen, die den Priester



— 113 —

zum ,Richter an Gottes Statt® machen, und auf die sich Dr.
Kirsch zuversichtlich beruft, gehoren zu den Schriften, die
weder in der abendliindischen noch morgenliindischen Kirche
jemals kirchliche Geltung hatten. Die Lossprechung geschah
denn auch bis zum 8. Jahrhundert, sogar vorwiegend noch bis
zum 13. Jahrhundert, in Form der Firbitte, nicht einer richter-
lichen Sentenz seitens des Priesters. Die religiose Handlung
der alten Kirche in einen richterlichen Akt umzugestalten, war
der piépstlichen Kirche vorbehalten.

In all den Punkten, auf die es in der Beichtfrage ankommt,
steht die heutige romischkatholische Lehre und Ubung im
Widerspruch mit derjenigen der alten Kirche. Wenn die Alt-
katholiken die obligatorische Ohrenbeichte als menschliche
Erfindung verwerfen und dafiir zum Busssakrament der alten
Kirche zuriickkehren, so beweisen sie gerade auch dadurch
wieder, dass sie wirklich den Ehrennamen Altkatholiken ver-
dienen.

sern, Dezember 19035,

W. Heni, Vikar.

b
Revue intern. de Théologie, Heft 45, 1904, 8



	Variétés

