
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 45

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


104

VARIÉTÉS.

I. — Zur altmährischen Kirchengeschichte.

(Brandt, Glossarium illustrans bohemico - moravicse historiée
fontes. — Bretholz, Geschichte Mährens bis 1197. —d'Elvert,
Zur Geschichte des Erzbistums Olmütz. — Derselbe, Zur
Geschichte des katholischen Klerus in Mähren und Östcrreichisch-
Schlesien.)

Was den mährischen Landesarchivar Brandi zur Herausgabe

seines Glossariums veranlasste, war die Wahrnehmung,
welcher schon Chmel in der Einleitung zum IL Bande der
„Font. rer. Austr." folgendermassen Ausdruck gab: „Das von
dem Mitgliede der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften,
Fr. Palacky, herausgegebene „Archiv öesky" enthält nicht
wenige Briefe und Aktenstücke, weiche die Verhältnisse
Böhmens auch in den Jahren 140—1457 beleuchten; leider ist die
Sprache ein beinahe unüberwindliches Hindernis, diese so wichtigen

Dokumente, wie es so wünschenswert ware, zu benutzen.
Die gewöhnliche Kenntnis der böhmischen Sprache ist nicht
genügend, diese Quellen zu verstehen ; Missverständnisse und
Lücken sind fast unvermeidlich Ich beklage dies besonders
aus dem Grunde, weil durch Auszüge oder minder treue
Übersetzungen niemals der wahre Geist (besonders bei Briefen) des

Berichterstatters oder Schreibers erfasst werden kann."
Was Chmel hier von den böhmischen Quellen sagt, gilt ebenfalls

von jenen Quellen zur böhmisch-mährischen Geschichte,
die in lateinischer oder deutscher Sprache verfasst sind.
Dieselben sind, wie z. B. der Cod. diplorn. Moravice, Erbens Regesta,
Tabulai Marclüon. Moravice, die Reliquke Tabularum regni Bohemice,

die Libri citationum et sententiarum : ferner die deutsch

geschriebenen Landesverordnungen Böhmens, Mährens, Trop-
paus und Jägerndorfs, so vielfach mit böhmischen Worten



— 103 —

durchflochten, dass ein Verständnis gerade der wichtigsten
Stellen ohne die Kenntnis der diplomatischen Bedeutung solcher
Worte unmöglich ist. Eine ebenso grosse Schwierigkeit liegt
darin, dass die lateinischen und deutschen Worte oft eine wörtliche

Übersetzung des böhmischen Wortes sind, ohne dessen

Kenntnis das Verständnis der betreffenden lateinischen und
deutscheu Worte ebenso unmöglich ist. Diese Schwierigkeit
wird noch erhöht, wenn ganze Sätze einer lateinischen Quelle
nichts anderes sind, als eine wörtliche Übersetzung aus dem

Böhmischen, so dass der Sinn wieder nur von dem erfasst
werden kann, der weiss, wie die Stelle im Böhmischen lauten
würde. Wer an klassisches Latein oder selbst das gewöhnliche
Latein des Mittelalters gewöhnt ist, wird sich mit Phrasen wie :

„a judicio loqui", „acquifere in bonis", „advitalis oder nudus
census", „alienata soror", „antiqui und novitii domini", „barones
ex subselliis" ..decern marcie minus t'ertone", „camerari decer-

nuntur", „exportare sententiam-, ..forum tenere" etc. keinen
Rat wissen, wenn ihm die adäquaten böhmischen Ausdrücke
nicht bekannt sind. (Vorwort.)

Brandi teilt nun sein Glossar in drei Abteilungen, eine
böhmische, eine lateinische und cane deutsche. Die erste
umfasst über 3000 Nummern und enthält die linguistische und
diplomatische Erklärung von Worten, die rein böhmisch sind
und in den böhmisch oder lateinisch oder deutsch geschriebenen
Quellen vorkommen. Pio lateinische Abteilung umfasst 1) Worte,
welche in den böhmisch-mährischen Geschichtsquellen neben
der mittellateinischen noch eine andere Bedeutung haben
z. B. pra?.scriptio, venditio) oder speziell nur in diesen Quellen

vorkommen <z. B. delentii, dcientionales, quatuordeeim nummi):
2) Worte, die böhmisch sind, aber in latinisierter Form
erscheinen (z. B. consipare, ilovare, odporare. siroteones);
3) Phrasen und Konstruktionen, die eine wörtliche Übersetzung
aus dem Böhmischen ins Lateinische bilden und daher ohne
Kenntuis des erstem absolut unverständlich sind. Die dritte
oder deutsche Abteilung bildet einen Beitrag zu deutschen
Glossarien und enthält hauptsächlich Worte, die in den deutsch
geschriebenen böhmisch-mährischen Quellen vorkommen. Ausserdem

erscheinen Worte aufgenommen, die in deutschen
Glossarien nicht enthalten sind. Von slavischen Worten, die in
deutschen Quellen vorkommen, sind einige wenige aufgenom-



— 106 —

men, wie dobroytra, klische, koppitzen, mosanzen, pastucche,
schwerak, slade, sôpân. Von ganz besonderer Bedeutung ist es,
class der Verfasser überall auf die sachliche Erklärung das

Hauptgewicht legt, ohne darum der sprachlichen, etymologischen
Erklärung aus dem Wege zu gehen. Es ist zweifellos, dass
bei schwer lösbaren historischen Fragen die Sprachwissenschaft
ihre Resultate in die Wagschale zu legen haben wird. Brandi
weist dies an einem bemerkenswerten Beispiel mich. Das Glossar,

ein Ergebnis emsigen Sammeins und gewissenhaften
Quellenstudiums, wird fortan jedem, der in der böhmisch-mährischen
Geschichte forscht, unentbehrlich sein. — Bretholz widmet sich der
Erforschung der mährischen Geschichte. Dr. Beda Dudiks „Mährens

allgemeine Geschichte" 'bis zum Jahre 1350) ist ein Torso.
Dudik starb 1800. Bretholz stellt sich in seiner „Geschichte

Mährens" die Aufgabe, die Landesgeschichte in kleinerem Umfange und
nach andern Grundsätzen zuschreiben. Der erste Teil seiner Arbeit
reicht bis 906, und dieser interessiert uns besonders, da ein
Abschnitt dieses Zeitraumes der Christianisierung Mährens
gewidmet ist. Pinnvoll wurde die Christianisierung Mährens,
wie der Verfasser ausführt, weder unter Karl dem Grossen,
noch unter Ludwig dem Frommen unternommen; es kamen nur
zu verschiedenen Zeiten Priester verschiedener Art, verschiedener

Sprache und Nationalität ins Lami, tauften das Volk im
Namen Christi, unterwiesen es einige Zeit, dann zogen sie weiter.
So breitete sich allerdings das Christentum auch hier weit aus,
ohne sich jedoch zu vertiefen. Es waren Christen, die in
heidnischen Sitten und heidnischem Kult fortlebten. Konstantin
(Cyrillus; und Methodius sahen sich vor der Aufgabe: „nicht
bloss das bereits bekehrte slavische Volk im christlichen Glauben

zu festigen, sondern vor allem den Einfluss der deutschen
Geistlichkeit im Mährerreiche zu brechen und eine Kirche auf
nationaler Grundlage zu errichten". Es ist gewiss keine kleine
Aufgabe, die grosse Literatur über diesen Gegenstand kritisch
zu sichten, gegen die eigenen selbständigen Forschungsresultate
abzuwägen und wissenschaftlich untrügliche Schlüsse daraus

zu ziehen. Bretholz' Darstellung der Tätigkeit der Slavenapostel
in Mähren ist ruhig und lichtvoll, gibt uns aber über
verschiedene, noch der Aufklärung harrende Punkte ebensowenig

befriedigenden Aufschluss wie — um nur neuerer Arbeiten
über diesen Gegenstand zu gedenken — Lapôtre oder Gœtz.



— 107 —

Namentlich erfahren wir über den Ritus gar nichts. Noch
dunkler wird die Zeit von 906 an. Hier steht auch der
Verfasser „vor einer weiten Kluft ; in ihr begraben liegt die
Geschichte Mährens während mehr als hundert Jahren". So gehen
wir in der altmährischen Kirchengeschichte noch immer auf
dunkeln Fusspfaden. — Eine wertvolle Arbeit ist d'Elverts
„Geschichte des Flrzbistttms Olmütz" und „Geschichte des

katholischen Klerus in Mähren und Österreichisch-Schlesien".
Die Arbeit d'Elverts rechtfertigt das Alter des Erzbistums, denn
es besteht über 800 Jahre ; sein Umfang, da es über 700 Jahre

ganz Mähren und einen Teil von Schlesien in seinem Sprengel
hatte; sein Einfluss, indem seine Bischöfe nicht nur in Mähren
eine wichtige Rolle spielten, sondern auch in den böhmischen
Ländern überhaupt: sein bedeutender Besitz in Kammer-,
Tafel- und Lehengütern ; seine Stellung, seit 1348 als Lehen-
Fürstentum der Krone Böhmen neben nicht unter; der Mark-
grafschaft Mähren unci dean Herzogtum Troppau. und doch als

erster Landstand in Mähren ; seine Geschichte, denn es griffin
die Geschichte des Landes mächtig ein, und es hatte, wie schon
der Kenner der mährischen Vorzeit, Graf Mittro-wsky, sagt, eine
Zahl bedeutender Männer, wie kaum ein anderes deutsches
Hochstift. Dennoch hat dies hervorragende und glänzende
Bistum, wie d'EPvert hervorhebt, noch keinen Geschichtschreiber
gefunden. Seine reichen archivalischen Schätze blieben
unbekannt und unbenutzt vergraben. Nur Bruchstücke kamen zu
Tage: Chytil hat in seinen „Monumenta rerum Bohemico-Mo-
raviearum et Silesiacarum" die auf das Bistum bezüglichen
Quellen verzeichnet : Wolny hat in seiner „Topographie Mährens"
und seiner „Kirchlichen Topographie Mährens" und Dudik in
seiner „Geschichte Mährens" wertvolle Mitteilungen gemacht.
d'Elvert liefert auf Grund aller zur Verfügung stehenden Quellen
mit der ihm eigenen Gründlichkeit die erste zusammenhängende
Geschichte des Erzbistums. — Desgleichen veröffentlicht er zum
erstenmal eine „Geschichte des katholischen Klerus in Mähren
und Ostei-reiclisch-Schlesien", deren Bedeutung in der wichtigen

und einflussreichen Stellung des Klerus in der Landes-

gesclichte begründet erscheint. Einen grössern Raum widmet
er dem Regular-Klerus, über welchen bis auf Steinbachs
diplomatische Sammlungen über historische Dei dt Würdigkeiten des

Stiftes Saar und Dudiks „Raigern" nur meist ungedruckte Schriften



— 108 —

aus früherer Zeit vorhanden sind. Unter den literarischen
Behelfen, die er einsehen konnte, nennt d'Elvert: Rupprechts
„Kurzgetässte Geschichte über den Ursprung der heutigen
Ordensklöster, wie auch Dom- und Kollegiatstifter in Mähren"
(AVien 1783); ferner zerstreute Notizen in Schwoys „Topographie
von Mähren- Wien 1793) und Wolnys ..Topographie von Mähren-

Brunn 1830—1842), dessen „Kirchliche Topographie von
Mähren" (Brunn 1855—1863t, zuletzt Dudiks „Geschichte von
Mähren" (Brunn 1860—1888). Auch diese Arbeit d'Elverts über
den Klerus ist streng quellenmässig, mit grosser Emsigkeit und
historischer Objektivität bearbeitet.

Pfr. Schirmer.

II. — Bischof Herzog im Kampf gegen die obligatorische
römische Ohrenbeichte.

I. — Seit zwei Jahren steht Herr Bischof Herzog in einem
literarischen Kampf gegen die obligatorische römische Ohrenbeichte.
Die Schriften, die diese Fehde hüben und drüben gezeitigt hat,
machen bereits einen stattlichen Band aus.

Den Anlass zu diesem Federkrieg gab der christkatholische
Pfarrer Dr. K. Weiss in St. Gallen mit einem im Kreise des

dortigen Vereins freisinniger Katholiken gehaltenen Vortrag
über ..Das Beichtgebot der römischen Kirche im Lichte des

Evangeliums", den der römischkatholische Bischof Egger am
st. gallischen Katholikentag zu Gossau mit dem Referat „Die
Beicht keine menschliche Erfindung" beantwortete. Da Herr
Bischof Egger für die römischkatholische Anschauung den
offiziellen christkatholischen Katechismus, sowie nach bisher
üblicher, oberflächlicher römischer Art die Kirchenväter als

„wahre Altkatholiken" in Anspruch genommen hatte, griff Herr
Bischof Herzog in den Kampf ein und bewies seinem Gegner
schlagend, dass zwischen Busssakrament und obligatorischer
römischer Ohrenbeichte ein bedeutender Unterschied bestehe,
und dass sämtliche von jenem angerufenen Zeugnisse der
Kirchenväter nicht zu gunsten der römischen Auffassung
sprächen. Das Resultat dieser Arbeit war dieses: in der alten
christliehen Kirche gab es Avohl ein Busssakrament zur
Vergebung der Sünden, auf göttlicher Einsetzung und Anordnung



— 109 —

beruhend ; die obligatorische römische Ohrenbeichte dagegen
ist eine menschliche Erfindung.

Das ist der Grundgedanke, dem in allen Broschüren, die
Bischof Herzog in diesem Streite geschrieben hat, Ausdruck
gegeben wird, während auf römischer Seite stets die Anstrengung

gemacht wird, die obligatorische Ohrenbeichte, wie sie

durch das Tridentinum dogmatisch fixiert worden ist, als
göttliche Institution zu rechtfertigen.

Nachdem die Fehde mit Bischof Egger und dem ihm zu
Hülfe geeilten Tübinger Professor Dr. Schanz zu Ende war,
trat ein neuer Kämpe auf: Dr. P. A. Kirsch in Würzburg. Auch
diesem trat der christkatholische Bischof entgegen, indem er,
von etwas anderm Standpunkt aus, dieselben Argumente gegen
die römische Anschauung und ihre Verteidigung durch Dr. Kirsch
geltend machte.

Wir geben zunächst eine chronologische Übersicht der
durch diese Kontroverse hervorgerufenen Schriften:

17. März 1901: Vortrag des Herrn Pfr. Dr. Weiss in St. Gallen
über: „Das Beichtgebot der römischen Kirche im Lichte des

Evangeliums", später in Erweiterung als Broschüre erschienen

unter dem Titel: „Beichtgebot und Beichtmoral, eine
christkatholische Antwort auf einen römischkatholischen
Angriff'". Wiser & Frey, St. (Rillen.

17. Mai 1901: Vortrag des römischkatholischen Bischofs von
St. Gallen, Dr. Egger, über: .,l)ie Beicht keine menschliche
Erfindung". Buchdruckerei der „Ostschweiz", St. Gallen.

Juni 190! : Bischof Herzog: „Die obligatorische römische Ohrenbeicht

eine menschliche Erfindung". 1. und 2, Autlage. E.
Wirz, Aarau.

August 1901: Bischof Egger: „Die Beicht in der heiligen Schritt
und in der katholischen Kirche". Buchdruckerei der
„Ostschweiz", St. Gallen.

September 1901: Bischof Herzog: „Erwiderung auf die von
Herrn Bischof Dr. Egger versuchte Widerlegung meiner
Schrift: Die obligatorische römische Ohrenbeicht eine menschliche

Erfindung". E. Wirz, Aarau.
September/Oktober 1901 : Gegenseitige Repliken der beiden

Bischöfe im „Katholik" (Nr. 43) und in der „Schweiz. Kirchenzeitung"

(Nr. 42), in welch letzterer auch Prof. Dr. Schanz



— 110 —

drei Aufsätze: „Das Busssakrament in der alten Kirche", hat
erscheinen lassen (Nrn. 32. 33. 34, 47). Antworten auf Prof.
Schanz' Ausführungen im „Katholik" (Nr. 34, 39, 40, 48).

Juni 1902: Dr. P. A. Kirsch: ..Zur Geschichte clor katholischen
Beichte". Göbel & Scherer, Wurzburg.

September 1902: Pischof Herzog: ..Die kirchliche Sündenvergebung

nach der Ltdire des hl. Augustin". K. J. AVyss, Bern.
Juli 1903 : Dr. Kirsch: ..Altkatholische Angriffe gegen das rö-

mischkatholische Bussinstitut". Räber A Cie.. Luzern.
Oktober 190.'): Bischof Herzog: „Rückblick auf die Verhandlungen

über die römische Ohrenbeichte" auch unter dem
Titel: „Letzte Anstrengungen zur Rechtfertigung der
römischen Ohrenbeichte"). K. J. Wyss, Bern.

Hierzu kommen von frühem Arbeiten Bischof Herzogs: Der
Hirtenbrief auf die Piistcnzeit des Jahres 1880: „Über die
Verpflichtung zur Ohrenbeichte", und seine Veröffentlichungen in
der „Revue internationale de Théologie", 1900: S. 431 ff. und
646 ff.; 1901: S. 78 ff.

IL — Machen wir nun die wichtigsten, grundlegenden Punkte
namhaft, um die die Kontroverse sich dreht ; es wird sich dabei

zeigen, dass es sich in diesem Streite um prinzipielle Fragen
handelt, die, je nachdem sie bejahl oder verneint werden, das

römische System als das allein richtige oder aber als ein dem

Christentum der alten Kirche völlig widersprechendes
darstellen.

Die erste Frage ist die nach der Einsetzung des

Busssakramentes. Die Trienter Synode, auf deren Beschlüssen die

ganze heutige römische Theologie fusst, Rissen muss, hat diese

Frage nii dem in der 14. Sitzung vom 25. November loöl
angenommenen Kanon 3 entschieden: „Wenn jemand sagt, dass

jene Worte des Herrn unti Heilandes: Nehmet Pin den heiligen
Geist: welchen ihr die Sünden vergeben werdet, denen sind sie

vergeben, und welchen ihr sie behalten werdet, denen sind sie

behalten, nicht von der Gewalt, im Sakramente der Busse Sünden

zu vergeben und zu behalten, wie sie die katholische Kirche
von Anfang an immer verstanden hat, zu verstehen seien : sie

aber gegen die Einsetzung dieses Sakramentes auf die Gewalt,
das Evangelium zu verkündigen, verdrehete: der sei im Banne."
An diese durch das Konzil geforderte Auslegung von Joh. 20.



— Ill —

21 ff. sind die römischen Theologen gebunden. Es ist jedoch
unzweifelhaft falsch, diese Worte auf die Einsetzung des Buss-

sakrainentes, also desjenigen Sakramentes, durch welches die
nach der Taufe begangenen Sünden getilgt werden können, zu

beziehen; denn die in diesen Worten enthaltene Weisung an
die Apostel bezieht sich nicht auf Christgläubige. Der
auferstandene Erlöser sendet seine Jünger zu solchen, die für den
Glauben erst noch gewonnen werden sollten. Die Stelle Joh. 20,
21 ff. enthält also wirklich die vom Trienter Konzil geleugnete
Aussendung und Betrauung der Jünger mit der Gewalt, das

Evangelium zu verkündigen und denen, die das Evangelium
annahmen, durcir die Spendimg der hl. Taufe das Unterpfand
dafür zu geben, dass ihnen Gott die Sünden erlasse. Eben so

unrichtig ist die Behauptung, die alte Kirche fiabe die
angeführten Worte „von Anfang an immer" auf die Beichte
bezogen; sie hat dieselben vielmehr von der Einweihung der
Jünger zum apostolischen Beruf verstanden und sie darum im
Ritus der Bischofs- und Priesterweihe angewendet.

Die Einsetzung des Busssakrament.es ist in Matth. 18.

15—20, gegeben; hiernach ist die Gewalt der Sündenvergebung
der Gemeinde, der Kirche, den Priestern also nur als Organen
der Kirche, verliehen. Die Kirche ist nicht die Hierarchie,
sondern die organisierte Körperschaft der Christgläubigen. Als
Organ der Kirche handelte schon der Apostel Paulus laut
1. Kor. 5 und IL Kor. 2. Sehr deutlich spricht sich hierüber
der grösste Kirchenlehrer der abendländischen Kirche,
Augustinus, aus: ihm ist Christus ins Haupt der Kirche, Christus
ist der alleinige Mittler zwischen Gott und Menschen; die
Gewalt 'lei- Sündenvergebung hat er weder dem Petrus, noch auch
den Aposteln überhaupt, sofern man diese als einzelne Jünger
des Herrn betrachtet, übergeben, sondern der Kirche; diese

allerdings übt ihre Gewalt durch ihre Organe, die Bischöfe und
Priester, aus; weil die Bischöfe und Priester aber nur die
Organe der Kirche sind, ist es eine unerträgliche Anmassung,
wenn einer zu sagen wagt: ich spreche dich los von deinen
Sünden.

Die alte Kirche unterschied zwischen leichten, sog.
täglichen Sünden und schweren, groben Vergehen (Glaubensabfall.
Ehebruch, Mordi. Jene erstcren konnten durch das in
reumütiger, versöhnlicher und liebevoller Gesinnung gesprochene



-- 112 —

Bussgebet und andere Bussübungen (wie Almosengeben, Fasten)
gesühnt werden : wer sich dagegen eines schweren Vergehens
schuldig gemacht hatte, musste sich einer besondern
kirchlichen Bussübung unterwerfen, diese Bussübung war aber nur
einmal im Beben erhältlich und konnte keinem, der sie weder
frei-willig übernahm noch durch gerichtliches Urteil überführt
war. aufgezwungen werden. Die heutige obligatorische römische
Ohrenbeichte, bei der laut Kanon 7 und 8 des Trienter Konzils
alle und jegliche Todsünden wenigstens einmal im Jahre zu
beichten sind, hat also in der alten Kirche nicht existiert. Die
Behauptung eines Prof. Schanz und Dr. Kirsch, man habe schon
in der alten Kirche eine Klasse von „mittleren" Sünden
gekannt, die durch geheime Beichte und geheime Lossprechung
zu sühnen gewesen seien, ist völlig unbegründet. Insbesondere

wichtig ist hier das klassische Zeugnis Augustins, Sermo 351,
in welcher er ausführlich von einer dreifachen Sündenvergebung

redet (très sunt actiones pœnitentiae), nämlich der
Sündenvergebung: 1. durch die Taufe (Nachlassung aller Sünden;,
2. durch das Bussgebet und andere Bussübungen (Nachlassung
der täglichen Sünden), 3. durch die einmal im Leben zu
erlangende kirchliche Rekonziliation (Nachlassimg schwerer
Vergehen). Mit der Lehre und Praxis der alten Kirche stimmt
demnach Kanon 6 des Tridentinums nicht überein: „Wenn
jemand sagt, die Weise, dem Priester allein geheim zu beichten,
welche die katholische Kirche von Anfang an immer
beobachtet hat und beobachtet, sei der Pinsetzung und dem Befehle
Christi entgegen und eine menschliche Pi'findung: der sei im

Banne."
Eben so unhaltbar ist Kanon 9, in welchem es heisst:

„Wenn jemand sagt, die sakramentalische Lossprechung des

Priesters sei keine richterliche Handlung, sondern ein blosses

Amt, auszusprechen und zu erklären, dem Büssendcn seien die

Sünden vergeben, wenn er nur glaube, dass er losgesprochen
sei : der sei im Banne"; denn in der Tat galt in der alten

Kirche der Priester nicht ab, „Richter an Gottes Statt", also

auch der Bussakt nicht .als eine richterliche Handlung. Noch

Augustinus wendet sich mit aller Schärfe gegen diejenigen, die

den Priester zum Mittler zwischen Gott und Menschen erheben;

priesterliches Richteramt und Mittleramt sind wesentlich eins

und dasselbe. Die apostolischen Konstitutionen, die den Priester



— 113 —

zum „Richter an Gottes Statt" machen, und auf die sich Dr.
Kirsch zuversichtlieh beruft, gehören zu den Schriften, die
weder in der abendländischen noch morgenländischen Kirche
jemals kirchliche Geltung hatten. Die Lossprechung geschah
denn auch bis zum 8. Jahrhundert, sogar vorwiegend noch bis
zum 13. Jahrhundert, in Form der Fürbitte, nicht einer richterlichen

Sentenz seitens des Priesters. Die religiöse Handlung
der alten Kirche in einen richterlichen Akt umzugestalten, war
der päpstlichen Kirche vorbehalten.

In all den Punkten, auf die es in der Beichtfrage ankommt,
steht die heutige römischkatholische Lehre und Übung im
Widerspruch mit derjenigen der alten Kirche. Wenn die
Altkatholiken die obligatorische Ohrenbeichte als menschliche
Erfindung verwerfen und dafür zum Busssakrament der alten
Kirche zurückkehren, so beweisen sie gerade auch dadurch
wieder, dass sie wirklich den Ehrennamen Altkatholiken
verdienen.

Bern, Dezember 1903.

W. Heim, Vikar.

llevue intera, dt- Theologie. Heft -15, 190-1.


	Variétés

