
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 45

Artikel: Le centenaire de la Petite Église

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 94

LE CENTENAIRE DE LA PETITE ÉGLISE.

On désigne communément sous le nom de «Petite Eglise»
les descendants actuels de ceux qui, après avoir protesté
contre la Constitution civile du clergé de France en 1790,
refusèrent, en 1801, leur adhésion au Concordat de Pie VII
avec le premier consul. Ce furent évidemment les évêques
qui jouèrent le plus grand rôle dans la formation de la Petite
Eglise, mais elle se continue aujourd'hui encore au milieu des

plus grandes difficultés sans évêques et sans prêtres. Le
Concordat ayant été conclu le 15 juillet 1801 par les soins du

cardinal Consalvi et ratifié un mois après, Pie VII, par un
abus évident de pouvoir, invita les prélats à renoncer
spontanément a leurs sièges dans le délai de dix jours. Beaucoup
d'entr'eux ne l'ayant pas encore fait trois mois après, Pie VII,
dans sa bulle du 29 novembre, prononça leur déchéance et

opéra une nouvelle division des diocèses, mais les évêques
non démissionnaires ne continuèrent pas moins cle correspondre
avec leurs anciennes ouailles; c'étaient entre autres Talleyrand,
archevêque de Reims, l'oncle du fameux évêque d'Autun,
depuis prince de Bénévent; Lafare, évêque de Nancy; Bonac,
évêque d'Agen; de Chelleau, évêque de Chalon-sur-Saône;
Coucy, évêque de la Rochelle; Latour, évêque de Moulins;
Villedieu, évêque cle Digne; Amelot, évêque cle Vannes; Vin-
timille, évêque de Carcassonne; Thémines, évêque de Blois. Les
six premiers finirent par envoyer leur démission au pape en

1816. Le Concordat de 1817 raviva la lutte, qui devint plus
violente que jamais et qui s'éteignit de nouveau par le décès
des derniers évêques cle la Petite Eglise, uniquement
représentée en 1829 par Thémines, qui mourut à Bruxelles, persistant

à se dire seul évêque de toute la France.
Si nous ne souscrivons pas à toutes les objections que

formulait alors la Petite Eglise contre la Constitution civile



— 95 —

du clergé, nous sommes avec elle dans sa lutte contre le
Concordat. « La Constitution civile du clergé, disait Lanjuinais,
eût ramené les beaux jours de l'Eglise primitive; elle sapait
impitoyablement les abus. Mais vous n'en étiez pas dignes,
vous avez un Concordat. » « Par le Concordat, écrit Lamartine
dans une brochure sur l'Etat, VEglise et Ienseignement, Napoléon

a vendu à faux poids son peuple à l'Eglise, et l'Eglise
ensuite à son peuple. Cette fraude si énorme a édifié les

simples et scandalisé les vrais fidèles. Toute la contre-révolution
de l'esprit humain était dans cet acte. La vraie philosophie et

la vraie religion ne doivent jamais le lui pardonner. Cet acte
a reculé d'un siècle peut-être le règne de la liberté des âmes

qui s'approchait. » Et E. de Pressensé a écrit, lui aussi, dans
le même sens: «On n'a pas assez remarqué que la première
conséquence du Concordat fut la suppression totale cle la
liberté des cultes. »

Nous avons cru utile de faire précéder cle ces quelques
remarques ce que nous avons à dire de l'article du Père Roussel,
de l'Oratoire, paru dans le Correspondant du 10 juin dernier,
sur ce sujet: Le centenaire de la Petite Eglise. Nous ne
négligeons aucune occasion de signaler à l'attention des lecteurs*
de la Revue, les travaux, quels qu'ils soient, du P. Roussel,
comme se faisant remarquer par une certaine largeur d'esprit
à laquelle ne nous ont point habitués les écrivains cle son
école. Cet éloge général adressé à notre auteur, nous reprenons
immédiatement la plume de la critique pour signaler les trop
nombreux accrocs faits néanmoins par lui à ce grand principe
d'impartialité qui, bien suivi, est la plus belle gloire cle tout
historien cligne de ce nom.

Voici d'abord comment le P. Roussel raconte les origines
et l'histoire de la Petite Eglise. Mises à part les épithètes
trop nombreuses, souvent vexatoires qu'il adresse à la Petite
Eglise et qui ne prouvent qu'en faveur de ses convictions
catholiques-romaines, mais en défaveur aussi de son éducation
catholique-romaine, nous trouvons très sérieux et très intéressants

les détails par lui donnés sur la Petite Eglise. Nous les
citerons textuellement, nous réservant de faire ensuite quelques

courtes observations.
« Au bout d'un siècle d'une existence de plus en plus

misérable, écrit le P. Roussel, la Petite Eglise est à la veille



— 96 —

de disparaître. Ce «schisme lamentable» est sur le point de
s'éteindre. On en sait l'origine: elle date du Concordat. Des esprits
«exagérés», tels qu'il s'en rencontre toujours pour gâter les
meilleures causes, considérèrent comme une prévarication le
traité de «pacification religieuse» conclu en 1801 par le pape
avec le premier consul. Ils se recrutèrent parmi les adversaires
irréconciliables de la Révolution, clans les rangs de ces evêques et
de ces prêtres qui avaient préféré la proscription au serment
«schismatique^. Lorsque Pie VII, «pour le bien de l'Eglise de

France», crut devoir imposer à tout l'épiscopat français de

démissionner, mesure unique, il est vrai, dans l'histoire, il
rencontra chez un certain nombre une vive opposition. Toutefois
le chiffre de ces opposants, qui d'abord était de 36 évoques
sur 81 survivants, se réduisit bientôt considérablement. Ainsi
en 1804 les Réclamants, comme on les appelait, n'étaient plus
que douze. L'un d'eux, M. de la Marche, s'était retiré à Londres
comme évêque de Léon, bien que ce diocèse ait été réuni à

celui cle Quimper; mais, toutefois, pour ne pas entraver le
bien des âmes, il envoyait régulièrement à l'un cle ses anciens
vicaires généraux rentré en France, afin de les transmettre
au nouvel évêque de Quimper, les pouvoirs qu'il jugeait
indispensables à celui-ci pour gouverner légalement son ancien
diocèse. Du moins en procédant ainsi ne troublait-il point la

paix religieuse. T~ous n'agirent pas cle même; tels MM. de

Coucy et de Thémines, anciens évêques de la Rochelle et cle

Blois, que l'on peut estimer les vrais fauteurs du schisme
anticoncordataire, les fondateurs de la Petite Eglise. C'étaient
deux prélats fort respectables d'ailleurs, mais imbus, ainsi que
la plupart cle leurs collègues, de «préjugés gallicans». On

remarqua qu'ils furent les seuls des évêques réfugiés en

Espagne à refuser d'accepter le Concordat. Tous deux avant
de mourir (M. cle Coucy en 1824, il était archevêque de Reims

depuis 1817; et M. de Thémines en 1829) «eurent le bonheur
cle se réconcilier avec Rome», mais il leur fut impossible de

réparer « le mal » qu'ils avaient fait. Le schisme qu'ils avaient
si puissamment contribué à établir, devait leur survivre. Il
s'étendit dans la Normandie, la Touraine, le Maine, la
Bretagne, l'Aunis, la Saintonge, le bas Poitou, la Guyenne et la

Gascogne, le Rouergue, le Quercy et l'Auvergne, le Languedoc,
la Provence, le Dauphiné, la Champagne, mais il se cantonna



— 97 —

plus particulièrement dans le bas Poitou où il compte encore
aujourd'hui le plus d'adhérents. 11 a d'ailleurs disparu
complètement de la plupart des autres provinces. Dans la
monographie excellemment documentée que le P. Drochon, de

l'Assomption, publia, il y a huit ans, sur le schisme anticoncordataire,

le lecteur pourra se renseigner complètement. Tant qu'ils
eurent des prêtres à leur tête, les dissidents fréquentèrent
assidûment les sacrements. Mais voici plus d'un demi-siècle

que le dernier est mort ; depuis cette époque, ils évitent
soigneusement les églises et tout contact avec le clergé, surtout
quand il s'agit de communiquer avec celui-ci in divinis. Comment

depuis lors s'est organisée leur vie chrétienne? «J'ai fait
â ce sujet, il y a quelques mois, dit le P. Roussel, une enquête
minutieuse sur les dissidents du pays de Fougères, que le
P. Drochon a presque oubliés ou du moins sur lesquels il
donne fort peu de renseignements. Comme ces dissidents sont
placés partout dans la même situation, qu'ils continuent de

suivre les mêmes errements, raconter la vie d'un groupe, c'est
raconter la vie de tous les autres. » Voici donc le résultat des
recherches du Père Oratorien.

Les partisans de la Petite Eglise sont appelés de divers
noms suivant les provinces. En Normandie, on les désigne
sous celui de Clémentins, de François Clément leur chef; dans
le Perche sous celui iVElus; en Touraine de Filochois, du
moine prémontré Filoche ; ailleurs on les baptisait du sobriquet
d'Illuminés, à:Enfarinés, comme en Guyenne et dans le
Roucrgue; les enfarinés devaient ce surnom à leurs longs
cheveux poudrés, ordinairement roulés et retenus par derrière
au moyen d'un ca/ogan suivant l'ancien usage, mais qu'ils
dénouaient et laissaient retomber sur leurs épaules, quand ils
s'approchaient de la table sainte.

Dans le pays de Fougères, on appelle les dissidents
Louiscis, soit du nom de Louis XVIII dont ils étaient les
partisans déterminés, comme le pense le docte assomptionniste,
soit parce qu'ils tinrent leur première réunion clans une chambre
de la rue St-Louis, à Fougères même. Les Louisets furent les
ennemis les plus implacables du régime nouveau. Les prêtres
anticoncordataires entraînèrent leurs anciennes paroisses dans
le schisme d'autant plus facilement qu'ils étaient convaincus
eux-mêmes de ce qu'ils disaient. Le plus habituellement leurs

Revue intern, de Théologie. lieft 45, 1904, 7



— 98 —

mœurs étaient exemplaires. Si, du reste, ils n'avaient pas été
des ecclésiastiques austères et dignes, investis de la confiance
générale, ils n'auraient jamais pu se faire suivre de ces paysans
chrétiens qui refusèrent d'écouter le clergé concordataire, qu'ils
qualifiaient de schismatique. On a conservé dans le pays le
nom de deux de ces prêtres anticoncordataires, MM. Goret des
Martinets et de Juvigny. Le premier, à son retour de l'exil,
ayant trouvé son patrimoine vendu, s'était retiré chez sa sœur
à Fougères; son influence sur le parti fut considérable. L'abbé
cle Juvigny était chapelain avant la Révolution. Tfois autres
prêtres, Blanchart, Vinson et Fleury, bien que profondément
oubliés, furent cependant cle zélés propagateurs du schisme
(Fleury a laissé des Mémoires édités par Dom Piolin en 1871).

Le clergé anticoncordataire, pendant près de quarante ans,
jusqu'à la mort du dernier cle ses membres, car on ne cite
parmi eux qu'un nombre infime de retours à l'unité, « endoctrina

ces populations avec un succès qui ne fut que trop
grand». Des paroisses entières refusèrent l'obéissance à leurs
pasteurs « légitimes » pour suivre « ces aveugles conducteurs
d'aveugles». Sous la conduite de leurs prêtres, les Louisets se

rendaient à l'Eglise quand ils pouvaient, même les jours cle

fêtes supprimées par le Concordat, ou si les églises leur étaient
fermées, ce qui arrivait le plus souvent, ils s'assemblaient dans
une chambre, clans une grange, comme aux jours cle la
persécution, pour y célébrer les offices. Ils pratiquaient l'abstinence
tous les jours prescrits par l'Eglise avant le nouveau
Concordat Lorsque le dernier évêque anticoncordataire se fut
soumis, il fut impossible à ces prêtres de se recruter, il arriva
dès lors que bientôt des groupes considérables durent parcourir
de très grandes distances pour entendre ce qu'ils continuaient
d'appeler comme autrefois une bonne messe, lient qu'ils furent
nombreux, les partisans de la Petite Eglise se marièrent le

plus habituellement entre eux Pour les autres relations
sociales, ils les maintinrent avec leurs compatriotes ; longtemps
même ils se distinguèrent par la loyauté cle leurs transactions
et la rigidité de leurs mœurs. Quant aux observances de

l'Eglise, nous avons vu qu'ils les exagéraient loin d'en atténuer
la sévérité : ce fut l'âge d'or cle la secte.

Lorsqu'ils eurent enterré leur dernier prêtre, ces pauvres
gens vécurent sans autre sacrement que celui du baptême. Le



_ 99 —

doyen de la famille, de la commune ou du canton remplit,
autant que possible, les fonctions pastorales et préside aux
cérémonies publiques telles que les mariages et les enterrements.

Les Louisets conservent ou plutôt ils ont la prétention
cle conserver de l'eau, bénite autrefois par leurs prêtres.
Seulement, pour éviter de l'épuiser, ils la fécondent, c'est leur
terme, chaque samedi saint, c'est-à-dire qu'ils ajoutent à ce qui
leur reste une quantité d'eau suffisante pour leurs besoins

religieux de l'année. Ils prononcent la formule usitée par
l'Eglise pour la bénédiction de l'eau. Ils portent des scapulaires
faits avec des lambeaux d'habits de leurs anciens prêtres qu'ils
vénèrent comme des Saints. Chaque année, au mois de mai,
ils se rendent en pèlerinage au cimetière de Fougères sur la
tombe de M. des Martinets.

Tous les dimanches et les jours de fêtes chômées avant
le Concordat, ils se renferment chez eux pour la messe,
c'est-à-dire pour la lecture de l'office du temps. Ils récitent
ensuite le rosaire, les litanies, souvent même les psaumes de

la pénitence, ce qu'ils observent d'ailleurs tout le long du

carême, pendant lequel ils pratiquent rigoureusement le jeûne
et l'abstinence.

Ils ne vont jamais à l'église, pas même pour les baptêmes,
mariages ou enterrements de leurs parents ou amis; ils
croiraient pécher, comme ils disent. Les enfants sont baptisés à la
maison avec de l'eau fécondée ou du sel bénit par eux.

Aux mariages, le doyen récite les prières de la messe de

circonstance, puis il passe l'alliance au doigt de la fiancée et,
le rite religieux accompli de cette façon, ils se rendent alors
à la mairie pour la cérémonie civile. Le P. Drochon parle de

ce clémentin, François Dubois, de St-Jean-de-Folleville dans
le diocèse de Rouen, qui resta célibataire par religion, car il
avait toujours reculé devant la nécessité du mariage civil.
Pour eux, le mariage religieux doit précéder l'autre.

La messe d'enterrement se célèbre à la maison mortuaire
et consiste, comme leurs autres messes, dans une lecture.
Jamais les Louisets ne chantent leurs offices, maintenant du
moins ; car ils évitent autant que possible d'attirer l'attention
sur leurs pratiques religieuses (sur ce point, les dissidents de

Fougères diffèrent de ceux du Poitou ; ceux-ci chantent leurs



100

offices dans les chapelles qui leur sont affectées et qui,
d'ailleurs, leur appartiennent).

Ils accompagnent solennellement leurs défunts au cimetière,

où ils se rendent directement. L'un d'eux porte un grand
crucifix à la tête du convoi. Arrivés au bord de la fosse
béante, ils y descendent le cercueil. Le doyen de l'assistance
récite des prières auxquelles on répond à haute voix et tête
nue. Chacun s'avance ensuite pour jeter de l'eau bénite sur
la tombe, ainsi que cela d'ailleurs se pratique en Bretagne,
puis le cortège se disperse lentement. Lorsqu'ils assistent à

un enterrement d'un non-Louiset, ils s'arrêtent à la porte de

l'église, évitant soigneusement d'y entrer, de peur de prendre
part à ce qu'ils appellent une cérémonie schismatique... Sans

s'effra3~er de leur nombre si considérablement réduit, ces

pauvres gens s'obstinent à se croire seuls dans la vraie
Eglise Cependant ils n'hésitent jamais à envoyer leurs
enfants à l'école chrétienne, de préférence à l'école laïque.
Ils leur apprennent les prières et le catéchisme d'avant la
Révolution, qu'ils se transmettent cle père en fils avec les
modifications apportées par les fauteurs du schisme. Il va sans
dire qu'il ne saurait être question cle première communion

pour les enfants. Comment cherchent-ils à y suppléer? Nous
n'avons point de renseignement sur ce point. Il est probable
que cette fête est supprimée, c'est la seule, et encore doit-on

y voir une cérémonie plutôt qu'une fête proprement dite.
Ce qui est la principale cause de la diminution des

dissidents, ce sont les mariages mixtes. Les parents du conjoint
catholique (romain), en effet, exigent presque toujours que
l'autre se convertisse ou du moins change de culte extérieurement

et embrasse le leur. Il est rare que les Louisets posent
la même condition; ils savent que leurs enfants ne pourraient
s'établir. Les demandes cle secours religieux in extremis dont

parle le P. Drochon (p. 280 et suiv.) sont absolument inconnues

dans le pays de Fougères, où les Louisets s'aident
mutuellement à mourir dans le schisme. Ailleurs elles doivent
être extrêmement rares.

Aujourd'hui le chef des Louisets, celui qui préside à leurs
cérémonies religieuses, habite Lécousse, paroisse située aux

portes mêmes de Fougères. La Petite Eglise s'émiette chaque
jour davantage. Elle a quelques adhérents à la Bazouges,



— 101 —

hameau situé à une petite lieue de Landéau. Les Louisets dans
l'arrondissement de Fougères ne sont plus guère qu'une
cinquantaine, répartis clans cinq ou six paroisses. Ce sont les
seuls dissidents qu'il y ait en Bretagne à la connaissance du
P. Roussel. L'abbé Angot, l'auteur du Dictionnaire historique,
topographique et biographique cle la Mayenne, écrivait tout
récemment que les derniers tenants du schisme dans le pays
Manceau, se trouvent à Mont-St-Jean, commune cle la Sarthe,
située sur les confins de la Mayenne, diocèse de Laval: ils ne
sont plus qu'une poignée. Une famille venue de là habite
aujourd'hui la commune de Bais, à deux lieues de Sainte-Gemme.
Dans cette dernière localité, les derniers dissidents, moins un,
ont fait, il y a une dizaine d'années, leur abjuration solennelle.

Dans le diocèse de la Rochelle, on ne comptait plus, il y
a quelque temps, qu'une famille d'anticoncordataires. Ils étaient
une vingtaine dans celui cle Luc/on. On en signalait deux dans
le diocèse cle Rodez, un seul dans celui de Saint-Pi >ur; en
Provence, le schisme semble complètement éteint. " Dans le

Dauphiné, dit encore le P. Roussel, vivent deux ou trois
familles de braves gens qui s'obstinent dans leur isolement
schismatique, sans trop savoir pourquoi, uniquement parce que
leurs parents gardèrent cette attitude. t>

A Fareins, au diocèse de Belley, les dissidents sont au
nombre de deux ou trois cents. M. l'abbé Rochet, professeur
au petit séminaire de Belley, écrit que les « Farenistes », comme
on les appelle, tendent de plus en plus à disparaître. Leur
façon cle vivre est identique à celle des Louisets et en général
de tous les partisans de la Petite Eglise. Baptêmes, mariages,
sépultures sont présidés par un ancien; ils se réunissent pour
chanter des psaumes et des cantiques et se renferment autant
que possible dans ce que le P. Roussel appelle «leur clan».
Leurs doctrines sont, paraît-il, teintées de jansénisme, et
M. Rochet n'est pas loin de croire que leur brouille avec
Rome est antérieure au Concordat (cf. Bourg et Belley
pendant la Révolution, par Jarrin).

A Lyon, où naguère encore ils étaient relativement
nombreux, les anticoncordataires ne forment plus qu'un petit
groupe. La conversion éclatante de leur chef, M. Marius Duc,
qui fit son abjuration solennelle le 16 janvier 1894 (cf. le

journal Le Monde, 24 oct. 1894), porta un coup sensible «à la



— 102 —

secte»; elle en entraîna plusieurs autres; le reste «languit
misérablement sans direction ni dignité». Le retour cle M. Duc
à l'unité fut bientôt suivi de celui de M. Joseph Texier, qui
était à la tête des dissidents de Courlay. Cette paroisse du
diocèse de Poitiers en compte à peu près un millier sur deux
mille et quelques cents, qui existent encore dans cette partie
du Poitou.

Tel est le bilan actuel de la Petite Eglise. Le 17 juillet
1893, Léon NUI adressait à l'évêque de Poitiers, Mgr Juteau,
un bref où il exprimait la joie qu'il ressentait en apprenant la
tendance des partisans de « la secte » à rentrer dans le sein
«de l'Eglise». Aujourd'hui, après dix ans, cette joie du père
de famille n'est pas encore complète, puisqu'il reste toujours
de « ces obstinés qui refusent cle rentrer clans le giron de

l'Eglise, d'où leurs pères, sans le savoir et sans le vouloir, se

sont exclus voici cent ans ». C'est ainsi que conclut le
P. Roussel.

Avant de conclure nous-mêmes, nous ajouterons quelques
courtes réflexions, que nous suggère le travail de l'auteur.
Nous aurions beaucoup à dire, si nous voulions relever toutes
les fausses appréciations du P. Roussel. Nous avons mis entre
guillemets les expressions et phrases du Père oratorien dont
nous lui laissons la pleine responsabilité et que nous réprouvons

entièrement' ce sertit faire injure à nos lecteurs que de

leur en dire longuement les raisons. Quant aux faits eux-
mêmes, nous sommes reconnaissants au P. Roussel de nous
les avoir exposés. Nous croyons suffisamment à son honnêteté
historique pour ne point même les contrôler. Toutefois la
partialité de l'auteur en certains points n'aura échappé à

personne: c'est ainsi qu'il met plus volontiers en évidence les

paroisses où les partisans de la Petite Eglise sont réduits à

quelques unités que celles où, comme à Courlay, par exemple,
dans le diocèse de Poitiers, il y aurait encore près cle 3000

anticoncordataires: il ne signale ce chiffre qu'à la fin de son

article et comme une simple parenthèse à l'abjuration de

M. Joseph Texier.
Nous ajouterons aussi, pour être vrai et complet, que,

malgré toutes ses recherches, le P. Roussel n'a pas retrouvé
ou nombre exactement tous les partisans de la Petite Eglise.
C'est ainsi que nous connaissons, quant à nous, dans le Dau-



— 103 —

phiné, non point deux ou trois, mais cle nombreuses familles
que visita, il y a. quelques années, M. Steiger, alors vicaire
ancien-catholique de Berne, aujourd'hui curé de Chêne (Genève).
Les partisans de la Petite Eglise ont là, à leur tête, un vénérable

vieillard, M. Termoz, chaud partisan de la réunion des
anticoncordataires avec l'Eglise catholique-gallicane cle Paris,
qui est actuellement, comme on le sait, sous la juridiction
episcopale de l'archevêque d'Utrecht. Le 24 juin dernier,
M. Termoz prenait encore la parole dans l'église St-Denis,
boulevard d'Italie, 96, à Paris, à l'issue de l'office divin, devant
Mgr Gul, archevêque d'Utrecht, et M. le Dr van Thiel,
président du séminaire d'Amersfoort, pour présenter un rapport
sur fa Petite Eglise en France. Il ressort, disait-il, d'un récent
voyage fait par lui à Lyon et en Vendée que 200 anticoncordataires

à Lyon et plus de 3000 en Vendée sont aujourd'hui
enclins à se rallier à l'ancien-catholicisme: sans cloute ils
tiennent encore, avec une énergie voisine peut-être de l'obstination,
à des points qu'ils sont habitués à considérer comme essentiels
et que les anciens-catholiques regardent comme secondaires ;

mais, malgré cela, M. Termoz exprimait son ferme espoir de

voir ses coreligionnaires se rattacher sous peu aux prêtres de

France formés, sous la juridiction cle l'archevêque d'Utrecht,
dans les séminaires d'Amersfoort.

Nous terminons en faisant des vœux pour que la Petite
Eglise finisse ou plutôt continue son évolution centenaire dans
une union qui serait profitable à tous les catholiques français
séparés de Rome et adversaires du Concordat. C'est là une
conclusion sensiblement différente de celle du P. Roussel. Nous
n'en remercions pas moins l'érudit oratorien de son travail,
qui est scientifiquement très intéressant et qui peut nous être
pratiquement très utile. Dr A. Chrétien.


	Le centenaire de la Petite Église

