Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 45

Artikel: Esquisse d'un traité de I'Eglise chrétienne en général [suite]
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESQUISSE D'UN TRAITE
DE L’EGLISE CHRETIENNE EN GENERAL.

Suite ),

Ch. XII. De l'universalité de I'Eglise chrétienne,

La notion d’universalité ou de catholicité est logiquement liée
a la notion d'unité: car, si I'Eglise du Christ doit étre une (comme
nous l'avons démontré, ch. IX et X), il est logique que cette Eglise
une soit aussi unzverselle, le Christ ne l'ayant pas voulue seule-
ment pour tel lieu ou pour telle race, mais pour tous les hommes.
Il est mort en effet pour tous les hommes (/7 Cor. V, 13), et il
a chargé ses apdtres de précher et de baptiser toutes les nations
(Matth. XXVIII, 19). De fait, 'Eglise du Christ a toujours été
considérée comme une et comme universelle, sauf par les pro-
testants modernes; je dis <« modernes », car les anciens protestants
maintenaient l'unité et la catholicité de 1'Eglise (voir la Confession
helvétique, déja citée).

Cette étude sera divisée en six parties: 1° Constatation du
fait que la note d’«universelle» ou de «catholique» a été donnée
a I'Iiglise, méme des les premiers siccles; 2° Explication des sens
vrais attachdés a ce mot; 3° Ifausses notions attachées a ce mot
par les romanistes; 4° IFausses notions attachées a ce mot par les
protestants; 5° Iiglises particulieres et Eglise universelle; 6° Eglises
nationales et rapports de celles-ci avec I'Etat.

§ I. Cest un fait que la véritable Eglise chrétienne a été,
dés les premiers siécles, appelée universelle ou catholique.

Dans le 7raité du christianzsme, il a été prouvé que le chris-
tianisme est une religion universelle; donc la catholicité de I'Eglise
chrétienne est une conséquence logique de l'universalisme chrétien.
Elle sort du fond méme du christianisme et de la volonté méme

) Voir la Revue avril 1903, p. 205-241; juillet, p. 455-490; octobre, p. 679
a 721.



94

du Christ; elle est le résultat de l'unit¢ de la foi objective, car
cette foi objective étant partout la méme, I'Eglise qui la professe
est aussi partout la méme; et, en €étant partout la méme dans sa
foi, 'Eglise est zpso faclo une et universelle.

C’est un fait que, des l'origine, les Eglises locales ou parti-
culicres ont communiqué¢ entre elles et se sont considérées comme
ne formant qu'une seule Eglise totale: celle de Jérusalem a envoyé
Pierre et Jean en Samarie, et Barnabé a Antioche; et plus tard
« placuit apostelis et senioribus cum omni Ecclesia... mittere
Antiochiam» (Act. XV, 22). Et Paul a eu la sollicitude de toutes
les Eglises (/7 Cor. XI, 28); il a queté en Asie et en Gréce pour
I'Eglise de Jérusalem. Antioche aussi a cnvoyé des aumones a
Jérusalem. Partout regne la méme charité avec la méme doctrine,
Le Christ n'est pas divisé. Si un conflit s’éléeve, on en appelle a
la conscience de I'Eglise, a la doctrine et aux préceptes du Maitre,
pour apaiser les dissensions: car la foi a ¢été communiquée aux
saints une fors pour toutes (semel tradite sanctis fidei; Jud. 3). Lt
le Christ qui était hier, est encore aujourd’hui, et il sera dans les
siecles des siécles toujours le méme, wnus Christus: « Jesus Christus
heri et hodie, ipse et in szecula; doctrinis variis et peregrinis nolite
abducis» (Hebr. XII, 8-9). Telle est Vunzversalité, cest-a-dire
I'union des liglises entre elles, wnum versus alia.

I.,a doctrine de S. Paul sur ce point est si expresse qu'on
s’étonne que certains protestants, qui avaient naguere tant d’estime
pour la doctrine du grand apdtre, en aient aujourd’hui si peu
pour son catholicisme, et qu’ils puissent affirmer que le catholicisme
est une théorie née au II° siecle! Ecoutons S. Paul: /p. Kowe. X1I, 5:
multi unum corpus sumus in Christo. Donc si disséminés et si
nombreux que soient les chrétiens, ils ne sont partout qu’un seul

corps. — [ Cor. XII, 13: Ommnes nos in unum corpus baptizati
sumus. — // Cor. VIII, 18: cujus laus est in evangelio per omncs
Fecleszas. — Act. XX, 28: attendite vobis et wuniverso grege. —

Etc. Il est notoire, d'ailleurs, que les apOtres, tout en n’ayant écrit
qu'a quelques Eglises, se sont cependant adressés a toutes.

De plus, cette catholicité est affirmée par la tradition. La tra-
dition est si éclatante sur ce point a partir du IV® siccle, que je
me bornerai, par simple briéveté, a citer quelques textes des
premiers Peres et quelques faits.

Clément de Rome (I Cor., c. 34): Attendamus ad wunzversam
angelorum Dei multitudinem (zo @y wAidog)... et nos ergo con-
corditer in unum congregati, communi consensu tanguam ex uno
ore ad ipsum clamemus (z7] ovve(dr o vig €& gvoc aroueros foromuey).

St. [gnace, martyr, tout en n’étant qu’évéque d’Antioche, a écrit
cependant aux Tralliens, aux Philadelphiens, a Polycarpe, aux



— 25

Romains, aux Magnésiens, aux Smyrnicns, aux Ephésiens, comme
a ses freres, tous membres de la méme Eglise du Christ, Eglise
une et universelle (kci xooi] wdvrae &v ovducrt Xowwrov Ineot). 11
a dit aussi: Omov &v jj Xoweds ITvove, dxsl i xedolin éxxlyole.

Méme point de vue dans le récit du martyre de St Folycarpe;
dans /rémée; dans le Fragment de Muratorz (una per ommnem
orbem terree Ecclesia diffusa esse dignoscitur); dans Clément
d Alexandrie, dans Tertullien (qui répcte souvent le mot «catho-
lique»). Rappelons qu'en 219 les fideles de Rome refuserent le
titre de «catholiques» aux papes Zéphyrin et Calixte, ainsi qu'a
leurs partisans, qu’ils appelaient Calixtzens. Le titre de «catho-
liques » était synonyme d'orthodoxes, et il n’était donné qu'a ceux
qui étaient dans Punité de I'Eglise, c’est-a-dire qui professaient la
méme foi que toutes les ILiglises. Telle fut aussi la doctrine de
St. Cyprien et de tout le concile de Carthage de 2356 (ot I'Eglise
« catholique » est opposée au parti des hérétiques). Etc.

On fait a cette these deux odjecrzons :

1° La catholicité de I'Eglisc n’a ¢t¢ que le résultat accidentel
des disputes qui ont eu lieu dans 1'Eglise primitive entre le parti de
Pierre et le parti de Paul; apreés ces disputes, le parti de Jean a
éprouvé le besoin de faire la paix et d’établir une Eglise une et
universelle, et ce parti aurait rallié tous les esprits. De plus, contre
les doctrines séduisantes des gnostiques et contre la rigidité ultra-
mystique et indisciplinée des montanistes, on comprit la nécessité
de se grouper, de former partout une unité compacte; on forma
ainsi du méme coup l'épiscopat et le catholicisme, |'épiscopat qui
maintint les fidéles dans 'unité, et le catholicisme qui tut le résultat
et de cet ¢piscopat et de cette unite. Ainsi ont pensé les théologiens
de l'ancienne école de Tiibingue (Baur), A, Rc¢ville, Dunn, etc.

Reéponse: Nous ne nions ni les disputes entre les Pétriniens
excessifs ct les Paulinicns excessifs, autrement dit entre les judéo-
chrétiens et les chrétiens helléniques, ni l'action dissolvante des
gnostiques, ni le péril du montanisme ultramystique, et il est
évident qu’en effet, en présence de ces divisions, les vrais chré-
tiens ont fortifi¢ leur unité et se sont serrés davantage autour de
leurs évéques, qu’ainsi l'autorité de ces derniers s’est accrue, et
que, dans cet ordre d’idées, des mesures disciplinaires sévéres ont
ét¢ prises qui ne l'auraient peut-étre pas été, si les périls en ques-
tion n'avaient pas existé!). Mais l'objection confond le développe-

1) On voit trés bien, par exemple, dans ’Epitre aux Smyrniens, que, si Ignace
d’Antioche a tant insisté sur la nécessité de s’unir a Vévéque, comme le Christ est
uni @ son Lere (omnes sequimini episcopum ut Christus patrem), c’était parce qu’il
voulait prémunir les fidtles contre les docétes qui niaient la réalité du corps du
Christ, la réalit¢ de sa mort et de sa résurrection, et qui divisaient ainsi 'Iiglise
par leur hérésie.



26

ment de la catholicité¢ et de I’épiscopat avec leur vraie origine, et
cette confusion est une erreur. C'est un fait que les évéques datent
du I°r siecle et non du II*; si minime qu’ait été, a lorigine, la
difference entre l'évéque et le prétre, toujours est-il qu'il y en
avait une. Clest aussi un fait que l'unité de la doctrine et des
¢léments divins du christianisme créait l'universalité dans 'Eglise,
par cela méme que cette Eglise maintenait partout dans son unité
et dans son intégralité le dépot divin dont elle avait accepté la
garde. Nous l'avons suffisamment démontré. Donc, si certaines cir-
constances ont effectivement developpé, accru et fortifié, au deu-
xieme siecle et ensuite, 1'épiscopat, la hiérarchie, lunité et l'uni-
versalité de 'Eglise, elles n'ont certainement pas créé ces choses,
que lhistoire nous montre déja rcalisées au I°" si¢cle et dont le
N. T. et les premiers Peres nous parlent expressément.

2° Le mot « catholique », dit-on, n’a €té ajouté au mot Eglise,
dans le symbole, qu'a partir du IV® siécle, et méme il n'a été
introduit dans quelques symboles particuliers que plus tard. Donc
le catholicisme n’est qu’un systéme postérieur au christianisme et
a I'Eglise primitive.

Réponse: Certaines choses sont antérieures aux mots qui les
désignent, et 'on a été, de fait, catholique, avant de faire de la
catholicité une marque de la véritable Eglise. L’objection a tort
de confondre la catholicité méme et son introduction dans le
symbole comme note ecclésiastique; ce sont cependant deux choses
différentes. On a commenc¢ par dire: Credo Lcclesiam, puis Credo
sanctam FEecclestam. Ce n'est que lorsque des divisions ont ¢claté,
que les vrais chrétiens, pour les condammner, ont ajouté au mot
« Eglise » les mots « une, catholique et apostolique ». Dira-t-on que
I'apostolicité de U'Eglise ne date que du moment ou elle a été
mentionnée dans le symbole? Ce serait une erreur. De méme, c’en
est une de ne faire dater la catholicité de 1'Eglise que du siecle
ou le symbole la mentionne. I.e symbole ne mentionne pas tout;
nul ne songe a lui reprocher de ne pas mentionner la visibilit¢ de
I'Eglise, son invisibilité, sa perpétuité, sa mission, etc.; nul ne songe
surtout 4 nier ces choses sous le prétexte qu’elles ne sont pas
exprimées dans le symbole. Si la mention de la catholicité de
I'Eglise dans les symboles s’est faite tardivement et bien aprcs que
les premiers apologistes I'eurent mentionnée dans leurs €crits, c’est
qu'au fond elle n’était que la conséquence de lunité, et que,
I'unité étant mentionnée, il était moins important de mentionner
explicitement 1’'universalité.

La catholicité de I'Eglise des huit premiers siccles est donc
un fait. Disons avec Khomiakoff (ouwvr. csté, p. 381-382): « Depuis
les frontiéres de la Perse et les bords de la mer Caspienne jus-



e BT e

quaux cotes de I’Atlantique, T'Eglise catholique, ou plus simple-
ment encore, I'Eglise gouvernée par une hiérarchie dont les formes
et les titres avaient changé, mais dont le sens était resté inaltérable
depuis le temps des apotres, était une par l'esprit et par le symbole.
Aucune province de cette sainte société¢ ne s’arrogeait le monopole
des dons de la grice: aucune ne prétendait décider les questions
de doctrine par ses propres lumicres et sa propre intelligence:
mais, libre dans les formes rituelles et les questions de discipline,
chacune savait et confessait que le dogme, don de la grace et
révélation des mystéres de Dieu, ne pouvait étre jugé que par la
totalité de 1'Eglise et ne pouvait étre formulé que de l'accord
unanime des fideles. I.’amour mutuel était le dépositaire et le gar-
dien de la foi: le concile général, voix de toute I'Eglise, en était
Iexpression et le témoignage. « Aimons-nous les uns les autres
pour pouvoir d'un accord unanime confesser le Pere, le Fils et le
Saint-Esprit. » Telles étaient les paroles de Dancienne liturgie,
paroles d’'une haute portée dogmatique dont personne dans I'Eglise
n’aurait osé douter. »

§ II. Explication des sens vrais du mot «catholique ».

1° Le mot «catholique» a eu, dans I'ancienne Eglise, quatre
principales significations, qui, loin de se contredire, se complétaient.

a) Le sens le plus répancdu a été celui-ci. L’universalité (unum
versus alia) a indiqué «l'unité entre toutes les parties », de maniere
a former un tout d’'une méme nature. Appliqué a 1'Eglise chré-
tienne, ce mot signifiait que toutes les Eglises locales ou parti-
culicres formaient un tout, ou une Eglise universclle, de méme
foi, de meéme morale, de méme culte, de méme constitution. Donc
une Lglise particulicre était dite catholique, lorsqu’elle avait la
nature du tout, c’est-a-dire la méme foi, la méme morale, le méme
culte, la méme constitution que toutes les autres Eglises fideles.
De méme que le feu est partout du feu, I'eau partout de 1'eau,
ainst la véritable Eglise est partout catholique, parce que partout
ou elle est, elle est la méme, professant la méme foi, la méme
morale, en un mot les mémes éléments divins, et obéissant au
meéme chef, J.-C. On voit donc comment « catholicité » et «ortho-
doxie» étaient, au fond, synonymes, et comment Pierre Mogilas,
dans sa Confessio orthodoxa, avait raison de caractériser ainsi
I'Eglise: «Ecclesia orthodoxa et catholica. »

0) Tout en maintenant ce premier sens (que I’Eglise catholique
est de la méme nature partout ou elle est), on a voulu le com-
pléter en ajoutant qu’elle doit s’étendre a tous les lieux, a tous les
temps, chez tous les peuples, dans tous les climats, parce qu’étant



— 928

la vérité elle doit étre pour tout le monde, donc étre universelle.
Tel est le sens que Vincent de Lérins a exprimé dans la formule:
Quod ubique, quod scmper, quod ab omnibus creditum est.

De bonne heure, on ajouta que, de fazf, I'Eglise (tait déja
répandue dans tout I'univers, c’est-a-dire plus ou moins dans toutes
les parties du monde alors connu. Déja St. Paul écrivait: IFides

vestra annuntiatur in universo mundo (Rom. I, 8) ... Numquid non
audierunt? It quidem in omnem terram exivit sonus eorum, et
in fines orbis terree verba eorum (X, 18). ... Quod pervenit ad vos

sicut et in universo mundo est /Coloss. I, 6 et 23). St. Paul voulait
montrer que l'ordre donné par le Christ (« vous serez mes témoins
jusqu’aux extrémités du monde») ¢était en voie de s'accomplir.
C'est en ce sens que se sont exprimés aussi Clément de Rome, le
« Pasteur » d’'Hermas, Irénée, Justin, 'lLglise de Smyrne dans son
épitre sur le martyre de St. Polycarpe, Tertullien, Origeéne, Cyprien,
Eusebe, Augustin, etc. Il importe de remarquer qu'en alhrmant le
fait de l'extension plus ou moins grande de I'Eglise, les Peéres sus-
nommeés n'ont nullement placé le critécrium de la véritable Eglise
dans le nombre, dans la majorité, dans I'¢tendue géographique,
comme le font les romanistes d’aujourd’hui. l.e critérium cathiolique
ou la véritable catholicité était toujours 'unité, l'identité et l'inté-
gralité du dépot divin, dans toutes les Eglises particuliéres qui en
avaient la garde et qui lui étaient fideles. En appeler a 1'Eglise
répandue partout, ce n’c¢tait pas en appeler au plus grand nombre,
mais seulement a unit¢ du témoignage rendu par toutes les Eglises
fideles, grandes ou petites, dispersées dans 'univers.

¢) En insistant sur Uunité du témoignage de toutes les Eglises
fidéles, on insista aussi sur lintégralit¢ du dépot divin, et par con-
séquent sur le devoir de prolesser foutes les vérités enseignées par
le Christ, de pratiquer fous ses préceptes, de recourir a fous ses
moyens de salut. Quiconque faisait un choix et une exclusion,
était donc hérétique, et cessait d’étre catholique. On voit comment
ce troisicme sens n’était qu’'une nuance ou une plus grande pré-
cision des sens précédents.

d) Quelques esprits allerent plus loin, et dirent: L’Eglise du
Christ étant I'Eglise du Verbe fait homme et le Verbe ¢tant le
créateur de 'humanité, il en résulte que 'Eglise du Christ remonte
jusqu’'a lorigine de l'humanité, qu'elle renferme en elle tous les
hommes qui ont adhéré au vrai, au beau, au bien, en un mot a
Dieu, et qui 'ont adoré suivant leur conscience. En ce sens on
peut appeler chrétiens tous les sages du judaisme et tous les
honnétes payens qui ont cherché Dieu sincerement. Et encore:
Le Verbe étant toute vérité, toute beauté, toute justice, toute sain-
tet¢, il en résulte que le christianisme intégral renferme dans son



— 929

essence toutes les forces intellectuelles, morales et religicuses, donc
toutes les sciences, tous les progres, toutes les aspirations vers
I'idéal, tous les héroismes. Tel est le véritable universalisme ou
catholicisme: le vrai est de voir tout et de comprendre tout. Donc
le vrai catholique est celui qui ne sépare ni la science, ni la
morale, ni la religion, mais qui les unit et les fortifie 'une par
l'autre,

2° Ces distinctions établies, citons a lappui, et pour les jus-
tifier, quelques textes des DPeres:

St. Cyrille de Férusalem: (18° catéchese, n. 23): « L'Eglise est
appelée catholique, parce qu’elle est répandue dans l'univers entier;
parce qu’elle enseigne universellement et exactement tous les
dogmes que 'homme doit connaitre, sur les choses visibles et
invisibles, sur les choses du ciel et sur celles de la terre; parce
qu'elle oblige 'humanité enticre a professer la méme religion, les
princes comme les simples particuliers, les savants comme les
ignorants; parce qu’elle guérit tous les péchés, qu'ils soient exté-
rieurs ou intérieurs; enfin parce qu’elle possede une vertu univer-
selle, de quelque nom qu'on la désigne, pour inspirer les bonnes
actions, les bonnes paroles, et communiquer tous les dons spirituels. »

Sur quoi Guettée fait la remarque suivante (Unzon chirétienne):
« Qu'entendait St. C. par la diffusion de I'Eglise dans tout I'univers?
Evidemment ce que les autres Peres de I'Eglise entendaient. Or,
tous s’accordent a dire, non pas que 'Eglise doit étre nécessaire-
ment répandue actuellement, dans tout le monde, encore moins
qu'elle doit étre la plus nombreuse, mais que parzout ou elle est,
elle a été toujours Ja méme, et qu'elle a ainsi un caractere d’uni-
versalité et de perpétuité qui la fait distinguer de toute secte
locale ou transztoire. (est ainsi qu'envisageait la catholicité
St. Irénée (Adv. heres., lib. 1, ¢. 10; lib. 111, c. 4; lib. 1V, c. 36;
lib. V, c. 20). Ce n’est point par rapport au nombre nia l'élendue
que raisonne St. I, mais par rapport a Vwunanimité du témoignage
rendu de tout temps par foutes les Eglises apostoliques dans les
questions de foi. Ainsi envisagée, la catholicité existait des les
premicres années de 'Eglise. Aussi Vappelait-on catholzgue, alors
méme qu’elle ne comptait qu'un petit nombre d’adhérents et qu’elle
n’était répandue que dans un petit nombre de localités, comme
cela est constaté par les anciens symboles. Clément d’Alexandrie
ne donnait pas une autre idée de la catholicité, en disant que
IEglise était composée de Zous les élus restés fideles a lenseigne-
ment apostolique (Strom., 1. VII, c. 17). Tertullien développe Ila
meme croyance dans plusieurs de ses ouvrages et surtout dans
son beau livre des Prescriptions {(c. 32 et 33). Clest la méme
croyance qui forme la base du Traité sur l'unité de St. Cyprien.



— 30 —.

St. Augustin, dans son livre de I'Unité de I'Eglise (nn. 6 et 13),
remarque que partout i1l y a des sectes et que partout ces sectes
sont dzverses, tandis que U'Eglise catholique est la méme partout.
C’est pourquoi il place la véritable Eglise dans Vunzté de la vérité,
et il indique ce critérium pour distinguer les hérétiques et les
schismatiques dont les sectes ont un caractere purement local (De
fide et symbolo, n. 21). Ce caractére de catholicité est tellement
celui de la vraie Eglise, ajoute St. A., que les sectaires sont obligés
de T'appeler catholique, pour la distinguer des sectes diverses dans
les différents pays. C'est ainsi, dit-il encore, que les hérésies elles-
mémes servent a distinguer la vraie Eglise (De vera relig. c. VII,
n. 12; c. VII, n. 15).»

St. Augustin dit encore (De unit. Eccl. ¢. IV): <« Alors méme
que ceux qui ne maintiennent pas la vrale doctrine seraient ré-
pandus dans tous les lieux ou existe I'Eglise, ils n’appartiennent
pas pour cela a I'Eglise. »

Toutefois il faut remarquer que, si cette doctrine de St. Au-
gustin est trés claire dans maints passages, il n’a pas été aussi
clair dans quelques autres, et qu’il semble avoir donné trop d’im-
portance, dans ceux-ci, a l'étendue géographique. Voici a quelle
occasion: — Les Donatistes se prévalaient de leur grand nombre
dans la partie de U'Afrique ou ils étaient nombreux: c’est, en effet,
une tendance naturelle a tous les partis de vouloir avoir raison
par le grand nombre des adhérents. Pour les réfuter, St. Augustin
aurait du leur démontrer que la catholicit¢ est fondée, non sur le
nombre plus ou moins grand des adhérents, mais sur lunité du
dépot divin dans tous les fideles, quel que soit leur nombre. Or,
au lieu de leur parler clairement dans ce sens, il leur faisait un
argument ad /ominem, ainsi congu: Vous, donatistes, vous n’étes
qu'une Eglise circonscrite a tels et tels licux, donc vous n’étes pas
la véritable Eglise; car la véritable Eglise doit étre répandue dans
tout l'univers (catholica qui per totum est), le salut et I'Evangile
étant pour tous les hommes. — De cet argument ad hominem, on
a dévié facilement a un argument général, et les théologiens roma-
nistes sont ainsi arrivés a faire de la catholicité géographique et
numérique une marque de la véritable Eglise.

St. Optat, de Miléve, a ainsi réfuté Parménian, qui prétendait
que son Eglise particuli¢re était la seule Eglise catholique. « Clest
ce que tu dis, fréere Parménian, en affirmant que I'Eglise #’est
que chez wous; sans doute, parce que, dans votre orgueil, vous
vous attribuez une sainteté particuliere; de sorte que ou vous le
voulez, 1a est 'Eglise, et qu'elle n’est pas ol vous ne voulez pas
qu’elle soit. Mais si elle est dans une petite partie de I'Afrique,
dans un coin d’un petit pays, ne pourrait-elle pas étre avec nous



—— 31 —

dans une autre partic de 'Afrique? Dans les Espagnes, dans la
Gaule, dans I'ltalie, ot vous n’étes pas, elle ne sera donc pas? Si
vous voulez qu'elle ne soit que chez vous, elle ne sera donc ni
dans les trois Pannonies, ni en Dacie, ni en Mcesie, ni en Thrace,
ni en Achale, ni en Macédoine, ni dans toute la Greéce, ou vous
n'étes pas? Si elle ne peut étre qu’avec vous, il faudra donc qu’elle
ne soit ni dans le Pont, ni en Galatie, ni en Cappadoce, ni en
Pamphilie, ni en Phrygie, ni en Cilicie, ni dans les trois Syries,
ni dans les deux Arménies, ni dans toute 'Egypte, ni en Méso-
potamie, ou vous n’étes pas! Et dans ces iles innombrables et
dans ces provinces qui peuvent a peine ¢tre comptées, elle ne
sera donc pas, puisque vous n'y étes pas? Ou sera donc la pro-
priété du mot catholique, puisque I'Eglise n’a été¢ nommée catho-
lique qu’en ce qu’elle est selon la raison et répanduc partout: s
On voit par ces derniers mots que St. Optat expliquait le mot
xcebolios dans le sens de xawe loyor et de xard olov. 11 fallait
que I'Eglise répandue partout fit selon la raison, c’est-a-dire selon
la norme (unité des éléments divins).

St. Pacien, évéque de Barcelone: « Chrétzen est mon nom,
catholzgque est mon surnom; l'un me désigne, 'autre me caractérise;
I'un prouve ce que je suis, 'autre me donne une signification plus
nette, et s’il faut rendre raison du mot catholique et linterpréter
d’aprés 1'étymologie grecque, catholique veut dire: qui est un
partout, ou, comme de plus doctes le pensent, il indique /0bézs-
sance a tous les commandements de Dieu... Donc catholique signifie
obéissant 4 ce qui est juste.»

On connait la maxime formulée par Vincent de Lérins, qui
n’a fait que donner une forme précise a unc doctrine déja regue.

St. Grégoire le Grand (Comment. sur Job, lib. XVI, ¢ 15):
« Quod Deus implens omnia, si in parte quaritur, non invenitur...
Creator quippe omnium in parte non est, quia ubique est. Et tunc
minus invenitur, quando is qui totus ubique est, in parte queeritur.
Incircumscriptus namque spiritus omnia intra semetipsum habet,
quae tamen et implendo circumdat, et circumdando implet, et sus-
tinendo transcendit, et transcendendo sustinet.»

Bref, concluons avec Guettée: «D’apres enseignement des
Péres, I'Eglise est catholique: 1° parce que, partout ou elle est,
tous scs membres sont unis par des liens de communion; 2° parce
qu’elle a conservé sans changement la foi et les constitutions que
les apdtres lui ont léguées; 3° parce qu’elle a conservé foules les
véretés, sans addition ni retranchement; 4° parce qu'elle posséde
tous les moyens de salut établis par J.-C.; §° parce que Zous les
lommes sans distinction, dans tous les pays, sont appelés a en
faire partie. »



— 32

3° Complétons ces textes par quelques citations d’auteurs
contemporains:

Klte (Hist. des dogmes, trad. Mabire, T. I, p. 69-70): «Le
christianisme est regardé comme une religion catholique, parce
qu’en lui disparait le caractere particulier du Juif et du gentil, et
qu'il réunit en un seul corps de doctrine toutes les vérités éparses
jusque-la dans les divers systemes des philosophes; parce qu'il
renferme dans sa pure intégrité la vérité divine annoncée par J.-C.,
tandis que les autres doctrines, qui ne la possedent ni pure ni
enticre, sont par cela méme des doctrines hérctiques; enfin, parce
qu’il est destiné a tous les hommes de tous les temps et de tous
les lieux, que son origine remonte a lorigine méme du monde,
et qu’il s’est trouvé des sa premiere promulgation universellement
répandu. » - «On entendait aussi la catholicité en ce sens qu'on
regardait comme membres de I'Eglise les justes de 'A. T. et de
I'époque patriarcale, les ames des chrétiens morts dans la grice
de Dieu et les anges restés fideles» (p. 82-85).

Macazre (Théol. dogmatique orthodoxe, trad. frangaise, T. 1,
§ 180, p. 282-286; Paris, Cherbuliez, 1860).

Khonizakoff (ouvr. cité, p. 45-40): «L'Liglise entiére est un
tout dont I'Eglise terrestre forme une partie inséparable; car ce
que nous nommons ’Eglise visible et I'lLglise invisible, ne com-
pose pas deux Eglises, mais une seule Eglise sous deux formes
différentes... Le premicr principe de I'Eglise est que l'ignorance
est 'apanage de tout individu comme le péché, et que lintelligence
n’appartient qu'a 'unité de tous les membres de I'lLglise, de méme
que la sainteté parfaite.» — P. 57-58: «Ltre a ['abri de toute
erreur est une perfection qui n‘appartient qu'a la totalité vivante
de I'Eglise et ne peut étre donnée a aucun de ses membres indi-
viduellement. Quel est en effet 'homme qui puisse étre sir de ne
jamais donner une interprétation erronée soit a la parole écrite,
soit a la tradition vivante qui sont les expressions de I'Esprit divin
dans I'Eglise? Celui-la seul aurait droit a une telle infaillibilité qui
pourrait se dire l'organe vivant de U'Esprit de Dieu. S'ensuit-il que
I'erreur soit possible en fait de foi pour le chrétien orthodoxe:
Non: car le chrétien par sa foi dans I'Eglise universelle réduit sa
propre croyance dans les questions qui n’ont point encore été
clairement définies, a [’état d’opinion personnelle (ou d’opinion
locale si elle était commune a tout un diocese).» — P. 99: « Aux
premiers siecles et jusqu'a l'époque du grand schisme d’Occident
(IXe siecle), la connaissance des vérités divines avait été considérée
comme appartenant a la totalité de I'Eglise réunie par lesprit de
charité et d’amour. » — P. 398: « Kath'olon. Kata veut dire sou-
vent selon (selon Luc, selon Jean). I’Eglise catholique, c’est I'Eglise



— BT

qui est selon tous, ou selon l'unité de tous, I'liglise de I'unanimité
libre, de Punanimité parfaite, I'Eglise ou il n’y a plus de natio-
nalités, plus de Grecs ni de Barbares, plus de maitres ni d’esclaves;
c’est 'Lglise prophétisée par I'A. T. et réalisée par le N., I'Eglise
telle enfin que St. Paul 'a définie, »

La littérature ancienne-catholique sur cette question est telle-
ment abondante, que je renonce méme a la mentionner. Elle
aboutit partout a cette conclusion: que I'Eglise ancienne-catholique
repreésente la vraie notion de la catholicité, contre la fausse notion
papiste, que beaucoup de protestants, d’anglicans et de dilettantes
ont aveuglément acceptée, et que nous refuterons plus loin.

Les journaux religieux anglais ont aussi publié beaucoup d’ex-
plications sur le mot «catholique», de 1893 a 'époque actuelle.

§ III. De l'altération de la notion de «catholicité»
dans I'Eglise romaine.

Les théologiens romanistes ont altéré la notion de la catho-
licité de ’Eglise de deux manicres:

1° Ils entendent par «catholicité » l'obéissance au pape; ils
ne reconnaissent, en effet, d’autres catholiques que ceux qui sont
soumis a tout ce que le pape enseigne et ordonne. Clest la la
marque premicre et essentielle a laquelle ils reconnaissent les vrais
catholiques. — Ils sont arrivés a cette notion par laltération de
la notion de I'Eglise, d’abord en remplagant l'idée de «société »
par I'idée de «hiérarchie», griace a Iélimination des fideles; puis
ils ont éliminé les diacres et les prétres, et réduit la hiérarchie au
pape et aux évéques; enfin, éliminant les ¢véques, qui n'ont plus
été a leurs yeux que les délégucs du pape, ils n'ont plus vu que
le pape. « I'Eglise, c'est moi», a dit Pinfaillible Pie IX. Depuis le
concile de 1870, le pape posscde personnellement toute 'essence
et toutes les prérogatives de U'liglise, toute son infaillibilité, toute
son autorit¢, tous ses pouvoirs et tous ses droits. Si d’autres en
regoivent quelques ¢manations, ¢’est qu'il veut bien les leur accorder,
De fait, le pape, ¢tant le dépositaire et le proprié¢taire de tous les
dons divins, est toute I'Eglise. 1. 'Eglise, dans le systéme papiste,
n’est plus, a vrai dire, une société, mais un individu; les autres
hommes, ses sujets, ne sont dans U'Eglise que parce qu’il veut
bien se les associer et qu'il en a d’ailleurs besoin comme matiére
a gouverner et a exploiter,

2° Les théologiens romanistes altérent encore la notion de la
catholicité, en ne voyant en elle qu'une catholicité géographique
et numérique. Selon eux, 1'Eglise est catholique, non pas parce
qu'elle enseigne, partout ou eclle est, la méme doctrine, celle de

Revue intern. de Thédlogie. Heft 45, 1904, 3



— 34 —

J-C., les mémes préceptes, ceux de J.-C., mais parce qu'elle est
la plus étendue et la plus nombreuse. Ne pouvant pas démontrer
I'identité de la foi et des sacrements dans I'Eglise romaine actuelle
et dans celle des premiers siécles, ces théologiens se sont rabattus
forcément sur la catholicité¢ matérielle de l'¢tendue et du grand
nombre. « Le premizer caractere de I'Eglise de J.-C., dit I'un d’cux,
c’est la catholicité, c'est-a-dire son expansion a toute la iterre.
C’est la ce qui frappe le regard en premier lieu, et, avant de se
demander ce qu'est cette Iglise, on constate qu'elle couvre le
monde et possede des fils sur tous les rivages?!).» On s'¢tonne
d’abord que ce théologien compte la catholicité comme la pre-
micre note de I'Eglise, quand tous les symboles qui la mentionnent
ne la placent qu’au troisicme rang. On s’étonne surtout de voir
la catholicité¢ expliquée dans ce sens: car il est notoire que I'Eglise
primitive a €té d¢ja catholique, alors méme qu'elle n'c¢tait que le
pusillus grex. Que la révélation et la rédemption chrétiennes soient
destinées a tous les hommes, cela a ¢té vrai dés la fondation du
christianisme et de 1'Eglise; mais il y a loin de cette destznation
au prétendu fazt du plus grand nombre et de la plus grande
extension géographique dont se prévaut I'Eglise romaine. De fait,
le nombre des chrétiens non romanistes est plus considérable que
celui des romanzstes; et peut-étre l'extension géographique des
Juifs est-elle plus grande que celle des romanistes.

On voit deés lors combien se trompent les apologistes roma-
nistes, lorsque, a l'exemple du P. Lacordaire, du P. Félix, etc,
ils semblent vouloir montrer un miracle dans cette extension numé-
rique et géographique de leur IEglise. Lorsqu'on en analyse les
causes, on constate qu’elle n’a rien de miraculeux?). Ils se trom-
pent, en outre, soit parce que la vérité est toujours la vérité, méme
si elle est peu répanduc et si elle compte peu d’adhérents; soit
parce que remplacer la catholicité de la doctrine par celle de
I'étendue et du nombre, c’est remplacer la qualit¢ par la quantité
et transformer la vérité en une question de nombre; soit parce
que la papauté, que l'histoire nous montre comme une cause de
divisions, ne saurait ¢étre une cause d’universalisme; soit enfin parce
que des papes ont été hérétiques et que des lors la papauté ne
saurait étre ni la base ni le signe de la catholicitc. Clest un fait
que, lorsque les Peéres ont expliqué la catholicité de I'Eglise, 1ils
l'ont expliquée sans qu’il fit question du pape. ILe célcbre texte
de St. Irénée, que les papistes revendiquent en faveur de leur these,
en est, lorsqu'il est exposé exactement, une réfutation péremptoire.

Y Le Y. Chéry, dppel a I'Eglise russe et & I'Eglise anglicane.
®) Voir le Traité de I Eglise romaine.



— 35 —

Pour plus amples explications, voir mon ouvrage «De la fal-
sification des catéchismes francais et des manuels de théologie par
le parti romaniste », ch. I-V, p. g-41; dans la Revue internationale
de Theologze, juillet 1901, p. 494-500: < l.a vraie catholicité »; le
Catholique national, 7 janvier 1893; etc.

§ IV. Comment ces altérations ont pénétré
dans les Eglises protestantes et chez certains anglicans.

1° Les anciens protestants ont maintenu dans leurs principaux
documents, au sujet de I'Eglise, la note de «catholique» (voir la
Confession helvétigue de 1566): 1ils ne combattaient donc pas
I’Eglise catholique, mais seulement les partisans de la papauté
romaine et du systeme papiste, qu’ils appelaient « papistes, papalins,
papolatres, ultramontains, catholiques-romains», etc., mais non
catholiques tout court. Aujourd’hui, les protestants, en trés grande
majorité, identifient le catholicisme et le papisme et enseignent,
avec les romanistes, qu’il n'y a pas de vrai catholicisme sans le
pape. Je n’ai point a rechercher ici les causes de cette méprise,
qui est une grave erreur et une grave injustice: — Grave erveur:
car il est démontré: 1° que le catholicisme des huit premiers siecles
n’a pas connu le papisme actuel, et que par conséquent ils ne
sauraient étre identifiés; 2° que le catholicisme des huit premiers
siecles est professé par les orientaux antipapistes, par les anciens-
catholiques, et méme par un grand nombre d’anglicans ou d’épis-
copaliens qui revendiquent le titre de « catholiques», en repoussant
énergiquement la papauté romaine et le systéme papiste ; — Grave
enjustice: car cette erreur cause un grave préjudice aux catholiques
antipapistes, en insinuant que leur catholicisme est infecté de toutes
les erreurs et superstitions du romanisme; et, de plus, elle procure
un grand avantage (immcrité et mensonger) aux romanistes, en
faisant croire aux masses que le romanisme posséde les grands
enseignements et les ressources religieuses du vrai catholicisme. —
Les anciens-catholiques ount signalé, a maintes reprises, aux pro-
testants, cette erreur et cette injustice, et ils ont lieu d’étre étonnés
que ces derniers en tiennent si peu compte.

2° Certains protestants enseignent que le catholicisme n’a pris
naissance qu’au II° siecle, et qu’il n’a terminé sa période de for-
mation qu'au VI® siécle. J'ai déja réfuté cette erreur (voir § I°r de
ce chapitre), M. Sohm, dans son « Apergu de l'histoire de I'Eglise
chrétienne », a insisté sur ce point de vue et a représenté le catho-
licisme comme le résultat de l'esprit hiérarchique et de lesprit
monacal. Selon lui, au second siécle, le sacerdoce spécial d’un
clergé composé d'éveques et de presbytres s’est substitué au



sacerdoce général de tous les croyants (p. 44); et de ce change-
ment, qui n’a pas été un changement de constitution seulement,
mais encore un «changement de la foi» (p. 43), est né le catho-
licisme: «|'Eglise presbytérienne de I'époque apostolique se trans-
forma en Eglise catholique épiscopale» (p. 48). Puis, aprés le hié-
rarchisme est venu le monachisme: «La lutte se termina dans le
IVe siccle et la victoire resta aux ordres religieux; l'liglise se
soumit a lidéal monastique; I’histoire de D'Eglise entra dans le
signe du monachisme, et ainsi s'acheva la catholicisation du chris-
tianisme » (p. 77). Cette maniére d’écrire 'histoire n’est que spé-
cieuse et fantaisiste. Sans doute le papisuie est essentiellement
fondé sur le systéme hiérarchique qui a sa base et son sommet
dans le pape, et sur cet esprit monacal particulier qui fait consister
la sainteté dans les pratiques monacales. Mais ce systecme, plus
boudhique que chrétien, n’a rien a faire avec le vrai catholicisine,
qui est essentiellement le maintien du christianisme intégral enseigné
par J.-C. et transmis par les apdtres aux Eglises fondées par eux,
Eglises animées d’un esprit un et universel, lesprit méme du
Christ, sauveur unique et universel, Telle est la vraie notion du
catholicisme.

3° Certains anglicans ont représenté ['Iiglise chrétienne wunz-
verselle comme composée 1° de I'Eglise orthodoxe orientale, qui
représente, selon eux, le principe de conservation, 2° de I'Eglise
romaine, qui représenterait le principe d'autorité, 3° des Eglises pro-
testantes, qui représenteraient le principe de liberté. l.es anglicans
en question seraient a la fois les représentants de ces trois prin-
cipes. — Réponse: 1° Nous avons démontré que la vraie catholicité
implique P'unité de la foi objective, en ce sens que partout ou existe
I'Eglise catholique, partout et toujours elle enseigne la méme foi
objective et administre les mémes sacrements. Or ces trois Liglises
n’enseignent pas la méme foi objective et n'administrent pas les
mémes sacrements. Donc il est impossible que leur réunion puisse
constituer une catholicité¢ vraie. — 2° L.a caractéristique que ['on
donne a ces Iiglises est erronce. Ln effet, si 'Eglise orthodoxe
orientale est conservatrice, elle admet aussi les principes d’autorité
et de liberté; si elle renferme dans son sein des membres qui ne
comprennent ni le vrai conservatisme, ni la vraie autorité, ni la
vraie liberté, elle a cela de commun avec toutes les autres Eglises:
mais il serait erroné de juger une Eglise par ses membres défec-
tueux. Toute Eglise doit étre jugée d’aprés ses documents officiels.
Or, d’apres ses documents officiels, elle peut concilier les trois prin-
cipes €énoncés. L'Eglise romaine, au contraire, ne saurait les concilier
logiquement d’aprés ses documents officiels: elle ne possede ni la
vraie autorité ni la vraie liberté, et, loin d’étre sagement conservatrice,



elle est subversive par ses faux dogmes, sa fausse morale et son
ambition. Les Eglises protestantes renferment certainement d’ex-
cellents chrétiens, mais aussi des doctrines et des procédés incon-
ciliables avec la véritable unité et la véritable catholicité. Enfin,
quant a U'Eglise anglicane, si on la juge d’apres ses Trente-neuf
Articles et ses actes officiels, il est impossible de se déclarer
satisfait, soit au point de vue du conservatisme, soit au point de
vue de lautorité et de la liberté. ILa confusion y parait actuelle-
ment plus grande que 'unité et la clarté, et cela, de 'aveu méme
d’un grand nombre d’anglicans.

§ V. Les Eglises particuliéres et I'Eglise universelle.

De méme que, dans la société politique et civile, il y a un
particularisme et un universalisme nécessaires, a savoir, des com-
munes formant des districts, des districts formant des cantons, etc.,
ainsi dans I'Eglise il y a des paroisses formant des cantons ou des
archidiaconés, ceux-ci formant des dioceses, ceux-ci des provinces
ecclésiastiques, etc. De méme encore que les simples citoyens ont
leurs droits civils, mais limités par ceux des communes, et que
les communes ont aussi leurs droits, mais limités par ceux des
districts, etc., ainsi, dans 'Eglise, les simples fidéles ont leurs droits
religieux, mais limités par ceux des paroisses, et les paroisses ont
aussi leurs droits, mais limités par ceux des dioceses, etc. Donc
les Eglises particulieres, tout en étant autonomes, c’est-a-dire tout
en ayant leurs droits religieux particuliers, sont cependant tenues
a des devoirs de catholicité ou d’union envers 'Eglise universelle,
dont elles font partie.

Cet état de choses est visible dans ['histoire de U'Eglise, dés
les temps les plus anciens. Les Eglises de Palestine, en effet, se
distinguent de celles de 1'Asie-Mineure, celles-ci de celle d’Ale-
xandrie, de celles de la Grece, de celle de Rome, etc. Au II° siécle,
on constate trois principaux foyers et trois variétés d’'Eglises: le
foyer le plus ardent est I’Asie-Mineure; le plus considérable est
Rome, qui embrasse déja la Gaule et I'’Afrique; le plus actif dans
le domaine des idées est Alexandrie. De grandes différences appa-
raissent aussi entre l'école théologique d’Antioche et 1'école théo-
logique d’Alexandrie. Chaque Eglise a sa liturgie, son symbole de
foi, son administration. Les Eglises de I’Asie-Mineure se distinguent,
au II° siecle, par la prépondérance qu’elles donnent a 1'épiscopat,
et par les réactions individualistes que cette prépondérance pro-
voque dans le mouvement montaniste et dans le mouvement quar-
todéciman. A Rome, l'évéque Victor veut déja régimenter les
Eglises d'Asie, et montre une tendance a l'administration univer-



e 38 .

selle. Irénée est aussi un homme d’ordre et d’autorité comme on
I'est a Rome. Les physionomies toutes particulicres de Panteéne,
de Clément d’Alexandrie, d’Origéne, donnent a Alexandrie un
caractere particulier. Toutelois dans ce particularisme regne I'unité
des croyances. M. E. de Faye, qui a fait ressortir ce particu-
larisme!), a fait Paveu suivant (p. 10): «Il y a de grands traits
communs a tous les chrétiens du premier age; le fond des
croyances est le méme en Palestine et en Asie-Mineure. » Clément
d’Alexandrie s’est donné comme le continuateur des disciples des
apotres %), et, en étant le défenseur des traditions des anciens, il
savait cependant défendre aussi l'autonomie de son Eglise et son
propre individualisme.

Tel fut 'esprit de T'ancienne liglise: l'union dans les choses
de I'Eglise universelle ou dans le droit commun, et la liberté dans
les choses des Eglises particulieres. Rappelons les paroles des
péres du concile d’Ephése, a l'occasion des empictements du
patriarche d’Antioche sur les droits de 'Eglise de Chypre: «Qu’on
ne contrevienne point aux reglements de nos peres, et que, sous
le manteau du ministére saint, ne pénctre pas l'orgueil du pouvoir
de ce monde, et que nous ne laissions pas disparaitre peu a peu
et imperceptiblement la liberté que N. S. J.-C., libérateur des
hommes, nous a acquise au prix de son sang » (can. 8). Rappelons
aussi les paroles des peres du concile de Carthage de 426, au
pape Célestin, qui voulait attenter a la libert¢ de ses jugements et
qui avait envoyé dans ce but son légat IFaustin: « Le concile de
Nicée trouva raisonnable et juste que, quelles que soient les affaires
qui sont soulevées, elles doivent étre terminces dans les lieux qui
les ont vues naitre: car les péres ont jugé que Jla grace du
St. Espret ne manque a aucune province, et qu’elle aide les prétres
du Christ a discerner prudemment la justice et a l'exercer fidele-
ment, et que surtout, dans le cas d’une opposition a la décision
des premiers juges, il est permis a chacun d’en appeler awu concile
de sa province ou méme au concile général. Lst-il quelqu’un qui
soit assez simiple pour croire que notre Dieu ait inspiré la rec-
titude du jugement a quelque juge wumigie, et qu’il I'ait refusée a
d’innombrables prétres réunis en concile? Nous ne trouvons dans

VY Clément & Alexandrie, p. 3-15; 1398.

?) «Il aime a rappeler que ces hommes rares dont il se réclame ont regu, de
génération en génération, I'enseignement des apotres eux-mémes. Clest par eux que
la vraie semence chrétienne et apostolique est parvenue jusqu’a lui... Il est resté
convaincu que, dans ses écrits, il n’a fait que reproduire les enseignements de ses
maitres... Aussi convient-il de tenir compte de ce sentiment si net qu’il avait de
ne pas avoir dévié de la tradition des anciens, lorsqu’il s’agit de se prononcer sur
le caractére du christianisme de Clément. » Quwwr. citZ, p. 25. Voir aussi p. 37 et 41I.



aucun concile des pcres un décret qui ait autorisé U'envoi de
délégués de la part (@ latere) de Votre Sainteté, Veuillez donc ne
pas envoyer a la demande de quelques-uns vos ecclésiastiques en
qualité¢ de juges d’instruction et ne le souffrez pas, de peur que
nous ne paraissions zunlroduire la fumiée de ['ambition mondaine
dans ['Lglise di Chrest'). s On connait suffisamment 1'autonomie
de I'LLglise d’Afrique, les libertés de I'Eglise gallicane, etc.

Ces notions générales établies, soient les remarques suivantes:

1° Une Eglise particuliere ne doit pas élre wune Eglise isolée
et fermee: car c'est dans toute 'Eglise que brille la vérité chré-
tienne ¢t que souffle PLisprit de Dieu, et I'histoire constate que
toutes les petites Iiglises qui se sont isolées et fermées, sont
devenues étroites et sectaires, zélotes et orgueilleuses, intolérantes
et pharisaiques. C'est un [ait que dans ces Eglises fermées qui ne
volent qu’elles et qui ne croient qu’a leur propre infaillibilité, la
suggestion idiote et la superstition aveugle ont une prise considé-
rable et néfaste?).

20 Toute Eglisc particulicre a des formes déterminées d apres
le caractéve du pays o elle est établie, d’apres les traditions et
Uhistore de ce pays, dapres le climat, le sol, les wusages, etc.
M. Fouillée a parlé des formes ethnologiques du christianisme ?);
il serait plus juste de parler des formes ethnologiques des Eglises
particulieres, par exemple des Eglises grecques, des Eglises latines,
des Eglises anglo-saxonnes, des Eglises germaniques, des Eglises
slaves, etc.

3° Il résulte de la, d’une part, que 1'Eglise universelle, tout
en étant une, est aussi multzple el variée dans ses éléiments humains,
et, d’autre part, qu’aucune Eglise particuliere, tout en étant catho-
lique, ne saurait représenter intégralement, a elle seule, Zoute la
vitalité et foute la beauté de I'LEglise universelle. Toute Eglise pat-
ticuliere a beau étre correcte, z¢élée, et aussi parfaite que possible,
elle a forcément ses points de vue particuliers et limités dans les
explications qu’elle donne et dans les applications qu'elle fait, dans
les vertus qu’elle pratique et dans les ceuvres qu’elle accomplit,
A coté d'elle sont d'autres Eglises qui font les mémes choses
autrement, ouvrant des horizons nouveaux et s’ouvrant elles-mémes
a des aspirations nouvelles. Ce ne sont point des Eglises qui se
contredisent, puisque l'unité dans les choses divines existe entre

1) Sur ce particularisme ecclésiastique de Dancienne Eglise, voir les belles
lettres de Varchiprétre Joseph Wassilieff & Guizot, dans U'Union chrétienne, nov. et
déc. 1861.

%) Voir le Catholigue national, du 6 janvier 1894.

8) Voir la Revue internationale de Théologie, janvier 1897, p. 186-187.



sk A —

elles; ce sont des Eglises qui se complétent pour la gloire du
Christ et de I'Eglise universelle !).

4° Il résulte encore qu'awcune FEglise particulieve ne saurait
se développer utilement et satnement, en ne vivant que delle-méme
et en vepoussant [influcice salutaire des autres FEolises parti-
culzeres. L'histoire de I'Iiglise d’Espagne, confinée a 'extrémité de
I'Europe et sans contrepoids suffisant contre sa propre exaltation,
contre son Inquisition, etc.,, ne démontre que trop l'exactitude de
cette these; et Augustin a dit avec raison: «Ecclesia quae non
communicat cum omnibus gentibus, non est Ecclesia. »

5° Etant donnée lexistence d'Eglises particulicres plus ou
moins nombreuses et dune liglise universelle, peut-on dire de
I'Eglise chrétienne qu’elle n’est qu’une Liglise offrant telles ou telles
particularités selon les pays et les €coles, ou qu’elle est une sorte
de République chrétienne, une sorte de confédération d'LEglises
particulieres orthodoxes, toutes unies par les mémes ¢léments divins,
mais distinctes par leurs éléments humains? Ces deux maniéres de
parler, loin d’étre opposées, expriment la méme idée, la premiére
en mettant plus en relief 'unité et Puniversalité¢ de 'Eglise, la
seconde en faisant davantage ressortir sa variété, De fait, I'ex-
pression <«respublica christiana» a été maintes fois employée.

Bref, le particularisme et 'universalisme sont nécessaires 1'un
a lautre: le particularisme est nécessaire, parce que, 1'Eglise uni-
verselle étant formée par l'union des Eglises particulicres dans la
foi, dans la morale et dans les sacrements, ce serait détruire ou
amoindrir 'Eglise universelle que de détruire ou d’amoindrir les
Eglises particulieres; le composé partage le sort des composants; —
I'universalisme est nécessaire pour les raisons précédemment indi-
quées. Le particularisme correspond au principe de variété?), et
Puniversalisme au principe d’unité. L’unité nécessaire ne peut
porter que sur les €léments divins, et la varicté nécessaire sur les
éléments humains. Rappelons que les lois purement disciplinaires
ne sont qu'humaines, qu’elles sont dés lors relatives et variables,
qu'aucune n’est absolue, et que, par conséquent, toute Eglise par-
ticuliere a le droit de les modifier selon ses besoins spirituels.
Jamais un concile cecuménique n’a eu lintention, dans ses canons
disciplinaires, de violer l'autonomie des Eglises particulicres, les-
quelles sont toujours restées, de fait, juges de l'application de ces
canons. Citons quelques faits:

1y Voir dans le Catholigue national du 30 aoilt 1902, p. 71-72: « Catholicisme
et universalisme ».

#) Montesquieu a fait des remarques tres sensées sur la pluralité des religions,
remarques que l'on peut appliquer a la pluralité des Eglises.



A —

Pendant les trois premiers sic¢cles, il n’y a pas eu de concile
ecumeénique, et cependant lunit¢ et la catholicité¢ de I'Eglise
existaient; d’ou il suit que ni l'unité ni la catholicité ne reposent
sur le concile cecuménique. Avant que PEglise fut organisée en
provinces, en dioceses, en patriarcats, chaque Eglise particulicre
se gouvernait elle-méme. Du IV® au VIII® siccle, les conciles cecu-
méniques ont maintenu l'indépendance des Eglises particuliéres
contre les empiétements de certains évéques, de certains métro-
politains, de certains patriarches. Chaque évéque ne devait exercer
sa juridiction que dans sa circonscription, chaque métropolitain
dans sa province, chaque patriarche dans son patriarcat. Iin Occident,
le patriarche de Rome a violé cette discipline, en établissant des
évéques et méme des patriarches en dehors de son patriarcat et contre
les autres patriarches. Au concile d'Ephese (431), en maintenant
I'indépendance de I'liglise de Chypre, on a proclamé de nouveau les
libertés des provinces ecclésiastiques et prohibé les empiétements
sur les provinces étrangeres. Aux Ve et Ve siccles, 'Eolise de
Milan était indépendante, malgré sa proximité de I'Eglise de Rome!).
Au XI1I° siccle, le pape Adrien 1V a cncore soutenu l'autonomie
des Eglises. Encore en 1014, l'assemblée du clergé de France
enseigna que chaque Eglise particulicre a le droit de modifier
I'application des canons disciplinaires des conciles cecuméniques ?).
Méme liberté dans les rites des sacrements, par exemple, dans la
composition du baume (uvgor) ou saint-chréme et dans les prieres
de la bénédiction ?); etc.

Terminons par quelques mots sur la destinction entre I'Lglise
d’ Ortent et I'Iiglise &’ Occident. Comme ].-C. a promis a son Eglise
d’étre toujours avec elle, elle n'a jamais cessé d’exister, elle existe
maintenant et elle existera toujours. Llle existe en Orient et elle
existe en Occident. L’Eg¢lise d’Occident ne peut se dire /la
véritable Lglise, mais une Iiglise véritable. Il en est de méme de
I'Eglise d’Orient. L’article /o. dans le cas présent, appliqué a une

1) Augustin écrivit & Janvier: « Ma mere m’ayant suivi a Milan, trouva que celte
Eglise ne jelnait pas le samedi, et fut inquiete de ce qu'il fallait faire; je consultai
la-dessus Ambroise, de sainte mémoire. Il me dit: Lorsque je suis 2 Rome, je jeine
le samedi; lorsque je suis & Milan, je ne jeline pas; fais de méme: observe les
usages de I'Eglise ou tu te trouves.»

?) Dés la naissance du christianisme et au siecle méme des apétres, les chefs
de I'Eglise ont jugé qu’aux choses qui regardent la police et discipline extérieure, il
était permis, voire méme raisonnable er guzlguefois nécessaire d'y admettre de la
diversité, de dispenser, de changer, ef de reldcher quelgues points des ordonmances. ..
touchant cette sorte de police. (istorre de I'Eglise de France, par. GUETTEE, T. X,
page 33.)

8) Voir I'étude de L. Petit sur cette matiere, dans les Zckos @ Orient, (évrier
1900, p. 129-142.



42

seule de ces deux Eglises, nierait I'existence de l'autre. Ce serait
une erreur historique. Ces deux Eglises particuli¢res doivent-elles
s'unir de manicre a ne former qu'une seule Eglise wniversclle?
Certainement. Mais cette union n'exige ni la fusion des deux
Eglises particuliéres en une seule, ni la perte de 'autonomie de
I'une au profit de l'autre, ni 'abandon des particularités théologiques
et disciplinaires auxquelles chacune tient légitimement de son cOté,
particularités qui n’empéchent pas l'unité de la foi lorsqu’elles sont
contenues dans leurs justes limites. L’universel n'est pas formé par
la destruction des élé¢ments particuliers, mais par leur union?).

La «Revue internationale de Théologie» a publié¢ sur cette
question des explications tres précises, qu'il serait trop long de
reproduire ici ). Qu’il suffise de faire la remarque %uivante. Quel-
ques théologiens orientaux raisonnent ainsi: L'Occident se résume
dans ['ultramontanisme et dans le protestantisme; or ce sont deux
hérésies; donc I’Occident tout entier est hérétique; donc I'Eglise
catholique ou wuniverselle n'existe qu'en Orient; donc ['Eglise
d’Orient est /la seule Eglise catholique ou universelle; donc ses
conciles sont des conciles wcumeénzgues; etc. — Réponse: Le point
de départ, la base méme de cette argumentation, est une grosse
erreur historique, prouvant que les théologiens orientaux en ques-
tion ne connaissent pas 'Occident. Iin effet, a toutes les époques
et dans toutes les Iglises particulicres de [’Occident, des voix
nombreuses se sont élevées, et contre l'ultramontanisme, et contre
le protestantisme, en faveur du vrai catholicisme et de l'orthodoxie
chrétienne; ces déclarations d’orthodoxie formeraient des volumes.
Donc le vrai catholicisme n’a jamais cessé d'exister en Occident. —
Mais, objecte-t-on, ces catholiques antiultramontains et antiprotes-
tants n’ont jamais formé d’Eglise particuliere visible. Nous répondons
que cela n’était pas nécessaire, soit parce qu'ils n’ont jamais cessé
d'étre dans leur propre Eglise (malgré les fautes et les erreurs
commises par une partie du clergé et des théologiens), et que la
maison leur appartenant, ils n’avaient point a en sortir; soit parce
que les sacrements qui leur étaient administrés ctaient certainement

Y Voir le Catholique national, du 27 janvier 1894, p. 14: <L’Eglise et les
Eglises»; et du 6 janvier 1894: «Fond divin et additions humaines. »

%) Voir les numéros d’octobre 1895: Réponse a M. Mesoloras, p. 770-775;
réponse a un théologien d’Athenes, p. 775-777; — avril 1896: Visibilité de D'an-
cienne Eglise catholique en Occident, du [X¢ siccle a Pépocque actuelle, p. 264-280;
— juillet 1896: Réponse a quelques théologiens orientaux, p. 344-350; — octobre
1896: autre réponse, p. 789-8co; -— janvier 1897: autre réponse, p. 150-153;
— avril 1903, p. 340-356, et juillet, p. 405-426: Quelques documents orthodoxes sur
Punion des Eglises; — juillet 1903: articles de MM. Swetlofl et Kiréeff sur un pré-
tendu obstacle a4 I'union entre l'Eglise ancienne-catholique et I'liglise orientale,

p. 565-573.



— 43 —

valides (les Orientaux eux-mémes reconnaissent la validité des
sacrements de I'Eglise romaine). En traitant de la visibilité de
'Eglise, nous avons démontré qu’il n'est pas nécessaire que l'or-
thodoxie soit visible dans toute I'Eglise, mais qu'il suffit qu'elle le
soit dans une partie; que, de fait, S. Jérome, S. Vincent de Lérins,
etc., ont enseigné qu’a certaines époques, I'Eglise véritable était
représentée par la minorité. Donc la minorité catholique qui n'a
cess¢ d'exister et d'étre visible en Occident, depuis les hérésies
papiste et protestante, suffit pour démontrer que le catholicisme
ou l'orthodoxie a toujours existé et existe encore dans 'Eglise
occidentale. L’objection et la prétention des théologiens orientaux
susdits sont donc sans valeur').

§ VI. Les Eglises d’Etat, les Eglises nationales et les Eglises
libres.

De méme que nous avons ¢étudié les Eglises particulicres par
rapport a l'Lglise universelle, ainsi devons-nous les étudier par
rapport a I'I‘tat. Dans le «Trait¢ de la religion en général », il a
ét¢ question des relzgzons dites nationales; il s'agit ici des Lo /lises
nationales, qui sont une espcce d'IEglises particulieres. Je ne saurais
analyser les documents publiés sur cette maticre par les théologiens
protestants, anglicans, romanistes, orthodoxes (orientaux), anciens-
catholiques, parce que la plupart traitent la question au point de
vue Jocal, c’est-a-dire relativement a la législation des pays ou sont
établies les Eglises en question. Dans un Traité général comme
celui-ci, je dois me borner a des notions générales.

D’abord, établissons quelques distinctions, dans le but de dis-
siper les confusions qui regnent d'ordinaire dans cette question
compliquée; puis, quelques principes, dans le but de faire succéder
a ces confusions un ordre positif et précis.

I Quelques distinctions: — 1° Nation et race. Actuellement,
toute nation est composée de plusieurs races. Etant donné que
toute nationalité confére des avantages aux races qui la composent,
les races doivent faire des concessions a la nation, s’efforcer de la
rendre prospére, travailler a ses intéréts matériels et spirituels,

2° Nation et religion. Actuellement, toute nation est mixte
au point de vue des religions, non moins qu'au point de vue des
races. Souvent une nation n’a qu'une Eglise nationale et elle se
borne a «tolérer » les autres Eglises ¢établies sur son territoire.
Quelquefois plusieurs Eglises nationales sont établies sur le méme

1) Voir la Revue internationale de Théologie, avril 1903, p. 357-366: Erreurs
de quelques théologiens orientaux sur I'Eglise d’Occident.



44 —

territoire national, bien que chacune d’elles ne représente qu’une
partie plus ou moins grande de la nation'); le bien de la nation
exige alors que toutes se tolérent entre elles et travaillent dans
l'intérét du pays selon leurs forces; sinon, la nation serait é¢videm-
ment dans son droit en leur retirant le titre d’Eglises nationales
et les avantages attachés a ce titre. D’autres fois, a cause méme
de la pluralité des ILglises établies sur son territoire, une nation
préfere n'accorder a aucune le titre de « nationales.

3° Nation, FPatrze, I7af. Toute nation a une patrie, mais la
nation n'est pas la patrie; unc partie de la nation pourrait étre
conduite en captivité, hors de son territoire national. La patrie
est, avant tout, le sol de la nation (terra patrum); mais elle n’est
pas seulement ce sol, elle est aussi les traditions nationales, 1his-
toire nationale, les intéréts nationaux, choses surtout morales qui
sont, pour ainsi dire, 'dme de la patrie, tandis que le sol n’en est
que le corps; le sol peut rester intact et non amoindri, tandis que
la nation elle-méme peut étre amoindrie dans sa gloire, dans sa
bravoure, dans ses intéréts. — Toutefois, si la nation et la patrie
sont matériellement distinctes, les mots « nationalisme » et « patrio-
tisme » sont moralement considérés comme synonymes, en ce sens
que 'amour de la nation et 'amour de la patrie sont inséparables
et sont tenus pour un seul et méme amour. — Il est encore a
considérer que l'on ne fait plus guére entrer la religion dans la
notion de nation, parce qu'il y a plusieurs religions dans chaque
nation; mais on fait encore entrer la religion dans la notion de
patrie, en ce sens que tout patriote, en songeant a sa patrie, songe
a son église s'il est catholique, a son temple s’il est protestant, a
sa synagogue s'il est juif, etc.; ces édifices font partie de sa localité
ou de sa patrie; mais on voit déja, par cette diversité, que la reli-
gion n'est plus qu'un élément second dans la notion de patrie; et
meéme les patriotes libres-penseurs pensent a leur patrie sans y
associer aucune notion de religion. — Quant a I'Etat, il n’est ni
la nation, ni la patrie, mais un ensemble de fonctionnaires délé-
gués par la nation (sous des formes qui peuvent varier) pour gou-
verner et administrer, c’est-a-dire pour représenter la nation a l'in-
térieur et a l'extérieur, pour défendre son honneur et ses intéréts,
pour favoriser tout ce qui est de nature a la rendre plus forte,
plus glorieuse, plus prospére moralement et matériellement. Tandis
que la nation est un groupe social, I'Etat est une institution utili-
taire, subordonnée a la nation et a la patrie. La nation et la patrie
sont donc supérieures a |'Etat.

1) Par exemple, dans le canton de Berne, il y a trois Eglises nationales: la
protestante, la catholique-romaine et I'ancienne-catholique.



45

4° luglise d'Ltat, Lglise nationale, Iglise libre ou indépen-
dante. — 1. [Lglise d'Idat est celle dont 'Etat est non seulement
le protecteur, mais le chef, en ce sens qu’il peut, de son chef,
faire ou modifer des lois ecclésiastiques. Quelques historiens (par
exemple, M. Seignobos) ont prétendu qu’en Orient, a partir de
Constantin, I'Eglise chrétienne a été une Eglise d'tat, sous pré-
texte que 'empereur ¢tait appelé I'évéque du dehors. Ils se trompent:
car ce titre ne lui donnait pas le droit de faire de lui-méme des
lois ecclésiastiques; ce droit n’appartenait qu’au synode. L'empe-
reur pouvait sanctionner ou non les décisions des synodes, et, au
point de vue politique et administratif, soumettre les évéques et
autres fonctionnaires impériaux a telle et telle injonction; mais ce
n’était pas la étre «le chef de 'Eglise » 1). L'Eglise n’avait d’autres
che’s que ses évéques unis aux prétres et aux fidcles. En Occident,
chez les protestants, les rois et les princes ont été considérés comme
chefs des Iiglises, et celles-ci ont ¢té des Lglises d’Etat. L'Eglise
¢tablie d’Angleterre est une Eglise d'Etat, dontle roioule Parlement est
le chef. Dans certains pays démocratiques (par exemple, le canton
de Neuchatel), I'Etat assure la pleine liberté de conscience a tous
les membres de I'Eglise, méme la liberté de nier tout dogme. —
L'Eglise concordatazre oun unze a I Etat o’est pas, comme telle, une
LEglise d'Etat: car, dans ce cas, 'Etat n’est que protecteur et non
chef; il agrée et solde les pasteurs, laisse I'Eglise faire ses dogmes
et sa liturgie, et se réserve le droit d’approuver ou de désapprouver
telle mesure administrative ou disciplinaire. I. Naville a reconnu
que telle a été 'Eglise d'Orient, qui n'a pas ét¢ établie par I'Etat 2).
En France, sous l'ancien régime, 'Eglise était unie a I'Etat, sans
étre strictement une LEglise d'Etat: Louis NIV a ét¢ maintes fois
autoritaire et méme tyrannique, mais il n’c¢tait pas pour cela chef
de TI'liglise gallicane. — l.es lLiglises concordataires ou unies a
I'Etat sont généralement appelées natzonales, bien que I'Etat ne
soit pas la nation: il agit au nom de la nation et la représente,
A parler strictement, il n’y a pas actuellement d’Eglise « nationale » ;
car aucune nation n’est actuellement unanime dans sa foi religicuse:
dans toute nation il y a plusieurs religions et plusieurs Iiglises.
L’ancienne notion que toute la nation fait partie de I'Eglise natio-
nale 7pso faclo (cujus regio, ejus religio), méne au multitudinisme
et est erronée. Ceux qui se contentent de définir la nation par la
majorité de la nation, peuvent appeler nationale I'Eglise de la ma-
jorité, et non celle ou celles de la minorité. D’autres, plus larges,

1) Leibniz a appelé I'empereur (externus episcopus) «che/ séeulier et avocar de
I'Eglise universelle »,

2 Bibliothique universelle, juin 19cl, p. 472.



— 46 —

appellent nationales toutes les Eglises du pays unies a I'Etat. —
L’Eglise [libre ou indépendante est celle qui n’a aucune relation
avec I'Etat et que I'Etat ignore; dans ce cas, I’lEtat ne reconnait
que des individus, mais pas d’Eglise. C’est la séparation de I'Eglise
et de I'Etat, des deux domaines temporel et religieux.

1. Quelques prencipes: — 1° Ltant donné [état social actuel,
les inconvénients et les abus dans les Zg/leses o Ftat sont tels qu'il
parait desirable de supprimer ces Eglises, parce que c’est, de fait,
le seul moyen de mettre fin a ces inconvinients et a ces abus.

2° Le régime concordatazre, ou 'union de 'Eglise et de I'Etat,
offre des inconvénients et des avantages: d'une part, I'liglise n’est
pas asservie; mais, d'autre part, elle n’est pas complétement libre,
et l'Litat, en certaines circonstances, peut nuire a ses intéréts reli-
gieux. C'est a chaque Eglise, dans chaque pays, 4 voir ce qui lui
est le plus avantageux religieusement. Aucune regle absolue ne
saurait étre établie sur ce point.

3° Il en est de méme du régime séparatiste: il offre des in-
convénients et des avantages. A chaque LEglise et a chaque pays
d’agir au mieux de leurs intéréts.

4° Aucune Eglise particuliere n’est Zenwe, comme telle, d'étre
nationale, encore moins d'¢tre une Eglise d’Etat, parce qu’il n’est
rien dans la notion de I'Eglise qui 'oblige a s’unir a U'Etat.

5° Toute Eglise particulicre peus accepter le titre de < natio-
nale », lorsqu’elle trouve des avantages spirituels a ¢tre unie a 'Etat.
Le discrédit qui pese actuellement sur ce régime, du moins aux
yeux d'un grand nombre, par suite de 'exploitation dont les peuples
et les fideles ont été l'objet en maints pays, ne saurait rendre faux
en eux-mémes ni le principe concordataire, ni le principe des
Eglises nationales. C’est la papauté romaine qui a cherché a dé-
truire le caractére national des Eglises particuliéres, parce qu’elle
a cherché¢ a dominer toutes les Eglises et toutes les nations dans
le but de transformer l'universalisme en romanisme. Mais il est
manifeste qu'une Iiglise particuliere peut étre a la fois nationale ef
catholique, c'est-a-dire, particuliere et liée aux autres Eglises par-
ticuliétres de maniére a former ensemble une Eglise universelle.
I’attache d’une Eglise a une nation n'empéche pas plus l'attache
a ’Eglise universelle que le patriotisme particulier n’empéche 'amour
universel. — On objecte que le nationalisme des Eglises particu-
licres est l'introduction des haines nationales (entre Grecs, Russes,
Slaves, Allemands, Anglais, Francais, etc.) dans le sein des Liglises,
et que c'est détruire la religion par le fanatisme politique. Réponse:
Une Eglise peut étre nationale sans étre politique; clle est patrio-
tique sans étre politique. Sans doute on peut abuser de tout et



47 —

transformer le patriotisme en chauvinisme; mais ce n’est pas in-
évitable. Le chauvinisme n’est pas la conséquence du vrai patrio-
tisme ni de la vraie religion, mais seulement de 'ambition et de
l'orgueil: I'Eglise romaniste, qui se pique de n’étre pas nationale,
est la plus chauvine de toutes les Eglises. D’autre part, le patrio-
tisme et le nationalisme ne sont nullement irreligicux par eux-
mémes et ils ne conduisent nullement a 'irreligion ; donc une Eglise
nationale peut heureusement exercer dans le sens religieux l'influence
que son titre d’Eglise nationale lui donne sur la nation.

6° Toute Eglise particulicre, nationale ou non, doit étre auto-
nome; car, d’abord, 'Eglise n’ayant pas d'autre chefl que J.-C,, il
est clair que toutes les Eglises particulieres qui composent 'Eglise
universelle sont autonomes sous la domination et dans l'esprit du
Christ; ensuite, toute nation devant étre libre vis-a-vis des nations
voisines, ne saurait tol¢rer que des chefs ecclésiastiques d'une autre
nation exergassent unc autorit¢ sur elle ou chez clle; en le tolé-
rant, clle ouvrirait la porte a des agissements politico-ecclésiastiques,
qui provoqueraient incvitablement des troubles et d'autres graves
dommages.

7° La nationalit¢ d’une Eglise ne doit pas étre un obstacle a
son orthodoxie: car l'orthodoxie prime la nationalite, celle-la étant
essentielle, celle-ci ne l'¢tant pas.

8° L’orthodoxie d'une Eglise primant son caractere national,
il est nécessaire qu'une Eglise n’épouse aucune querelle politique,
aucune haine de race, et qu’elle reste une sur le territoire exclu-
sivement religieux que St. Paul a indiqué en disant (Ga/, 111, 28):
Non est Judaeus, neque Graecus, non est servus neque liber, non
est masculus neque femina. It encore (/Zilip. 11, 11): Lt omnis
lingua confiteatur quia D. J. Christus in gloria est Dei Patris,

0° Si Rome combat les Iiglises nationales, c’est uniquement
parce que lautonomie dont elles jouissent serait la ruine de son
absolutisme et de ses ambitions ).

10° D’ou il suit logiquement que les particuliers et les Etats
qui veulent combattre Rome, doivent favoriser [’établissement
d’Eglises nationales sur leur territoire: car de telles Eglises sont
des forces pour les Etats auxquels elles sont unies.

Eté., ete,

Toutes ces questions touchent a une quantité d’autres, qui
rentrent dans le domaine de la simple politique ecclésiastique et
non de I'Ecclésiologie dogmatique proprement dite. Je ne saurais

Y Voir L¢ Catholigue national, 1°F février 1902, p. 9-1o: «Pourquoi les ultra-
montains ne veulent pas d'Eglise nationale, »



48

les discuter ici, et je me borne a mettre en garde les lecteurs sérieux
contre les innombrables erreurs des dilettantes de la politique ecclé-
siastique (par exemple, MM. Lanfrey, Bruneti¢re, Faguet!), etc.).

Ch. XIII. Conséquences de cette unité et de cette
' universalité de I'Eglise chrétienne.

On peut en citer quatre: 1° Beauté et grandeur de l'unité et
de Tuniversalité de I'Eglise chrétienne; 2° Nécessité d’adhérer a
I'Eglise une et universelle; 3° Nécessité de rétablir 'union des Eglises
séparcées:; 4° Communion des Saints.

§ I. Beauté et grandeur de l'unité et de l'universalité
de I'Eglise chrétienne.

1° Beauté of grandeur de lCunité dans universalité. Si l'on
considere 'universalité des hommes, on est frappé¢ des ¢lements de
division qui les séparent encore : haines de races, haines de nations,
haines de partis, haines d’¢coles; dans le méme parti et dans la
méme école, individus contre individus; dans le méme individu,
idées contre idées, sentiments contre sentiments, contradictions entre
les aspirations et les actes. Tel est le monde, en politique, ou les
nations et les partis se déchirent en des guerres sanglantes; en
philosophie, ou les ¢coles se contredisent; en morale, ou les défauts
excités par les intéréts sc heurtent: en religion, ou les sectes s’a-
nathématisent les unes les autres. « LLa mer n’a pas plus de vagues
quand elle est agitée par les vents, qu’il ne nait de peunsces diffe-
rentes de cet abime sans fond et de ce secret impénétrable du
ceeur de 'homme... Tu me cries de loin, 6 philosophie, que jai a
marcher en ce monde dans un chemin glissant et plein de périls:
je l'avoue, je le reconnais, je le sens meme par expérience. Tu me
présentes la main pour me soutenir et pour me conduire; mais je
veux savoir auparavant si ta conduite est bien assurée: si un aveugle
conduit un aveugle, ils tombent tous deux dans le précipice. Et
comment puis-je me fier a toi, 6 pauvre philosophie! Que vois-je
dans tes ¢coles que des contentions inutiles qui ne seront jamais
terminées? On y forme des doutes, mais on n'y prononce point de
décision... Nobis invicem wvidemur insanire, nous nous semblons
insensés les uns aux autres, disait autrefois saint Jérome » (Bossuet).

Or, c’est au milicu de ces haines, de ces divisions, de ces con-
tradictions, de ces batailles, de ce sang versé, de ces anathemes,
que I'Eglise chrétienne préche et ¢tablit Punité; bien plus, c’est

') Sur quelques erreurs de ce dernier, voir la Revue internat. de Théologie,

octobre 1897, p. 771-776.



40

avec ces memes hommes, divisés entre eux par la politique et par
des intéréts de toutes sortes, qu'elle fait cette unité, ce cor wnum
et cette ansma wuna, cette unité de foi malgré les oppositions des
esprits, cette unit¢ de morale et de devoir malgré les oppositions
des droits, cette unité¢ de sacrements malgré les antagonismes des
races ct des opinions; et cela, non pour un jour, non pour un
siccle, mais pour tous les si¢cles; de telle sorte que, malgré toutes
les agitations extérieures et intérieures, les hommes les plus divers
par le génie se passent les uns aux autres le flambeau de cette foi,
qui, dans un changement si continuel de toutes les choses humaines,
ne subit cependant jamais la moindre altération essentielle. Elle se
retrouve identique dans son fond sur les levres du platonicien Jus-
tin, de I'éclectique Clément, de l'alexandrin Origeéne, du puriste
Tertullien, de l'orateur Chrysostome, du philosophe Augustin: elle
est partout et toujours la meme, qu'elle s’adresse aux petits et aux
grands, aux sujets et aux empereurs, aux pauvres et aux riches, aux
heureux et aux malheureux,

N'est-ce pas la un des caractéres manifestes de la vérité: Une
telle Eglise n’est-elle pas réellement le temple de Dieur Ou Dieu
se révélerait-il mieux que dans cette lutte de la vérité contre ler-
reur, de 'amour contre la haine, de l'idéal contre la cupidité, de
I'unité contre la division?

2° Beauté ct grandeur de lunzversalité dans [lunete. Apres
avoir vu la sublimité de 1'Eglise chrétienne, en tant qu’elle réalise
une certaine unité religieuse dans l'humanité divisée, voyons la
sublimité de cette méme Eglise, en tant que, non contente d’¢ta-
blir cette unité, elle 'é¢tend et 'universalise, poursuivant ainsi non
seulement 'un, mais 'universel. « Les belles ames, ce sont les ames
universelles », dit Montaigne. C’est dans cet ensemble, dans cet
universalisme, que se trouve la perfection, la perfection humaine,
déploiement universel et éternel des richesses de lesprit humain,
et la perfection chrétienne, déploiement général des richesses du
christianisme.

Le catholicisme ainsi compris offre aux esprits qui cherchent
la verité, les garanties les plus sérieuses que le témoignage humain
puisse offrir: « quod ubique, quod semper, quod ab omnibus cre-
ditum est» (voir le 7vaité de la foz). 1l tend a faire du genre
humain tout entier une seule famille, et, tandis que quelques pen-
seurs payens se sont bornés a dire, en paroles, que rien d’humain
ne leur était étranger, il pratique cette maxime, préche a tous la
méme doctrine, la méme morale, les mémes sacrements, réunit
dans ses temples les pauvres et les riches, réalise ainsi la véritable
égalité et la véritable fraternité. De plus, non content d’effacer

Revue intern, de Théologie. Heft 45, 1904, 4



ainsi les castes et l'esprit de parti, il affirme partout la grande
synthese universelle, qui renferme en elle, comme dit saint Paul
(Phelep. IV, 8), ¢ quecumque sunt vera, quecumque pudica, que-
cumque justa, quaecumque sancta, quecumque amabilia, quecumque
bonz famw, si qua virtus, si qua laus discipline...» Notre catho-
licit¢ est ainsi une catholicité de vérite (doctrines et choses), une
catholicité de temps (faisant remonter I'Eglise du Verbe incarné
jusqu’a la création du monde par le Verbe), une catholicité d’es-
pace (embrassant la vie divine partout ou elle existe, sur notre
plancte et dans les autres mondes, s’ils sont habités). Telle est la
cit¢é de Dieu dans sa profondeur, sa largeur et sa hauteur: Laudate
eum, sol et luna; laudate eum, omnes stelle et lumen: laudate
eum, cceli ccelorum, et aqua omnes que super ceelos sunt (Ps. 148)...
Laudate Dominum, omnes gentes: laudate eum, omnes populi
(Ps. 116). On comprend que les vrais chrétiens tiennent au titre
de catholiques ou d’universalistes; car un universalisme qui tend a
réunir tous les hommes, toutes les races et toutes les nations, dans
la collectivité de toutes les vérités sans mélange d’erreurs et de
tous les sentiments sans souillure, est évidemment un universalisme
divin; c’est I'universalismie méme que le Christ a voulu établir sur
la terre (voir le 7razté du christianisme). On comprend que les
épiscopaliens, soit des Etats-Unis, soit d’Angleterre, cherchent a
rendre ce titre a leur Eglise, et que des protestants glorifient pu-
bliquement cet universalisme qui est incontestablement une vérité,
une beauté et une force.

§ II. Nécessitée d’adhérer a I'Eglise une et universelle.

Cette nécessité est déja évidente par tout ce qui précede, et
en particulier par tout ce que nous avons dit de l'insuffisance de
I'individualisme en religion!); aussi n’est-il question, dans ce para-
graphe, que de préciser en quoi cette obligation consiste, ou la ma-
niere dont on doit appartenir a I'Eglise et l'esprit dans lequel on
doit lui appartenir.

1° D’abord, si l'on doit appartenir a 'Eglise, c’est dans le but
d’appartenir davantage au Christ, de mieux lui obéir, d’étre plus
fort dans la pratique des devoirs chretiens et plus ferme dans la
foi. Donc l'obligation d’étre chrétien est le but, et 'obligation d’ap-
partenir a 'Eglise chrétienne est le moyen: d’ou il suit que ce n’est
pas I'Eglise qui doit primer le christianisme, mais le christianisme
qui doit primer l'Iiglise: que le titre d’enfant de Dieu et de frere
du Christ doit 'emporter sur le titre de membre de 'Eglise. Ceci

') Voir aussi la premiere partie de ce Traité, ch. I (Revue d’avril 1903,
p. 212-214).



— 51 —

est tres important, parce que certains propagandistes, plus ecclé-
stastiques que chrétiens, s’efforcent de gagner des adhérents plutot
a leur Eglise particulicre qu’a Jésus-Christ méme. Nous répudions
énergiquement ce zélotisme antichrétien qui n'est que de l'enrégi-
mentation ecclésiastique et du confessionnalisme anticatholique?).

2° I'aut-il entendre l'obligation d’appartenir a I'Eglise chré-
tienne dans le sens de la maxime: «Hors de I'Eglise pas de sa-
lut »? Nous avons déja expliqué en quel sens cette maxime peut
¢tre vraie et en quel sens elle peut étre fausse?). Elle peut étre
vraze, en ce sens que le salut ne peut étre effectivement accordé
qu'aux justes, et que des lors il faut appartenir a cette Eglise qui
est la société des justes. Elle peut étre fawusse, si 'on entend que,
pour étre sauvé, il faille appartenir a telle Eglise visible, et que
quiconque ne lui appartient pas est ¢o zpso damné. Une telle doc-
trine est contraire a la notion de Dieu et a la notion de la jus-
tice: a la notion de Dieu, car elle suppose que Dieu ne pourrait
pas ou ne voudrait pas accorder sa grace sanctifiante en dehors
de U'Eglise visible, ce qui est inadmissible: a la notion de la jus-
tice, car les payens de bonne foi sont sauvés, bien qu'ils ne fassent
pas partie de I’Eglise chrétienne visible.

3° Il serait illogique et antichrétien qu'un disciple du Christ,
sachant que le Christ a fondé une Eglise dans le but évident que
ses disciples en fissent partie, refusat d’en faire partie, sous le faux
prétexte que toutes les Eglises chrétiennes enseignent des erreurs
et sont coupables, qu’il est mieux, par conséquent, de ne faire par-
tie d’aucune, de les combattre toutes, et de chercher a les rempla-
cer toutes par un christianisme sans dénomination confessionnelle.
—— Réponse : 11 existe une Eglise du Christ, qui est suffisamment
visible pour pouvoir étre découverte par les chercheurs de bonne
foi. Ceux qui, de fait, la découvrent, doivent consciencieusement
en faire partie. Ceux qui ne la découvrent pas ne sauraient étre
coupables de n'y pas entrer. 1.’Eglise du Christ pourrait a la ri-
gueur se contenter du titre d’Eglise « chrétienne »: 'unité, la sain-
teté, 'orthodoxie, la catholicité, I'apostolicité sont des qualités plu-
tot que des titres. Le chrétien qui se bornerait a ¢tre membre de
I'Eglise « chrétienne» et qui repousserait tout autre titre, tout en
sefforcant de réaliser en lui l'unité, la sainteté et les autres qua-
lités susdites, ce chrétien, dis-je, pourrait étre accusé d'illogicité et
d’imprudence, mais non de schisme, encore moins d’hérésie. Il en
serait de méme du chrétien qui, tout en sauvegardant l'unité, la

Y Voir, dans le Catholigue national du 16 juin 1894, larticle intitule: « L'en-
régimentation ccclésiastique ».
%) Voir ch. V.



52

saintete, l'orthodoxie, la catholicité, l'apostolicité, ajouterait au titre
de chrétien plusieurs autres titres confessionnels; il pourrait étre
illogique et imprudent, mais il ne serait, de ce fait, ni schismatique
ni hérétique. Quoi qu’il en soit, lUindifférentisme qui place toutes
les Eglises sur le meme rang, malgré leurs oppositions dogma-
tiques, est ¢videmment erroné et coupable, la vérité ne pouvant
étre traitée comme l'erreur, ni l'erreur comme la vérité.

40 1’Eglise véritablement chrétienne a-t-elle le droit d’imposer
des conditions d’admission? Non seulement elle en a le droit, mais
encore le devoir: elle ne saurait, en effet, admettre parmi ses mem-
bres que ceux qui déclarent professer les doctrines enseignées par
le Christ, les préceptes imposc¢s par lut et les sacrements institucs
par lui. Toujours I'Eglise a exigé une profession de foi des caté-
chumenes qui lui demandaient le baptéme. La véritable Eglise
chrétienne ne saurait donc étre multitudiniste, le multitudinisme
consistant dans l'admission de «n’importe qui» et «sans condi-
tions » comme membre de U'Eglise. Plus une profession de foi est
exacte, claire, franche, loyale, plus elle doit étre louée; a la con-
dition toutefois qu’elle se bornera a exiger des fideles cela seule-
ment qui est de foi, c’est-a-dire «qui a été cru partout, toujours et
par toutes les Eglises chrétiennes», et, par cons¢quent, qu'elle
n’exigera pas, sous le couvert de la foi, ce qui n'est que spécula-
tion théologique, discipline humaine, rite d’origine purement ecclé-
siastique, etc., toutes choses humaines qui ne sauraient étre impo-
s¢es a la conscience comme choses divines.

§ III. Nécessité de rétablir 'union des Eglises séparées.

I. Cette nécessité apparait au double point de vue Aumain et
dzven.

D’abord, le simple bon sens nous apprend que l'union fait la
force et que tout royaume divisé contre lui-méme périra. La science
et la philosophie nous enseignent que l'unité est une condition de
la vie, soit dans le corps, soit dans ame, et que, des que la divi-
sion se met entre les forces ou les facultés, c’est la maladie ou la
mort. «L’esprit, s’il y a une défnition possible de ce je ne sais
quoi, l'esprit est de voir la ressemblance des choses qui ont l'air
d’étre diverses. D’ou il suit que l'esprit est la course a l'unité, la
recherche et la captation de l'unité. Si de lesprit vous revenez a
la science, le fait que la science n’a jamais fait un pas sans mar-
cher vers l'unit¢ d’explication, sans supprimer quelque chose qui
ferait obstacle a cette unité, sans éliminer des corps simples qui
usurpaient leurs titres, sans identifier la chaleur, la lumiere, la force,
sans révéler des équivalents... Or U'¢quivalence est un aspect et une



— B3

forme de lunité » (Dupont-White, I/élanges plilosophzques). 11 en
est de méme dans I'Eglise, I'Eglise devant étre une société spiri-
tuelle et éclair¢e. Donc tout homme de sens, de philosophie, de
science, de religion, doit chercher non seulement a unifier les reli-
oions dans la grande vérité religieuse qui est le christianisme bien
expliqué, mais encore a unifier les Eglises chrétiennes dans la grande
Eglise catholique qui, bien expliquée, est la grande Eglise chrétienne.
Donc l'union des Eglises particulieres dans 'unité de 'Eglise univer-
selle, tel est le but que nous devons viser.

Ce but interconfessionnel s’impose d’autant plus qu'il corres-
pond au but de la paix internationale, visé par les penseurs con-
temporains. l.a paix internationale n’est pas seulement un sujet
politique et social, c’est encore un sujet religieux, en ce sens que
la paix favorise la vraie religion, et que la vraie religion favorise
aussi la paix. Ce sont surtout les fausses religions et les Eglises
irreligieuses qui ont caus¢ les guerres dites de religion. Aussi plus
les notions de religion et d’Eglise seront mieux comprises, plus les
occasions de guerre seront rarc¢fices. On le comprendra aisément si
l'on refléchit que les passions mauvaises qui déchainent les guerres,
seralent enrayées et paralysées par la religion, si celle-ci €tait mieux
pratiquée et exercait une plus grande influence sur les mceurs.
L’union des Eglises est donc un des meilleurs moyens d’assurer le
véritable humanitarisme et la véritable paix?).

Ensuite, au point de vue chrétien, cette union est encore plus
urgente. En effet, tout, dans le christianisme, la réclame. Si le
Christ est «le prince de la paix» (Zsaie, IX, 0), comment des
Eglises qui se réclament de lui peuvent-elles etre en guerre? Sl
a dit qu'il est venu apporter le glaive sur la terre, comment ne
sait-on pas que c'est le glaive de la verite contre lerreur et de la
vertu contre le vice, et non pas le glaive des disciples contre les
disciples? Si I'Eglise doit étre une milice, qui ne sait qu’elle doit
étre une milice exclusivement spirituelle, chargée de répandre la
doctrine qu'il a préchée et non d'imposer des opinions humaines,
d’apprendre au monde a observer les préceptes divins et non d’as-
servir les consciences sous un joug purement humain: Qui ne voit
que le zélotisme d’Eglise contre Eglise, en dehors de la garde du
dépdt divin, n’est nullement le zele de la maison de Dieu, mais
Vodium theologicume et la superbia ecclesiastica®)? Clest un fait que
le Christ est un et que son corps est un: divisus est Christus?
Numquid Paulus crucifixus est pro vobis, aut in nomine Pauli
baptizati estis? (/ Cor. 1, 13). Donc, cest piti¢ de voir les Eglises

Y Voir le Catholigue national du 7 janvier 1893.
?) 7d., 18 aolt 1894 et 24 mars 1900,



dites chrétiennes, qui sont le corps du Christ, s’anathématiser les
unes les autres; comme c’est piti¢ de voir, sur le tombeau méme
du Christ, des chrétiens se battre contre des chrétiens pour des
questions de préséance, et contraints & la paix par des non-chré-
tiens! Clest un fait que le laicisme antiecclésiastique, qui se répand
de plus en plus sous le nom d'anticonfessionnalisme, est causé en
grande partie par le scandale que les querelles d’Eglises produi-
sent sur une quantité de laiques?!). Donc, si 'on veut mettre fin
a ces scandales et a ces divisions, il faut rétablir 'union.

II. L.a nécessité de l'union ¢étant demontrée, indiquons en quoi
cette union peut consister. ‘

1° Ecartons, avant tout, un procéde inadmissible: celui qui
consisterait a exiger qu'une Eglise particulicre allat a une autre
Eglise particuliere et se soumit a elle. En effet, aucune Eglise par-
ticulicre n’étant I'Eglise universelle, n'a le droit de s'imposer et
d’exiger qu’on aille a elle pour se soumettre a elle. C’est a la seule
Eglise universelle que les Eglises particulieres doivent étre subor-
données, sans perdre toutefois leur autonomie légitime, comme il a
¢té démontré; et celles qui ne sont jamais sorties de 'Eglise uni-
verselle n’ont nullement a y rentrer. Aucune partie n'est le tout:
méme parfaite, une partie n’est quune partie et non le tout. Que
chaque Eglise particulicre repousse tout esprit d'orgueil en renon-
gant a la prétention d'étre, a elle seule, U'Eglise universelle, et
lorsque cet esprit d’humilit¢ les aura toutes pénétrées, 'union des
Eglises sera bien pres d'étre rétablie®). « Omnium malorum cau-
sam esse vanam gloriam (vir wavimy «itioy 1ov xaxdr 1, xerodosie),
dit saint Jean Chrysostome ?).

2° On peut concevoir une simple union de sentziment, qui con-
siste a inspirer a toutes les Eglises unies un respect mutuel et une
charité réciproque; a croire a la loyauté de chacune, toutes les fois
que la déloyauté n’est pas constatée; a bannir, par conséquent,
toute injure et tout mauvais traitement; a prendre part, chez les
unes et les autres, a des discours et a des prieres de circonstances,

1 Clest ainsi que QQuinet, apres avoir constaté Uhostilité qui regne entre plu-
sieurs confessions « chrétiennes », demande que cette hostilité cesse, et il s’écrie:
«Qui fera ce miracle? Qui réunira ces ennemis acharnés, irréconciliables? Evidem-
ment un principe supérieur et plus wuniversel/. Ce principe, qui n’est celui d’aucune
Eglise, voila la pierre de fondation de l'enseignement laique. » Quinet se trompe :
ce principe supéricur et plus wuniverse/ est le principe de la véritable liglise catio-
ligue (je ne dis pas de I'Lglise romaine); et pour rappeler a lordre les hiérarchies
coupables, il n’est pas nécessaire de les supprimer, il suffit de les réformer, comme
pour rappeler a Pordre les laiques coupables, il n’est pas nécessaire de les suppri-
mer, il suffit aussi de les réformer.

%) Voir le Catholique national du 28 juillet 1894.

%) In Joann. homil. 29 (al. 28); 1. VIII, p. 195, éd. Gaume.



ayant un caractere de piété, de bienfaisance, d’humanité, d'urba-
nité, etc., comme de simples cérémonies de baptéme, de mariage,
d’ensevelissement, etc. Une telle union est manifestement insuffi-
sante; elle est plus de politesse et de simple convenance que de
vraie fraternité.

3° Quant a l'intercommunion zz sacris (c'est-a-dire dans les
sacrvements), peut-elle avoir lieu entre Eglises non unies par la méme
for objective (donc entre Eglises qui se considerent comme plus ou
moins entachées d’hérésie)? Il importe de remarquer qu'’il s’agit ici
non pas de simples individus, mais d’Eglises, et par conséquent,
de relations officielles d’Eglises a Eglises. Nous avons suffisamment
parlé des individus en traitant de I’hérésie et du schisme. En ce
qui concerne les Eglises mémes, la question prend une gravité plus
grande : car, si un individu peut faire de lui-méme, dans une Eglise
autre que la sienne, une profession de foi individuelle, tenue pour
orthodoxe par cette Eglise, et s'il peut y recevoir ainsi le sacre-
ment qu’il désire, 11 n'en est pas de méme d'une Eglise. 1.'Eglise
qui se présente a une autre se présente officiellement comme Eglise,
et elle doit, par conséquent, présenter une profession de foi offi-
cielle et orthodoxe. Je dis «orthodoxe », car des qu'il s'agit d'une
communion zz sacris, c’est-a-dire dans des sacrements établis par
le Christ, donc dans des choses d’origine divine, il est évident que
les autres choses divines (dogmes et préceptes) doivent étre aussi
professées par ces Eglises. IL.e Christ est un, sa doctrine est une,
sa morale une, ses sacrements un: unus Dominus, una fides, unum
baptisma (£phes. 1V, 5). Le Christ ne devant étre ni en division,
ni en contradiction, entre les Eglises qui le reconnaissent pour
maitre, il est nécessaire que sa doctrine, sa morale et ses sacre-
ments soient aussi professés et pratiqués par ces meémes Eglises
sans division ni contradiction. Clest un fait que l'ancienne Eglise
a agi d’aprés ces principes, et que l'unité de !a foi n’a cessé
d’étre maintenue comme condition d’union entre certaines Eglises
que lorsqu’elles ont renoncé elles-mémes aux confessions de foi;
mais l'ancienne Eglise, une et universelle, a toujours exigé¢, et avec
raison, une confession correcte de la foi. I.es Eglises qui y ont
renoncé, n'y ont renoncé que par suite de leurs propres divisions
dogmatiques, divisions produites par le rejet du critérium catho-
lique et par des raisonnements erronés. Nous ne saurions leur
donner raison. En tout cas, il reste toujours a examiner si les Eglises
qui passent pour hérétiques, sans avoir été condamnées comme
telles par un concile cecuménique, peuvent étre traitées officielle-
ment comme réellement hérétiques.



— 56 —

4° Dans I'état actuel des choses, quels sont les moyens a prendre
pour mener pratiquement cette grande ceuvre a bonne fin? On peut
indiquer les suivants :

1. Toutes les écoles théologiques, tous les partis ecclésiasti-
ques, toutes les Eglises doivent absolument supprimer les person-
nalités et les discussions irritantes qui tendent manifestement a la
division.

2. Les personnalités et les discussions irritantes doivent ctre
remplacées par des explications scientifiques tendant uniquement a
la paix et a l'union.

3. Lunion et la paix ne peuvent se rcaliser que dans la doc-
trine du Christ. Dooc, c’est surtout la doctrine du Christ qu’il s’agit
de remettre en plus grande lumiere, en la distinguant de plus en
plus des spéculations humaines avec lesquelles elle a ¢té confon-
due depuis des siecles par les théologiens et par les partis ecclé-
siastiques.

4. Par doctrine du Christ, nous entendons exclusivement la doc-
trine enseignée par le Christ et confi¢e comme un dépdét a son Eglise
une et universelle. Du moment qu’elle est un dépot, elle ne peut
étre ni augmentée ni diminuée par 'Eglise universelle, ni par qui
que ce soit.

5. Il semble que les catholiques et les orthodoxes, qui en appel-
lent a I'Ecriture et a U'Liglise universelle, doivent approuver cette
déclaration.

6. 11 semble que les protestants, qui en appellent sans cesse
a la parole de Dieu et a la doctrine du Christ, doivent ¢égale-
ment approuver cette déclaration. Ils ne sauraient logiquement
combattre les quatre notions de dépét, d’Eglise, d’unité et d’uni-
versalité, qui se trouvent expressément dans 1'Ecriture.

7. A ceux des protestants qui ont des préjugés contre les sept
conciles cecumeéniques, nous ferons remarquer :

a) que ces sept conciles, ratifics par les Eglises d’Orient et
d'Occident, présentent une valeur historique supérieure a n’im-
porte quel synode protestant, si général que celui-ci ait éte, et
que, des lors, on aurait tort de leur refuser Pattention qu’ils mé-
ritent ;

6) qu’il ne s'agit pas d’approuver en bloc tout ce qui s’est
dit dans ces sept conciles, ni tout ce qui s’y est fait:

¢) qu'on peut en faire 'analyse ainsi qu’il suit: ¢liminer les
personnalités et les discussions stériles; considérer que les docu-
ments purement théologiques qui y ont ¢té communiqués ne sont
pas de foi; ne considérer comme de foi que les déhnitions faites
d’apres le critérium catholique et ratifices comme telles par toute
I'Eglise; considérer que les approbations et les désapprobations lan-



— 37

cces sous forme d'exclamations, au cours des simples lectures des
documents ou des discours, sans controle suffisant des picces et sans
discussion approfondie des doctrines, ne sauraient étre prises pour
des définitions (par exemple, la condamnation d’Origéne, si toute-
fois elle est authentique, celle d’Euse¢be de Césarde, etc.); enfin
considérer que les canons disciplinaires et liturgiques sont laissés,
quant a Papplication, au libre jugement et a la piété des Eglises
particulicres autonomes 1).

8. Enfin, il importe de remarquer que les mots « Kglises unies »
ne signifient pas «kEglises paralysées». Pour étre unies, les Eglises
particulicres ne cessent pas d’étre des Eglises autonomes. Unies
seulement dans les ¢éléments d’origine divine, elles ne sont soli-
daires que dans la garde de ces mémes éléments, mais non dans
les choses de provenance purewment humaine qui peuvent varier,
telles que les explications théologiques, les mesures disciplinaires,
les formes et les détails liturgiques, les relations plus ou moins
imtimes entre Eglises, et toutes ces choses renfermces dans la for-
mule de St. Paul @ « Sccundum hominem dico (Rone. 111, 6.

[l semble que, dans de telles conditions, la foi, la conscience,
la science, la liberté¢ sont sauvegardées, et qu'une union, sur cette
base, serait vraiment chrétienne, sincere, objective et solide,

§ IV. Communion des Saints.

Démontrons sa certitude, expliquons sa beauté, tirons ses con-
séquences.

I. Sa certitude: — 1° l.e christianisme est une religion de cha-
rite et de fraternit¢: J.-C. a préché la filiation des hommes par
rappert a Dieu et leur fraternité entre eux: donc tous les disci-
ples de J.-C. doivent ¢tre en méme temps unis a Dieu et unis
entre eux; donc le christianisme est une communion de saints.—
Précisons : d’apres I'lscriture, 'Eglise est une famille dont Dieu est
le pére, un corps dont J.-C. est la téte. Or, dans une tamille, tous
les membres doivent étre unis; alors méme qu’ils sont séparés
corporellement, leurs joies et leurs douleurs sont communes; la
gloire ou la honte de l'un rejaillit sur les autres; une certaine so-
lidarité est inévitable. Dans un corps, la solidarité est encore plus
visible : les yeux voient pour tout le corps, les pieds marchent
pour tout le corps, etc.; aucun organe n'agit pour lui seul; tous
agissent pour tout le corps; donc la vie du corps est commune a
tous les membres et a chacun. — St.Paul insiste partout sur cette
communion ou co-union de tous en J.-C.: coheredes Christi, si

— =

V) Voir le Catholigue mational du 5 septembre 1896 :  Pour la paix», p. 74-75.



— 38

tamen compatimur, ut et conglorificemur; consepulti sumus cum illo;
si enim complantati facti sumus similitudini mortis ejus, simul et
resurrectionis erimus. lLa xonrwric dont il parle a propos de 1'eu-
charistie, entre les fideles et le Christ, montre qu’elle doit exister
aussi entre les fideles, ceux-ci participant au méme pain, au méme
calice, a la méme grace, a la méme vie religieuse. Et St.Paul a
la sollicitude de toutes les Eglises; quand un membre soufire, il
souffre: dans I'Eglise du Christ, il n'y a plus ni Grec, ni Juif, ni
esclave, ni homme libre: tous sont en communion. [.es notions
d’unité et d’universalité entrainent nécessairement la notion de com-
munion dans la sainteté et par la sainteté. -— 2° I.a raison con-
firme ce point de vue: car toute société bien organisée suppose
la co-union de ses membres dans le méme but et sous la méme
regle: or, la socicté fondée par J.-C. est bien organisce, tous les
membres ayant le méme Dieu, le méme rédempteur, le meme
sanctificateur, la méme loi, le méme dogme, la méme grace, les
mémes sacrements; donc la communion des saints est un dogme
essentiellement chrétien et de bon sens. — 3° L’histoire relate un
usage qui prit naissance au second siecle: les parents des chré-
tiens décédés, pour exprimer la persuasion que ceux-ci continuaient
a participer a cette communion, offraient en leur nom et comme
s'ils étaient encore présents, des oblations avant la célébration de
la ceéne; et leurs noms ¢étaient prononcés dans la pricre faite a
cette occasion, ainsi que les noms de ceux qui assistaient réelle-
ment a la cérémonie. L.e développement de cette croyance fit res-
sortir clairement le dogme de la communion des saints. On athrma
explicitement I'Eglise d’en deca et I'Eglise d’au dela, et la com-
munion fut maintenue entre elles, la mort ne séparant que les corps
et non les ames : certus sum quia neque mors, neque vita... poterit
nos separare a caritate Dei qua est in Christo (Rome. VIII, 38).
Dans le symbole dit des Apoétres, on s’est d’abord contenté d’af-
firmer soit la « sainte Eglise», soit la «sainte LEglise catholiques,
puis la rédaction gallicane affirma aussi, explicitement, la «com-
munion des saints », et la rédaction alexandrine «le royaume des
cieux ».

1. Beaute de cette communion des Saints. Cest le dogme de la
fraternité universelle, non plus seulement au point de vue philoso-
phique et humain, mais ausst au point de vue divin, c’est-a-dire
devant Dieu, en Dieu, avec Dieu. Ce reflet divin rend cette fra-
ternité surnaturelle et plus parfaite. I.e mot «catholique » expri-
mant cet universalisme, a une beauté¢ particuliere, qui nous le rend
d’autant plus précieux que cet universalisme, en embrassant la
terre et le ciel, la vie présente et la vie future (ad ea qua sunt



359 __

priora extendens meipsum, /kzlzp. 111, 13), est plus grandiose et plus

sublime 1).

L. Conséquences de cette commumnion des Saznts :

1* Amour de tous les chrétiens pour J.-C.: de méme que 'on
sacrifie instinctivement pieds et mains pour sauver la téte, ainsi
devons-nous défendre avant tout et par-dessus tout J.-C., notre téte
(Christus caput Ecclesie).

2° Amour de tous pour tous: vraie fraternité chrétienne, pla-
cant le bien général au-dessus du bien particulier, et non seulement
en paroles, mais aussi en action.

3° Courage et joie dans la mise en pratique de ces sentiments :
de méme que tous les atomes du monde matériel exercent leur
action propre les uns sur les autres, ainsi dans le monde moral
et religieux, tout homme qui supporte chrétiennement une souffrance
adoucit une souffrance a un frere, et chaque jetne donne du pain
a quelqu'un qui a faim.

4° Solidarité des races superieures envers les races inférieures :
d’ou la mission et l'évangélisation chrétiennes, non en vue d'une
simple colonisation, qui n’est trop souvent qu'une affaire d’exploi-
tation commerciale et de domination politique, et qui trop souvent
aussi ne craint pas de recourir a des actes de tyrannie, de cruautc
ou de corruption, mais en vue d'une véritable sanctification des
ames, contrairement a ce propagandisme confessionnel que la
jalousie inspire et qui ne produit que haine, orgueil et scandale.

5° Mise en commun des biens spirituels, en ce sens que,
lorsque les défauts ou les vices des particuliers n’y font pas obstacle,
il y a comme une sorte de réverbération, de communication, d’in-
flux moral de ces choses spirituelles (lumiere, vérité, amour, grace,
sainteté) entre les ames qui font partie de l'association. Les forces
spirituelles sont en effet actives et communicatives. — Il va de soi
que cette doctrine ne justifie nullement la théorie papiste du pré-
tendu trésor des « mérites surabondants» et de la « réversibilité des
indulgences ». Voir le 7raité de la Rédemption, ou il est démontré
qu’il n’y a qu’'un seul médiateur de Dieu et des hommes, J.-C., et
que nous ne sommes sauvés que par lui seul, par I'application de
ses mérites et de sa griace a notre conscience, et non par les mé-
rites de personnes qui ne sont elles-mémes sauvées que par les
mérites de J.-C. Les mérites du Christ sont suffisants, et s'il était
besoin qu’on leur en adjoignit d’autres, c’est qu’ils seraient insuf-
fisants. Voir, en outre, le 7raité de la FPénitence, ou 1l est démon-
tré, non seulement que les indulgences papistes n'ont rien de com-

Y Voir le Catholigue national, 1°* décembre 1894 : La Communion des Sainis.



mun avec les indulgences de l'ancienne Lglise, mais encore qu’elles
sont contraires a l'esprit de pénitence, souvent entachées de simonie
et scandaleuses.

6° Culte des Saints qui sont dans le ciel : il est logique que
les vrais Saints, qui ont pratiqué sur la terre des vertus souvent
héroiques, soient glorifiés, non moins que les personnages histo-
riques qui ont rendu service a 'humanité¢ par leur génie et leur
dévouement. Le mérite, dans tous les ordres de choses, doit étre
glorifié. C’est la logique du cceur que les vrais freres prient leur
pere les uns pour les autres en quelque lieu et en quelque état
qu’ils se trouvent: sans doute l'amour infini du Pcre céleste n'a
pas besoin qu'on le prie, et dans son infinic sagesse il se déter-
mine de lui-méme, mais linstinct qui porte 'homme a invoquer
Dieu pour ses freres n’en est pas moins naturel, bienfaisant et par
conséquent respectable. Quant a linvocation directe des Saints,
voir le 7wraité de la prieve,

7° Priere pour les morts: 1l en est de Vinstinct qui nous
porte a prier pour les morts comme de l'instinct qui nous porte a
invoquer Dieu et les Saints. Voir le 7razé d'eschatologze').

Ch. XIV. De l'apostolicité de I'Eglise chrétienne.

Quatre questions: 1° Définition du mot «apostolicité » ; 2° Né-
cessité de l'apostolicité pour I'EEglise chrétienne: 3° In quoi con-
siste cette apostolicit¢? 4° Que faut-il penser de la succession apos-
tolique ?

1. Définition du mot « apostolicité ». Apdtre vient d'anwdarolog
et signifie envoyé (missus). Expliquer 'apostolicité de I'Eglise en
disant que le Fils de Dieu a été le premier envoyé (amiarolog)
et que son Eglise doit par conséquent étre apostolique, c’est con-
fondre l'apostolicité de I'Eglise avec la messianité ou la mission du
Verbe incarné. La véritable explication de 'apostolicité de 'Eglise
est autre. Cette apostolicité consiste en ce que I'Eglise fondée par
J.-C. se rattache aux apodtres choisis par lui et chargés par lui de
répandre le royaume de Dieu dans le monde. Cette mission des
apotres a ¢été spéciale et distincte de la mission générale que tout
chrétien recoit au baptéme: la mission générale de tous les chré-
tiens est de rendre témoignage a J.-C. et de garder le dépdt confié
par lui a toute I'Eglise; la mission spéciale des douze apdtres et

1) Sur toute cette question, M. Parchevéque Mignot, dans son instruction pas-
torale «sur le culte des morts», a exprimé d’utiles vériiés, gitées toutefois par quel-
ques erreurs. Cette Instruction a été publiée dans la Rewvwe du clergé frangais, du
15 décembre 19o2; voir en particulier les pp. 199-200, 205.



— 61

de leurs successeurs a été et est de travailler spécialement, par la
prcdication et par le ministére ecclésiastique, a l'extension du chris-
tianisme et de I'Eglise parmi les hommes. Une Lglise particulicre
est donc apostolique, quand elle a été fondée immédiatement par
un apotre (c’est 'apostolicité de premier degré), et aussi quand
elle se rattache plus ou moins médiatement aux apdtres (c’est I'apos-
tolicité¢ de second degré). Tertullien a trés clairement exposé cette
doctrine dans son livre des Prescriptions.

. Nécessite de lapostolicite pour ['liolise chrétienne. Cette
nécessité est évidente par le fait méme que c’est a ses apOtres que
J.-C. a dit: < Allez, enseignez toutes les nations, etc.» Les protes-
tants actuels qui nient cette nécessité et qui disent que la Bible
suffit, oublient: 1° que le N. T. a une origine apostolique; 2° que
la canonicité du N. T. vient précisément du témoignage que les
Eglises apostoliques ont rendu de la conformité des écrits de ce
recueil avec ce qui a €té enseigné par les apotres des le commen-
cement; 3° que les anciens hérétiques eux-memes revendiquaient
lapostolicité pour leur Eglise, tant cette marque ¢était tenue pour
nécessaire dans l'ancienne Eglise; 4° que les protestants du XVI1®siecle
l'ont aussi revendiquée. On lit dans la Confession helvétique de
1560: « Nous repoussons les traditions humaines.... qui s’écartent
des saintes Ecritures; ce désaccord montre qu’elles ne sont point
apostolzqies. Comme les apOtres ne se sont point contredits entre
eux, aussi ne peuvent-ils pas étre en contradiction avec leurs dis-
ciples immédiats (apostolicz). Et il serait méme impie de soutenir
que les apoétres ont transmis de vive voix des choses contraires a
leurs écrits. Paul dit expressément qu’il a enseigné les mémes choses
dans toutes les Iglises (I Cor. IV, 17), qu’il n’écrit pas autrement
a scs lecteurs que ce qu'ils ont lu ou connaissent déja (I Cor. I, 13).
que lui et ses disciples suivent la méme voie et font également
tout dans le méme esprit (II Cor. XII, 18).» On voit des lors com-
bien se trompent certains protestants qui prétendent que les apotres
déja ont corrompu le christianisme, et qu’il faut par conséquent
écarter leur christianisme pour n’admettre que celui qu'a préché
Jésus. Nous démontrons que les apotres n'ont point dénaturé les
enseignements de J.-C., et nous disons avec Tertullien: «Id verius
quod prius, id prius quod ab initio, id ab initio quod ab apos-
tolis » ; et encore: « Constat proinde omnem doctrinam gqu@ cu
illts ecclesiis apostolicis, matricibus et originaltbus fider conspiret,
veritati deputandum: et sine dubio tenentem quod ecclesie ab apos-
tolis, apostoli a Chrisio, Christus a Deo suscepit.» (De Prascript.)

1. En quoi I'Eglise chréticnne doit-elle étre aposiolique: En
quatre choses: la doctrine, la morale, les rites, les ordres.



62

FPremierement, 'Eglise doit étre apostolique dans sa doctrine,
puisque ce sont les apdtres qui l'ont reqgue immédiatement de J.-C.,
et qui ont été charges par lui de la transmettre, Voir le Zrazté de
la Tradition ct des Lcretures. Tous les Péres ont professé cette
doctrine. Ignace d’Antioche a préché «les dogmes de Jésus-Christ
et des apotres ». Irénée: « Non per alios dispositionem salutis nostrae
cognovimus, quam per €os per quos evangelium pervenit ad nos. »
Tertullien a enseigné que les hérétiques sont hérétiques parce qu’ils
n‘ont pas les « apostolici seminis traduces », parce qu’ils enseignent
une doctrine autre que celle des apotres (ex diversitate doctrine,
unusquisque de suo arbitrio); il s'est glorifi¢ d’étre I'héritier des
apotres, et il a dit pourquoi: «Mea est possessio, olim possideo;
prior possideo, habeo origines firmas, aé zpsis autoribus quorum
Juzt res. Ego sum fares apostolorum. Sicut caverunt testamento
suo, sicut fidei commiserunt, sicut adjuraverunt, z¢a fenco.» Ltc., etc.

Secondement, 1'Eglise doit é€tre apostolique dans sa morale,
pour la méme raison: docentes eos servare omnia uacumque man-
davi vobis.

Trozszemement, elle doit étre apostolique dans ses rites, en ce
sens que tous les rites enseignés par les apOtres comme essentiels
doivent étre conservés par la véritable Eglise chrétienne. 1.'Eglise
peut toutefois établir aussi les rites qui sont de nature a édifier les
fideles; a toutes les ¢poques, les Eglises particulicres ont modifié
leurs offices liturgiques.

Quatricmement, 'Eglise doit étre apostolique dans ses ordina-
tions, en ce sens que les ministres qui doivent étre les successeurs
des apotres doivent étre vraiment successeurs des apotres par une
« mission » réellement ecclésiastique, mission qui est le résultat de
I’élection et de la consécration. Tertullien a particulierement insisté
sur cette succession apostolique, et il a reproché aux hérétiques
de son temps d’avoir des évéques qui manquaient de cette suc-
cession.

IV. Que fawt-il penser de la successton aposioligue s 11 faut
remarquer, avant tout, qu’elle n’est pas toute l'apostolicité, mais
seulement une partie; que cette quatricme partie ne dispense pas
des trois autres; et que, par conséquent, une Eglise particuliere
qui violerait soit les dogmes apostoliques, soit la morale aposto-
lique, soit les rites apostoliques, ne serait pas une Lglise aposto-
lique, méme si elle avait des ordinations valides non interrompues.
Donc se trompent les théologiens qui, pour démoutrer l’apostoli-
cité de leur Eglise, ne s’appliquent qu’a faire voir une série d'évéques
élus et consacrés souvent contre toutes les regles), remontant jus-
qu'aux apotres. Cette énumération, ne flt-elle pas trompeuse, serait
encore insuffisante. Premicre erreur.



Seconde erreur. On semble considérer quelquefois I'imposition
des mains, soit des évéques, soit des prétres, comme une sorte d’impo-
sition magique, de laquelle se dégage un fluide d’épiscopat ou de
sacerdoce conférant un pouvoir surnaturel, miraculeux ou divin.
Cette conception superstitieuse d’une sorte de chaine magique que
les consécrateurs passeraient aux consacrés, avec le concours du
St-Esprit, est évidemment contraire a ’exacte notion de Dieu, a
Vexacte notion du sacerdoce (voir le 7Zraité de lordre), a l'exacte
notion du Christ qui est le seul médiateur, le seul pontife, le seul
sanctificateur, et qui ne peut pas étre remplacé, comme tel, par
des hommes, méme si ces hommes ont regu le sacerdoce (le sacer-
doce ne consistant pas a éliminer et a remplacer ].-C.).

Troisieme erreur. Elle consiste a remplacer la véritable mis-
sion apostolique par celle de I'évéque de Rome. Il faut considérer
que, alors méme que l’évéque de Rome serait le successeur de
Papotre Pierre, l'approbation donnée par l'évéque de Rome ne
saurait eétre la véritable mission apostolique: car, si l'apdtre Pierre
n'a été, a lui seul, ni tous les apotres ni toute 'Eglise apostolique,
et s'il n’a pas pu par conséquent les remplacer, a plus forte raison
I'évéque de Rome, qui n’est ni toute 'Eglise apostolique, ni tout
Pépiscopat, ne peut-il pas s’adjuger & lui seul ce qui appartient a
toute 1'Eglise. Aucun Pere n’a remplacé l'apostolicité par la Pétri-
cité; en parlant de la succession « apostolique », ils ne 'ont jamais
réduite a une succession exclusivement « romaine ». Lorsque Eus¢be
de Césarée indique la suite des évéques dans I'Eglise primitive, il
n’est nulle part question d’un pouvoir spécial de I'évéque de Rome.
Tertullien n’en parle pas davantage. Lorsque Cyprien parle de
lunité épiscopale, il entend que les évéques sont tous solidaires
dans I'épiscopat, épiscopat qu’ils posscdent tous, qui est un en tous,
ni supérieur dans celui-la, ni moindre dans celui-ci, mais un et le
méme en tous.

Et ce qui est dit personnellement de l’évéque de Rome, doit
étre dit aussi personnellement de tout autre évéque. Aucun évéque
n’est son LEglise, aucun évéque ne peut nila supplanter ni en con-
fisquer les droits, aucun évéque ne doit étre séparé de ses prétres
et de ses fidéles; un pasteur sans troupeau réel n’est qu'un individu
et non un pasteur. De fait, par exemple, la lettre de Clément de
Rome aux Corinthiens a été écrite par « /' Fglise de Dieu qui ha-
bite Rome & /’Eglise de Dieu qui habite Corinthes. On voit, par
ce titre, que c'est I'Eglise qui parle, qui agit, qui vit, et non 'éveéque
seul; que I'évéque est subordonné a I'Eglise; que les Eglises par-
ticulicres sont autonomes les unes par rapport aux autres; et que
c'est ainsi que leur apostolicité a ¢été comprise des les premiers
temps. Donc tout évéque qui agirait seul, sans le concours de son



— 64 —

Eglise (prétres et fideles), n’agirait ni épiscopalement, ni ecclésias-
tiquement, et ses actes ne seraient que des actes individuels, et
non des actes apostoliques. Donc se trompent les évéques qui
croient conférer la mission apostolique et 'épiscopat, lorsqu’ils
n'agissent que de leur chef et sans le concours de leur synode.
Quatricme erreur.

Ces quatre erreurs réfutées, indiquons en quoi consiste la véri-
table succession apostolique.

Nous verrons plus loin, en traitant de la hiérarchie, que c’est
a son Eglise méme que J.-C. a confié¢ le dépot de sa doctrine, de
ses préceptes, de ses sacrements, en un mot de son autorité; que
c’est a tous ses «disciples» qu’il a dit: Sicut misit me Pater, et
ego mitto vos (Jean, XX, 21; XVII, 18; etc.); que c’est, par con-
sequent, dans l'Iiglise et par I'Eglise, dans la communauté chré-
tienne et par la communauté chrétienne, que la mission doit se
faire. Dans la communauté, les préposcs, éveéques et prétres, exercent
un ministere spécial; ils doivent donc prendre une part spéciale
et principale dans cette mission apostolique ou dans cette ordina-
tion ecclésiastique, mais ils doivent agir dans I'Eglise et avec
I'Eglise. C’est ainsi que Saul et Barnabé ont été « séparés»: erant
autem in Ecclesia qua erat Antiochie, prophetae et doctores, etc.
(Acz. XIII). Cyprien a dit expressément (Ep. 76): « IHabere et tenerc
Ecclesiam nullo modo potest gu: ordinatus zn licclesia non cst. »
Telle est la condition exigée: «ctre ordonué dans I'Eglise », évi-
demment par qui de droit, par les ministres Iégitimes agissant 1égi-
timement. Or, lordination faite dans I'Eglise implique deux choses:
I’élection et la consécration. Segregate mz/iz, voila la désignation;
orantes zimponentesque eis manus, voila la pricre de consécration ;
aprés quoi, dzmzserunt zllos, voila la mission achevée. L’¢lection
peut se faire de plusieurs maniéres, mais encore faut-il qu’elle soit
vraiment (directement ou indirectement) l'ceuvre de la communauté.
La priére consccratoire doit étre faite aussi par la communauté, et
principalement par les ¢véques et les prétres. Dans certaines Eglises,
le concours des fideles et des simples prétres est aussi réduit que
possible, et I'évéque est cense faire tout, a lui seul. C'est une grave
erreur, soit parce que l'évéque n’est pas I'Eglise, soit parce que ce
n'est pas lui seul qui est chargé d’< envoyer », soit parce qu’il ne
posséde pas dans sa personne le prétendu pouvoir magique qu'on
lui attribue souvent de conférer I'apostolat ou 'épiscopat ex opere
operato, par le seul fait d’une cérémonie accomplie par lui.

Oui, certes, il est trés beau de remounter jusqu'aux apotres,
mais a la condition qu’'on y remonte aposioliquecient, et non par
la subreption, ni par l'obreption, ni par la simonie, ni par la vio-
lence, ni par le sang, ni par l'adultére, ni par l'ambition, etc. Il



— 65 -

ne faut donc pas confondre la véritable succession apostolique avec
le simulacre trompeur de cette succession: dans la véritable, toute
la communauté agit chrétiennement, pleds adunata sacerdori; dans
la fausse, l'élection, au lieu d’étre religieuse, est politique, et la
consécration, au lieu d’¢tre faite par la communauté enticre, n'est
faite que par l'évéque, souvent privément, ou subrepticement, ou
simoniaquement, etc. Une telle consécration n’étant pas « ecclésias-
tique », ne saurait étre valide.

E. Micnaup.
(A suivre.)

Revue intern. de Théologie, Heft 45, 1904, 2



	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [suite]

