
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 12 (1904)

Heft: 45

Artikel: Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 23 —

ESQUISSE D'UN TRAITÉ

DE L'ÉGLISE CHRÉTIENNE EN GÉNÉRAL.
Suite ').

Ch. XII. De l'universalité de l'Eglise chrétienne.
La notion d'universalité ou de catholicité est logiquement liée

à la notion d'unité: car, si l'Eglise du Christ doit être une (comme
nous l'avons démontré, ch. IX et X), il est logique que cette Eglise
une soit aussi universelle, le Christ ne l'ayant pas voulue seulement

pour tel lieu ou pour telle race, mais pour tous les hommes.
Il est mort en effet pour tous les hommes (II Cor. V, 15), et il
a chargé ses apôtres de prêcher et de baptiser toutes les nations
(Matth. XXVIII, 19). De fait, l'Eglise du Christ a toujours été
considérée comme une et comme universelle, sauf par les
protestants modernes; je dis «modernes», car les anciens protestants
maintenaient l'unité et la catholicité de l'Eglise (voir la Confession
helvétique, déjà citée).

Cette étude sera divisée en six parties: i° Constatation du
fait que la note d'« universelle » ou de «catholique» a été donnée
à l'Eglise, même des les premiers siècles, 2° Explication des sens
vrais attaches à ce mot; 30 Fausses notions attachées à ce mot
par les romanistes; 40 Fausses notions attachées à ce mot par les

protestants: 50 Eglises particulières et Eglise universelle; 6° Eglises
nationales et rapports de celles-ci avec l'Etat.

§ I. C'est un fait que la véritable Eglise chrétienne a été,
dès les premiers siècles, appelée universelle ou catholique.

Dans le Traité du christianisme, il a été prouvé que le
christianisme est une religion universelle; donc la catholicité de l'Eglise
chrétienne est une conséquence logique de l'universalisme chrétien.
Elle sort du fond même du christianisme et de la volonté même

l) Voir la Revue avril 1903, p. 205-241; juillet, p. 455-490; octobre, p. 679
à 721.



— 24 —

du Christ; elle est le résultat de l'unite de la foi objective, car
cette foi objective étant partout la même, l'Eglise qui la professe
est aussi partout la même; et, en étant partout la même dans sa
foi, l'Eglise est ipso facto une et universelle.

C'est un fait que, dès l'origine, les Eglises locales ou
particulière:; ont communiqué entre elles et se sont considérées comme
ne formant qu'une seule Eglise totale : celle de Jérusalem a envoyé
Pierre et Jean en Samarie, et Barnabe à Antioche ; et plus tard
« placuit apostolis et senioribus cum omni Ecclesia. mittere
Antiochiam » (Act. XV, 22]. Et Paul a eu la sollicitude de toutes
les Eglises (II Cor. XI, 28) : il a quêté en Asie et en Grèce pour
l'Eglise de Jérusalem. Antioche aussi a envoyé des aumônes à

Jérusalem. Partout règne la même charité avec la même doctrine.
Le Christ n'est pas divise. Si un conflit s'élève, on en appelle à

la conscience de l'Eglise, à la doctrine et aux préceptes du Maître,

pour apaiser les dissensions: car la foi a été communiquée aux
saints une fois pour toutes (semel traditae Sanctis fidei; Jud. 3). Et
le Christ qui était hier, est encore aujourd'hui, et il sera dans les
siècles des siècles toujours le même, unus Christus: « Jesus Christus
heri et hodie, ipse et in saecula; doctrinis variis et peregrinis nolite
abduci » (Hebr. XIII, 8-9;. Telle est Vuniversalité, c'est-à-dire
l'union des Eglises entre elles, unum versus alia.

La doctrine de S. Paul sur ce point est si expresse qu'on
s'étonne que certains protestants, qui avaient naguère tant d'estime

pour la doctrine du grand apôtre, en aient aujourd'hui si peu
pour son catholicisme, et qu'ils puissent affirmer que le catholicisme
est une théorie née au IIe siècle! Ecoutons S. Paul: Ep. Rom. XII, 5:
multi unum corpus sumus in Christo. Donc si disséminés et si

nombreux que soient les chrétiens, ils ne sont partout qu'un seul

corps. — 1 Cor. XII, 13: Omnes nos in unum corpus baptizati
sumus. —- II Cor. VIII, 18: cujus laus est in evangelio per omnes
Ecclesias. — Act. XX, 28 : attendite vobis et universo gregi. —
Etc. Il est notoire, d'ailleurs, que les apôtres, tout en n'ayant écrit
qu'à quelques Eglises, se sont cependant adressés à toutes.

De plus, cette catholicité est affirmée par la tradition. La
tradition est si éclatante sur ce point à partir du IVe siècle, que je
me bornerai, par simple brièveté, à citer quelques textes des

premiers Pères et quelques faits.
Clément de Rome (I Cor., c. 34): Attondarnus ad universam

angelorum Dei multitudinem (xò nàv nXrfloc)... et nos ergo con-
corditer in unum congregati, communi consensu tanquam ex uno
ore ad ipsum clamemus (ifj avvs(ârtasi wç £% svòc acó/ia-voc ßo^amfiev).

St. Ignace, martyr, tout en n'étant qu'évêque d'Antioche, a écrit
cependant aux Tralliens, aux Philadelphiens, à Polycarpe, aux



— 25 —

Romains, aux Magnésiens, aux Smyrniens, aux Ephésiens, comme
à ses frères, tous membres de la môme Eglise du Christ, Eglise
une et universelle (xal xoivrj tcuvtuç sv óvó/xari Xqiaiov ìr,aov). Il
a dit aussi: Onov dv i) Xoiaioç IrJGovç, èxeî rj xailohxi] èxxlrtaia.

Même point de vue dans le récit du martyre de St. Polycarpe;
dans Irénée; dans le Fragment de Muratori (una per omnem
orbem terrai Ecclesia diffusa esse dignoscitur) ; dans Clement
d'Alexandrie, dans Tertullien (qui répète souvent le mot « catholique

s). Rappelons qu'en 219 les fidèles de Rome refusèrent le
titre de « catholiques » aux papes Zéphyrin et Calixte, ainsi qu'à
leurs partisans, qu'ils appelaient Calixtiens. Le titre de « catholiques

» était synonyme d'orthodoxes, et il n'était donné qu'à ceux
qui étaient dans l'unité de l'Eglise, c'est-à-dire qui professaient la
même foi que toutes les Eglises. Telle fut aussi la doctrine de
St. Cyprien et de tout le concile de Carthage de 256 (où l'Eglise
« catholique » est opposée au parti des hérétiques). Etc.

On fait à cette thèse deux objections :
1" La catholicité de l'Eglise n'a été que le résultat accidentel

des disputes qui ont eu lieu dans l'Eglise primitive entre le parti de
Pierre et le parti de Paul; après ces disputes, le parti de Jean a

éprouvé le besoin de faire la paix et d'établir une Eglise une et
universelle, et ce parti aurait rallié tous les esprits. De plus, contre
les doctrines séduisantes des gnostiques et contre la rigidité
ultramystique et indisciplinée des montanistes, on comprit la nécessité
de se grouper, de former partout une unité compacte; on forma
ainsi du même coup l'épiscopat et le catholicisme, l'épiscopat qui
maintint les fidèles dans l'unité, et le catholicisme qui fut le résultat
et de cet épiscopat et de cette unite. Ainsi ont pensé les théologiens
de l'ancienne école de Tubingue (Baur), A. Réville, Dunn, etc.

Réponse: Nous ne nions ni les disputes entre les Pétriniens
excessifs et les l'auliniens excessifs, autrement dit entre les judéo-
chrétiens et les chrétiens helléniques, ni l'action dissolvante ,des

gnostiques, ni le péril du montanisme ultramystique, et il est
évident qu'en effet, en présence de ces divisions, les vrais chrétiens

ont fortifié leur unité et se sont serrés davantage autour de
leurs évêques, qu'ainsi l'autorité de ces derniers s'est accrue, et

que, dans cet ordre d'idées, des mesures disciplinaires sévères ont
été prises qui ne l'auraient peut-être pas été, si les périls en question

n'avaient pas existé *). Mais l'objection confond le développe-

1) On voit très bien, par exemple, clans l'Epître aux Smyrniens, que, si Ignace
d'Antiocbc a tant insiste sur la nécessité de s'unir à l'évêque, comme le Christ est
uni à son d'ère (omnes sequimini episcopum ut Christus patrem), c'était parce qu'il
voulait prémunir les fidèles contre les docètes qui niaient la réalité du corps du
Christ, la réalité de sa mort et de sa résurrection, et qui divisaient ainsi l'Eglise
par leur hérésie.



— 26

ment de la catholicité et de l'épiscopat avec leur vraie origine, et
cette confusion est une erreur. C'est un fait que les évêques datent
du Ier siècle et non du IIe ; si minime qu'ait été, à l'origine, la
différence entre l'évêque et le prêtre, toujours est-il qu'il y en
avait une. C'est aussi un fait que l'unité de la doctrine et des
éléments divins du christianisme créait l'universalité dans l'Eglise,
par cela même que cette Eglise maintenait partout dans son unité
et dans son intégralité le dépôt divin dont elle avait accepté la
garde. Nous l'avons suffisamment démontré. Donc, si certaines
circonstances ont effectivement développé, accru et fortifié, au
deuxième siècle et ensuite, l'épiscopat, la hiérarchie, l'unité et
l'universalité de l'Eglise, elles n'ont certainement pas créé ces choses,

que l'histoire nous montre déjà réalisées au Ier siècle et dont le
N. T. et les premiers Pères nous parlent expressément.

2° Le mot « catholique », dit-on, n'a été ajouté au mot Eglise,
dans le symbole, qu'à partir du IVe siècle, et même il n'a été

introduit dans quelques symboles particuliers que plus tard. Donc
le catholicisme n'est qu'un système postérieur au christianisme et
à l'Eglise primitive.

Réponse: Certaines choses sont antérieures aux mots qui les

désignent, et l'on a été, de fait, catholique, avant de faire de la
catholicité une marque de la véritable Eglise. L'objection a tort
de confondre la catholicité même et son introduction dans le
symbole comme note ecclésiastique ; ce sont cependant deux choses
différentes. On a commencé par dire: Credo Ecclesiam, puis Credo
sanctam Ecclesiam. Ce n'est que lorsque des divisions ont éclaté,

que les vrais chrétiens, pour les condamner, ont ajouté au mot
«Eglise» les mots « une, catholique et apostolique». Dira-t-on que
l'apostolicité de l'Eglise ne date que du moment où elle a été
mentionnée dans le symbole Ce serait une erreur. De même, c'en
est une de ne faire dater la catholicité de l'Eglise que du siècle
où le symbole la mentionne. Le symbole ne mentionne pas tout;
nul ne songe à lui reprocher de ne pas mentionner la visibilité de

l'Eglise, son invisibilité, sa perpétuité, sa mission, etc.; nul ne songe
surtout à nier ces choses sous le prétexte qu'elles ne sont pas
exprimées dans le symbole. Si la mention de la catholicité de

l'Eglise dans les symboles s'est faite tardivement et bien après que
les premiers apologistes l'eurent mentionnée dans leurs écrits, c'est

qu'au fond elle n'était que la conséquence de l'unité, et que,
l'unité étant mentionnée, il était moins important de mentionner
explicitement l'universalité.

La catholicité de l'Eglise des huit premiers siècles est donc
un fait. Disons avec Khomiakoff (ouvr. cité, p. 381-382): «Depuis
les frontières de la Perse et les bords de la mer Caspienne jus-



— 27 -
qu'aux côtes de l'Atlantique, l'Eglise catholique, ou plus simplement

encore, l'Eglise gouvernée par une hiérarchie dont les formes
et les titres avaient changé, mais dont le sens était resté inaltérable
depuis le temps des apôtres, était une par l'esprit et par le symbole.
Aucune province de cette sainte société ne s'arrogeait le monopole
des dons de la grâce: aucune ne prétendait décider les questions
de doctrine par ses propres lumières et sa propre intelligence:
mais, libre dans les formes rituelles et les questions de discipline,
chacune savait et confessait que le dogme, don de la grâce et
révélation des mystères de Dieu, ne pouvait être jugé que par la
totalité de l'Eglise et ne pouvait être formulé que de l'accord
unanime des fidèles. L'amour mutuel était le dépositaire et le
gardien de la foi: le concile général, voix de toute l'Eglise, en était
l'expression et le témoignage. « Aimons-nous les uns les autres

pour pouvoir d'un accord unanime confesser le Père, le Fils et le

Saint-Esprit. » Telles étaient les paroles de l'ancienne liturgie,
paroles d'une haute portée dogmatique dont personne dans l'Eglise
n'aurait osé douter. »

§ II. Explication des sens vrais du mot «catholique».

i° Le mot «catholique» a eu, dans l'ancienne Eglise, quatre
principales significations, qui, loin de se contredire, se complétaient.

a) Le sens le plus répandu a été celui-ci. L'universalité (unum
versus alia) a indiqué « l'unité entre toutes les parties », de manière
à former un tout d'une même nature. Appliqué à l'Eglise
chrétienne, ce mot signifiait que toutes les Eglises locales ou
particulières formaient un tout, ou une Eglise universelle, de même
foi, de même morale, de même culte, de même constitution. Donc
une Eglise particulière était dite catholique, lorsqu'elle avait la
nature du tout, c'est-à-dire la même foi, la même morale, le même
culte, la même constitution que toutes les autres Eglises fidèles.
De même que le feu est partout du feu, l'eau partout de l'eau,
ainsi la véritable Eglise est partout catholique, parce que partout
où elle est, elle est la même, professant la même foi, la même
morale, en un mot les mêmes éléments divins, et obéissant au
même chef, J.-C. On voit donc comment « catholicité » et « orthodoxie

» étaient, au fond, synonymes, et comment Pierre Mogilas,
dans sa Confessio orthodoxa, avait raison de caractériser ainsi
l'Eglise: «Ecclesia orthodoxa et catholica.»

b) Tout en maintenant ce premier sens (que l'Eglise catholique
est de la même nature partout où elle est), on a voulu le
compléter en ajoutant qu'elle doit s'étendre à tous les lieux, à tous les

temps, chez tous les peuples, dans tous les climats, parce qu'étant



— 28 —

la vérité elle doit être pour tout le monde, donc être universelle.
Tel est le sens que Vincent de Lérins a exprimé dans la formule:
Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est.

De bonne heure, on ajouta que, de fait, l'Eglise était déjà
répandue dans tout l'univers, c'est-à-dire plus ou moins dans toutes
les parties du monde alors connu. Déjà St. Paul écrivait : Fides
vestra annuntiatur in universo mundo (Rom. I, 8) ...Numquid non
audierunt? Et quidem in omnem terram exivit sonus eorum, et
in fines orbis terra; verba eorum (X, 18). Quod pervenit ad vos
sicut et in universo mundo est (Coloss. I, 6 et 23). St. Paul voulait
montrer que l'ordre donné par le Christ (.vous serez mes témoins
jusqu'aux extrémités du monde»; était en voie de s'accomplir.
C'est en ce sens que se sont exprimés aussi Clément de Rome, le
« Pasteur » d'Hermas, Irénée, Justin, l'Eglise de Srnyrne dans son
épître sur le martyre de St. Polycarpe, Tertullien, Origene, Cyprien,
Eusèbe, Augustin, etc. Il importe de remarquer qu'en affirmant le

fait de l'extension plus ou moins grande de l'Eglise, les Pères
susnommés n'ont nullement placé le critérium de la véritable Eglise
dans le nombre, dans la majorité, dans l'étendue géographique,
comme le font les romanistes d'aujourd'hui. Le critérium catholique
ou la véritable catholicité était toujours l'unité, l'identité et
l'intégralité du dépôt divin, dans toutes les Eglises particulières qui en
avaient la garde et qui lui étaient fidèles. En appeler à l'Eglise
répandue partout, ce n'était pas en appeler au plus grand nombre,
mais seulement a l'unite du témoignage rendu par toutes les Eglises
fidèles, grandes ou petites, dispersées dans l'univers.

c) En insistant sur l'unité du témoignage de toutes les Eglises
fidèles, on insista aussi sur l'intégralité du dépôt divin, et par
conséquent sur le devoir de professer toutes les vérités enseignées par
le Christ, de pratiquer tous ses préceptes, de recourir à tous ses

moyens de salut. Quiconque faisait un choix et une exclusion,
était donc hérétique, et cessait d'être catholique. On voit comment
ce troisième sens n'était qu'une nuance ou une plus grande
précision des sens précédents.

d) Quelques esprits allèrent plus loin, et dirent: L'Eglise du
Christ étant l'Eglise du Verbe fait homme et le Verbe étant le
créateur de l'humanité, il en résulte que l'Eglise du Christ remonte
jusqu'à l'origine de l'humanité, qu'elle renferme en elle tous les
hommes qui ont adhéré au vrai, au beau, au bien, en un mot à

Dieu, et qui l'ont adoré suivant leur conscience. En ce sens on
peut appeler chrétiens tous les sages du judaïsme et tous les
honnêtes payens qui ont cherché Dieu sincèrement. Et encore :

Le Verbe étant toute vérité, toute beauté, toute justice, toute sainteté,

il en résulte que le christianisme intégral renferme dans son



___. 29 —

essence toutes les forces intellectuelles, morales et religieuses, donc
toutes les sciences, tous les progrès, toutes les aspirations vers
l'idéal, tous les héroïsmes. Tel est le véritable universalisme ou
catholicisme: le vrai est de voir tout et de comprendre tout. Donc
le vrai catholique est celui qui ne sépare ni la science, ni la
morale, ni la religion, mais qui les unit et les fortifie l'une par
l'autre.

2° Ces distinctions établies, citons à l'appui, et pour les
justifier, quelques textes des Pères:

St. Cyrille de Jérusalem (18e catéchèse, 11.23): «L'Eglise est
appelée catholique, parce qu'elle est répandue dans l'univers entier;
parce qu'elle enseigne universellement et exactement tous les

dogmes que l'homme doit connaître, sur les choses visibles et
invisibles, sur les choses du ciel et sur celles de la terre ; parce
qu'elle oblige l'humanité entière à professer la même religion, les

princes comme les simples particuliers, les savants comme les

ignorants ; parce qu'elle guérit tous les péchés, qu'ils soient
extérieurs ou intérieurs ; enfin parce qu'elle possède une vertu universelle,

de quelque nom qu'on la désigne, pour inspirer les bonnes
actions, les bonnes paroles, et communiquer tous les dons spirituels. »

Sur quoi Guettée fait la remarque suivante (Union chrétienne):
« Qu'entendait St. C. par la diffusion de l'Eglise dans tout l'univers?
Evidemment ce que les autres Pères de l'Eglise entendaient. Or,
tous s'accordent à dire, non pas que l'Eglise doit être nécessairement

répandue actuellement, dans tout le monde, encore moins
qu'elle doit être la plus nombreuse, mais que partout où elle est,
elle a été toujours la même, et qu'elle a ainsi un caractère
(^universalité et de perpétuité qui la fait distinguer de toute secte
locale ou transitoire. C'est ainsi qu'envisageait la catholicité
St. Irénée (Adv. hasres., lib. I, c. 10, lib. Ill, c. 4; lib. IV, c. 36;
lib. V, c. 20). Ce n'est point par rapport au nombre ni à l'étendue

que raisonne St. L. mais par rapport à Vunanimité du témoignage
rendu de tout temps par toutes les Eglises apostoliques dans les

questions de foi. Ainsi envisagée, la catholicité existait dès les

premières années de l'Eglise. Aussi l'appelait-on catholique, alors
même qu'elle ne comptait qu'un petit nombre d'adhérents et qu'elle
n'était répandue que dans un petit nombre de localités, comme
cela est constaté par les anciens symboles. Clément d'Alexandrie
ne donnait pas une autre idée de la catholicité, en disant que
l'Eglise était composée de tous les élus restés fidèles à l'enseignement

apostolique (Strom., 1. VII, c. 17). Tertullien développe la
même croyance dans plusieurs de ses ouvrages et surtout dans
son beau livre des Prescriptions (c. 32 et 33). C'est la même

croyance qui forme la base du Traité sur l'unité de St. Cyprien.



— 30 —

St. Augustin, dans son livre de l'Unité de l'Eglise (nn. 6 et 15),

remarque que partout il y a des sectes et que partout ces sectes
sont diverses, tandis que l'Eglise catholique est la même partout.
C'est pourquoi il place la véritable Eglise dans Munite de la vérité,
et il indique ce critérium pour distinguer les hérétiques et les
schismatiques dont les sectes ont un caractère purement local (De
fide et symbolo, n. 21). Ce caractère de catholicité est tellement
celui de la vraie Eglise, ajoute St. A., que les sectaires sont obligés
de l'appeler catholique, pour la distinguer des sectes diverses dans
les différents pays. C'est ainsi, dit-il encore, que les hérésies elles-
mêmes servent à distinguer la vraie Eglise (De vera relig. c. VII,
n. 12 ; c. VIII, n. 15). »

St. Augustin dit encore (De unit. Eccl. c. IV) : « Alors même
que ceux qui ne maintiennent pas la vraie doctrine seraient
répandus dans tous les lieux où existe l'Eglise, ils n'appartiennent
pas pour cela à l'Eglise. »

Toutefois il faut remarquer que, si cette doctrine de St.
Augustin est très claire dans maints passages, il n'a pas été aussi
clair dans quelques autres, et qu'il semble avoir donné trop
d'importance, dans ceux-ci, à l'étendue géographique. Voici à quelle
occasion: — Les Donatistes se prévalaient de leur grand nombre
dans la partie de l'Afrique où ils étaient nombreux: c'est, en effet,
une tendance naturelle à tous les partis de vouloir avoir raison

par le grand nombre des adhérents. Pour les réfuter, St. Augustin
aurait dû leur démontrer que la catholicité est fondée, non sur le
nombre plus ou moins grand des adhérents, mais sur l'unité du

dépôt divin dans tous les fidèles, quel que soit leur nombre. Or,
au lieu de leur parler clairement dans ce sens, il leur faisait un
argument ad hominem, ainsi conçu : Vous, donatistes, vous n'êtes

qu'une Eglise circonscrite à tels et tels lieux, donc vous n'êtes pas
la véritable Eglise; car la véritable Eglise doit être répandue dans
tout l'univers (catholica qui per totum est), le salut et l'Evangile
étant pour tous les hommes. — De cet argument ad hominem, on
a dévié facilement à un argument général, et les théologiens romanistes

sont ainsi arrivés à faire de la catholicité géographique et
numérique une marque de la véritable Eglise.

St. Optât, de Milève, a ainsi réfuté Parménian, qui prétendait
que son Eglise particulière était la seule Eglise catholique. « C'est
ce que tu dis, frère Parménian, en affirmant que l'Eglise n'est

que chez vous; sans doute, parce que, dans votre orgueil, vous
vous attribuez une sainteté particulière; de sorte que où vous le

voulez, là est l'Eglise, et qu'elle n'est pas où vous ne voulez pas
qu'elle soit. Mais si elle est dans une petite partie de l'Afrique,
dans un coin d'un petit pays, ne pourrait-elle pas être avec nous



— 31 —

dans une autre partie de l'Afrique? Dans les Espagnes, dans la
Gaule, dans l'Italie, où vous n'êtes pas, elle ne sera donc pas? Si

vous voulez qu'elle ne soit que chez vous, elle ne sera donc ni
dans les trois Pannonies, ni en Dacie, ni en Mcesie, ni en Thrace,
ni en Achaïe, ni en Macédoine, ni dans toute la Grèce, où vous
n'êtes pas Si elle ne peut être qu'avec vous, il faudra donc qu'elle
ne soit ni dans le Pont, ni en Galatie, ni en Cappadoce, ni en

Pamphilie, ni en Phrygie, ni en Cilicie, ni dans les trois Syries,
ni dans les deux Arménies, ni dans toute l'Egypte, ni en
Mésopotamie, où vous n'êtes pas Et dans ces îles innombrables et
dans ces provinces qui peuvent à peine être comptées, elle ne
sera donc pas, puisque vous n'y êtes pas? Où sera donc la
propriété du mot catholique, puisque l'Eglise n'a été nommée catholique

qu'en ce qu'elle est selon la raison et répandue partout? »

On voit par ces derniers mots que St. Optât expliquait le mot
xai/oÂixoç dans le sens de xctià Xóyov et de xucù. ohtv. Il fallait
que l'Eglise répandue partout fût selon la raison, c'est-à-dire selon
la norme (unité des éléments divins).

St. Pacien, évêque de Barcelone : « Chrétien est mon nom,
catholique est mon surnom; l'un me désigne, l'autre me caractérise ;

l'un prouve ce que je suis, l'autre me donne une signification plus
nette, et s'il faut rendre raison du mot catholique et l'interpréter
d'après l'étymologie grecque, catholique veut dire : qui est un
partout, ou, comme de plus doctes le pensent, il indique l'obéissance

à tous les commandements de Dieu... Donc catholique signifie
obéissant à ce qui est juste. »

On connaît la maxime formulée par Vincent de Lérins, qui
n'a fait que donner une forme précise à une doctrine déjà reçue.

St. Grégoire le Grand (Comment, sur Job, lib. XVI, c. 15):
« Quod Deus implens omnia, si in parte qiueritur, non invenitur...
Creator quippe omnium in parte non est, quia ubique est. Et tune
minus invenitur, quando is qui totus ubique est, in parte quœritur.
Incircumscriptus natnque spiritus omnia intra semetipsum habet,
quse tamen et implendo circumdat, et circumdando implet, et sus-
tinendo transcendit, et transcendendo sustinet. »

Bref, concluons avec Guettée : « D'après l'enseignement des
Pères, l'Eglise est catholique: i° parce que, partout où elle est,
tous ses membres sont unis par des liens de communion ; 2° parce
qu'elle a conservé sans changement la foi et les constitutions que
les apôtres lui ont léguées; 30 parce qu'elle a conservé toutes les

vérités, sans addition ni retranchement; 40 parce qu'elle possède
tous les moyens de salut établis par J.-C. ; 50 parce que tous les
hommes sans distinction, dans tous les pays, sont appelés à en
faire partie. »



— 32

3° Complétons ces textes par quelques citations d'auteurs
contemporains :

Klée (Plist. des dogmes, trad. Mabire, T. I, p. 69-70): «Le
christianisme est regardé comme une religion catholique, parce
qu'en lui disparait le caractère particulier du Juif et du gentil, et
qu'il réunit en un seul corps de doctrine toutes les vérités éparses
jusque-là dans les divers systèmes des philosophes; parce qu'il
renferme dans sa pure intégrité la vérité divine annoncée par J.-C,
tandis que les autres doctrines, qui ne la possèdent ni pure ni
entière, sont par cela même des doctrines hérétiques; enfin, parce
qu'il est destiné à tous les hommes de tous les temps et de tous
les lieux, que son origine remonte à l'origine même du monde,
et qu'il s'est trouvé dès sa premiere promulgation universellement
répandu. » « On entendait aussi la catholicité en ce sens qu'on
regardait comme membres de l'Eglise les justes de l'A. T. et de

l'époque patriarcale, les âmes des chrétiens morts dans la grâce
de Dieu et les anges restés fidèles » (p. 82-85).

Macaire (Théol. dogmatique orthodoxe, trad, française, T. II,
§ 180, p. 282-286; Paris, Cherbuliez, i860).

Khomiakoff (ouvr. cité, p. 45-46): «L'Eglise entière est un
tout dont l'Eglise terrestre forme une partie inséparable; car ce

que nous nommons l'Eglise visible et l'Eglise invisible, ne compose

pas deux Eglises, mais une seule Eglise sous deux formes
différentes... Le premier principe de l'Eglise est que l'ignorance
est l'apanage de tout individu comme le péché, et que l'intelligence
n'appartient qu'à l'unite de tous les membres de l'Eglise, de même

que la sainteté parfaite.» — P. 57-58: «Etre à l'abri de toute
erreur est une perfection qui n'appartient qu'à la totalité vivante
de l'Eglise et ne peut être donnée à aucun de ses membres
individuellement. Quel est en effet l'homme qui puisse être sûr de ne
jamais donner une interprétation erronée soit à la parole écrite,
soit à la tradition vivante qui sont les expressions de l'Esprit divin
dans l'Eglise? Celui-là seul aurait droit à une telle infaillibilité qui
pourrait se dire l'organe vivant de l'Esprit de Dieu. S'ensuit-il que
l'erreur soit possible en fait de foi pour le chrétien orthodoxe
Non : car le chrétien par sa foi dans l'Eglise universelle réduit sa

propre croyance dans les questions qui n'ont point encore été

clairement définies, à l'état d'opinion personnelle (ou d'opinion
locale si elle était commune à tout un diocèse). » — P. 99 : « Aux
premiers siècles et jusqu'à l'époque du grand schisme d'Occident
(IXe siècle), la connaissance des vérités divines avait été considérée

comme appartenant à la totalité de l'Eglise réunie par l'esprit de

charité et d'amour. » — P. 398 : « Kath'olon. Kata veut dire
souvent selon (selon Luc, selon Jean). L'Eglise catholique, c'est l'Eglise



— 33 —

qui est selon tous, ou selon l'unité de tous, l'Eglise de l'unanimité
libre, de l'unanimité parfaite, l'Eglise où il n'y a plus de
nationalités, plus de Grecs ni de Barbares, plus de maîtres ni d'esclaves;
c'est l'Eglise prophétisée par l'A. T. et réalisée par le N., l'Eglise
telle enfin que St. Paul l'a définie. »

La littérature ancienne-catholique sur cette question est
tellement abondante, que je renonce même à la mentionner. Elle
aboutit partout à cette conclusion: que l'Eglise ancienne-catholique
représente la vraie notion de la catholicité, contre la fausse notion
papiste, que beaucoup de protestants, d'anglicans et de dilettantes
ont aveuglément acceptée, et que nous réfuterons plus loin.

Les journaux religieux anglais ont aussi publié beaucoup
d'explications sur le mot «catholique», de 1893 à l'époque actuelle.

§ III. De l'altération de la notion de « catholicité »

dans l'Eglise romaine.

Les théologiens romanistes ont altéré la notion de la catholicité

de l'Eglise de deux manières:
i° Ils entendent par «catholicité > l'obéissance au pape; ils

ne reconnaissent, en effet, d'autres catholiques que ceux qui sont
soumis à tout ce que le pape enseigne et ordonne. C'est là la

marque première et essentielle à laquelle ils reconnaissent les vrais
catholiques. — Ils sont arrivés à cette notion par l'altération de
la notion de l'Eglise, d'abord en remplaçant l'idée de « société »

par l'idée de «hiérarchie», grâce à l'élimination des fidèles; puis
ils ont éliminé les diacres et les prêtres, et réduit la hiérarchie au
pape et aux évêques ; enfin, éliminant les évêques, qui n'ont plus
été à leurs yeux que les délégués du pape, ils n'ont plus vu que
le pape. < L'Eglise, c'est moi ». a dit l'infaillible Pie IX. Depuis le
concile de 1S70. le pape possède personnellement toute l'essence
et toutes les prérogatives de l'Eglise, toute son infaillibilité, toute
son autorité, tous ses pouvoirs et tous ses droits. Si d'autres en
reçoivent quelques émanations, c'est qu'il veut bien les leur accorder.
De fait, le pape, étant le dépositaire et le propriétaire de tous les
dons divins, est toute l'Eglise. L'Eglise, dans le système papiste,
n'est plus, à vrai dire, une société, mais un individu; les autres
hommes, ses sujets, ne sont dans l'Eglise que parce qu'il veut
bien se les associer et qu'il en a d'ailleurs besoin comme matière
à gouverner et à exploiter.

2" Les théologiens romanistes altèrent encore la notion de la
catholicité, en ne voyant en elle qu'une catholicité géographique
et numérique. Selon eux, l'Eglise est catholique, non pas parce
qu'elle enseigne, partout où elle est, la même doctrine, celle de

Revue intern, de Théologie. Heft 45, 1904. 3



— 34 —

J.-C, les mêmes préceptes, ceux de J.-C, mais parce qu'elle est
la plus étendue et la plus nombreuse. Ne pouvant pas démontrer
l'identité de la foi et des sacrements dans l'Eglise romaine actuelle
et dans celle des premiers siècles, ces théologiens se sont rabattus
forcément sur la catholicité matérielle de l'étendue et du grand
nombre. « Le premier caractère de l'Eglise de J.-C, dit l'un d'eux,
c'est la catholicité, c'est-à-dire son expansion h toute la terre.
C'est là ce qui frappe le regard en premier lieu, et, avant de se
demander ce qu'est cette Eglise, on constate qu'elle couvre le
monde et possède des fils sur tous les rivages1). » On s'étonne
d'abord que ce théologien compte la catholicité comme la
première note de l'Eglise, quand tous les symboles qui la mentionnent
ne la placent qu'au troisième rang. On s'étonne surtout de voir
la catholicité expliquée dans ce sens : car il est notoire que l'Eglise
primitive a été déjà catholique, alors même qu'elle n'était que le

pusillus grex. Que la révélation et la rédemption chrétiennes soient
destinées à tous les hommes, cela a été vrai dès la fondation du
christianisme et de l'Eglise ; mais il y a loin de cette destination
au prétendu fait du plus grand nombre et de la plus grande
extension géographique dont se prévaut l'Eglise romaine. De fait,
le nombre des chrétiens non romanistes est plus considérable que
celui des romanistes ; et peut-être l'extension géographique des

Juifs est-elle plus grande que celle des romanistes.
On voit dès lors combien se trompent les apologistes

romanistes, lorsque, à l'exemple du P. Lacordaire, du P. Félix, etc.,
ils semblent vouloir montrer un miracle dans cette extension numérique

et géographique de leur Eglise. Lorsqu'on en analyse les

causes, on constate qu'elle n'a rien de miraculeux2). Ils se trompent,

en outre, soit parce que la vérité est toujours la vérité, même
si elle est peu répandue et si elle compte peu d'adhérents ; soit

parce que remplacer la catholicité de la doctrine par celle de

l'étendue et du nombre, c'est remplacer la qualité par la quantité
et transformer la vérité en une question de nombre; soit parce
que la papauté, que l'histoire nous montre comme une cause de

divisions, ne saurait être une cause d'universalisme; soit enfin parce
que des papes ont été hérétiques et que dès lors la papauté ne
saurait être ni la base ni le signe de la catholicité. C'est un fait

que, lorsque les Pères ont expliqué la catholicité de l'Eglise, ils
l'ont expliquée sans qu'il fût question du pape. Le célèbre texte
de St. Irénée, que les papistes revendiquent en faveur de leur thèse,

en est, lorsqu'il est exposé exactement, une réfutation péremptoire.

') Le P. Chéry, Appel a VEglise russe et à l'Eglise anglicane.
2) Voir le Traité de l'Eglise romaine.



— 35 —

Pour plus amples explications, voir mon ouvrage « De la
falsification des catéchismes français et des manuels de théologie par
le parti romaniste», ch. I-V, p. 9-41 ; dans la Revue internationale
de Théologie, juillet 1901, p. 494-506: «La vraie catholicité»; le

Catholique national, 7 janvier 1893 ; etc.

§ IV. Comment ces altérations ont pénétré
dans les Eglises protestantes et chez certains anglicans.

i° Les anciens protestants ont maintenu dans leurs principaux
documents, au sujet de l'Eglise, la note de « catholique » (voir la
Confession helvétique de 1566) : ils ne combattaient donc pas
l'Eglise catholique, mais seulement les partisans de la papauté
romaine et du système papiste, qu'ils appelaient « papistes, papalins,
papolâtres, ultramontains, catholiques-romains », etc., mais non
catholiques tout court. Aujourd'hui, les protestants, en très grande
majorité, identifient le catholicisme et le papisme et enseignent,
avec les romanistes, qu'il n'y a pas de vrai catholicisme sans le

pape. Je n'ai point à rechercher ici les causes de cette méprise,
qui est une grave erreur et une grave injustice: -- Grave erreur:
car il est démontré: i° que le catholicisme des huit premiers siècles
n'a pas connu le papisme actuel, et que par conséquent ils ne
sauraient être identifiés ; 20 que le catholicisme des huit premiers
siècles est professé par les orientaux antipapistes, par les anciens-
catholiques, et même par un grand nombre d'anglicans ou d'épis-
copaliens qui revendiquent le titre de «catholiques», en repoussant
énergiquement la papauté romaine et le système papiste; — Grave
injustice: car cette erreur cause un grave préjudice aux catholiques
antipapistes, en insinuant que leur catholicisme est infecté de toutes
les erreurs et superstitions du romanisme; et, de plus, elle procure
un grand avantage (immérité et mensonger) aux romanistes, en
faisant croire aux masses que le romanisme possède les grands
enseignements et les ressources religieuses du vrai catholicisme. —

Les anciens-catholiques ont signalé, à maintes reprises, aux
protestants, cette erreur et cette injustice, et ils ont lieu d'être étonnés

que ces derniers en tiennent si peu compte.
2° Certains protestants enseignent que le catholicisme n'a pris

naissance qu'au II0 siècle, et qu'il n'a terminé sa période de
formation qu'au VIe siècle. J'ai déjà réfuté cette erreur (voir § Ier de

ce chapitre). M. Sohm, dans son « Aperçu de l'histoire de l'Eglise
chrétienne», a insisté sur ce point de vue et a représenté le
catholicisme comme le résultat de l'esprit hiérarchique et de l'esprit
monacal. Selon lui, au second siècle, le sacerdoce spécial d'un
clergé composé d'évêques et de presbytres s'est substitué au



— 36 —

sacerdoce général de tous les croyants (p. 44) ; et de ce changement,

qui n'a pas été un changement de constitution seulement,
mais encore un «changement de la foi» (p. 45), est né le
catholicisme: «l'Eglise presbytérienne de l'époque apostolique se
transforma en Eglise catholique episcopale» (p. 48). Puis, après le hié-
rarchisme est venu le monachisme: «La lutte se termina dans le

IVe siècle et la victoire resta aux ordres religieux; l'Eglise se
soumit à l'idéal monastique; l'histoire de l'Eglise entra dans le
signe du monachisme, et ainsi s'acheva la catholicisation du
christianisme » (p. 77,1. Cette manière d'écrire l'histoire n'est que
spécieuse et fantaisiste. Sans doute le papisme est essentiellement
fondé sur le système hiérarchique qui a sa base et son sommet
dans le pape, et sur cet esprit monacal particulier qui fait consister
la sainteté dans les pratiques monacales. Mais ce système, plus
boudhique que chrétien, n'a rien à faire avec le vrai catholicisme,
qui est essentiellement le maintien du christianisme intégral enseigné

par J.-C. et transmis par les apôtres aux Eglises fondées par eux,
Eglises animées d'un esprit un et universel, l'esprit même du
Christ, sauveur unique et universel. Telle est la vraie notion du
catholicisme.

3° Certains anglicans ont représenté l'Eglise chrétienne
universelle comme composée i° de l'Eglise orthodoxe orientale, qui
représente, selon eux, le principe de conservation, 2° de l'Eglise
romaine, qui représenterait le principe d'autorité, 3" des Eglises
protestantes, qui représenteraient le principe de liberté. Les anglicans
en question seraient à la fois les représentants de ces trois
principes. — Réponse: i° Nous avons démontré que la vraie catholicité
implique l'unité de la foi objective, en ce sens que partout où existe
l'Eglise catholique, partout et toujours elle enseigne la même foi
objective et administre les mêmes sacrements. Or ces trois Eglises
n'enseignent pas la même foi objective et n'administrent pas les
mêmes sacrements. Donc il est impossible que leur réunion puisse
constituer une catholicité vraie. - 20 La caractéristique que l'on
donne à ces Eglises est erronée. En effet, si l'Eglise orthodoxe
orientale est conservatrice, elle admet aussi les principes d'autorité
et de liberté ; si elle renferme dans son sein des membres qui ne

comprennent ni le vrai conservatisme, ni la vraie autorité, ni la
vraie liberté, elle a cela de commun avec toutes les autres Eglises:
mais il serait erroné de juger une Eglise par ses membres
défectueux. Toute Eglise doit être jugée d'après ses documents officiels.
Or, d'après ses documents officiels, elle peut concilier les trois
principes énoncés. L'Eglise romaine, au contraire, ne saurait les concilier
logiquement d'après ses documents officiels: elle ne possède ni la
vraie autorité ni la vraie liberté, et, loin d'être sagement conservatrice,



— 37 —

elle est subversive par ses faux dogmes, sa fausse morale et son
ambition. Les Eglises protestantes renferment certainement
d'excellents chrétiens, mais aussi des doctrines et des procédés
inconciliables avec la véritable unité et la véritable catholicité. Enfin,
quant à l'Eglise anglicane, si on la juge d'après ses Trente-neuf
Articles et ses actes officiels, il est impossible de se déclarer
satisfait, soit au point de vue du conservatisme, soit au point de

vue de l'autorité et de la liberté. La confusion y paraît actuellement

plus grande que l'unité et la clarté, et cela, de l'aveu même
d'un grand nombre d'anglicans.

§ V. Les Eglises particulières et l'Eglise universelle.

De même que, dans la société politique et civile, il y a un
particularisme et un universalisme nécessaires, à savoir, des

communes formant des districts, des districts formant des cantons, etc.,
ainsi dans l'Eglise il y a des paroisses formant des cantons ou des

archidiaconés, ceux-ci formant des diocèses, ceux-ci des provinces
ecclésiastiques, etc. De même encore que les simples citoyens ont
leurs droits civils, mais limités par ceux des communes, et que
les communes ont aussi leurs droits, mais limités par ceux des

districts, etc., ainsi, dans l'Eglise, les simples fidèles ont leurs droits
religieux, mais limités par ceux des paroisses, et les paroisses ont
aussi leurs droits, mais limités par ceux des diocèses, etc. Donc
les Eglises particulières, tout en étant autonomes, c'est-à-dire tout
en ayant leurs droits religieux particuliers, sont cependant tenues
à des devoirs de catholicité ou d'union envers l'Eglise universelle,
dont elles font partie.

Cet état de choses est visible dans l'histoire de l'Eglise, dès
les temps les plus anciens. Les Eglises de Palestine, en effet, se

distinguent de celles de l'Asie-Mineure, celles-ci de celle
d'Alexandrie, de celles de la Grèce, de celle de Rome, etc. Au II6 siècle,
on constate trois principaux foyers et trois variétés d'Eglises: le
foyer le plus ardent est l'Asie-Mineure ; le plus considérable est
Rome, qui embrasse déjà la Gaule et l'Afrique; le plus actif dans
le domaine des idées est Alexandrie. De grandes différences
apparaissent aussi entre l'école théologique d'Antioche et l'école
théologique d'Alexandrie. Chaque Eglise a sa liturgie, son symbole de
foi, son administration. Les Eglises de l'Asie-Mineure se distinguent,
au IIs siècle, par la prépondérance qu'elles donnent à l'épiscopat,
et par les réactions individualistes que cette prépondérance
provoque dans le mouvement montaniste et dans le mouvement quar-
todéciman. A Rome, l'évêque Victor veut déjà régimenter les

Eglises d'Asie, et montre une tendance à l'administration univer-



— 38 —

selle. Irénée est aussi un homme d'ordre et d'autorité comme on
l'est à Rome. Les physionomies toutes particulières de Pantène,
de Clément d'Alexandrie, d'Origène, donnent à Alexandrie un
caractère particulier. Toutefois dans ce particularisme règne l'unité
des croyances. M. E. de Faye. qui a fait ressortir ce particularisme

l), a fait l'aveu suivant (p. 16) : e II y a de grands traits
communs à tous les chrétiens du premier âge ; le fond des

croyances est le même en Palestine et en Asie-Mineure. » Clément
d'Alexandrie s'est donné comme le continuateur des disciples des

apôtres2), et, en étant le défenseur des traditions des anciens, il
savait cependant défendre aussi l'autonomie de son Eglise et son

propre individualisme.
Tel fut l'esprit de l'ancienne Eglise: l'union dans les choses

de l'Eglise universelle ou dans le droit commun, et la liberté dans
les choses des Eglises particulières. Rappelons les paroles des

pères du concile d'Ephèse, à l'occasion des empiétements du

patriarche d'Antioche sur les droits de l'Eglise de Chypre : « Qu'on
ne contrevienne point aux règlements cle nos pères, et que, sous
le manteau du ministère saint, ne pénètre pas l'orgueil du pouvoir
de ce monde, et que nous ne laissions pas disparaître peu à peu
et imperceptiblement la liberté que N. S. J.-C, libérateur des

hommes, nous a acquise au prix de son sang » (can. 8). Rappelons
aussi les paroles des pères du concile de Carthage de 426, au

pape Célestin, qui voulait attenter à la liberté de ses jugements et

qui avait envoyé dans ce but son légat Faustin : «Le concile de

Nicée trouva raisonnable et juste que, quelles que soient les affaires

qui sont soulevées, elles doivent être terminées dans les lieux qui
les ont vues naître: car les pères ont jugé que la grâce du
St. Esprit ne manque à aucune province, et qu'elle aide les prêtres
du Christ à discerner prudemment la justice et à l'exercer fidèlement,

et que surtout, dans le cas d'une opposition à la décision
des premiers juges, il est permis à chacun d'en appeler au concile
de sa province ou même au concile général. Est-il quelqu'un qui
soit assez simple pour croire que notre Dieu ait inspiré la
rectitude du jugement à quelque juge unique, et qu'il l'ait refusée à

.d'innombrables prêtres réunis en concile? Nous ne trouvons dans

') Clément d'Alexandrie, p. 3-15; 1898.

2) « Il aime à rappeler que ces hommes rares dont il se réclame ont reçu, de

génération en génération, l'enseignement des apôtres eux-mêmes. C'est par eux que
la vraie semence chrétienne et apostolique est parvenue jusqu'à lui Il est resté

convaincu que, dans ses écrits, il n'a fait que reproduire les enseignements de ses

maîtres. Aussi convient-il de tenir compte de ce sentiment si net qu'il avait de

ne pas avoir dévié de la tradition des anciens, lorsqu'il s'agit de se prononcer sur
le caractère du christianisme de Clément. » Ouvr. cité, p. 25. Voir aussi p. 37 et 41.



— 39 —

aucun concile des pères un décret qui ait autorisé l'envoi de
délégués de la part (a latere) de Votre Sainteté. Veuillez donc ne
pas envoyer à la demande de quelques-uns vos ecclésiastiques en
qualité de juges d'instruction et ne le souffrez pas, de peur que
nous ne paraissions introduire la fumée de l'ambition mondaine
dans l'Eglise du Christ1), s On connaît suffisamment l'autonomie
de l'Eglise d'Afrique, les libertés de l'Eglise gallicane, etc.

Ces notions générales établies, soient les remarques suivantes:

i° Une Eglise particulière ne doit pas être une Eglise isolée
et fermée: car c'est dans toute l'Eglise que brille la vérité
chrétienne et que souffle l'Esprit de Dieu, et l'histoire constate que
toutes les petites Eglises qui se sont isolées et fermées, sont
devenues étroites et sectaires, zélotes et orgueilleuses, intolérantes
et pharisaïques. C'est un fait que dans ces Eglises fermées qui ne
voient qu'elles et qui ne croient qu'à leur propre infaillibilité, la

suggestion idiote et la superstition aveugle ont une prise considérable

et néfaste2).
2° Toute Eglise particulière a des formes déterminées d'après

le caractère du pays oit elle est établie, d'après les traditions et
l'histoire de ce pays, d'après le climat, le sol, les usages, etc.

M. Fouillée a parlé des formes ethnologiques du christianisme3);
il serait plus juste de parler des formes ethnologiques des Eglises
particulières, par exemple des Eglises grecques, des Eglises latines,
des Eglises anglo-saxonnes, des Eglises germaniques, des Eglises
slaves, etc.

3° Il résulte de là, d'une part, que l'Eglise universelle, tout
en étant une, est aussi multiple cl variée dans ses éléments humains,
et, d'autre part, qu'aucune Eglise particulière, tout en étant catholique,

ne saurait représenter intégralement, à elle seule, toute la
vitalité et toute la beauté de IEglise universelle. Toute Eglise
particulière a beau être correcte, zélée, et aussi parfaite que possible,
elle a forcément ses points de vue particuliers et limités dans les

explications qu'elle donne et dans les applications qu'elle fait, dans
les vertus qu'elle pratique et dans les œuvres qu'elle accomplit.
A côté d'elle sont d'autres Eglises qui font les mêmes choses

autrement, ouvrant des horizons nouveaux et s'ouvrant elles-mêmes
à des aspirations nouvelles. Ce ne sont point des Eglises qui se

contredisent, puisque l'unité dans les choses divines existe entre

') Sur ce particularisme ecclésiastique de l'ancienne Eglise, voir les belles
lettres de l'archiprêtre Joseph Wassilieff à Guizot, dans Y'Union chrétienne, nov. et

dec. 1861.
2) Voir le Catholique national, du 6 janvier 1894.
3) Voir la Revue internationale de Théologie, janvier 1897, p. 186-187.



— 40 —

elles; ce sont des Eglises qui se complètent pour la gloire du
Christ et de l'Eglise universelle *).

4° Il résulte encore qu'aucune Eglise particulière ne saurait
se développer utilement et sainement, eu ne vivant que d'elle-même
et en repoussant l influence salutaire des autres Eglises
particulières. L'histoire de l'Eglise d'Espagne, confinée à l'extrémité de
l'Europe et sans contrepoids suffisant contre sa propre exaltation,
contre son Inquisition, etc., ne démontre que trop l'exactitude de
cette thèse; et Augustin a dit avec raison: «Ecclesia quas non
communicat cum omnibus gentibus. non est Ecclesia. »

5° Etant donnée l'existence d'Eglises particulières plus ou
moins nombreuses et d'une Eglise universelle, peut-on dire de
l'Eglise chrétienne qu'elle n'est qu'une Eglise offrant telles ou telles
particularités selon les pays et les écoles, ou qu'elle est une sorte
de République chrétienne, une sorte de confédération d'Eglises
particulières orthodoxes, toutes unies par les mêmes éléments divins,
mais distinctes par leurs éléments humains Ces deux manières de

parler, loin d'être opposées, expriment la même idée, la première
en mettant plus en relief l'unité et l'universalité de l'Eglise, la
seconde en faisant davantage ressortir sa variété. De fait,
l'expression « respublica Christiana » a été maintes fois employée.

Bref, le particularisme et l'universalisme sont nécessaires l'un
à l'autre: le particularisme est nécessaire, parce que, l'Eglise
universelle étant formée par l'union des Eglises particulières dans la

foi, dans la morale et dans les sacrements, ce serait détruire ou
amoindrir l'Eglise universelle que de détruire ou el'amoindrir les

Eglises particulières ; le composé partage le sort des composants ; —
l'universalisme est nécessaire pour les raisons précédemment
indiquées. Le particularisme correspond au principe de variété2), et
l'universalisme au principe d'unité. L'unité nécessaire ne peut
porter que sur les éléments divins, et la variété nécessaire sur les

éléments humains. Rappelons que les iois purement disciplinaires
ne sont qu'humaines, qu'elles sont dès lors relatives et variables,
qu'aucune n'est absolue, et que, par conséquent, toute Eglise
particulière a le droit de les modifier selon ses besoins spirituels.
Jamais un concile œcuménique n'a eu l'intention, dans ses canons
disciplinaires, de violer l'autonomie des Eglises particulières,
lesquelles sont toujours restées, de fait, juges de l'application de ces

canons. Citons quelques faits:

- 9 Voir dans le Catholique national du 30 août 1902, p. 71-72: «Catholicisme
et universalismo».

2) Montesquieu a fait des remarques très sensées sur la pluralité des religions,
remarques que l'on peut appliquer à la pluralité des Eglises.



— 41 —

Pendant les trois premiers siècles, il n'y a pas eu de concile
œcuménique, et cependant l'unité et la catholicité de l'Eglise
existaient; d'où il suit que ni l'unité ni la catholicité ne reposent
sur le concile œcuménique. Avant que l'Eglise fut organisée en

provinces, en diocèses, en patriarcats, chaque Eglise particulière
se gouvernait elle-même. Du IV6 au VHP siècle, les conciles
œcuméniques ont maintenu l'indépendance des Eglises particulières
contre les empiétements de certains évêques, de certains
métropolitains, cle certains patriarches. Chaque évêque ne devait exercer
sa juridiction que dans sa circonscription, chaque métropolitain
dans sa province, chaque patriarche dans son patriarcat. En Occident,
le patriarche de Rome a violé cette discipline, en établissant des

évêques et même des patriarches en dehors de son patriarcat et contre
les autres patriarches. Au concile d'Ephèse (431), en maintenant
l'indépendance de l'Eglise de Chypre, on a proclamé de nouveau les
libertés des provinces ecclésiastiques et prohibé les empiétements
sur les provinces étrangères. Aux IVe et Ve siècles, l'Eglise de
Milan était indépendante, malgré sa proximité de l'Eglise de Rome1).
Au XIIe siècle, le pape Adrien IV a encore soutenu l'autonomie
des Eglises. Encore en 1614, l'assemblée du clergé de France
enseigna que chaque Eglise particulière a le droit de modifier
l'application des canons disciplinaires des conciles œcuméniques2).
Même liberté dans les rites des sacrements, par exemple, dans la

composition du baume (/ivqov) ou saint-chrême et dans les prières
de la bénédiction3); etc.

Terminons par quelques mots sur la distinction entre IEglise
d'Orient et IEglise d'Occident. Comme J.-C. a promis à son Eglise
d'être toujours avec elle, elle n'a jamais cessé d'exister, elle existe
maintenant et elle existera toujours. Elle existe en Orient et elle
existe en Occident. L'Eglise d'Occident ne peut se dire la
véritable Eglise, mais une Eglise véritable. Il en est de même de

l'Eglise d'Orient. L'article la. dans le cas présent, appliqué à une

') Augustin écrivit à Tanvier: « Ma mère m'ayant suivi à Milan, trouva que cette

Eglise ne jeûnait pas le samedi, et fut inquiète de ce qu'il fallait faire; je consultai
là-dessus Ambroise, de sainte mémoire. Il me dit: Lorsque je suis à Rome, je jeûne
le samedi; lorsque je suis à Milan, je ne jeûne pas; fais de même: observe les

usages de l'Eglise où tu te trouves. »

2) Dès la naissance du christianisme et au siècle même des apôtres, les chefs

de l'Eglise ont jugé qu'aux choses qui regardent la police et discipline extérieure, il
était permis, voire même raisonnable et quelquefois nécessaire d'y admettre de la
diversité, de dispenser, de changer, et de relâcher quelques points des ordonnances

touchant cette sorte de police. (Histoire de l'Eglise de France, par GUETTÉE, T. X,
page 33.)

s) Voir l'étude de L. Petit sur cette matière, dans les Echos d'Orient, février

1900, p. 129-142.



— 42 —

seule de ces deux Eglises, nierait l'existence de l'autre. Ce serait
une erreur historique. Ces deux Eglises particulières doivent-elles
s'unir de manière à ne former qu'une seule Eglise universelle
Certainement. Mais cette union n'exige ni la fusion des deux
Eglises particulières en une seule, ni la perte de l'autonomie de
l'une au profit de l'autre, ni l'abandon des particularités théologiques
et disciplinaires auxquelles chacune tient légitimement de son côté,
particularités qui n'empêchent pas l'unité de la foi lorsqu'elles sont
contenues dans leurs justes limites. L'universel n'est pas formé par
la destruction des éléments particuliers, mais par leur union 'j.

La « Revue internationale de Théologie » a publié sur cette
question des explications très précises, qu'il serait trop long de

reproduire ici2). Qu'il suffise de faire la remarque Suivante. Quelques

théologiens orientaux raisonnent ainsi: L'Occident se résume
dans l'ultramontanisme et dans le protestantisme: or ce sont deux
hérésies; donc l'Occident tout entier est hérétique; donc l'Eglise
catholique ou universelle n'existe qu'en Orient; donc l'Eglise
d'Orient est la seule Eglise catholique ou universelle; donc ses
conciles sont des conciles œcuméniques ; etc. — Réponse: Le point
de départ, la base même de cette argumentation, est une grosse
erreur historique, prouvant que les théologiens orientaux en question

ne connaissent pas l'Occident. En effet, à toutes les époques
et dans toutes les Eglises particulières de l'Occident, des voix
nombreuses se sont élevées, et contre l'ultramontanisme, et contre
le protestantisme, en faveur du vrai catholicisme et de l'orthodoxie
chrétienne; ces déclarations d'orthodoxie formeraient des volumes.
Donc le vrai catholicisme n'a jamais cessé d'exister en Occident. —
Mais, objecte-t-on, ces catholiques antiultramontains et antiprotestants

n'ont jamais formé d'Eglise particulière visible. Nous répondons
que cela n'était pas nécessaire, soit parce qu'ils n'ont jamais cessé

d'être dans leur propre Eglise (malgré les fautes et les erreurs
commises par une partie du clergé et des théologiens), et que la
maison leur appartenant, ils n'avaient point à en sortir; soit parce
que les sacrements qui leur étaient administrés étaient certainement

') Voir le Catholique national, du 27 janvier 1894, p. 14: «L'Eglise et les

Eglises»; et du 6 janvier 1894: «Fond divin et additions humaines.»
2) Voir les numéros d'octobre 1895: Réponse à M. Mesoloras, p. 77°"775>

réponse à un théologien d'Athènes, p. 775-777; — avril 1896: Visibilité de
l'ancienne Eglise catholique en Occident, du IX0 siècle à l'époque actuelle, p. 264-280;
— juillet 1896: Réponse à quelques théologiens orientaux, p. 344-350; — octobre
1896: autre réponse, p. 789-800; — janvier 1897: autre réponse, p. 150-153;
— avril 1903, p. 340-356, et juillet, p. 405-426: Quelques documenis orthodoxes sur
l'union des Eglises; — juillet 1903: articles de MM. Swetloff et Kiréeff sur un
prétendu obstacle à l'union entre l'Eglise ancienne-catholique et l'Eglise orientale,
P- S65-578.



— 43 —

valides (les Orientaux eux-mêmes reconnaissent la validité des
sacrements de l'Eglise romaine). En traitant de la visibilité de
l'Eglise, nous avons démontré qu'il n'est pas nécessaire que
l'orthodoxie soit visible dans toute l'Eglise, mais qu'il suffit qu'elle le
soit dans une partie; que, de fait, S. Jérôme, S. Vincent de Lérins,
etc., ont enseigné qu'à certaines époques, l'Eglise véritable était
représentée par la minorité. Donc la minorité catholique qui n'a
cessé d'exister et d'être visible en Occident, depuis les hérésies
papiste et protestante, suffit pour démontrer que le catholicisme
ou l'orthodoxie a toujours existé et existe encore dans l'Eglise
occidentale. L'objection et la prétention des théologiens orientaux
susdits sont donc sans valeur 1j.

§ VI. Les Eglises d'Etat, les Eglises nationales et les Eglises
libres.

De même que nous avons étudié les Eglises particulières par
rapport à l'Eglise universelle, ainsi devons-nous les étudier par
rapport à l'Etat. Dans le «Traité de la religion en general», il a

été question des religions dites nationales; il s'agit ici des Eglises
nationales, qui sont une espèce d'Eglises particulières. Je ne saurais
analyser les documents publiés sur cette matière par les théologiens
protestants, anglicans, romanistes, orthodoxes (orientaux), anciens-
catholiques, parce que la plupart traitent la question au point de

vue local, c'est-à-dire relativement à la législation des pays ou sont
établies les Eglises en question. Dans un Traité général comme
celui-ci, je dois me borner à des notions générales.

D'abord, établissons quelques distinctions, dans le but de

dissiper les confusions qui régnent d'ordinaire dans cette question
compliquée; puis, quelques principes, dans le but de faire succéder
à ces confusions un ordre positif et précis.

I Quelques distinctions : — i° Nation et race. Actuellement,
toute nation est composée de plusieurs races. Etant donné que
toute nationalité confère des avantages aux races qui la composent,
les races doivent faire des concessions à la nation, s'efforcer de la
rendre prospère, travailler à ses intérêts matériels et spirituels.

2° Nation et religion. Actuellement, toute nation est mixte
au point de vue des religions, non moins qu'au point de vue des

races. Souvent une nation n'a qu'une Eglise nationale et elle se

borne à « tolérer » les autres Eglises établies sur son territoire.
Quelquefois plusieurs Eglises nationales sont établies sur le même

') Voir la Revue internationale de Théologie, avril 1903, p. 357-366: Erreurs
de quelques théologiens orientaux sur l'Eglise d'Occident.



— 44 —

territoire national, bien que chacune d'elles ne représente qu'une
partie plus ou moins grande de la nation1) ; le bien de la nation
exige alors que toutes se tolèrent entre elles et travaillent dans
l'intérêt du pays selon leurs forces ; sinon, la nation serait évidemment

dans son droit en leur retirant le titre d'Eglises nationales
et les avantages attachés à ce titre. D'autres fois, à cause même
de la pluralité des Eglises établies sur son territoire, une nation
préfère n'accorder à aucune le titre de « nationale s.

3° Nation, Patrie, Etat. Toute nation a une patrie, mais la
nation n'est pas la patrie; une partie de la nation pourrait être
conduite en captivité, hors de son territoire national. La patrie
est, avant tout, le sol de la nation (terra patrutn); mais elle n'est

pas seulement ce sol, elle est aussi les traditions nationales, l'histoire

nationale, les intérêts nationaux, choses surtout morales qui
sont, pour ainsi dire, l'âme de la patrie, tandis que le sol n'en est

que le corps; le sol peut rester intact et non amoindri, tandis que
la nation elle-même peut être amoindrie dans sa gloire, dans sa

bravoure, dans ses intérêts. — Toutefois, si la nation et la patrie
sont matériellement distinctes, les mots « nationalisme » et « patriotisme

» sont moralement considérés comme synonymes, en ce sens

que l'amour de la nation et l'amour de la patrie sont inséparables
et sont tenus pour un seul et même amour. Il est encore à

considérer que l'on ne fait plus guère entrer la religion dans la
notion de nation, parce qu'il y a plusieurs religions dans chaque
nation ; mais on fait encore entrer la religion dans la notion de

patrie, en ce sens que tout patriote, en songeant à sa patrie, songe
à son église s'il est catholique, à son temple s'il est protestant, à

sa synagogue s'il est juif, etc.; ces édifices font partie de sa localité
ou de sa patrie; mais on voit déjà, par cette diversité, que la
religion n'est plus qu'un élément second dans la notion de patrie ; et
même les patriotes libres-penseurs pensent à leur patrie sans y
associer aucune notion de religion. — Quant à l'Etat, il n'est ni
la nation, ni la patrie, mais un ensemble de fonctionnaires délégués

par la nation (sous des formes qui peuvent varier) pour
gouverner et administrer, c'est-à-dire pour représenter la nation à
l'intérieur et à l'extérieur, pour défendre son honneur et ses intérêts,

pour favoriser tout ce qui est de nature à la rendre plus forte,
plus glorieuse, plus prospère moralement et matériellement. Tandis

que la nation est un groupe social, l'Etat est une institution
utilitaire, subordonnée à la nation et à la patrie. La nation et la patrie
sont donc supérieures à l'Etat.

1) l'ar exemple, dans le canton de Berne, il y a trois Eglises nationales: la

protestante, la catholique-romaine et l'ancienne-catholique.



— 45 —

4° Eglise d'Etat, Eglise nationale, Eglise libre ou indépendante.

— VEglise d'Etat est celle dont l'Etat est non seulement
le protecteur, mais le chef, en ce sens qu'il peut, de son chef,
faire ou modifier des lois ecclésiastiques. Quelques historiens (par
exemple, M. Seignobos) ont prétendu qu'en Orient, à partir de
Constantin, l'Eglise chrétienne a été une Eglise d'Etat, sous
prétexte que l'empereur était appelé l'évêque du dehors. Ils se trompent:
car ce titre ne lui donnait pas le droit de faire de lui-même des
lois ecclésiastiques ; ce droit n'appartenait qu'au synode. L'empereur

pouvait sanctionner ou non les décisions des synodes, et, au
point de vue politique et administratif, soumettre les évêques et
autres fonctionnaires impériaux à telle et telle injonction ; mais ce
n'était pas là être « le chef de l'Eglise » x). L'Eglise n'avait d'autres
chefs que ses évêques unis aux prêtres et aux fidèles. En Occident,
chez les protestants, les rois et les princes ont été considérés comme
chefs des Eglises, et celles-ci ont été des Eglises d'Etat. L'Eglise
établie d'Angleterre est une Eglise d'Etat, dont le roi ou le Parlement est
le chef. Dans certains pays démocratiques (par exemple, le canton
de Neuchâtel), l'Etat assure la pleine liberté de conscience à tous
les membres de l'Eglise, même la liberté de nier tout dogme. —
L'Eglise concordataire ou unie à IEtat n'est pas, comme telle, une
Eglise d'Etat: car, dans ce cas, l'Etat n'est que protecteur et non
chef; il agrée et solde les pasteurs, laisse l'Eglise faire ses dogmes
et sa liturgie, et se réserve le droit d'approuver ou de désapprouver
telle mesure administrative ou disciplinaire. E. Naville a reconnu
que telle a été l'Eglise d'Orient, qui n'a pas été établie par l'Etat2).
En France, sous l'ancien régime. l'Eglise était unie à l'Etat, sans
être strictement une Eglise d'Etat: Louis XIV a été maintes fois
autoritaire et même tyrannique, mais il n'était pas pour cela chef
de l'Eglise gallicane. — ]>es Eglises concordataires ou unies à

l'Etat sont généralement appelées nationales, bien que l'Etat ne
soit pas la nation : il agit au nom de la nation et la représente.
A parler strictement, il n'y a pas actuellement d'Eglise « nationale» ;

car aucune nation n'est actuellement unanime dans sa foi religieuse:
dans toute nation il y a plusieurs religions et plusieurs Eglises.
L'ancienne notion que toute la nation fait partie de l'Eglise nationale

ipso facto (cujus regio, ejus religio), mène au multitudinisme
et est erronée. Ceux qui se contentent de définir la nation par la

majorité de la nation, peuvent appeler nationale l'Eglise de la

majorité, et non celle ou celles de la minorité. D'autres, plus larges,

') Leibniz a appelé l'empereur (externus episcopus) ¦% chef séculier et avocat de

l'Eglise universelle».
2) Bibliothèque universelle, juin 1901, p. 472.



— 46 —

appellent nationales toutes les Eglises du pays unies à l'Etat. —
L'Eglise libre ou indépendante est celle qui n'a aucune relation
avec l'Etat et que l'Etat ignore; dans ce cas, l'Etat ne reconnaît
que des individus, mais pas d'Eglise. C'est la séparation de l'Eglise
et de l'Etat, des deux domaines temporel et religieux.

II. Quelques principes: — i" Etant donne l'état social actuel,
les inconvénients et les abus dans les Eglises d'Etat sont tels qu'il
paraît désirable de supprimer ces Eglises, parce que c'est, de fait,
le seul moyen de mettre fin à ces inconvénients et à ces abus.

2° Le régime concordataire, ou l'union de l'Eglise et de l'Etat,
offre des inconvénients et des avantages : d'une part, l'Eglise n'est
pas asservie; mais, d'autre part, elle n'est pas complètement libre,
et l'Etat, en certaines circonstances, peut nuire à ses intérêts
religieux. C'est à chaque Eglise, dans chaque pays, à voir ce qui lui
est le plus avantageux religieusement. Aucune règle absolue ne
saurait être établie sur ce point.

3° Il en est de même du régime séparatiste: il offre des
inconvénients et des avantages. A chaque Eglise et à chaque pays
d'agir au mieux de leurs intérêts.

4° Aucune Eglise particulière n'est tenue, comme telle, d'être
nationale, encore moins d'être une Eglise d'Etat, parce qu'il n'est
rien dans la notion cle l'Eglise qui l'oblige à s'unir à l'Etat.

5° Toute Eglise particulière peut accepter le titre de « nationale

». lorsqu'elle trouve des avantages spirituels à être unie à l'P.tat.
Le discrédit qui pèse actuellement sur ce régime, du moins aux
yeux d'un grand nombre, par suite de l'exploitation dont les peuples
et les fidèles ont été l'objet en maints pays, ne saurait rendre faux
en eux-mêmes ni le principe concordataire, ni le principe des

Eglises nationales. C'est la papauté romaine qui a cherché à

détruire le caractère national des Eglises particulières, parce qu'elle
a cherché à dominer toutes les Eglises et toutes les nations dans
le but de transformer l'universalisme en romanisme. Mais il est
manifeste qu'une Eglise particulière peut être à la fois nationale et

catholique, c'est-à-dire, particulière et liée aux autres Eglises
particulières de manière à former ensemble une Eglise universelle.
L'attache d'une Eglise à une nation n'empêche pas plus l'attache
à l'Eglise universelle que le patriotisme particulier n'empêche l'amour
universel. — On objecte que le nationalisme des Eglises particulières

est l'introduction des haines nationales (entre Grecs, Russes,
Slaves, Allemands, Anglais, Français, etc.) dans le sein des Eglises,
et que c'est détruire la religion par le fanatisme politique. Réponse:
Une Eglise peut être nationale sans être politique ; elle est patriotique

sans être politique. Sans doute on peut abuser de tout et



— 47 —

transformer le patriotisme en chauvinisme ; mais ce n'est pas
inévitable. Le chauvinisme n'est pas la conséquence du vrai patriotisme

ni de la vraie religion, mais seulement de l'ambition et de
l'orgueil : l'Eglise romaniste, qui se pique de n'être pas nationale,
est la plus chauvine de toutes les Eglises. D'autre part, le patriotisme

et le nationalisme ne sont nullement irreligieux par eux-
mêmes et ils ne conduisent nullement à l'irréligion ; donc une Eglise
nationale peut heureusement exercer dans le sens religieux l'influence
que son titre d'Eglise nationale lui donne sur la nation.

6° Toute Eglise particulière, nationale ou non, doit être
autonome; car, d'abord, l'Eglise n'ayant pas d'autre chef que J.-C, il
est clair que toutes les Eglises particulières qui composent l'Eglise
universelle sont autonomes sous la domination et dans l'esprit du
Christ ; ensuite, toute nation devant être libre vis-à-vis des nations
voisines, ne saurait tolérer que des chefs ecclésiastiques d'une autre
nation exerçassent une autorité sur elle ou chez elle ; en le
tolérant, elle ouvrirait la porte à des agissements politico-ecclésiastiques,
qui provoqueraient inévitablement des troubles et d'autres graves
dommages.

7° La nationalité d'une Eglise ne doit pas être un obstacle à

son orthodoxie: car l'orthodoxie prime la nationalité, celle-là étant
essentielle, celle-ci ne l'étant pas.

8° L'orthodoxie d'une Eglise primant son caractère national,
il est nécessaire qu'une Eglise n'épouse aucune querelle politique,
aucune haine de race, et qu'elle reste une sur le territoire
exclusivement religieux que St. Paul a indiqué en disant [Gai. III, 28):
Non est Judaeus, neque Gnecus, non est servus neque liber, non
est masculus neque femina. Et encore (Philip. II, 11): Et omnis

lingua confiteatur quia D. J. Christus in gloria est Dei Patris.

9° Si Rome combat les Eglises nationales, c'est uniquement
parce que l'autonomie dont elles jouissent serait la ruine de son
absolutisme et de ses ambitions l).

io° D'où il suit logiquement que les particuliers et les Etats
qui veulent combattre Rome, doivent favoriser l'établissement

d'Eglises nationales sur leur territoire: car de telles Eglises sont
des forces pour les Etats auxquels elles sont unies.

Etc., etc.

Toutes ces questions touchent à une quantité d'autres, qui
rentrent dans le domaine de la simple politique ecclésiastique et

non de l'Ecclésiologie dogmatique proprement dite. Je ne saurais

') Voir Le Catholique national, Ier février 1902, p. 9-I0: «Pourquoi les

ultramontains ne veulent pas d'Eglise nationale. »



_ 48 —

les discuter ici, et je me borne à mettre en garde les lecteurs sérieux
contre les innombrables erreurs des dilettantes de la politique
ecclésiastique (par exemple, MM. Lanfrey, Brunetière, Faguet *), etc.).

Ch. XIII. Conséquences de cette unité et de cette
universalité de l'Eglise chrétienne.

On peut en citer quatre : i° Beauté et grandeur de l'unité et
de l'universalité de l'Eglise chrétienne; 2° Nécessité d'adhérer à

l'Eglise une et universelle; 30 Nécessité de rétablir l'union des Eglises
séparées: 40 Communion des Saints.

§ I. Beauté et grandeur de l'unité et de l'universalité
de l'Eglise chrétienne.

i° Beauté et grandeur de l'unité dans l'universalité. Si l'on
considère l'universalité des hommes, on est frappé des éléments de
division qui les séparent encore : haines de races, haines de nations,
haines de partis, haines d'écoles; dans le même parti et dans la
même école, individus contre individus; dans le même individu,
idées contre idées, sentiments contre sentiments, contradictions entre
les aspirations et les actes. Tel est le monde, en politique, où les

nations et les partis se déchirent en des guerres sanglantes; en
philosophie, où les écoles se contredisent ; en morale, où les défauts
excités par les intérêts se heurtent: en religion, où les sectes s'a-
nathématisent les unes les autres. « La mer n'a pas plus de vagues
quand elle est agitée par les vents, qu'il ne naît de pensées
différentes de cet abîme sans fond et de ce secret impénétrable du
cœur de l'homme... Tu me cries de loin, ô philosophie, que j'ai à

marcher en ce monde dans un chemin glissant et plein de périls :

je l'avoue, je le reconnais, je le sens même par expérience. Tu me
présentes la main pour me soutenir et pour me conduire; mais je
veux savoir auparavant si ta conduite est bien assurée : si un aveugle
conduit un aveugle, ils tombent tous deux dans le précipice. Et
comment puis-je me fier à toi, ô pauvre philosophie! Que vois-je
dans tes écoles que des contentions inutiles qui ne seront jamais
terminées: On y forme des doutes, mais on n'y prononce point de
décision... Nobis invicem videmur insanire, nous nous semblons
insensés les uns aux autres, disait autrefois saint Jérôme » (Bossuet).

Or, c'est au milieu de ces haines, cle ces divisions, de ces
contradictions, de ces batailles, cle ce sang versé, de ces anathèmes,

que l'Eglise chrétienne prêche et établit l'unité : bien plus, c'est

') Sur quelques erreurs de ce dernier, voir la Revue internat, de Théologie,
octobre 1897, p. 771-776.



— 40 —

avec ces mêmes hommes, divisés entre eux par la politique et par
des intérêts de toutes sortes, qu'elle fait cette unité, ce cor unum
et cette anima una, cette unité de foi malgré les oppositions des
esprits, cette unité de morale et cle devoir malgré les oppositions
des droits, cette unité de sacrements malgré les antagonismes des

races et des opinions; et cela, non pour un jour, non pour un
siècle, mais pour tous les siècles; de telle sorte que, malgré toutes
les agitations extérieures et intérieures, les hommes les plus divers
par le génie se passent les uns aux autres le flambeau de cette foi,
qui, dans un changement si continuel de toutes les choses humaines,
ne subit cependant jamais la moindre altération essentielle. Elle se
retrouve identique dans son fond sur les lèvres du platonicien Justin,

de l'éclectique Clément, de l'alexandrin Origene, du puriste
Tertullien, de l'orateur Chrysostome, du philosophe Augustin : elle
est partout et toujours la même, qu'elle s'adresse aux petits et aux
grands, aux sujets et aux empereurs, aux pauvres et aux riches, aux
heureux et aux malheureux.

N'est-ce pas la un des caractères manifestes de la vérité? Une
telle Eglise n'est-elle pas réellement le temple de Dieu? Où Dieu
se révélerait-il mieux que dans cette lutte de la vérité contre
l'erreur, de l'amour contre la haine, de l'idéal contre la cupidité, de
l'unité contre la division?

2° Beauté et grandeur de l'universalité dans l'unité. Après
avoir vu la sublimité de l'Eglise chrétienne, en tant qu'elle réalise
une certaine unité religieuse dans l'humanité divisée, voyons la
sublimité de cette même Eglise, en tant que, non contente d'établir

cette unité, elle l'étend et l'universalise, poursuivant ainsi non
seulement l'un, mais l'universel. < Les belles âmes, ce sont les âmes

universelles», dit Montaigne. C'est dans cet ensemble, clans cet
universalisme, que se trouve la perfection, la perfection humaine,
déploiement universel et éternel des richesses de l'esprit humain,
et la perfection chrétienne, déploiement général des richesses du
christianisme.

Le catholicisme ainsi compris offre aux esprits qui cherchent
la vérité, les garanties les plus sérieuses que le témoignage humain
puisse offrir : « quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est » (voir le Traité de la foi). Il tend à faire du genre
humain tout entier une seule famille, et, tandis que quelques
penseurs payens se sont bornés à dire, en paroles, que rien d'humain
ne leur était étranger, il pratique cette maxime, prêche à tous la

même doctrine, la même morale, les mêmes sacrements, réunit
dans ses temples les pauvres et les riches, réalise ainsi la véritable

égalité et la véritable fraternité. De plus, non content d'effacer

Kevue intern, do Théologie, lieft 45, 1904. >



- 50 - -

ainsi les castes et l'esprit de parti, il affirme partout la grande
synthèse universelle, qui renferme en elle, comme dit saint Paul
(Philip. IV, 8), « qusecumque sunt vera, quaecumque pudica,
quaecumque justa, quaecumque sancta, quaecumque amabilia, quaecumque
borne famje, si qua virtus, si qua laus disciplinai... » Notre catholicité

est ainsi une catholicité de vérité (doctrines et choses), une
catholicité de temps (faisant remonter l'Eglise du Verbe incarné
jusqu'à la création du monde par le Verbe), une catholicité
d'espace (embrassant la vie divine partout où elle existe, sur notre
planète et dans les autres mondes, s'ils sont habités). Telle est la
cité de Dieu dans sa profondeur, sa largeur et sa hauteur : Laudate
eum, sol et luna: laudate eum, omnes stellae et lumen: laudate

eum, cœli cœlorum, et aqua: omnes quae super cœlos sunt (Ps. 148)...
Laudate Dominum, omnes gentes: laudate eum, omnes populi
(Ps. 116). On comprend que les vrais chrétiens tiennent au titre
de catholiques ou d'universalistes; car un universalisme qui tend à

réunir tous les hommes, toutes les races et toutes les nations, dans
la collectivité de toutes les vérités sans mélange d'erreurs et de

tous les sentiments sans souillure, est évidemment un universalisme
divin; c'est l'universalisme même que le Christ a voulu établir sur
la terre (voir le Traité du christianisme). On comprend que les

épiscopaliens, soit des Etats-Unis, soit d'Angleterre, cherchent à

rendre ce titre à leur Eglise, et que des protestants glorifient
publiquement cet universalisme qui est incontestablement une vérité,
une beauté et une force.

§ II. Nécessité d'adhérer à l'Eglise une et universelle.

Cette nécessité est déjà évidente par tout ce qui précède, et
en particulier par tout ce que nous avons dit de l'insuffisance de

l'individualisme en religion ') : aussi n'est-il question, dans ce
paragraphe, que de préciser en quoi cette obligation consiste, ou la
manière dont on doit appartenir à l'Eglise et l'esprit dans lequel on
doit lui appartenir.

i° D'abord, si l'on doit appartenir à l'Eglise, c'est dans le but
d'appartenir davantage au Christ, de mieux lui obéir, d'être plus
fort dans la pratique des devoirs chrétiens et plus ferme dans la
foi. Donc l'obligation d'être chrétien est le but, et l'obligation
d'appartenir à l'Eglise chrétienne est le moyen : d'où il suit que ce n'est

pas l'Eglise qui doit primer le christianisme, mais le christianisme
qui doit primer l'Eglise; que le titre d'enfant de Dieu et de frère
du Christ doit l'emporter sur le titre de membre de l'Eglise. Ceci

') Voir aussi la première partie de ce Traité, ch. III (Revue d'avril 1903,
p. 212-214).



— 51 —

est très important, parce que certains propagandistes, plus
ecclésiastiques que chrétiens, s'efforcent de gagner des adhérents plutôt
à leur Eglise particulière qu'à Jésus-Christ même. Nous répudions
énergiquement ce zélotisme antichrétien qui n'est que de l'enrégi-
mentation ecclésiastique et du confessionnalistne anticatholique3).

2° Faut-il entendre l'obligation d'appartenir à l'Eglise
chrétienne dans le sens de la maxime : < Hors de l'Eglise pas de salut

» Nous avons déjà expliqué en quel sens cette maxime peut
être vraie et en quel sens elle peut être fausse2). Elle peut être
vraie, en ce sens que le salut ne peut être effectivement accordé
qu'aux justes, et que dès lors il faut appartenir à cette Eglise qui
est la société des justes. Elle peut être fausse, si l'on entend que,
pour être sauvé, il faille appartenir à telle Eglise visible, et que
quiconque ne lui appartient pas est eo ipso damné. Une telle
doctrine est contraire à la notion de Dieu et à la notion de la
justice : à la notion de Dieu, car elle suppose que Dieu ne pourrait
pas ou ne voudrait pas accorder sa grâce sanctifiante en dehors
cle l'Eglise visible, ce qui est inadmissible; à la notion de la
justice, car les payens de bonne foi sont sauvés, bien qu'ils ne fassent

pas partie de l'Eglise chrétienne visible.

3° Il serait illogique et antichrétien qu'un disciple du Christ,
sachant que le Christ a fondé une Eglise dans le but évident que
ses disciples en fissent partie, refusât d'en faire partie, sous le faux
prétexte que toutes les Eglises chrétiennes enseignent des erreurs
et sont coupables, qu'il est mieux, par conséquent, de ne faire partie

d'aucune, de les combattre toutes, et de chercher à les remplacer

toutes par un christianisme sans dénomination confessionnelle.

— Réponse : 11 existe une Eglise du Christ, qui est suffisamment
visible pour pouvoir être découverte par les chercheurs de bonne
foi. Ceux qui, de fait, la découvrent, doivent consciencieusement
en faire partie. Ceux qui ne la découvrent pas ne sauraient être

coupables de n'y pas entrer. L'Eglise du Christ pourrait à la

rigueur se contenter du titre d'Eglise « chrétienne » ; l'unité, la sainteté,

l'orthodoxie, la catholicité, l'apostolicité sont des qualités plutôt

que des titres. Le chrétien qui se bornerait à être membre de

l'Eglise « chrétienne » et qui repousserait tout autre titre, tout en

s'efforçant de réaliser en lui l'unité, la sainteté et les autres qualités

susdites, ce chrétien, dis-je, pourrait être accusé d'illogicité et

d'imprudence, mais non de schisme, encore moins d'hérésie. Il en

serait de même du chrétien qui, tout en sauvegardant l'unité, la

') Voir, dans le Catholique national du 16 juin 1894. l'article intitulé: « L'en-

régimentation ecclésiastique ».

s) Voir ch. V.



— 52 —

sainteté, l'orthodoxie, la catholicité, l'apostolicité, ajouterait au titre
de chrétien plusieurs autres titres confessionnels; il pourrait être
illogique et imprudent, mais il ne serait, de ce fait, ni schismatique
ni hérétique. Quoi qu'il en soit, l'indifférentisme qui place toutes
les Eglises sur le même rang, malgré leurs oppositions dogmatiques,

est évidemment erroné et coupable, la vérité ne pouvant
être traitée comme l'erreur, ni l'erreur comme la vérité.

4° L'Eglise véritablement chrétienne a-t-eile le droit d'imposer
des conditions d'admission? Non seulement elle en a le droit, mais
encore le devoir: elle ne saurait, en effet, admettre parmi ses membres

que ceux qui déclarent professer les doctrines enseignées par
le Christ, les préceptes imposés par lui et les sacrements institués
par lui. Toujours l'Eglise a exigé une profession de foi des
catéchumènes qui lui demandaient le baptême. La véritable Eglise
chrétienne ne saurait donc être multitudinistc, le multitudinisme
consistant dans l'admission de « n'importe qui » et « sans conditions

» comme membre de l'Eglise. Plus une profession de foi est
exacte, claire, franche, loyale, plus elle doit être louée; à la
condition toutefois qu'elle se bornera à exiger des fidèles cela seulement

qui est de foi, c'est-à-dire « qui a été cru partout, toujours et

par toutes les Eglises chrétiennes », et, par conséquent, qu'elle
n'exigera pas, sous le couvert de la foi, ce qui n'est que spéculation

théologique, discipline humaine, rite d'origine purement ecclé
siastique, etc., toutes choses humaine^ qui ne sauraient être imposées

à la conscience comme choses divines.

§ III. Nécessité de rétablir l'union des Eglises séparées.

I. Cette nécessité apparaît au double point de vue humain et
divin.

D'abord, le simple bon sens nous apprend que l'union fait la
force et que tout royaume divisé contre lui-même périra. La science
et la philosophie nous enseignent que l'unité est une condition de

la vie, soit dans le corps, soit dans l'âme, et que, dès que la division

se met entre les forces ou les facultés, c'est la maladie ou la
mort, i L'esprit, s'il y a une définition possible de ce je ne sais

quoi, l'esprit est de voir la ressemblance des choses qui ont l'air
d'être diverses. D'où il suit que l'esprit est la course à l'unité, la
recherche et la captation de l'unité. Si de l'esprit vous revenez à

la science, le fait que la science n'a jamais fait un pas sans marcher

vers l'unité d'explication, sans supprimer quelque chose qui
ferait obstacle à cette unité, sans éliminer des corps simples qui
usurpaient leurs titres, sans identifier la chaleur, la lumière, la force,
sans révéler des équivalents... Or l'équivalence est un aspect et une



— 53

forme de l'unité » (Dupont-White, Mélanges philosophiques). U en
est de même dans l'Eglise, l'Eglise devant être une société
spirituelle et éclairée. Donc tout homme cle sens, de philosophie, de
science, de religion, doit chercher non seulement à unifier les
religions dans la grande vérité religieuse qui est le christianisme bien
expliqué, niais encore à unifier les Eglises chrétiennes dans la grande
Eglise catholique qui, bien expliquée, est la grande Eglise chrétienne.
Donc l'union des Eglises particulières clans l'unité de l'Eglise universelle,

tel est le but que nous devons viser.
Ce but interconfessionnel s'impose d'autant plus qu'il correspond

au but de la paix internationale, visé par les penseurs
contemporains. La paix internationale n'est pas seulement un sujet
politique et social, c'est encore un sujet religieux, en ce sens que
la paix favorise la vraie religion, et que la vraie religion favorise
aussi la paix. Ce sont surtout les fausses religions et les Eglises
irreligieuses qui ont causé les guerres dites de religion. Aussi plus
les notions de religion et d'Eglise seront mieux comprises, plus les
occasions cle guerre seront raréfiées. On le comprendra aisément si

l'on réfléchit que les passions mauvaises qui déchaînent les guerres,
seraient enrayées et paralysées par la religion, si celle-ci était mieux
pratiquée et exerçait une plus grande influence sur les mœurs.
L'union des Eglises est donc un des meilleurs moyens d'assurer le
véritable humanitarisme et la véritable paix ').

Ensuite, au point de vue chrétien, cette union est encore plus
urgente. En effet, tout, dans le christianisme, la réclame. Si le
Christ est «le prince de la paix» (Isaie, IX, 6), comment des

Eglises qui se réclament cle lui peuvent-elles être en guerre S'il
a dit qu'il est venu apporter le glaive sur la terre, comment ne
sait-on pas que c'est le glaive de la vérité contre l'erreur et de la

vertu contre le vice, et non pas le glaive des disciples contre les

disciples? Si l'Eglise doit être une milice, qui ne sait qu'elle doit
être une milice exclusivement spirituelle, chargée de répandre la
doctrine qu'il a prêchée et non d'imposer des opinions humaines,
d'apprendre au monde à observer les préceptes divins et non
d'asservir les consciences sous un joug purement humain Oui ne voit
que le zélotisme d'Eglise contre Eglise, en dehors de la garde du

dépôt divin, n'est nullement le zèle de la maison de Dieu, mais

Yodium theologicum et la superbia ecclesiastica 3) C'est un fait que
le Christ est un et que son corps est un : divisus est Christus

Numquid Paulus crueifixus est pro vobis, aut in nomine Pauli

baptizati estis? (P Cor. I, 13). Donc, c'est pitié de voir les Eglises

') Voir le Catholique national du 7 janvier 1893.

T) Id., 18 août 1894 et 24 mars 1900.



— 54 —

dites chrétiennes, qui sont le coips du Christ, s'anathématiser les

unes les autres; comme c'est pitié de voir, sur le tombeau même
du Christ, des chrétiens se battre contre des chrétiens pour des

questions de préséance, et contraints à la paix par des non-chrétiens

C'est un fait que le laïcisme antiecclésiastique, qui se répand
de plus en plus sous le nom d'anticonfessionnalisme, est causé en
grande partie par le scandale que les querelles d'Eglises produisent

sur une quantité de laïques :). Donc, si l'on veut mettre fin
à ces scandales et à ces divisions, il faut rétablir l'union.

II. La nécessité cle l'union étant démontrée, indiquons en quoi
cette union peut consister.

1° Ecartons, avant tout, un procédé inadmissible: celui qui
consisterait à exiger qu'une Eglise particulière allât à une autre
Eglise particulière et se soumît à elle. En effet, aucune Eglise
particulière n'étant l'Eglise universelle, n'a le droit de s'imposer et

d'exiger qu'on aille à elle pour se soumettre à elle. C'est à la seule

Eglise universelle que les Eglises particulières doivent être
subordonnées, sans perdre toutefois leur autonomie légitime, comme il a

été démontré; et celles qui ne sont jamais sorties de l'Eglise
universelle n'ont nullement à y rentrer. Aucune partie n'est le tout ;

même parfaite, une partie n'est qu'une partie et non le tout. Que
chaque Eglise particulière repousse tout esprit d'orgueil en renonçant

à la prétention d'être, à elle seule, l'Eglise universelle, et
lorsque cet esprit d'humilité les aura toutes pénétrées, l'union des

Eglises sera bien près d'être rétablie1'). «Omnium malorum causam

esse vanam gloriam (un nâvxutv ai'nov iwv xaxtSv i) xtvoâo'îia),
dit saint Jean Chrysostome3).

2° On peut concevoir une simple union de sentiment, qui
consiste à inspirer à toutes les Eglises unies un respect mutuel et une
charité réciproque; à croire à la loyauté de chacune, toutes les fois

que la déloyauté n'est pas constatée; à bannir, par conséquent,
toute injure et tout mauvais traitement; à prendre part, chez les

unes et les autres, à des discours et à des prières cle circonstances,

') C'est ainsi que Quinet, après avoir constaté l'hostilité qui règne entre
plusieurs confessions «chrétiennes», demande que cette hostilité cesse, et il s'écrie:
« Qui fera ce miracle f Qui réunira ces ennemis acharnés, irréconciliables Evidemment

un principe supérieur et plus universel. Ce principe, qui n'est celui d'aucune

Eglise, voilà la pierre de fondation de l'enseignement laique. » Quinet se trompe :

ce principe supérieur et plus universel est le principe de la véritable Kglise catholique

(je ne dis pas de l'Eglise romaine); et pour rappeler à l'ordre les hiérarchies

coupables, il n'est pas nécessaire de les supprimer, il suffit de les réformer, comme

pour rappeler à l'ordre les laïques coupables, il n'est pas nécessaire de les supprimer,

il suffit aussi de les réformer.
*) Voir le Catholique national du 28 juillet 1894.
3) In Joann. homil. 29 (al. 28); T. VIII, p. 195, éd. Gaume.



- 55 —

ayant un caractère de piété, de bienfaisance, d'humanité, d'urbanité,

etc., comme de simples cérémonies de baptême, de mariage,
d'ensevelissement, etc. Une telle union est manifestement insuffisante;

elle est plus de politesse et de simple convenance que de
vraie fraternité.

3° Quant à l'intercommunion in sacris (c'est-à-dire dans les
sacrements) peut-elle avoir lieu entre Eglises non unies par la même

foi objective (donc entre Eglises qui se considèrent comme plus ou
moins entachées d'hérésie) Il importe de remarquer qu'il s'agit ici
non pas de simples individus, mais d'Eglises, et par conséquent,
de relations officielles d'Eglises à Eglises. Nous avons suffisamment
parlé des individus en traitant de l'hérésie et du schisme. En ce

qui concerne les Eglises mêmes, la question prend une gravité plus
grande : car, si un individu peut faire de lui-même, dans une Eglise
autre que la sienne, une profession de foi individuelle, tenue pour
orthodoxe par cette Eglise, et s'il peut y recevoir ainsi le sacrement

qu'il desire, il n'en est pas de même d'une Eglise. L'Eglise
qui se présente à une autre se présente officiellement comme Eglise,
et elle doit, par conséquent, présenter une profession de foi
officielle et orthodoxe. Je dis « orthodoxe », car dès qu'il s'agit d'une
communion in sacris, c'est-à-dire dans des sacrements établis par
le Christ, donc dans des choses d'origine divine, il est évident que
les autres choses divines (dogmes et préceptes) doivent être aussi

professées par ces Eglises. Le Christ est un, sa doctrine est une,
sa morale une, ses sacrements un : unus Dominus, una fides, unum
baptisma (Ephes. IV, 5). Le Christ ne devant être ni en division,
ni en contradiction, entre les Eglises qui le reconnaissent pour
maître, il est nécessaire que sa doctrine, sa morale et ses
sacrements soient aussi professés et pratiqués par ces mêmes Eglises
sans division ni contradiction. C'est un fait que l'ancienne Eglise
a agi d'après ces principes, et que l'unité de !a foi n'a cessé

d'être maintenue comme condition d'union entre certaines Eglises
que lorsqu'elles ont renoncé elles-mêmes aux confessions de foi:
mais l'ancienne Eglise, une et universelle, a toujours exigé, et avec
raison, une confession correcte de la foi. Les Eglises qui y ont
renoncé, n'y ont renoncé que par suite de leurs propres divisions

dogmatiques, divisions produites par le rejet du critérium catholique

et par des raisonnements erronés. Nous ne saurions leur
donner raison. En tout cas, il reste toujours à examiner si les Eglises
qui passent pour hérétiques, sans avoir été condamnées comme
telles par un concile œcuménique, peuvent être traitées officiellement

comme réellement hérétiques.



— 56 —

4° Dans l'état actuel des choses, quels sont les moyens à prendre
pour mener pratiquement cette grande œuvre à bonne fin r On peut
indiquer les suivants :

i. Toutes les écoles théologiques, tous les partis ecclésiastiques,

toutes les Eglises doivent absolument supprimer les personnalités

et les discussions irritantes qui tendent manifestement à la
division.

2. Les personnalités et les discussions irritantes doivent être
remplacées par des explications scientifiques tendant uniquement à

la paix et à l'union.
3. L'union et la paix ne peuvent se réaliser cpie dans la

doctrine du Christ. Donc, c'est surtout la doctrine du Christ qu'il s'agit
de remettre en plus grande lumière, en la distinguant de plus en

plus des spéculations humaines avec lesquelles elle a été confondue

depuis des siècles par les théologiens et par les partis
ecclésiastiques.

4. Par doctrine du Christ, nous entendons exclusivement la
doctrine enseignée par le Christ et confiée comme un dépôt à son Eglise
une et universelle. Du moment qu'elle est un dépôt, elle ne peut
être ni augmentée ni diminuée par l'Eglise universelle, ni par qui
que ce soit.

5. Il semble que les catholiques et les orthodoxes, qui en appellent

à l'Ecriture et à l'Eglise universelle, doivent approuver cette
déclaration.

6. H semble que les protestants, qui en appellent sans cesse
à la parole de Dieu et à la doctrine du Christ, doivent également

approuver cette déclaration. Ils ne sauraient logiquement
combattre les quatre notions de dépôt, d'Eglise, d'unité et
d'universalité, qui se trouvent expressément dans l'Ecriture.

7. A ceux des protestants qui ont des préjugés contre les sept
conciles œcuméniques, nous ferons remarquer :

a) que ces sept conciles, ratifiés par les Eglises d'Orient et
d'Occident, présentent une valeur historique supérieure à

n'importe quel synode protestant, si général que celui-ci ait été, et

que, dès lors, on aurait tort de leur refuser l'attention qu'ils
méritent :

b) qu'il ne s'agit pas d'approuver en bloc tout ce qui s'est
dit dans ces sept conciles, ni tout ce qui s'y est fait;

c) qu'on peut en faire l'analyse ainsi qu'il suit : éliminer les

personnalités et les discussions stériles ; considérer que les
documents purement théologiques qui y ont été communiqués ne sont
pas de foi ; ne considérer comme de foi que les définitions faites

d'après le critérium catholique et ratifiées comme telles par toute
l'Eglise; considérer que les approbations et les désapprobations lan-



— Ol —

cées sous forme d'exclamations, au cours des simples lectures des
documents ou des discours, sans contrôle suffisant des pièces et sans
discussion approfondie des doctrines, ne sauraient être prises pour
des définitions (par exemple, la condamnation d'Origène, si toutefois

elle est authentique, celle d'Eusèbe de Cesaree, etc.); enfin
considérer que les canons disciplinaires et liturgiques sont laissés,
quant à l'application, au libre jugement et à la piété des Eglises
particulières autonomes 1\.

8. Enfin, il importe de remarquer que les mots « Eglises unies»
ne signifient pas «Eglises paralysées». Pour être unies, les Eglises
particulières ne cessent pas d'être des Eglises autonomes. Unies
seulement dans les éléments d'origine divine, elles ne sont
solidaires que dans la garde cle ces mêmes éléments, mais non dans
les choses de provenance purement humaine qui peuvent varier,
telles que les explications théologiques, les mesures disciplinaires,
les formes et les détails liturgiques, les relations plus ou moins
intimes entre Eglises, et toutes ces choses renfermées dans la
formule de St. Paul : « Secundum hominem dico (Rom. Ill, 6).

11 semble que, dans de telles conditions, la foi, la conscience,
la science, la liberté sont sauvegardées, et qu'une union, sur cette
base, serait vraiment chrétienne, sincère, objective et solide.

S IV. Communion des Saints.

Démontrons sa certitude, expliquons sa beauté, tirons ses

conséquences.

T. Sa certitude:— i" Le christianisme est une religion de charité

et de fraternité: J.-C. a prêché la filiation des hommes par
rapport à Dieu et leur fraternité entre eux : donc tous les disciples

de J.-C doivent être en même temps unis à Dieu et unis
entre eux; donc le christianisme est une communion de saints. -
Précisons : d'après l'Ecriture, l'Eglise est une famille dont Dieu est
le père, un corps dont J.-C. est la tète. Or, dans une famille, tous
les membres doivent être unis ; alors même qu'ils sont séparés
corporellement, leurs joies et leurs douleurs sont communes; la
gloire ou la honte de l'un rejaillit sur les autres; une certaine
solidarité est inévitable. Dans un corps, la solidarité est encore plus
visible : les yeux voient pour tout le corps, les pieds marchent

pour tout le corps, etc.; aucun organe n'agit pour lui seul; tous
agissent pour tout le corps: donc la vie du corps est commune à

tous les membres et à chacun. — St. Paul insiste partout sur cette
communion ou co-union de tous en J.-C. : cohxredes Christi, si

') Voir le Catholique national du 5 septembre 1896: % Pour la paix », p. 74-75.



tamen compatimur, ut et Cöwglorificemur; föwsepulti sumus cum ilio;
si enim compiantati facti sumus similitudini mortis ejus, simul et
resurrectionis erimus. La xoivwvia dont il parle à propos de
l'eucharistie, entre les fidèles et le Christ, montre qu'elle doit exister
aussi entre les fidèles, ceux-ci participant au même pain, au même
calice, à la même grâce, à la même vie religieuse. Et St. Paul a

la sollicitude de toutes les Eglises; quand un membre souffre, il
souffre: dans l'Eglise du Christ, il n'y a plus ni Grec, ni Juif, ni
esclave, ni homme libre : tous sont en communion. Les notions
d'unité et d'universalité entraînent nécessairement la notion de
communion dans la sainteté et par la sainteté. - 2" La raison
confirme ce point de vue : car toute société bien organisée suppose
la co-union de ses membres dans le même but et sous la même

règle: or, la société fondée par J.-C. est bien organisée, tous les

membres ayant le même Dieu, le même rédempteur, le même
sanctificateur, la même loi, le même dogme, la même grâce, les

mêmes sacrements; donc la communion des saints est un dogme
essentiellement chrétien et de bon sens. — 30 L'histoire relate un

usage qui prit naissance au second siècle: les parents des chrétiens

décédés, pour exprimer la persuasion que ceux-ci continuaient
à participer à cette communion, offraient en leur nom et comme
s'ils étaient encore présents, des oblations avant la célébration de
la cène : et leurs noms étaient prononcés dans la prière faite a

cette occasion, ainsi que les noms de ceux qui assistaient réellement

à la cérémonie. Le développement de cette croyance fit
ressortir clairement le dogme de la communion des saints. On affirma
explicitement l'Eglise d'en deçà et l'Eglise d'au delà, et la
communion fut maintenue entre elles, la mort ne séparant que les corps
et non les âmes : certus sum quia neque mors, neque vita... poterit
nos separare a caritate Dei quae est in Christo [Rom. VIII, 38).
Dans le symbole dit des Apôtres, on s'est d'abord contenté
d'affirmer soit la «sainte Eglise», soit la «sainte Eglise catholique»,
puis la rédaction gallicane affirma aussi, explicitement, la «

communion des saints», et la rédaction alexandrine «le royaume des

cieux ».

II. Beauté de cette communion des Saints. C'est le dogme de la
fraternité universelle, non plus seulement au point de vue philosophique

et humain, mais aussi au point de vue divin, c'est-à-dire
devant Dieu, en Dieu, avec Dieu. Ce reflet divin rend cette
fraternité surnaturelle et plus parfaite. Le mot « catholique » exprimant

cet universalisme, a une beauté particulière, qui nous le rend
d'autant plus précieux que cet universalisme, en embrassant la
terre et le ciel, la vie présente et la vie future (ad ea qua; sunt



— 59 —

priora extendens meipsum, Philip. Ill, 13), est plus grandiose et plus
sublime ').

III. Conséquences de celte communion des Saints :

i° x'-Ymour de tous les chrétiens pour J.-C. : de même que l'on
sacrifie instinctivement pieds et mains pour sauver la tête, ainsi
devons-nous défendre avant tout et par-dessus tout J.-C, notre tête
(Christus caput Ecclesia;).

2° Amour de tous pour tous : vraie fraternité chrétienne,
plaçant le bien général au-dessus du bien particulier, et non seulement
en paroles, mais aussi en action.

30 Courage et joie dans la mise en pratique de ces sentiments :

de même que tous les atomes du monde matériel exercent leur
action propre les uns sur les autres, ainsi dans le monde moral
et religieux, tout homme qui supporte chrétiennement une souffrance
adoucit une souffrance à un frère, et chaque jeûne donne du pain
à quelqu'un qui a faim.

40 Solidarité des races supérieures envers les races inférieures :

d'où la mission et l'évangélisation chrétiennes, non en vue d'une
simple colonisation, qui n'est trop souvent qu'une affaire d'exploitation

commerciale et de domination politique, et qui trop souvent
aussi ne craint pas de recourir à des actes de tyrannie, de cruauté
ou de corruption, mais en vue d'une véritable sanctification des

âmes, contrairement à ce propagandisme confessionnel que la
jalousie inspire et qui ne produit que haine, orgueil et scandale.

50 Mise en commun des biens spirituels, en ce sens que,
lorsque les défauts ou les vices des particuliers n'y font pas obstacle,
il y a comme une sorte de réverbération, de communication, d'influx

moral de ces choses spirituelles (lumière, vérité, amour, grâce,
sainteté; entre les âmes qui font partie de l'association. Les forces

spirituelles sont en effet actives et communicatives. - - Il va de soi

que cette doctrine ne justifie nullement la théorie papiste du
prétendu trésor des « mérites surabondants » et de la « réversibilité des

indulgences ». Voir le Traité de la Rédemption, où il est démontré

qu'il n'y a qu'un seul médiateur de Dieu et des hommes, J.-C, et

que nous ne sommes sauvés que par lui seul, par l'application de

ses mérites et de sa grâce à notre conscience, et non par les
mérites de personnes qui ne sont elles-mêmes sauvées que par les

mérites de J.-C. Les mérites du Christ sont suffisants, et s'il était
besoin qu'on leur en adjoignît d'autres, c'est qu'ils seraient
insuffisants. Voir, en outre, le Traité de la Pénitence, où il est démontré,

non seulement que les indulgences papistes n'ont rien cle corn-

l) Voir le Catholique national. Ier décembre 1894: La Communion des Saints.



60 —

mun avec les indulgences de l'ancienne Eglise, mais encore qu'elles
sont contraires à l'esprit de pénitence, souvent entachées de simonie
et scandaleuses.

6° Culte des Saints qui sont dans le ciel : il est logique que
les vrais Saints, qui ont pratique sur la terre des vertus souvent
héroïques, soient glorifiés, non moins que les personnages
historiques qui ont rendu service à l'humanité par leur génie et leur
dévouement. Le mérite, dans tous les ordres de choses, doit être
glorifié. C'est la logique du cœur que les vrais frères prient leur
père les uns pour les autres en quelque lieu et en quelque état
qu'ils se trouvent: sans doute l'amour infini du Père céleste n'a

pas besoin qu'on le prie, et dans son infinie sagesse il se détermine

de lui-même, mais l'instinct qui porte l'homme à invoquer
Dieu pour ses frères n'en est pas moins naturel, bienfaisant et par
conséquent respectable. Quant à l'invocation directe des Saints,
voir le Traité de la prière.

7° Prière pour les morts : il en est de l'instinct qui nous
porte à prier pour les morts comme de l'instinct qui nous porte à

invoquer Dieu et les Saints. Voir le Traite d'eschatologie ').

Ch. XIV. De l'apostolicité de l'Eglise chrétienne.
Quatre questions: i° Définition du mot « apostolicité » ; 2°

Nécessité de l'apostolicité pour l'Eglise chrétienne-. 3" En quoi
consiste cette apostolicité 4" Que faut-il penser de la succession
apostolique

I. Définition du mot « apostolicité ». Apôtre vient d'aVroerro/oç
et signifie envoyé (missus). Expliquer l'apostolicité de l'Eglise en
disant que le Fils de Dieu a été le premier envoyé an6a cokoç)
et que son Eglise doit par conséquent être apostolique, c'est
confondre l'apostolicité de l'Eglise avec la messianité ou la mission du
Verbe incarné. La véritable explication de l'apostolicité de l'Eglise
est autre. Cette apostolicité consiste en ce que l'Eglise fondée par
J.-C. se rattache aux apôtres choisis par lui et chargés par lui de

répandre le royaume de Dieu dans le monde. Cette mission des

apôtres a été spéciale et distincte de la mission générale que tout
chrétien reçoit au baptême: la mission générale de tous les chrétiens

est de rendre témoignage à J.-C. et de garder le dépôt confié

par lui à toute l'Eglise; la mission spéciale des douze apôtres et

') Sur toute cette question, M. l'archevêque Mignot, dans son instruction
pastorale « sur le culte des morts », a exprimé d'utiles vérités, gâtées toutefois par quelques

erreurs. Cette Instruction a été publiée dans la Revite du clergé français, du

15 décembre 1902; voir en particulier les pp. 199-200. 205.



— 61 —

de leurs successeurs a été et est de travailler spécialement, par la
prédication et par le ministère ecclésiastique, à l'extension du
christianisme et de l'Eglise parmi les hommes. Une Eglise particulière
est donc apostolique, quand elle a été fondée immédiatement par
un apôtre (c'est l'apostolicité de premier degré), et aussi quand
elle se rattache plus ou moins médiatement aux apôtres (c'est
l'apostolicité de second degré). Tertullien a très clairement exposé cette
doctrine dans son livre des Prescriptions.

IL Nécessité de l'apostolicité pour l'Eglise chrétienne. Cette
nécessité est évidente par le fait même que c'est à ses apôtres que
J.-C a dit: «Allez, enseignez toutes les nations, etc.» Les protestants

actuels qui nient cette nécessité et qui disent que la Bible
suffit, oublient: i" que le N. T. a une origine apostolique; 2° que
la canonicité du N. T. vient précisément du témoignage que les

Eglises apostoliques ont rendu de la conformité des écrits de ce
recueil avec ce qui a été enseigné par les apôtres dès le commencement;

3" que les anciens hérétiques eux-mêmes revendiquaient
l'apostolicité pour leur Eglise, tant cette marque était tenue pour
nécessaire dans l'ancienne Eglise ; 40 que les protestants du XVI6 siècle
l'ont aussi revendiquée. On lit dans la Confession helvétique de

1566: «Nous repoussons les traditions humaines.... qui s'écartent
des saintes Ecritures ; ce désaccord montre qu'elles ne sont point
apostoliques. Comme les apôtres ne se sont point contredits entre
eux, aussi ne peuvent-ils pas être en contradiction avec leurs
disciples immédiats (apostolici). Et il serait même impie de soutenir

que les apôtres ont transmis de vive voix des choses contraires à

leurs écrits. Paul dit expressément qu'il a enseigné les mêmes choses
dans toutes les Eglises (I Cor. IV, 17), qu'il n'écrit pas autrement
à ses lecteurs que ce qu'ils ont lu ou connaissent déjà (II Cor. I, 13).

que lui et ses disciples suivent la même voie et font également
tout dans le même esprit (II Cor. XII, 18). » On voit dès lors combien

se trompent certains protestants qui prétendent que les apôtres
déjà ont corrompu le christianisme, et qu'il faut par conséquent
écarter leur christianisme pour n'admettre que celui qu'a prêché
Jésus. Nous démontrons que les apôtres n'ont point dénaturé les

enseignements de J.-C, et nous disons avec Tertullien : « Id verius

quod prius, id prius quod ab initio, id ab initio quod ab apostolis

» ; et encore: «Constat proinde omnem doctrinam quœ cum

Ulis ecclesiis apostolicis, matricibus et originalibus fidei conspiret,
veritati deputandum : et sine dubio tenentem quod ecclesiœ ab apostolis,

apostoli a Christo, Christus a Deo suscepit. » (De Prescript.)

IIP En quoi PEglise chrétienne doit-elle être apostolique r En

quatre choses: la doctrine, la morale, les rites, les ordres.



— 62 —

Premièrement, l'Eglise doit être apostolique dans sa doctrine,
puisque ce sont les apôtres qui l'ont reçue immédiatement de J.-C,
et qui ont été chargés par lui de la transmettre. Voir le Traité de
la Tradition et des Ecritures. Tous les Pères ont professé cette
doctrine. Ignace d'Antioche a prêché « les dogmes de Jésus-Christ
et des apôtres ». Irénée: « Non per alios dispositionem salutis nostra;
cognovimus, quam per eos per quos evangelium pervenit ad nos. >

Tertullien a enseigné que les hérétiques sont hérétiques parce qu'ils
n'ont pas les « apostolici seminis traduces », parce qu'ils enseignent
une doctrine autre que celle des apôtres (ex diversitate doctrina:,
unusquisque de suo arbitrio) ; il s'est glorifié d'être l'héritier des

apôtres, et il a dit pourquoi : « Mea est possessio, olim possideo ;

prior possideo, habeo origines firmas, ab ipsis autoribus quorum
fuit res. Ego sum hœres apostolorum. Sicut caverunt testamento
suo, sicut fidei commiserunt, sicut adjuraverunt, ita teneo.» Etc., etc.

Secondement, l'Eglise doit être apostolique dans sa morale,
pour la même raison: docentes eos servare omnia quœcumque mandavi

vobis.
Troisièmement, elle doit être apostolique dans ses rites, en ce

sens que tous les rites enseignés par les apôtres comme essentiels
doivent être conservés par la véritable Eglise chrétienne. L'Eglise
peut toutefois établir aussi les rites qui sont de nature à édifier les
fidèles ; à toutes les époques, les Eglises particulières ont modifié
leurs offices liturgiques.

Quatrièmement, l'Eglise doit être apostolique dans ses ordinations,

en ce sens que les ministres qui doivent être les successeurs
des apôtres doivent être vraiment successeurs des apôtres par une
« mission » réellement ecclésiastique, mission qui est le résultat de
l'élection et de la consécration. Tertullien a particulièrement insisté
sur cette succession apostolique, et il a reproché aux hérétiques
de son temps d'avoir des évêques qui manquaient de cette
succession.

IV. Que faut-il penser de la succession apostolique 2 II faut

remarquer, avant tout, qu'elle n'est pas toute l'apostolicité, mais
seulement une partie ; que cette quatrième partie ne dispense pas
des trois autres ; et que, par conséquent, une Eglise particulière
qui violerait soit les dogmes apostoliques, soit la morale apostolique,

soit les rites apostoliques, ne serait pas une Eglise apostolique,

même si elle avait des ordinations valides non interrompues.
Donc se trompent les théologiens qui, pour démontrer l'apostolicité

de leur Eglise, ne s'appliquent qu'à faire voir une série d'évêques
(élus et consacrés souvent contre toutes les règles), remontant
jusqu'aux apôtres. Cette enumeration, ne fût-elle pas trompeuse, serait
encore insuffisante. Première erreur.



— 63 —

Seconde erreur. On semble considérer quelquefois l'imposition
des mains, soit des évêques, soit des prêtres, comme une sorte d'imposition

magique, de laquelle se dégage un fluide d'épiscopat ou de
sacerdoce conférant un pouvoir surnaturel, miraculeux ou divin.
Cette conception superstitieuse d'une sorte de chaîne magique que
les consécrateurs passeraient aux consacrés, avec le concours du
St-Esprit, est évidemment contraire à l'exacte notion de Dieu, à
l'exacte notion du sacerdoce (voir le Traité de l'ordre), à l'exacte
notion du Christ qui est le seul médiateur, le seul pontife, le seul
sanctificateur, et qui ne peut pas être remplacé, comme tel, par
des hommes, même si ces hommes ont reçu le sacerdoce (le sacerdoce

ne consistant pas à éliminer et à remplacer J.-C.).
Troisième erreur. Elle consiste à remplacer la véritable mission

apostolique par celle de l'évêque de Rome. Il faut considérer
que, alors même que l'évêque de Rome serait le successeur de

l'apôtre Pierre, l'approbation donnée par l'évêque de Rome ne
saurait être la véritable mission apostolique: car, si l'apôtre Pierre
n'a été, à lui seul, ni tous les apôtres ni toute l'Eglise apostolique,
et s'il n'a pas pu par conséquent les remplacer, à plus forte raison
l'évêque de Rome, qui n'est ni toute l'Eglise apostolique, ni tout
l'épiscopat, ne peut-il pas s'adjuger à lui seul ce qui appartient à

toute l'Eglise. Aucun Père n'a remplacé l'apostolicité par la Pétri-
cité; en parlant de la succession «apostolique», ils ne l'ont jamais
réduite à une succession exclusivement « romaine ». Lorsque Eusèbe
de Cesaree indique la suite des évêques dans l'Eglise primitive, il
n'est nulle part question d'un pouvoir spécial de l'évêque de Rome.
Tertullien n'en parle pas davantage. Lorsque Cyprien parle de.

l'unité episcopale, il entend que les évêques sont tous solidaires
clans l'épiscopat, épiscopat qu'ils possèdent tous, qui est un en tous,
ni supérieur dans celui-là, ni moindre dans celui-ci, mais un et le
même en tous.

Et ce qui est dit personnellement de l'évêque de Rome, doit
être dit aussi personnellement de tout autre évêque. Aucun évêque
n'est son Eglise, aucun évêque ne peut ni la supplanter ni en
confisquer les droits, aucun évêque ne doit être séparé de ses prêtres
et de ses fidèles ; un pasteur sans troupeau réel n'est qu'un individu
et non un pasteur. De fait, par exemple, la lettre de Clément de
Rome aux Corinthiens a été écrite par « TEglise de Dieu qui
habite Rome à l'Eglise de Dieu qui habite Corinthe». On voit, par
ce titre, que c'est l'Eglise qui parle, qui agit, qui vit, et non l'évêque
seul ; que l'évêque est subordonné à l'Eglise ; que les Eglises
particulières sont autonomes les unes par rapport aux autres; et que
c'est ainsi que leur apostolicité a été comprise dès les premiers
temps. Donc tout évêque qui agirait seul, sans le concours de son



__ 64 —

Eglise (prêtres et fidèles), n'agirait ni episcopalement, ni ecclésias-
tiquement, et ses actes ne seraient que des actes individuels, et
non des actes apostoliques. Donc se trompent les évêques qui
croient contérer la mission apostolique et l'épiscopat, lorsqu'ils
n'agissent que de leur chef et sans le concours de leur synode.
Quatrième erreur.

Ces quatre erreurs réfutées, indiquons en quoi consiste la
véritable succession apostolique.

Nous verrons plus loin, en traitant de la hiérarchie, que c'est
à son Eglise même que J.-C. a confié le dépôt de sa doctrine, de
ses préceptes, de'ses sacrements, en un mot de son autorité; que
c'est à tous ses « disciples » qu'il a dit : Sicut misit me Pater, et

ego mitto vos fjean, XX, 21 ; XVII, 18; etc.); que c'est, par
conséquent, dans l'Eglise et par l'Eglise, dans la communauté
chrétienne et par la communauté chrétienne, que la mission doit se
faire. Dans la communauté, les préposés, évêques et prêtres, exercent
un ministère spécial; ils doivent donc prendre une part spéciale
et principale dans cette mission apostolique ou dans cette ordination

ecclésiastique, mais ils doivent agir dans l'Eglise et avec
l'Eglise. C'est ainsi que Saul et Barnabe ont été <- séparés » : erant
autem in Ecclesia quae erat Antiochia^, prophetse et doctores. etc.
(Act. XIII). Cyprien a dit expressément (Ep. 76) : « Plabere et tenere
Ecclesiam nullo modo potest qui ordinatus in Ecclesia non est. »

Telle est la condition exigée: -être ordonné dans l'Eglise»,
évidemment par qui de droit, par les ministres légitimes agissant
légitimement. Or, l'ordination faite dans l'Eglise implique deux choses:
l'élection et la consécration. Segregate mihi, voilà la désignation ;

orantes imponentesque eis manus, voilà la prière de consécration -.

après quoi, dimiserunt illos, voilà la mission achevée. L'élection
peut se faire de plusieurs manières, mais encore faut-il qu'elle soit
vraiment (directement ou indirectement) l'œuvre de la communauté.
La prière consécratoire doit être faite aussi par la communauté, et

principalement par les évêques et les prêtres. Dans certaines Eglises,
le concours des fidèles et des simples prêtres est aussi réduit que
possible, et l'évêque est censé faire tout, à lui seul. C'est une grave
erreur, soit parce que l'évêque n'est pas l'Eglise, soit parce que ce
n'est pas lui seul qui est chargé d'« envoyer », soit parce qu'il ne
possède pas dans sa personne le prétendu pouvoir magique qu'on
lui attribue souvent de conférer l'apostolat ou l'épiscopat ex opere
operalo, par le seul fait d'une cérémonie accomplie par lui.

Oui, certes, il est très beau de remonter jusqu'aux apôtres,
mais à la condition qu'on y remonte apostoliquement, et non par
la subreption, ni par l'obreption, ni par la simonie, ni par la
violence, ni par le sang, ni par l'adultère, ni par l'ambition, etc. Il



— 65 -

ne faut donc pas confondre la véritable succession apostolique avec
le simulacre trompeur de cette succession: dans la véritable, toute
la communauté agit chrétiennement, plebs adunata sacerdoti; dans
la fausse, l'élection, au lieu d'être religieuse, est politique, et la
consécration, au lieu d'être faite par la communauté entière, n'est
faite que par l'évêque, souvent privément, ou subrepticement, ou
simoniaquement, etc. Une telle consécration n'étant pas « ecclésiastique

», ne saurait être valide.
E. Michaud.

(A suivre.)

Revue intern, de Théologie. Heft 45, 1904.


	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [suite]

