Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Zur Kritik meiner Abhandlung "Die Unechtheit der Canones von
Sardica"

Autor: Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR KRITIK MEINER ABHANDLUNG
2DIE UNECHTHEIT per CANONES vox SARDICA*,

In einer Abhandlung ,Die Unecchtheit der Canones von
Sardica')“ habe ich zu beweisen gesucht, dass diese viel zitier-
ten Canones nicht echt seien. Ich wies nach, dass sie bis 417
weder dem Namen nach bekannt sind noch inhaltlich verwertet
werden. Die ersten Spuren davon finden sich 417 in dem
Schreiben des P. Inmocentius I. an die karthagische Synode
von 416, und schon 418 schickt sein unmittelbarer Nachfolger
Zosimus zwel derselben (c. b, 14) als nicéinische nach Afrika,
um gebieterisch die Appellation von den afrikanischen Bischofs-
gerichten nach Rom zu fordern, woraus der sattsam bekannte
Streit dariiber entstand, ob diese Canones nicanische seien oder
nicht. Aber wie die von dem Bischof Cécilian von Karthago
aus Nicda mitgebrachte lateinische Ubersetzung der nicinischen
Canones, so kennen auch die authentischen Exemplare in Kon-
stantinopel und Alexandrien, wo die afrikanischen Bischofe an-
fragen liessen, die von Zosimus gesandten Canones nicht. Sie
sind itberhaupt unbekannt. Doch steht fest, dass Exemplare des
Innocentius I. die spiiter sogenannten sardicensischen Canones
mit den nicinischen verbunden, also als nicénische ent-
hielten, und dass Abschriften davon nach Gallien kamen. Auch
noch spiter figurierten diese Canones, wie Maassen zeigte?), un-
ter verschiedenen Bezeichnungen, und erst im 6. Jahrhundert
tritt die Behauptung auf, dass sie Canones der Synode von
Sardica seien,

) Sitzungsberichte der k. bayer. Akademie der Wissenschaften 1891,
S. 417—476.

Y Maassen, (Geschichte der Quellen und Literatur des kanon. Rechts,
S. 59 ff.



428 —

Ferner zeigte ich, dass die Canones zu den rechtlichen
Verhiiltnissen des 4. Jahrhunderts, die ich an der Hand
Lonings!) auseinandersetzte, gar nicht passen, dass dagegen
Kaiser Gratian den rémischen Bischof zum Richter tiber die
abendliindischen Bischofe bestellte und spiter auf Bitten einer
romischen Sypode unter Damasus auch den Kkirchlichen In-
stanzenzug im Abendlande ordnete, in gleicher Weise, wie
Kaiser Theodosius 1. 384 das kirchliche Gerichtsverfahren fiir
Agypten regelte.

Aus dem Dekret Gratians, schloss ich endlich, entstanden
416/7 die Appellationsartikel der sardicensischen Canones, die,
wie es scheint, ein Afrikaner in Rom mittels romischen und
afrikanischen Materials gemacht und mit den nicéinischen als
nicéinische verbunden hat.

Ich musste voraussehen, dass meine Beweisfithrung nicht
ohne Widerspruch bleiben wiirde, und in der Tat sind ver-
schiedene Kritiken erschienen, welche die Echtheit der Canones
von Sardica gegen mich verteidigen. Da es aber zu weit
fithrte, mich gegen alle zu wenden, so greife ich die des
H. Duchesne?) in Rom heraus, nicht weil gerade sie mir be-
sonders imponierte, sondern weil sie selbst eine Reihe nichts-
sagende Einwendungen beseitigt. So gesteht sic nicht bloss zu,
dass die erste ganz sichere Anfiihrung der Canones nicht iiber
das Jahr 418 hinaufgeht, sondern setzt noch lberdies in einer
Anmerkung hinzu: ,On a cru en retrouver trace dans des docu-
ments antérieurs, dans le Synodus Romanorum ad Gallos epi-
scopos (de Sirice ou d’Innocent), dans une lettre de S. Jérome
(ep. 83 ad Oceanum), dans une autre du pape Innocent (J. 321);
de méme aussi dans des lettres de S. Léon (pag. 437) et de
Galla Placidia, de l'année 449. Ces références peuvent étre
discutées (p. 3 n. 3. Sie gibt ferner zu, dass die sardicensi-
schen Canones nicht in die Praxis tibergingen (p. 9), und leug-
net endlich nicht, dass die romische Synode unter Damasus
und der Kaiser Gratian sich auf sic nicht beziehen (p. 16).

Die Situation ist also auch nach ihr, wie ich selbst sie dar-
gestellt habe: nirgends eine Spur von sardicensischen Canones

Y Lining, Geschichte des deutsch. Kirchenrechts I, 402 ff.
%) Bessarione, Rivista di studi orientali, vol. TII, fasc. 68.



— 4B —

bis 4181). Wiihrend ich aber weiter schliesse: also waren sie
auch vor 416/7 nicht vorhanden und konnen sie nicht von der
Synode von Sardica stammen, behauptet die Kritik: man hatte
sie trotzdem auf Lager, und sie stammen auch von der sardi-
censischen Symnode.

Die nichste Aufgabe der Kritik musste es demgemiiss sein,
zu zeigen, wo die Canones bis 418 auf Lager waren. Das tut
sie, indem sie in erster Linie auf die bekannte Tatsache hin-
weist, dass die Canones unter Innocentius I. in Rom vorhanden
waren und aus seinen Lixemplaren fir Gallien abgeschrieben
wurden. Aber natirlich beweist das noch nichts gegen meine
Ausfiihrung, dass die Canones erst kurz vor dem Tode des
P. Innocentius I. erdichtet und mit den nicinischen verbunden,
oder, wie Maassen sich ausdriickt, durch diese Verbindung ,zu
niciinischen gemacht* worden sind.

) Von dem einzigen Iall, dem Streit zweier Priitendenten um den
Stuhl von Bostra, Ende des IV. Jahrhunderts, den die Kritik anfiihrt, sagt
sie selbst, dass er sich mit den sardicensischen Appellationsartikeln nicht
decke. Wenn sie aber gleichwohl meint: Mais il ¥ eu recours & Rome,
et renvoi des parties par le pape & un {ribunal plus voisin de leur lien
d'origine, so ist sie schon zu weit gegangen. Denn in der angefiihrten
Stelle des P. Pelagius 1. liegt nicht einmal so viel: Sanectus etiam Theo-
philus . . . cum. s. m. Nectario Constantinopolitano et IFlaviano Antiocheno
episeopis pro causa quorundam Badagii et Agapii de episcopatu Bostrine
ecclesice quee est metropolis Arabixe sic diuturno tempore certantium ut
etiam Romam pergerent et hine ad s Theophilum cum litteris b. pap
Siricii mitterentur. Qui s. Theophilus ... synodum habens ... causam me-
moratorum Badagii et Agapii ventilantes cte. (p. 10). Das Ganze, was aus
ihr zu entnehmen ist, besteht vielimehr einzig und allein darin, dass die
beiden Priitendenten allerdings ihren Streit auch nach Rom trugen, dass
aber der P. Siricius die Angelegenheit als ecine die &stliche Kirche an-
gehende an diese zuriickwies. Siricius hat auch in der Sache des B. Bonosus
von Sardica die bestehende Verfassung und Ordnung der kirchlichen Hier-
archie geachtet. Denn obgleich Bischof Anysius von Thessalonich und die
illyrischen Bischiife, die von der Synode von Capua mit dem Gericht iiber
Bonosus beauftragt waren, ihn baten, statt ihrer iber diesen zu richten,
lehnte er es dennoch mit den bezeichnenden Worten ab: Accepi litteras
vestras de Bonoso episcopo, quibus vel pro veritate vel pro modestia, nostram
sententiam sciscitari voluistis, sed cum huiusmodi fuerit councilii Capuensis
fudicium, ut finitimi Bonoso atque eins accusatoribus iudices tribuerentur. . .
advertimus quod mnobis iudicandi forma competere non posset. Nam si
integra esset hodie synodus, rvecte de iis, qua comprehendit vestrorum
seriptorum servies, decerneremus ... Ideo primum est, ut ii iudicent, quibus
iudicandi facultas est data: vos enim totius, ut scripsimus, synodi vice decer-



Wenn die Kritik aber in dieser Verbindung der sardi-
censizchen Canones mit den niciinischen nur un accident ou
une neéglicence de transcription erblicken und dies mit dem
Hinweis auf einige aus dem Griechischen stammende Samm-
lungen begrinden will, in denen eine ihnliche Verbindung der
nicianischen Canones mit denen von Ancyra, Neocisarea, Gangra
und Antiochien vorkommt, so muss ich doch sagen, dass die
Verbindung der niciinischen und sardicensischen Canones in
den Exemplaren des Innocentius I. einen Fall fir sich bildet,
der mit den erst spiter ins Westreich gekommenen griechischen
Sammlungen zuniichst nichts zu tun hat. Denn , die niciinischen
Canones waren schon in zahlreichen Ubersetzungen im Abend-
lande verbreitet, als eine griechische Sammlung mit den Ca-
nones von Nicita, Ancyra, Neociisarca und Gangra dahin ge-
bracht wurde. Zu diesen Ubersetzungen der nicinischen Ca-
nonen gehort auch diejenige Version italischen Ursprungs, die
wir jetzt die isidorische nennen, der, wenn nicht in allen, so
doch in manchen Iixemplaren die sardicensischen Canones an-
gehiangt waren. Aus der griechischen Sammlung wurden nun
die Canones von Ancyra, Neociisarca und Gangra ins Latei-
nische iibersetzt . . . Die Sammler von Concilien, welche
die drei griechischen Concilien in dieser Version aufnahmen,
brachten die nicéinischen in derjenigen, die ihnen am néichsten
lag1).«

Es ist aber auch das Verfahren in der Sammlung des
Innocentius ein wesentlich anderes als das in der Freisinger
Sammlung, auf die die Kritik verweist und die die élteste Ge-
stalt der isidorischen Version reprisentiert. In jener erscheinen
die sardicensischen Canones sowohl nach der Zihlung als
nach der Schlussklausel — Expliciunt canones CCCXVIII pa-
trum Niceni transcripti in urbe Roma de exemplaribus sanecti
Innocentii episcopi — als nicinische, in dieser hingegen werden
zwar siamtliche Clanones fortlaufend numeriert, aber die ein-

nitis; nos quasi ex synodi auctoritate indicare non convenit . . . unde vestre
normam expectamus sententie. Counstant, 679, Als dagegen Innocentius L
um 414 die Appellation einiger Bischife aus Illyrien annahm, beschwerten
sich die illyrischen Bischofe iiber sein Verfahren, und wusste Innocentius
dagegen nichts anderves geltend zu machen, als dass die Wahrheit, je ofter
sie untersucht werde, desto klarer leuchte u. s. w. Coustant, 749. Von einer
Berufung auf die sardicensischen Appellationsartikel auch hier keine Spur.
Y Maassen, S. 80.



— 431 —

zelnen Concilien mit ithren Canones so bestimmt auseinander-
gehalten, dass es gar nicht moglich ist, sie als niciinische zu
betrachten. Maassen, Beilage VI, S. 924: Incipiunt regulee
ecclesiasticee, quee aput Nicheam Bithinice a CCCXVIIL patri-
bus conscribtee sunt, quas sancta Romana recipit ecclesia,
worauf die 20 nicinischen Canones folgen, an deren Schluss
(5. 929) steht: Ixplicit. Incipit concilium sive synodus apud
Anquiram Cesaream. It isti quidem canones sive regulee priores

sunt Niceenis ... S. 933: Finit concilium Ancyritanum. S. 934:
Incipit concilium Neocwesariense. It isti quidem canones secundi
sunt eorum, qui in Anecyra ... Incipiunt regulee prolatee in
concilio Neociesariee . .. S, 935: Finit concilium Neoceesarien-
sium. Incipiunt canones Cangrenses. Iit hii ipsi post Nicenos
expositi sunt ... S. 938: Finit concilium Cangrense. Die fort-

laufende Zéhlung ist also hier eine rein &usserliche Nume-
rierung.

In der Wirzburger Sammlung, welche entweder die Frei-
singer Sammlung oder eine mit dieser gemeinsame Quelle zur
Vorlage hatte, ist bereits die fortlaufende Numerierung séimt-
licher Canones dieser Concilien aufgegeben, und sind die (a-
nones jedes Concils fiir sich gezahlt!).

Wieder anders verfuhr die zweite, von der Kritik heran-
gezogene Sammlung von St. Germain, bei Maassen S. 939,
Beil. VII. In ihr sind alle Zwischenbemerkungen der IFrei-
singer Sammlung hinweggefallen und erscheinen daher simt-
liche Canones als nicinische. Und eine édhnliche (7) Sammlung
wie die von St. Germain, welche erst dem 8. Jahrhundert an-
gehort, soll allerdings schon Gregor von Tours in der 2. Halfte
des 6. Jahrhunderts in Hinden gehabt haben?).

Die Tatsache, dass unter Innocentius I. die Canones in
Rom vorhanden waren, beweist also fir sich, wie ich schon
gesagt habe, noch nichts gegen meine Behauptung. Aber die
Kritik weist noch auf einen zweiten Ort, wo die Canones auf
Lager gehalten worden seien — auf Alexandrien, und zwar
zur Zeit des Innocentius und Zosimus. Il est du reste peu
probable que les églises d’Antioche et de Constantinople, dont
les évéques étaient, en 343, au plus mal avec le concile de
Sardique, eussent conservé des documents de cette assemblée.

1) Maassen, S. 552, HH3.
) Maassen, S. 840, 100,



— 432 —

A Alexandrie il en devait étre autrement. Athanase avait da
Vv envoyer ou y porter lui-méme un dossier trés complet, et,
si nous l'avions, nous serions en droit d'y chercher les canons
de Sardique. Or il se trouve que ce dossier s’est conservé et
que trées probablement il nous est parvenu par la voie de Car-
thage. M. C. H. Turner . .. a consacré¢ a la collection cano-
nique dite du diacre Théodose une intéressante étude?), d’otr il
résulte que dans ce recucil s'est conservée toute une série de
picces alexandrines de provenance, envoyées par s. Cyrille &
I'évéque de Carthage, en réponse & la célébre consultation.
Au nombre de ces pieces figurent les canons de Sardique,
indiqués comme tels (p. 4).

Also in der Sammlung des Theodosius Diaconus hitten wir
nicht bloss des Athanasius Sammlung sardicensischer Akten, sie
wiiren 419 durch Bischot Cyrillus von Alexandrien auch nach
Karthago geschickt worden. Ich gestehe, dass ich, wenn das
alles richtig wire, widerlegt wire. Dass nur noch niemand,
weder die Ballerini noch der eminente Kenner dieser Literatur,
Maassen, das gesehen hat!

Es ist ja richtig — und sowohl dic Ballerini als Maassen
haben das erkannt — dass die Sammlung des Theodosius auf

die Diozese Agyptus hinweist. ,Die Uberschrift und die Bin-
leitung des Concils von Niciia weisen unmittelbar auf Alexan-
drien. Dahin gehéren ferner folgende Stiicke: das nicéinische
Synodalschreiben an die dgyptischen Bischofe, die beiden
Schreiben des hl. Athanasius, das Schreiben Konstantins d. Gr.
an die Kirche von Alexandrien, endlich die beiden Schreiben,
welche auf das meletianische Schisma Bezug haben. Es liegt
eben nicht ferne, anzunchmen, dass die Sammlung, in welcher
diese Stiicke zuerst vereinigt waren, in der Diozese Alexan-
drien selbst entstanden sei. Dass sie aber dem Diakon Theo-

Y The Guardian, 11. Dez. 1895, Es ist richtig, dass ich diese Abhand-
lung nicht gekannt habe. Unsere Miinchener Bibliotheken besitzen die Zeit-
schrift nicht. Ich habe die Abhandlung auch auf buchhéindlerischem Wege
nicht erhalten und halte mich daher hier an die Angaben der Kritik. —
Im Augenblick, wo ich diese Arbeit abschicken will, erhalte ich {iibrigens
auf dem freundschaftlich gezeigten Wege die Abhandlung. des H. Turner.
Ieh sehe aber, dass ich an meiner Arbeit nichts zu dndern habe. Ich
werde in den Miinchener Sitzungsberichten auf diese Abhandlung, die
iibrigens nur eine Hypothese sein will, zuriicklkommen und ihre Unstich-
haltigkeit zeigen.



— A —

dosius im griechischen Original vorgelegen habe, ist nicht wahr-
scheinlich ... Iis liegt daher néiher, anzunehmen, dass ihm die
agyptische Sammlung in eciner Ubersetzung vorgelegen., Wahir-
scheinlich hat er derselben Sammlung auch die Version der
Canones von Sardica nebst den tbrigen auf das Conecil von
Sardica beziiglichen Stiicken, die sonst in Sammlungen nicht
vorkommen, ferner Konstantins Edikt gegen den Arianismus,
das Symbol des Concils von Konstantinopel [unter dem falsechen
Titel: Item symbolus sanctee synodi Sardici|, die eigenttimliche
Version der Canones und einiger anderer Aktensticke des
Concils von Chalcedon entlehnt ... Die jiingsten Sticke der
griechischen Sammlung scheinen die Canones von Chalcedon
und die mit diesen verbundenen Aktenstiicke desselben Concils
gewesen zu sein. Wann aber die von dem Diakon Theodosius
benutzte Version dieser Sammlung verfasst sei, lisst sich nicht
bestimmen.“ Kann uns denn etwas zwingen, von diesem Ur-
teile Maassens abzugehen? Ich sehe keinen Grund dazu.
Doch wir sollen ja den Dossier sardicensischer Akten vor
uns haben, den Athanasius entweder nach Alexandrien schickte
oder in eigener Person dahin brachte, nach den Beschreibungen
der Sammlung bei Reifferscheidt und Maassen!) unter dem Titel
Definitiones aput Sardicam: Das Schreiben des Osius und Pro-
togenes an P. Julius, das Rundschreiben des Concils von Sar-
dica an alle Bischofe mit dem Zusatz derselben Glaubensformel,
die sich auch bei Theodoret II. ¢. 6 mit diesem Schreiben ver-
bunden findet, unmittelbar darauf die Canones ohne besondere
Uberschrift?): 1: Osius ep. dixit, quanto magis mala consue-
tudo ..., nach einem Einschiebsel von der zweiten Hand von
f. 94 bis 99 das Schreiben des Athanasius an die Priester
und Diakone der Kirche von Alexandrien und Parembole, das
Schreiben des Concils an die Kirchen der Mareotis, das Schreiben
des Athanasius an Priester, Diakone und Volk von Mareotis?).

Y Reifferscheidt, Bibl. patr. lat. italica I, 39; Maassen, 5. H48.

%) Was zwischen der Glaubensformel und den Canones steht: De epi-
scopis qui civitates commutaverunt, ist nach Reifferscheidt von der zweiten
Hand.

%) Nach der Meinung des Sammlers miissen auch die folgenden Stiicke
zu den sardicensischen Akten gehort haben: eine lingere Notiz, Daten zur
Biographie des hl. Athanasius enthaltend, und das Symbol des Konzils von
Konstantinopel als Taufsymbol mit vorausgehenden Abrenunciationen unter
dem ausdriicklichen Titel: Item symbolus sanctae synodi Sardici.



An diesem Dossier, der von Athanasius gesammelt sein soll,
fiillt schon auf, dass er unvollstindig ist, gerade das Schreiben
der Synode von Sardica an die Kirche von Alexandrien, das
Athanasius wohl bekannt und nur durch ihn erhalten ist, darin
fehlt und durch ein anderes, sonst unbekanntes Schreiben des
Athanasius an dic Priester und Diakone der Kirche von Alexan-
drien ersetzt ist. In diesem Schreiben lisst aber der angeb-
liche Athanasius die Gegner Theodorus, Narcissus und Ursacius

sagen: Omitte: quid nobis et uobis hominibus Christi? ... Nihil
est nobis et uobis: christiani enim uos estis, nos uero Christo
repugnantes — eine Naivetit, die selbst Hefele zu stark ist

und ihn ausrufen lisst: ,Wo in aller Welt werden die Kuse-
bianer von sich gesagt haben: « wir sind Feinde Christi» ?* Er
verwirft daher nicht bloss dieses Schreiben, sondern auch die
beiden folgenden, das der Synode an die Christen in der Ma-
reotis, und das des Athanasius an die nimlichen Adressaten,
als unecht, weil beide letztern teilweise nur Kopien des ersten
sind 1).

Um nichts besser steht es mit der Glaubensformel, die
unter Streichung der Schlussklausel des Schreibens der Synode
an alle Bischofe diesem angehéngt ist. Denn es ist schon be-
denklich, dass Athanasius und IHilarius von Poitiers, welche
das Schreiben der Synode reproduzieren, die Glaubensformel
nicht kennen, und dass diese (laubensformel erst bei Theo-
doret auftaucht. Dazu erklirt die alexandrinische Synode unter
Athanasius von 362 kategorisch, die Synode von Sardica habe
sich durchaus geweigert, eine neue (Glaubensformel aufzustellen.
Diese und andere Griinde haben auch Baronius einst bewogen,
die in Frage stchende Glaubensformel fiir unecht und der Synode
von Sardica fremd zu erkliren. Doch gerade die spiéiter erst
aulgefundenen Aktenstiicke in dem angeblichen Dossier des
Athanasius haben zuerst die Ballerini, dann Hefele und mit ihm
auch Maassen veranlasst, eine neue Hypothese aufzustellen.
,Athanasius berichtet — schreibt Iefele — dass einige die
Synode (von Sardica) zur Aufstellung eines neuen Symbolums
durch das Vorgeben, das nicinische sei nicht zureichend, zu
bewegen gesucht hiitten; die Synode sei jedoch nicht darauf
eingegangen ... Desungeachtet kam bald eine angeblich sardi-

V) Hefele, Konziliengeschichte I, 612 ff.




censische Glaubensformel in Umlauf, welche jedoch Athanasius
und die mit ithm im Jahr 362 zu Alexandrien versammelten
Bischofe fiir falsch erklirten und davor warnten ... Eine Kopie
dieser sogenannten sardicensischen Formel gibt Theodoret?) am
Schlusse des encyklischen Synodalschreibens von Sardica . . .*
Die Sache sei jedoch in klareres Licht gestellt worden darch die
Veroneser Sammlung des Diakons Theodosius. ,Darin findet
sich gleich hinter den sardicensischen Canones [nach dem Druck
der Ballerinif ein kurzer Brief von Osius und Protogenes an
P. Julius, und es ist sichtlich derselbe, von dem auch Sozo-
menus (111, 12) mit ziemlicher Austiihrlichkeit redet ... Diesem
kurzen Briefe folgt die lateinische Ubersetzung der encyk-
lischen Synodalepistel von Sardica, und dieser selbst ist eine
Ubersetzung der fraglichen sardicensischen Formel angehingt...
Was aber viel wichtiger ist, wir koénnen jetzt nach diesem
Funde ohne Bedenken der Vermutung der Ballerini beitreten,
dass wahrscheinlich Osius und Protogenes der Meinung waren,
man sollte zu Sardica cine weitliufigere Exposition der niciini-
schen Formel aufstellen. In dieser Ansicht hatten sie eine
solche und auch einen hierzu passenden Brief an P. Julius
bereits entworfen. Aber die Synode ging auf ihren Plan nicht
ein. Thr Entwurf kam jedoch unter die Akten und wurde so
von manchen schon frithzeitig fir eine echte Synodalurkunde
gehalten, so z. B. von der vierten allgemeinen Synode von
Chalcedon in ihrer Allokution an Kaiser Marcian ?).“

Diese ganze Argumentation beruht auf einer unrichtigen
Interpretation des Schreibens der alexandrinischen Synode von
362: ... hortamur vos, ut istis conditionibus ineatur concordia,
ita ut nihil ulterius quam dictum est, ab illis qui in veteri
urbe conveniunt, exigatis: vel illi qui cum Paulino sunt aliud
preeterquam quod inter Niceeni concilii decreta reperitur, propo-

" Ob die der Synode von Alexandrien 862 vorliegende Formel mit der
des Theodoret und der Sammlung des Diakons Theodosius identisch ist,
das ist keineswegs ausgemacht, wie schon Fuchs, Bibl, der Kirchenver-
sammlungen II, 144 bemerkt hat.

%) Hefele 1, Hd4 ff.; Maassen, S. 64. Tch bin iibrigens nicht ganz davon
iberzeugt, dass die Worte des Kaisers : Illi quidem, qui apud Sardicam contra
reliquias Arii convenerunt, Orientalibus direxerunt sui constituta iudicii,
auf eine Glaubensformel notwendig gedeutet werden miisgen, denn auch
das vorher fiir constituta gebrauchte decretum de fide braucht kein Glaubens-
bekenntnis zu bedeuten.



— 436 —

nant. Tabellam igitur quam nonnulll iactant, quasi ex Sardi-
censi synodo de fide conscriptam ne legi quidem semel aut
proferri sinatis. Nihil enim tale synodus definivit, Quamvis enim
certi homines nonnulla, quasi quee deessent, Niceéeno concilio
ascribere vellent, idque acriter contenderent, sancta tamen
synodus, quee Sardicee convenit, indigne id tulit, decretoque
sancivit, ne quid ulterius de fide scriberctur, et sese contentos
esse Niceena fide, declaraverunt, ut cui nihil deesset, et que
plena pietatis esset: neque edendam esse aliam professionem
fidel, ne illa quee Niceeae scripta est, imperfecta crederetur, neve
illis occasio huiusmodi suppeditaretur, qui seepenumero volunt
de fide definire et scribere. Quapropter si quis heec aut aliud
quippiam cavillabitur, compescite illum et ad studium pacis
inducite: nihil enim est quod in his agnoscere possumus, nisi
solum contendendi studium?t). In dieser Stelle ist gar keine
Rede davon, dass auf der sardicensischen Synode einige die Auf-
stellung einer necuen Glaubensformel verlangt hiitten, was die
Synode verweigert habe, sondern haben wir nur eine historische
Reminiscenz, dass nach dem Nicinum manche (wie z. B. 341
auf der Synode in enceeniis zu Antiochien)?) neue Formeln for-
derten. Das habe aber die Synode, welche in Sardica zusammen-
trat, indigniert, und sic habe beschlossen, dass keine andere
Glaubensformel herauszugeben sei. Daraus folgt dann aber
auch, dass Osius und Protogenes ebenfalls weder einen Brief an
P. Julius noch eine Glaubensformel vorbereitet haben konnten,
beide Schriftstiicke also erst spiiter erdichtet sein miissen und
mit Unrecht diesen Minnern zugeschrieben werden?®). Eine
weitere Folgerung daraus ist ferner, dass Athanasius weder die
der Synode von Alexandrien 362 vorliegende (Glaubensformel
als sardicensische oder iiberhaupt friher kannte, noch von einer
anderen mit Sardica irgendwie, auch nur als Entwurf, in Be-
ziehung zu bringenden Glaubensformel wusste.

Und sollen sich wirklich in dem Dossier auch die sardi-
censischen Canones befunden haben? Dann ist es nur auf
fallend, dass der Alexandriner, der doch o6fter von der Synode
von Sardica spricht, und dem wir hauptsichlich die Kenninis

1) Mansi, Conc. coll. 111, 347.

%) Hefele 1, 523 If.

%) Den Brief des Osius und Protogenes bezeichnet auch Langen I,
448 als «erdichtet ».



437 —

von den Vorgingen aul derselben verdanken, nie auch der ihr
spitter zugeschriebenen Canones gedenkt und bei seiner Ver-
teidigung, wie Langen zeigt!), noch nach der Synode von ganz
anderen Grundséitzen ausgegangen ist.

Somit besteht der Dossier des Athanasius der Hauptsache
nach aus lauter unechten Stiicken. Und gerade diese soll
Athanasius gesammelt und in seiner Kirche hinterlegt haben -
er, der mit der Synode von Alexandrien 362 sagt, die Antiochener
sollen nicht gestatten, dass die von manchen als sardicensisch
ausgegebene (laubensformel gelesen oder vorgefiihrt werde;
weder diese noch eine andere (Glaubensformel sei sardicensisch.
Aber noch mehr. Trotz dieser Warnung der alexandrinischen
Synode soll Cyrillus von Alexandrien, der immer wieder auf
das niciinische Symbol zurtickkonmmt und es offenbar als Tauf-
symbol einfiihren will?), 419 den Afrikanern diesen Dossier,
welcher unter Verstiimmelung der sardicensischen Encyklika an
alle Bischofe ein unechtes sardicensisches Glaubensbekenntnis
darbietet, zugeschickt haben. Weder das eine noch das andere
kann der Fall sein: weder konnte Athanasius diesen Dossier
gesammelt und in Alexandrien hinterlegt, noch Cyrillus ihn nach
Karthago geschickt haben. Und ist denn bel den Afrikanern
eine Spur zu entdecken, dass sie in ihrem Streit mit Rom durch
diesen Dossier die sardicensischen Canones Kkeunen gelernt
hatten? Auf die Vermutung aber, dass dieser Dossier auf dem
Wege iiber Karthago in die Sammlung des Diakons Theodosius
gekommen sei, gehe ich nicht weiter ecin, weil schon Maassen?)
sie zuriickgewiesen hat.

Habe ich aber in meiner zweiten Abhandlung ,Die Un-
echtheit der Canones von Sardica. 11.“%) richtig gesehen, dass
nimlich der 4. sardicensische Canon erst nach dem Konzil von
Chalcedon erdichtet worden ist, so kénnen die sardicensischen
Canones in der Sammlung des Diakons Theodosius, welche diesen
4. Canon auch hat, cbenfalls weder von Athanasius nach Ale-
xandrien geschickt oder gebracht, noch von Cyrillus schon 419
nach Karthago gesandt worden sein. Jedenfalls liegt aber die
Redaktion der sardicensischen Canones bei Theodosius nach

Y Langen 1, 450.

*) Kattenbusch, Vergleichende Konfessionskunde I, 260.

%) Muaassen, S. 10.

#) Sitzungsberichte der k. b. Akad. der Wissensch. 1902, 5. 383—426.

. . e Q¢
Revue intern. de Théologie. Heft 43, 1903, 29



— 438

der endgiltigen Fixierung des griechischen Vulgattextes, der
den 18. Canon der Lateiner (oder den Januarius-Canon) nicht
kennt, den aber die Sammlung des Theodosius, sonst in voller
Ubereinstimmung mit dem griechischen Vulgattext!), hat.

Bs bedeutet also schon aus diesen Grinden nichts, wenn
die Kritik mit besonderem Nachdruck hervorhebt: Au nombre
de ces pieces figurent les canons de Sardique, indiqués comme
tels (p. 4). Es ist aber offenbar auch die hier, wie es scheint,
gemeinte Uberschrift: Definitiones aput Sardicam erst von dem
Sammler, der auch nach Maassen wahrscheinlich schon die
cigentiimliche Version der Canones und einiger anderer Akten-
stticke des Konzils von Chalcedon® aufgenommen hat, hinzu-
gefiigt worden. Denn ganz parallel mit dieser Uberschrift heisst
es beim Konzil von Chalcedon: Definitiones ecclesiasticee pro-
nuntiatee a sancta et universali synodo, quee Chalcedone con-
gregata est.

Man hat also die sardicensischen Canones der Sammlung
des Diakons Theodosius nicht seit Athanasius in Alexandrien
auf Lager haben, 419 hervorholen und den Afrikanern nach
Karthago schicken konnen.

iin dritter Punkt, den die Kritik gegen meine Behauptung,
dass die sardicensischen Canones erst 416/7 erdichtet worden
seien, geltend macht, betrifft das Konzil von Karthago unter
Gratus (345 oder 348).

Diesen Punkt muss ich zum Verstiindnis der Leser etwas
ausfiithrlicher behandeln.

Im 8. (griech. 7.) sardicensischen Canon heisst es: Osius
ep. dixit: Importunitatis et nimia frequentia et iniuste petitiones
fecerunt, nos non tantam habere vel gratiam vel fiduciam, dum
quidam non cessant ac comitatum ire episcopi, et maxime Afri,
qui (sicut cognovimus) sanctissimi fratris et coepiscopi nostri
Grati salutaria consilia spernunt atque contemnunt, ut. ..

Ich habe nun in Ubereinstimmung mit den Ballerini (Mansi)
und Hefele angenommen, der Canon wolle sagen, Gratus von
Karthago sei personlich in Sardica anwesend gewesen, habe
aber sogleich hinzugetfiigt, dem stche entgegen: einmal, dass
Gratus in den Bischofsverzeichnissen nicht genannt werde, und
zweitens, dass Athanasius in seiner Apologia contra Arianos

1 Auch in C. 4, s. meine 2. Abhandlung 8. 408.



— 439 —

c. 50 ihn ausdriicklich unter den nichtanwesenden, erst spiiter
unterschreibenden Bischéfen nenne. Ich bin aber noch weiter
gegangen und habe behauptet, der Name des Gratus konne
tiberhaupt nicht in dem urspriinglichen Text gestanden haben,
weil man dann unmoglich die sardicensischen Canones bis ins
VI. Jahrhundert fir niciinische hitte ausgeben konnen, ohne
darauf zu verfallen, dass sie einem spiitern Konzil angehéren
missen. Dazu kommt, wie ich in meiner zweiten Abhandlung
nachtrug, dass aul der karthagischen Synode von 419 in Gegen-
wart der romischen Gesandten davon die Rede war, Bischof
Cicilian (nicht also Gratus) sei auf der Synode von Nicda ge-
wesen, und dass die Akten dieser karthagischen Synode nach
Rom gingen, also auch dort bekannt werden musste, dass Ca-
nones, in denen Gratus genannt ist, unméglich nicénische sein
kénnen.

Dem scheint entgegenzustehen, dass Gratus, wie ich wieder
mit den Ballerini und Hefele die Aussage auffasste, selbst auf
dem von ihm geleiteten Konzil von Karthago bezeuge, er sei
auf der Synode von Sardica gewesen. Der Canon 5 der kar-
thagischen Synode heisst némlich: Privatus ep. Beieisilitanus
dixit: Suggero sanctitati vestree, ut statuatis, non debere cleri-
cum alienum ab alio suscipi sine litteris episcopi sui neque
apud se detinere, sed neque laicum usurpare sibi de plebe
aliena, ut eum ordinet sine conscientia eius episcopi, de cuius
plebe est. Gratus ep. dixit: Heec observata res pacem custodit,
nam et memini concilii Sardicensis similiter statutum, ut nemo
alterius plebis hominem sibi usurpet, sed si forte erit neces-
sarium ordinatione, ut de vicino homo sit necessarius, petat a
collega suo et consensum habeat.

Dagegen fiihrte ich nun aus, dass dieser karthagische Ca-
non tiberhaupt nicht echt sein koénne, weil er im Widerspruch
stehe mit den sardicensischen Canones 18 (der Lateiner) und 15,
in welchen von Laien gar keine Rede sei, wie ich in Uberein-
stimmung mit den fritheren Erklirern?') diese Canones nahm.
Zudem sei der karthagische Canon den Canones 18 (der Lateiner)
und 15 nachgebildet.

Auf diesen Teil meiner Argumente werfen sich meine Kri-
tiker. Wiithrend einer auf alle Weise die Anwesenheit des
Gratus in Sardica dartun will, meint ein anderer, ich hitte aus

"y Hefele T, 599.



— 440 —

dem 8. sardicensischen Canon nicht herauslesen sollen, dass
nach ihm Gratus personlich in Sardica gewesen sein miisse;
er hiitte die in dem Canon erwithnte Mitteilung auch auf anderem
Wege an die Synode gelangen lassen konnen. Und im Bessarione
heisst es: L'un des canons de Sardique mentionne 1'évéque
de Carthage, Gratus, en termes qui le supposent, sinon présent,
au moins en relation avec les chefs de lassemblée (p. D).
Dass er in nicinischen Canones — darum handelt es sich —
{iberhaupt nicht genannt sein konnte, iibergeht man.

Wie man aber diesen Punkt abzuschwiichen sich genotigt
sieht, so geschieht es mit der Aussage des Gratus in Canon b
seines karthagischen Konzils. Im Gegensatz zu den friitheren
Irkliarern des Canon werden jetzt die Worte: ut nemo alterius
plebis hominem sibi usurpet und die des 18. sardicensischen Ca-
non: ut nulli episcopo liceat alterius episcopi civitatis ministrum
ecclesiasticum sollicitare et in suis parochiis ordinare - identisch
genommen ; denn man konne den Ausdruck des Gratus ganz
so wie den des 18. sardicensischen Canon interpretieren. Is
handle sich tUberhaupt nicht um den ganzen Canon 5 von Kar-
thago, sondern nur um diec Antwort des Gratus, und in ihr
unterscheide er nicht zwischen Klerikern und lLaien, sondern
betrachte nur die Differenz der Ditzesen: alterius plebis hominem,
und dann stehe der sardicensische Canon auf dem nimlichen
Punkt. Also auf den die Antwort des Gratus provozierenden
Teil des karthagischen Canon soll keine Riicksicht genommen
werden! Ich bin da freilich entgegengesetzter Ansicht und meine,
die Antwort des Gratus konne nur aus dem Vorschlag des
B. Privatus im ersten Teil des Canon verstanden werden. Nimmt
man aber auf diesen Vorschlag Riicksicht, so zerfdllt er in
zwei Teile: der erste handelt von fremden Klerikern, die man
ohne Schreiben ihres Bichofs nicht aufnehmen und bei sich
behalten diirfe: non debere clericum alienum ab alio suscipi
sine litteris episcopi sui neque apud se detinere, wo also von
ordinare keine Rede ist. Privatus will aber noch mehr be-
schlossen wissen: sed neque laicum usurpare sibi de plebe
aliena, ut eum ordinet sine conscientia eius episcopi, de cuius
plebe est. Gratus erklirt sich mit den Antrigen einverstanden:
Heec observata res pacem custodit, geht aber, da der erste An-
trag, der der allgemeinen Kirchendisziplin entsprach?), einer

Y Hefele T, 205, 216, 217, 419, 420, 514.



— A4 —

Erorterung nicht bedurfte, nur auf den zweiten, der etwas
Neues verlangte, nither ein. Seine Ausserung wicderholt daher
nicht bloss dem Sinne, sondern beinahe den Worten nach den
zweiten Antrag des Privatus: ut nemo alterius plebis hominem
sibi usurpet, sed si forte erit necessarium ordinationi, ut de
vicino homo sit necessarius, petat a collega suo et consensum
habeat. Der Unterschied besteht nur darin, dass Privatus laicus,
Gratus homo sagt. Iis kann daher kein Zweifel daran sein, dass
dic Worte des Gratus dem zweiten Teile der Proposition des
Privatus korrespondieren und deshalb von Laien handeln.

Doch schliesslich resigniert sich die Kritik im Bessarione
selbst und meint: Mals admettons, contre cette vraisemblance,
que le canon de Sardique vise exclusivement des clercs déja
ordonnés. Iin résulte-t-il que lallégation de Gratus soit in-
justifice? N'est-il pas naturel de s’autoriser d'une loi antérieure,
lorsqu’on la reproduit en la précisant ou en l'étendant? (p. 7.)
Gratus fiihrt aber das sardicensische Konzil nicht deshalb an,
um es zu priizisicren oder auszudehnen, sondern behauptet ganz
unzweideutig: was Privatus vorgeschlagen habe und er sage,
habe auch das Konzil von Sardica gesagt. Das ist aber falsch,
und deshalb erklire ich den Canon 5 des karthagischen Konzils
fiir unecht.

Ich habe indessen gegen dic Echtheit dieses Canon noch
andere Grinde geltend gemacht, nimlich einmal: ,dass der
5. karthagische Canon sich auch insofern von den ubrigen
Canones dieses Konzils unterscheidet, als diese insgesamt mit
der Beschlussfassung schliessen: Universi dixerunt: Placet, oder
dhnlich, jener aber nichts dergleichen hat“; dann, dass ,auch
die afrikanische Kirche nichts von diesem angeblichen Beschluss
der Synode unter Gratus gewusst, dagegen in Canon 19 der
Synode von Hippo (393) beschlossen hat, was die Synode von
Sardica in Canon 18 verordnet haben soll“. Dieser Canon 19
von Hippo heisst aber: Ut clericum alienum, nisi concedente
eius episcopo, nemo audeat vel retinere vel promovere in ecclesia
sibi credita, clericorum autem nomen etiam lectores retineant.

Ich fuge dem hinzu: Nach dem 5. karthagischen Canon
miisste Gratus zweifellos die sardicensischen Canones gekannt
haben, wiire die afrikanische Kirche die einzige gewesen, in
der die sardicensischen Canones als sardicensische auf einem
Konzil genannt und zur Anwendung gekommen wiiren. Wie



ist es dann erklirlich, dass dieselbe Kirche, wie allgemein be-
kannt ist, unmittelbar danach von dem Konzil von Sardica
und seinen Canones gar keine Kenntnis hatte!

Diese Schwierigkeiten, tiber die man hinweggeht, bestehen
trotz der plusieurs traditions paléographiques. Und wenn man
sagt: M. Friedrich veut que le nom de Sardique n’ait pas été
attache¢ aux canons avant le VI® siecle. Il faudrait donc que
I'interpolateur efit eu sous la main tous les exemplaires du con-
cile de Carthage ou du moins tous ceux dou dérivent les
divers textes qui nous en sont parvenus. Ceci est moralement
impossible — so belehrt uns Maassen, dass die Hiulfsmittel fir
eine Restitution des Konzils unter Gratus, von einigen zerstreut
vorkommenden Canones abgesehen, sind: die Sammlung der
Handschrift von Paris (Cod. lat. Paris. 3858 C), die nachdionysisch
ist, und diec Sammlung afrikanischer Konzilien der Hispana,
die nicht nach 567 liegt!). Dass man aber in bezug auf das
Konzil von Sardica im VI. Jahrhundert Zuséitze machte und
es in Verbindung mit Afrika zu bringen bestrebt war, darauf
habe ich schon in meiner ersten Abhandlung hingewiesen. So
heisst es in der spanischen Epitome, deren letztes Stick von
98 stammt: II. Capitola Niceni conchilii et Sardicensis con-
cilii, ubi Ossius fuit, comodo testatur [a] CCXIIII episcopis
Africani concilii?), — eine Rubrik, die ohne Zweifel auf einem
Einschiebsel in das karthagische Konzil von 418 beruht, wie
ein solches in der Tat vorkommt: quod taliter dictum est, ex
Sardicensi concilio, Osius episcopus dixit...?%)

Die Kritik geht zu den innern Griinden iber, die beweisen
sollen, dass die Canones der Synode von Sardica angehoren,
d. h., dass sie nur der kirchlichen Lage zur Zeit dieses Konzils
entsprechen, wihrend dartber, dass sie den rechtlichen Ver-
héiltnissen im IV. Jahrhundert nicht entsprechen (S. 423), still-
schweigend hinweggeglitten wird.

Die Kritik weist vor allem auf die ersten zwei Canones
hin und bemerkt: Les deux premiers interdisent les translations
d’évéques, sous les peines les plus sévéres: déposition et ex-
communication [at nec laicam communionem habeat]|, avec
aggravation en cas de manceuvres pour provoquer des accla-

Y Maassen, S. 151, bd5, T74.
%) Maassen, S. 648.
% Mansi IV, 405; Hinschins, Decretales Pseudo-Isidor., p. 309.



— 443 —

mations populaires; alors la communion devra étre refusée,
méme & Particle de la mort [ita ut nec laicam in fine communio-
nem talis accipiat]. Notons d’abord cette pénalité séveére,
I'exclusion définitive et irrévocable de la communion. Elle avait
ét¢ prononcée plusicurs fois par le concile d’Illiberris (v. 300),
une fois seulement par le concile d’Arles (314). Elle ne tarda
pas & tomber en désuétude, et, & Rome, comme il reésulte de
la lettre du pape Innocent & Exupcre, évéque de Toulouse, elle
n’était pas en usage. Autant il est admissible que, sous 1in-
fluence d'Osius, qui avait assisté au concile d’Illiberris, le con-
cile de Sardique ait eu encore recours & cette peine si grave,
autant il est inconcevable qu'un faussaire travaillant & Rome,
sous l'¢piscopat d’Innocent, en ait eu la moindre idée (p. 7).

Das wiire ein sonderbarer Vorgang. Seit 314 wire die
Verweigerung der Laienkommunion am Ende des Lebens ausser
Gebrauch gekommen, und nach dem Briefe des P. Innocentius I.
an den Bischof Iixuperius von Toulouse (405) wire die Strafe
seit dem Aufhoren der Verfolgungen in Rom iiberhaupt nicht
mehr in Gebrauch gewesen. Gleichwohl hétten die Bischofe
in Sardica, dem Einflusse des Osius nachgebend, was ausser
Gebrauch gesetzt war, wieder eingefiihrt! Und sie hitten dies
getan ohne Ricksicht auf die romische Disziplin, die iiberdies
durch die romischen Gesandten vertreten sein musste! Was
das in bezug auf Rom bedeutete, dem will ich gar nicht nach-
gehen, da die Sache sich tiberhaupt ganz anders verhilt, als
sie in der Kritik dargestellt wird.

Vor allem bezicht sich die Anfrage des Exuperius und die
Antwort des Innocentius darauf nur auf einen speziellen Fall,
aut die Unenthaltsamkeit die ganze Zeit von der Taufe bis
zum [.ebensende!). Dann trifft auch das nicht zu, dass diese
Strafe seit 314 ausser Gebrauch war. Denn das Gegenteil zeigt
eigentlich das Schreiben des Innocentius selbst. Zu demselben
macht aber schon Coustant dic Bemerkung, dass diese strenge
Strate auch noch zu des hl. Ambrosius Zeit in Mailand in Ubung
war, da es in seiner Schrift de lapsu virginis heisse: Inheere
penitentice usque ad extremum vite, nec tibi preesumas ab

" Ep. 6 Innoc. I, Coust. 792: Et hoe queesitum est, quid de his obser-
vari oporteat, qui post baptismum omni tempore incontinentiee voluptatibus
dediti, in extremo fine vite suwm peenitentiam simul et reconciliationem
communionis exposcunt.



— 444

humana die veniam dari; quia decipit te, qui hoc tibi polliceri
voluerit. Quee enim proprie in dominum peccasti, ab ipso solo
te convenit in die 1udieii expectare remedium. Es beklagt aber
auch noch P. Colestinus in seinem Schreiben an die Bischofe
der Provinz Vienne und Narbonne (428), dass man den Ster-
benden mnicht etwa bloss dic Kommunion, sondern sogar die
Busse versage: Agnovimus penitentiam morientibus denegari,
nec illorum desideriis annui, qui obitus sui tempore hoc animee
suee cupiunt remedio subveniri. Horremus, fateor, tantie impie-
tatis aliquem reperiri, ut de Dei pietate desperet, Coust. 10067,

Wie aber Innocentius L. nur die bestindige Unenthaltsam-
keit im Auge hatte, so hatte man in Rom in der Tat fir andere
Fille noch immer den géinzlichen Ausschluss aus der Kirche.
Denn mit Recht stellt Hinschius das anathema sit in perpetuum
in Canones 3, 4 der Synode von Saragossa 380 aut gleiche Linie
nicht nur mit dem nec in fine cis dandam esse communionem
der Synode von Llvira, sondern auch mit der Verdammungs-
formel des P. Siricius: ut lovinianus, Auxentius..., qui inven-
tores novee heeresis et blasphemise inventi sunt, divina senten-
tia et nostro iudicio in perpetuunm damnati extra ecclesiam
remanerent?). Diese romische Formel wurde aber auch in der
nichsten Zeit nicht abrogiert, da P. Felix II. mit ganz {ihnlichen
Worten wie Siricius den Bischof Acacius von Konstantinopel
verdammt: ... s. spiritus iudicio ¢t apostolica per nos auctori-
tate damnatus nunquamque anathematis vinculis exuendus?).

Da konnte doch wohl auch ein Filscher unter Innocen-
tius I. auf die hochste Strafe verfallen, abgesehen davon, dass
ein Filscher freie Bewegung hat und seinen Canones Strafen
nach seinem DBelieben anhingen kann. So verfuhr z. B. der
Falscher, welcher die zwel sardicensischen Canones erdichtete,
die sich in Cod. lat. Mon. 5508 f. 15 finden. Die Sohne der
Kleriker, die zu den Schauspielen oder in die Synagogen der
Juden gehen — excommunicentur, et post satisfactionem rever-
tantur ad gratiam; der Bischof, Priester, Diakon und Subdiakon
aber, der in den Krieg zieht, Waffen anlegt und im Kriege
kampft — ab officio deponatur, etiam nec laicam habeat com-
munionem?).

V) Hinschins, Kirchenrecht IV, 700; Mansi 111, 364; Coust. 668.

%) Thiel, Ep. Rom. pontif., p. 246,
%) Friedrich, Die Unechtheit der Canones von Sardica IT, S. 386.



A —

Ich kann hier nicht auf alle sogenannten inneren Griinde
cingehen, z. B. auf die ,extreme Heftigkeit® der Sprache in
Canones 1, 2, die mir nicht einmal synodal zu sein scheint,
sondern will nur noch einzelne Punkte beriihren. Da steht
voran die Behauptung der Kritik, das Schreiben der Synode
von Sardica an P. Julius mit der Angabe, Bischot Valens von
Mursa habe sich auf den Stuhl von Aquileia dringen wollen,
und bei dem dariber ausgebrochenen Tumult sei ein anderer
Bischot” Viator so zuzerichtet worden, dass er drei Tage spiiter
gestorben sei — entspreche ganz der Situation zur Zeit des
sardicensischen Konzils. Diese ganze Behauptung schwebt in
der Luft, solange die Lichtheit des Schreibens, die Langen mit
hinreichenden Grinden bestritten hat'), nicht nachgewiesen
ist. Iline dogmatische Farbung haben aber die Sitze {iber den
3. sardicensischen Canon: Si ce premier jugement n’est pas
accept¢ par celui qui a ét¢ mis en cause, un recours est ou-
vert, dans des conditions toutes simples. Le cas sera soumis &
I'évéque de Rome, au successeur de saint Pierre, dont l'auforité
supérieure est reconnue dans toute Uliglise ... (p. V), was sogar
tiber den Canon 3 hinausgeht: Si vobis placet, s. Petri apostoli
memoriam honoremus, ut scribatur ab his, qui causam exa-
minarunt, Romano episcopo.. .

GGanz dogmatisch ist die folgende Stelle: Aprés comme
avant le concile de Sardique, aprés comme avant 'année 417,
le saint sicge se vit déférer des sentences ¢épiscopales et con-
ciliaires?). On ne voit pas qu’il se soit born¢ & les approuver
ou a les casser, en renvovant, dans ce dernier cas, le juge-
ment de revision & un tribunal voisin des premiers juges. Au
contraire, on le voit toujours juger l'appel, et cela sans la
moindre hésitation sur la compétence. La procédure deécrétée
a Sardique n’'existe pas pour lui; il ne s’en autorise pas, il ne

Y Langen 1, 448,

3 s wird hierzu in der Kritik auf den Fall Johannes Chrysostomus
hingewiesen. Dass dieser aber an den Papst appelliert habe, sollte man
doch endlich fallen lassen. Denn er miisste dann auch an die Bischofe
Venerius von Mailand und Chromatius von Aquileia, an die er sich zu
gleicher Zeit gewandt hatte, appelliert haben. Der Tall ist eingehend be-
handelt von Hinschius IV, 779, worauf ich verweise. Wenn ich aber hervor-
hob, dass Innocentius I. sich nicht auf die sardicensischen Appellations-
artikel bezog, so hatte ich ein Recht dazu, weil Leo I. in dem gleich-
gearteten Fall Flavian von Konstantinopel sich auf sie berufen hat.



446 —

Ia conteste pas. Il se borne & suivre la tradition antique, qui ne
parait pas avoir ¢t¢, & ses yeux, modifice par cette législation
de circonstance (p. 10). Dazu will ich, da ich auf die angeb-
lichen Appellationen an den Papst noch zurtickkommen werde,
nur bemerken, dass allerdings, wie ich selbst nachgewiesen
habe, die Pidpste vor 417 oder 418 sich nicht an den sardi-
censischen Canones autorisierten. Wie man aber sagen kann,
sie hitten es auch seit 418 nicht getan, ist mir geradezu un-
begreiflich. Oder hat nicht Zosimus 418, sogleich nachdem die
Canones in die [ixemplare des Innocentum als nicinische ein-
getragen waren, unter Berufung auf den 5. Canon von den
Afrikanern, die von einer Appellation nach Rom nichts wussten,
diese erzwingen wollen? IHat nicht Leo [. in seinem Schreiben
(44) an Kaiser Theodosius II. sich ebenfalls auf die sardicen-
sischen Canones gestitzt? Und was sind es fir Canones, von
denen P. Gelasius L. sagt: ad sedem b. Petri de qualibet mundi
parte canones appellari voluerint? Von Leo I. wissen wir auch,
dass er ganz so, wie der 5. sardicensische Canon vorschreibt,
den an ]lm appellierenden afrikanischen Bischof Lupicinus an
die Bischofe von Mauritania Césariensis verwiesen und ihnen
die neue Untersuchung und definitive Ifh’ltscheidung der An-
gelegenheit aufgetragen hat (ep. 12).

Nun schiebt mir die Kritik folgende Absurditit in die
Schuhe: Placous-nous, en effet, dans I'hypothése Friedrich:
»L.es canons de Sardique ont été fabriqués & Rome, en 416, par
un Africain.“ Alors, quel besoin d'y introduire toute une série
de dispositions relatives & 1'église de Thessalonique, et non pas
4 la situation ordinaire de cette église, mais & une situation
spéciale, temporaire, créée par une élection d’¢évéque, soixante-
quinze ans auparavant. Comment M. Friedrich n’a-t-il pas eu
le sentiment de cette absurdité? (p. 11). Denn diese Absurditit
hat die Kritik selbst erst konstruiert, indem sie etwas als Tatsache
hinstellt, was ich, wie den Canon selbst, als blosse Erdichtung
betrachte, die fiir mich nicht mehr Wert hat, als die oben er-
wihnte Angabe iiber den Bischof Valens von Mursa in dem
angeblichen Schreiben der Synode von Sardica an P. Julius.
Dazu kommt, dass der lateinische Text diesen Canon 18, der
die Tatsache enthalten soll, und den dazu gehorigen Canon 19
gar nicht kennt. Weiter aber auf die Canones mit sardicen-
sischen Bischofsnamen einzugehen, halte ich fir tberflissig,



— 447

nachdem ich in einer zweiten Abhandlung dargetan habe, dass
sie siimtlich ausgesprochenermassen spitere Zusiitze sind und
also nichts beweisen.

Die Kritik kommt endlich zur Hauptsache, zu dem Schreiben
der romischen Synode unter Damasus um 330 und zu den
Dekreten des Kaisers Gratianus, aus denen wir erfahren, dass
dieser Kaiser zum erstenmal das kirchliche Rechtsverfahren
in der abendlindischen Kirche regelte, indem er den romischen
Bischof zum Richter tiber die abendlindischen Bischofe bestellte
und spiiter auf Bitten der romischen Synode unter Damasus
auch den Instanzenzug ordnete. Diese Tatsache ist der Kritik
um so unangenehmer, weil sie auch von ihrem Standpunkte
aus zugestehen muss, dass vor 418 keine sichere Anfiihrung
der sardicensischen Canones nachzuweisen ist, dass die Canones
nicht in die Praxis tibergingen, und dass weder die romische
Synode noch Kaiser Gratian sich auf die sardicensische Synode
beziehen. Auf der andern Seite kann aber auch das nicht
geleugnet werden, dass die réomische Synode selbst die neue
Stellung des romischen Bischofs nur auf die kaiserliche Au-
toritiit zuriickfiihrt und diese kaiserliche Machtiiusserung freudig
und dankbar hinnimmt.

Diese unliebe Tatsache glaubt nun die Kritik dadurch zu
beseitigen, dass sie ilire Bedeutung moglichst einschriinkt und
den Gesetzen Gratians einen rein temporaren Charakter zu-
schreibt: Ici il faut bien prendre garde que la demande du
concile et le rescrit de 'empereur ne visent quune situation
spéciale. Il n’a été ni demandé ni accordé que, dans tous les
cas et dans toute 1'étendue de l'empire, les fonctionnaires de
I'Etat se fassent les exécuteurs des sentences ecclésiastiques.
La situation concrete que 'on a en vue est le trouble que la
compétition d’Ursinus a produit & Rome et en Italie... Au mo-
ment ou le concile s'est réuni, Ursinus est interné¢ & Cologne
et séparé de ses principaux complices romains; quant aux
évéques impliqués dans cette affaire, le gouvernement n’a pas
jugé utile de continuer & s’occuper d’eux. Il s’est déchargé sur
le pape Damase du soin de régler leur situation... Ici nous
voyons I'Etat préoccupé de limiter le plus possible son inter-
vention dans les querelles ecclésiastiques, et cette préoccupation
lui est inspirée par les recours intéressants de certaines per-
sonnes qui, ayant tout & craindre des jugements ¢piscopaux,



— 448 —

préféerent s'adresser aux juges séculiers, Mais les décisions prises
par Gratien a la demande du concile ont une portée plus pré-
cise: d'aberd en ce qu’elles visent union la compétence des tri-
bunaux ccelésiastiques, mais la sanction que la force publique
peut donner & leurs sentences; en second lieu, parce quelles
ne cousiderent que les troubles passagers issus de la compé-
tition d’'Ursinus ou connexes & cette affaire. Voyons comme le
concile expose la situation: Namque a principio . .. statuistis,
ad reintegrandum corpus ecclesice, quod furor Ursini qui ho-
norem arripere est conatus indebitum diversas secuerat in partes,
ut auctore dammnato ceterisque quos ad turbarum sibi incentiva
sociaverat sicut oportebat a perditi coniunctione divulsis, de
reliquis ecclesiarum sacerdotibus episcopus Romanus haberet
examen; ut de religione religionis pontifex cum consortibus iu-
dicaret, nec ulla fieri videretur iniuria sacerdotio, si sacerdos
nulli unquam profani iudicis, quod plerumque contingere pote-
rat, arbitrio sublaceret. Mais comme les ¢véques facticux se
dérobent au jugement du pape ou refusent d'accepter ses
sentences, et cela grace a la connivence des fonctionnaires,
I'empereur est pri¢ de rappeler ses agents a leur devoir et
de les contraindre & préter main forte au tribunal ecclésiastique
(p. 14).

Diese Ausfiihrung wird nur den Aktenstiicken nicht gerecht.
Denn es handelt sich weder bloss um den speziellen Fall Ur-
sinug, noch wird das Gericht dem romischen Bischof nur ad
hoc iiber die dem Ursinus anhiingigen DBischofe iibertragen.
Vielmehr ist der Fall Ursinus bloss die Veraniassung, dass dem
romischen Bischof das Gericht iiber simtliche abendliandische?)
Bischofe tibertragen wird. Das ergibt sich schon aus den oben
in der Kritik angefiihrten Worten des romischen Synodal-
schreibens: statuistis ad redintegrandum corpus ecclesiee . ..
ut... de reliquis ecclesiarum sacerdotibus episcopus Romanus
haberet examen, ut et de religione religionis pontifex iudi-
caret ... Denn nach ihm handelt es sich nicht bloss um einzelne
Kirchen, die durch Anhiinger des Ursinus beunruhigt waren,
sondern um das ganze corpus ecclesize, d. h, um die ganze

) So auch Langen I, 504. O. Mejer, Prot. Realenzyk.? V, 123 findet
darin: «Uber Metropoliten sollte ... im Occidente der Bischot von Rom
urteilen», also nicht bloss iiber Ursinianer,



449

abendlandische Kirche!), und zum Zweck der Wiederherstellung
dieses, allerdings infolge der ursinianischen Wirren, in Unord-
nung geratenen corpus ccclesise fand es der Kaiser fiir not-
wendig, dem romischen Bischof?) das Gericht iiber die tibrigen
Bischofe zu tbertragen. Das bestiitigt denn auch die romische
Synode selbst, indem sie in der dem Kaiser weiter unten vor-
getragenen Bitte die Gerichtsbarkeit des romischen Bischofs sich
tiber Italien und die entfernteren Teile erstrecken lisst. Und
lautet es nicht wie ein Kommentar zu dem Dekret, wenn das
romische Synodalschreiben spiiter wiederholt: ut dum causam
dicit (Damasus), qui in omnes iudex fuerat constitutus. Das
heisst doch: Damasus ist als romischer Bischof tber alle Bi-
schofe des corpus ecclesiee Richter, dadurch, dass Gratians Ge-
setz dem romischen Bischof das (Gericht tiber die tibrigen Bischofe
tibertragen hat. s ist das tibrigens auch die Meinung Coustants,
der das Gratianische Gesetz offen bezeichnet als ,lex de causa
religionis iudicandi potestatem Romano pontifici tribuens®.

Die romische Synode hat auch nicht bloss die mit dem Fall
Ursinus zusammenhingenden Wirren im Auge. Denn sie fuhrt
Bischofe an, welche keine Ursinianer sind und von denen sie
selbst sagt, dass sie nur nach dem Beispiele des Ursinus das
Urteil des romischen Bischofs missachteten: eoque exemplo
nonnulli episcopi, qui male ecclesiis incubant, usu temeritatis
suge et profani conspiratione contemtus, ne adquiescant Romani
sacerdotis iudicio, Coust. 525. Hs folgen afrikanische Bischotfe,
welche in gar keine Beziehung mit Ursinus gebracht werden,
und zu allem Uberflusse grenzt die Synode selbst am Schluss
ihrer Aufzihlung der einzelnen Fille die ,factio Ursini® von
den tlibrigen erwihnten Bischofen ab.

Das Gesetz des Kaisers Gratian hat, wie ich in meiner ersten
Abhandlung hervorgehoben habe, seine Parallele in dem Gesetz
des Kaisers Theodosius 1., das 384 das kirchliche Gerichts-
wesen fir Agypten regelte. Dasselbe geht ebenfalls, wie das

1) Denn dass dies die Bedeutung des corpus ecclesiee ist, zeigt das
Schreiben des . Anastasius an B. Johannes von Jerusalem wegen der
Ubersetzung des Origenes durch Rufinus: Mihi certe cura non deerit evan-
gelii fidem circa meos custodire populos, partesque corporis mei, per spatia
diversa terrarum, quantum possum, litteris convenire . .. Coust. 728.

?) Dem romischen Bischof schlechthin; denn hier ist kein Name ge-
nannt.



450 —

des Gratian, von den Wirren in den igyptischen Kirchen aus
und ordnet das Gleiche fir diese an, wie das Gratianische fiir
das abendlindische corpus ecelesice: Graviter admodum mota
est nostra clementia, queedam ab his, qui episcoporum sibi no-
mina vindicant, perpetrata et contra leges non minus divinas
quam humanas improba temeritate commissa. Vexatos etiam
nonnullos orthodoxorum clericos, quorum etas huic iniuriee ac
sacerdotium repugnabat, fatigatos itineribus, queestionariis de-
ditos, atque heec omnia per eos commissa, qui ad tegumenta
frontis sacerdotii nominis titulos preeferebant. Denique lectis in
consistorio precibus, quibus episcopalis pietas aliquid postulans
refragatur denegatque, idcirco continua lege sancimus, nomen
episcoporum vel eorum, qui ecclesize necessitatibus serviunt, ne
ad iudicia sive ordinariorum sive extraordinariorum iudicum
pertrahatur. Iabent illi iudices suos, nec quicquam his publicis
commune cum legibus: quantum ad causas tamen ecclesiasti-
cas pertinet, quas decet episcopali auctoritate decidi. Quibus-
cunque Igitur mota fuerit queestio, quee christianam pertineat
sanctitatem, eos decebit sub co iudice litigare qui preesul est
in suis partibus omnium sacerdotum, id est per Aegypti dicece-
sim, Optate carissime et iucundissime *). Auch hier ist der preesul
omnium sacerdotum in suis partibus zum iudex omnium consti-
tutus.

Nach der Anfilihrung des Gratianischen Gesetzes, das den
romischen Bischof zum Richter iiber die Bischofe des corpus
ecclesize bestellte, und nach der Bemerkung, trotz langen Nach-
denkens habe sie nichts gefunden, um was sie die Kaiser noch
bitten konnte, das einzige, woran es fehle, sei die Ausfithrung
des Gesetzes, sowie nach der Aufzihlung der einzelnen Fille
dringt sich der Synode doch noch etwas auf, das das Gratia-
nische Gesetz wirksamer machen konnte — die Anordnung
eines von ihr erdachten und genau beschriebenen Instanzen-
zuges durch ein neues kaiserliches Gesetz. Kaiser Gratian geht
darauf ein und fligt zu seinem frithern Gesetz den von der
Synode erbetenen Instanzenzug, zu dessen Durchfiihrung er,
wieder der Bitte der Synode gemiiss, auch den weltlichen Arm
zur Verfiigung stellt.

Diese Organisation des Instanzenzuges durch den Kaiser,
der auch die von der romischen Synode vorgetragenen Fille

V) Henel, Novell. constit., col. 452.



o ABI =

durchgeht, erstreckt sich aber ebenfalls auf das ganze abend-
landische corpus ecclesiee: Italien, Gallien und die entfernteren
Teile. Mit keiner Silbe aber ist angedeutet, dass das Dekret
sich nur auf die Ursinianer beziehe und rein temporir sei, son-
dern es wird ein fir allemal der Instanzenzug im Verfahren
gegen die Bischofe festgesetzt.

Dagegen spricht nicht, dass gerade hier Damasus speziell
genannt ist. Denn diese Nennung des Damasus bedeutet keines-
wegs, dass das Gesetz nur fiir Damasus bestimmt war und mit
seinem Tode oder wenigstens mit dem Erloschen des ursinia-
nischen Schismas wieder aufhoren sollte. Es zeigt dies deut-
lich das parallele Gesetz des Theodosius 1. fiir Agypten, der,
nachdem er bestimmt ausgesprochen, das Gesetz habe dauernde
Geltung (continua lege sancimus), gleichwohl fortfihrt: Quare
laudabilis auctoritas tua, arbitrio temperato, quidquid negotio-
rum talium incidat, terminabit, habituro pontificium sacree dis-
ceptationis Timotheo episcopo, quem sibi omnes etiam suo iu-
dicio preetulere. Oder war auch dieses (Gesetz nur auf Timotheus
von Alexandrien personlich zugeschnitten und sollte mit ihm
wieder erloschen?

Der Fall liegt iihnlich wie der 3. sardicensische Canon fiir
diejenigen, welche den Namen Julius in ihm fir ursprimglich
halten. Auch hier ist die Frage aufgetaucht: war also nur Ju-
lius personlich zur Beilegung der augenblicklichen Streitigkeiten
oder in ihm den rémischen Bischoten iiberhaupt die darin er-
wihnte Revisionsinstanz iibertragen worden? und bekanntlich
streitet man noch heute tiber diesen Punkt. Wenn aber hier
in Julius den romischen Bischofen iiberhaupt eine dauernde
Befugnis tibertragen worden sein soll: warum soll dies in dem
Dekret des Kaisers Gratian anders sein?

Am meisten erregt sich die Kritik dartiber, dass ich gesagt
habe: |« Der Bischof von Rom » hatte also von jetzt an «iber
die anderen Bischofe zu richten» — ein Recht, das er nicht
kraft eines gottlichen Primats, wie spiitere Zeiten behaupteten,
oder auf Grund eines Synodalbeschlusses besass, sondern ihm
erst Kaiser Gratian zusprach und das Damasus und die romische
Synode nicht etwa zuriickwiesen, sondern freudig annahmen.
Ja, sie legen einen so grossen Wert darauf, dass sie spifer
nochmals in ihrem Schreiben darauf hinweisen: ut dum causam
dicit (Damasus), qui in omnes iudex fuerat constitutus... Der



romische Bischof hatte also, was er zur Zeit des niciinischen
Konzils noch nicht besass und ihm von diesem auch nicht iiber-
tragen wurde, unterdessen von Kaiser Gratian erhalten.“ Cette
interprétation — antwortet die Kritik darauf — cette interpré-
tation, monstrueuse en droit, est inconciliable avec les faits les
plus éclatants. Je dis qu’elle est monstrueuse en droit. Ou a-t-on
vu, en effet, que I'litat romain ait jamais revendiqué la juri-
diction ececlésiastique proprement dite? I[JEglise est 4 ses yveux
une socicté privée, qui existait et fonctionnait longtemps avant
le moment ot elle fut tolérée ou reconnue par lui. Elle avait
ses autorités, ses tribunaux, ses statuts intérieurs. Dés avant
Constantin, 11 était arrivé que des évéques fussent déposés par
sentence conciliaire. Depuis Constantin, quand les évéques sont
déposés, est-ce donc par les tribunaux de 'empire et non par
d’autres évéques? A-t-on un scul fait de ce genre & signaler?
Quant & moi, je n'en connais aucun. En ce qui regarde spé-
cialement le pape, nous voyons en 251 Cornélius déposer les
frois évéques par qui Novatien s’était fait consacrer. Ktait-ce
en vertu d'une autorisation de I'empereur Déce? Iin 254 St. Cy-
prien exige du pape Itienne la destitution de 'évéque d’ Arles,
Maveien. Il ne parait pas soupconner qu’il faille, pour cela,
solliciter l'autorisation de l'empereur Valérien. Iit si 'on veut
des exemples de jugements d’appel, en cette méme anncée 254,
le méme pape Etienne rétablit dans leur situation deux eévéques
d'Espagne, déposés par leurs collegues; en 341, le pape Jules,
avec son concile romain, casse les sentences rendues par le
concile de Tyr contre Athanase, Marcel et Asclépas. Est-ce
en vertu d'auiorisations ou de délégations impériales? Non, ni
le rescrit de Gratien, ni la loi de Valentinien n'ont conféré
aucune juridiction au pape (p. 14).

Diese Erregung war iberflissig. Denn ich habe nichts
anderes gesagt, als was wortlich die romische Synode unter
und also mit Zustimmung des Damasus selbst gesagt hat. Und
dass meine Auffassung die richtige ist, das verbiirgt mir Cou-
stant, der, wie schon angefiihrt, dem Gesetze beifiigte: Lex de
causa religionis iudicandi potestatem Romano pontifici tribuens.
Das allein entspricht auch den KErgebnissen der historischen
Forschung; denn ,bis zum Konzil von Nicia besass der ro-
mische Bischof allein tiber Italien die Metropolitangewalt, aber
ausserhalb desselben keine hoheren Leitungsrechte iiber andere



— 453 —

Didzesen und ihre Bischife. Soweit den Metropoliten die Straf-
und Disziplinarstrafgewalt innerhalb ihrer Provinz zustand,
kam sie ihm also iiber die italienischen Bistimer zu, aber
keineswegs hat er schon zu dieser Zeit und von derselben ab
das Recht besessen, aus allen Teilen der Kirche Appellationen,
insbesondere in Straf- und Disziplinarstrafsachen, anzunehmen )¢,
Fiine LErweiterung dieser Kompetenz auch tiber Gallien und
die entfernteren Teile des Abendlandes erhielt der rémische
Bischof vielmehr erst durch Kaiser Gratian.

Es ist daher keine rein historische, sondern ,eine®, wie
Hinschius sich ausdriickt, ,von dogmatischer Fesselung beein-
flusste historische Forschung®, wenn die Kritik auf die beliebten
Paradestiicke Novatian, Marcian von Arles, zwei spanische
Bischofe, welche der romische Bischof abgesetzt oder reha-
bilitiert haben soll, und auf Julius I. hinweist, der das Urteil
der Synode von Tyrus endgiiltig kassiert haben soll. Denn
keiner dieser Fialle hat, historisch gewiirdigt, die ihnen von
der Kritik beigelegte Bedeutung, wie Hinschius, auch Langen,

nachgewiesen haben und ich hier nicht wieder ausfithren will
und mag. Da das dogmatische Interesse das Gegenteil fordert,
hilfe es mir ja doch nichts.

Nirgends habe ich aber die mir von der Kritik zuge-
schriebene Abgeschmacktheit begangen, zu behaupten, dass
die Bischofe nicht durch andere Bischéfe, sondern durch die
Gerichtshofe des Reiches gerichtet worden seien. Vielmehr habe
ich da, wo ich von den rechtlichen Verhiltnissen im 4. Jahr-
hundert handle (5. 423), das gerade Gegenteil nachgewiesen,
ausserdem zahlreiche Stellen angefithrt, aus denen die Lage
der Dinge hervorgeht, und schliesslich die Anordnungen des
Kaisers Gratian selbst nur eine ,Regelung des kirchlichen Ge-
richtsverfahrens“ genannt (S. 428)

Indessen hiitte die Regel auch eine Ausnahme Vertrdgen
und es ist gerade Damasus, der die romische Synode, unter
Hinweis auf den Apostel Paulus und P. Silvester, die Kaiser
um sie bitten liess: ut episcopus Romanus, si concilio eius
causa non creditur, apud concilium se imperiale defendat
(Coust. 529). Ich habe hinzugefiigt: ,Die Bischofe und Damasus
selbst, in dessen Namen sie, wie sie ausdriicklich sagen, die
Bitte vortragen, kennen also den spiter geltend gemachten

Y Hinschius 1V, T74.
Revue intern, de Théologie. Heft 43, 1903 30



— 454

Grrundsatz, dass der romische Bischof von keiner Synode,
geschweige vom Kaiser gerichtet werden diirfe, noch so wenig,
dass sie vielmehr darum bitten, der romische Bischof solle, wenn
seine Sache nicht einer Synode anvertraut werde, seinen Gerichts-
stand doch wenigstens vor den Kaisern haben.“ Und dass ich
auch diese Stelle richtig aufgefasst habe, zeigt die Ausfiihrung
Coustants in seiner preefatio, p. LXXXV1), Die Kritik geht aber
dartiber mit auffilligem Stillschweigen hinweg, weil sonst ihre
dogmatische Beweisfiihrung eine Liicke gezeigt hitte.

Endlich behauptet die Kritik, wie ihr Standpunkt es for-
dert, weder inhaltlich noch textlich seien die sardicensischen
Appellationsartikel mit dem Dekret Kaiser Gratians verwandt
oder von ihm herzuleiten. Was nun den ersten Punkt betrifft,
so habe ich die Verschiedenheit in den Bestimmungen beider
Texte selbst hervorgehoben, aber auch ihre Verwandtschaft,
und dann nehme ich eben auch an, dass der Verfasser der
sardicensischen Canones teils ,priizisieren, teils ,erweitern®
wollte, wie er es fiir gut fand. Die Behauptung aber hinsicht-
lich der textlichen Verwandtschaft, bezw. Nichtverwandtschaft
beider Texte erinnert mich an die Frage, ob Gregor von Tours
bereits den liber pontificalis beniitzt hat oder nicht. Ich fiithre
dazu nur an, dass der Canonist . Friedberg, der Herausgeber
des Corpus iuris canonici, kurz und biindig gesagt hat: ,Die
Beziehungen (der sardicensischen Canones) zu der Konstitution
Gratians sind unwiderleglich 2).*

Miinchen. Prof. Dr. FRIEDRICH.

1) Coustant handelt von der Entstehungszeit der Gesta Marcellini und
Xysti und schreibt: Caterum de vulgato illo Sinuessanwe et Romansse synodi
effato: Prima sedes vel presul stunmus non iudicabitur a quoquam, hee
obiter dicere habemus, incompertum illud fuisse episcopis, qui Romea sub
Damasgo convenerunt. Quod abunde docet eiusdem synodi epistola ad Gra-
tianum et Valentinianwm impp. data, in qua testantur 1° imperatorum iu-
dicio probatam esse Damasi innocentiam. 2° Damasum ipsum, tametsi fuerat
imperatorum iudicio purgatus, tamen severioribus se ipsum dedisse iudiciis
sacerdotum. 3° Siluestrum, cum a sacrilegis accusaretur, causam apud
Constantinum suam dixigse. Unde imperatorem rogant, ut «episcopus Rom.,
i concilio eius causa non creditur, apud concilium se imperiale defendat ».
Certe si decretum re vera fuerat ut prima sedes non iudicaretur a quo-
quam, postulabat locus et suscepta Damasi causm defensio, ut episcopi
sanctionem illam nee tacerent, nec ab imperatoribus eximnic religiosis leedi
sinerent. Tacent nihilo minus, immo, quod mireris, rogant Rom. episcopum
ab imperatoribus audiri ac iudicari, quod vulgato decreto vetitum erat.
¥) Zeitschrift fiir Kirchenrecht XII, 81.




	Zur Kritik meiner Abhandlung "Die Unechtheit der Canones von Sardica"

