
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Zur Kritik meiner Abhandlung "Die Unechtheit der Canones von
Sardica"

Autor: Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


427

ZUR KRITIK MEINER ABHANDLUNG

„DIE UNECHTHEIT der CANONES vox SARDICA".

In einer Abhandlung „Die Unechtheit der Canones von
Sardica1;" habe ich zu beweisen gesucht, dass diese viel zitierten

Canones nicht echt seien. Ich wies nach, class sie bis 417
weder dem Namen nach bekannt sind noch inhaltlich verwertet
werden. Die ersten Spuren davon finden sich 417 in dem
Schreiben des P. Innocentius I. an die karthagische Synode
von 416, und schon 418 schickt sein unmittelbarer Nachfolger
Zosimus zwei derselben (c. 5, 14) als nicänische nach Afrika,
um gebieterisch die Appellation von den afrikanischen
Bischofsgerichten nach Rom zu fordern, woraus der sattsam bekannte
Streit darüber entstand, ob diese Canones nicänische seien oder
nicht. Aber wie die von dem Bischof Cäcilian von Karthago
aus Nicäa mitgebrachte lateinische Übersetzung der nicänischen
Canones, so kennen auch die authentischen Exemplare in
Konstantinopel und Alexandrien, wo die afrikanischen Bischöfe
anfragen Hessen, die von Zosimus gesandten Canones nicht. Sie
sind überhaupt unbekannt. Doch steht fest, dass Exemplare des
Innocentius I. die später sogenannten sardicensischen Canones
mit den nicänischen verbunden, also als nicänische
enthielten, und dass Abschriften davon nach Gallien kamen. Auch
noch später figurierten diese Canones, wie Maassen zeigte2), unter

verschiedenen Bezeichnungen, und erst im 6. Jahrhundert
tritt die Behauptung auf, dass sie Canones der Synode von
Sardica seien.

') Sitzungsberichte der k. bayer. Akademie der Wissenschaften 1891,
S. 417—476.

2) Maassen, Geschichte der Quellen und Literatur des kanon. Rechts,
S. 59 ff.



— 428 —

Ferner zeigte ich, dass die Canones zu den rechtlichen
Verhältnissen des 4. Jahrhunderts, die ich an der Hand
Lönings1) auseinandersetzte, gar nicht passen, dass dagegen
Kaiser Gratian den römischen Bischof zum Richter über die
abendländischen Bischöfe bestellte und später auf Bitten einer
römischen Synode unter Damasus auch den kirchlichen
Instanzenzug im Abendlande ordnete, in gleicher Weise, wie
Kaiser Theodosius I. P>84 das kirchliche Gerichtsverfahren für
Ägypten regelte.

Aus dem Dekret Gratians, schloss ich endlich, entstanden
416/7 die Appellationsartikel der sardicensischen Canones, die,
wie es scheint, ein Afrikaner in Rom mittels römischen und
afrikanischen Materials gemacht und mit den nicänischen als
nicänische verbunden hat.

Ich musste voraussehen, dass meine Beweisführung nicht
ohne Widerspruch bleiben würde, und in der Tat sind
verschiedene Kritiken erschienen, welche die Echtheit der Canones

von Sardica gegen mich verteidigen. Da es aber zu weit
führte, mich gegen alle zu wenden, so greife ich die des

H. Duchesne2) in Rom heraus, nicht weil gerade sie mir
besonders imponierte, sondern weil sie selbst eine Reihe
nichtssagende Einwendungen beseitigt. So gesteht sie nicht bloss zu,
dass die erste ganz sichere Anführung der Canones nicht über
das Jahr 418 hinaufgeht, sondern setzt noch überdies in einer
Anmerkung hinzu : „On a cru en retrouver trace dans des
documents antérieurs, dans le Synodus Romanorum ad Gallos epi-
scopos (de Sirice ou d'Innocent), dans une lettre de S. Jérôme
(ep. 83 ad Oceanum), dans une autre du pape Innocent (J. 321);
de même aussi dans des lettres de S. Léon (pag. 437) et de

Galla Placidia, de l'année 449. Ces références peuvent être
discutées (p. 3 n. 3)." Sie gibt ferner zu, dass die sardicensischen

Canones nicht in die Praxis übergingen (p. 9), und leugnet

endlich nicht, dass die römische Synode unter Damasus
und der Kaiser Gratian sich auf sie nicht beziehen (p. 16).

Die Sitttation ist also auch nach ihr, wie ich selbst sie
dargestellt habe : nirgends eine Spur von sardicensischen Canones

') Löning, Geschichte des deutsch. Kirchenrechts I, 402 ff.
2) Bessarione, Rivista di studi orientali, vol. Ili, fase. 68.



— 429 —

bis 4181). Während ich aber weiter schliesse: also waren sie
auch vor 416/7 nicht vorhanden und können sie nicht von der
Synode von Sardica stammen, behauptet die Kritik : man hatte
sie trotzdem auf Lager, und sie stammen auch von der
sardicensischen Synode.

Die nächste Aufgabe der Kritik musste es demgemäss sein,
zu zeigen, wo die Canones bis 418 auf Lager waren. Das tut
sie, indem sie in erster Linie auf die bekannte Tatsache
hinweist, class die Canones unter Innocentius I. in Rom vorhanden
waren und aus seinen Exemplaren für Gallien abgeschrieben
wurden. Aber natürlich beweist das noch nichts gegen meine
Ausführung, dass die Canones erst kurz vor dem Tode des
P. Innocentius I. erdichtet und mit den nicänischen verbunden,
oder, wie Maassen sich ausdrückt, durch diese Verbindung „zu
nicänischen gemacht" worden sind.

') Von dem einzigen Fall, dem Streit zweier Prätendenten um den
Stuhl von Bostra, Ende des IV. Jahrhunderts, den die Kritik anführt, sagt
sie selbst, dass er sich mit den sardicensischen Appellationsartikeln nicht
decke. Wenn sie aber gleichwohl meint: Mais il y eu recours à Rome,
et renvoi des parties par le pape à un tribunal plus voisin de leur lieu
d'origine, so ist sie schon zu weit gegangen. Denn in der angeführten
Stelle des P. Pelagius I. liegt nicht einmal so viel: Sanctus etiam Theo-
philus cum. s. m. Nectario Constantinopolitano et Flaviano Antiocheno
episcopis pro causa quorundam Bndagii et Agapii de episcopati! Bostrinœ
ecclesia; quse est metropolis Arabia' sic diuturno tempore certantium ut
etiam Romani pergerent et hinc ad s. Theophilum cum litteris b. papa;
Siricii mitterentur. Qui s. Theophilus synodum habens causam mc-
moratorum Badagli et Ag'apii ventilantes etc. (p. 10). Das Ganze, was aus
ihr zu entnehmen ist, besteht vielmehr einzig und allein darin, dass die
beiden Prätendenten allerdings ihren Streit auch nach Rom trugen, dass

aber der P. Siricius die Angelegenheit als eine die östliche Kirche
angehende an diese zurückwies. Siricius hat auch in der Sache des B. Bonosus
von Sardica die bestehende Verfassung und Ordnung der kirchlichen
Hierarchie geachtet. Denn obgleich Bischof Anysius von Thessalonich und die

illyrischen Bischöfe, die von der Synode von Capua mit dem Gericht über
Bonosus beauftragt waren, ihn baten, statt ihrer über diesen zu richten,
lehnte er es dennoch mit den bezeichnenden Worten ab: Acccpi litteras
vestras de Bonoso episcopo, quibus vel pro veritate vel pro modestia, nostrani
sententiam sciscitari voluistis, sed cum huiusmodi fuerit concilii Capuensis
indicium, ut finitimi Bonoso atque eius aecusatoribus radices tribuerenlur
advertimus quod nobis radicandi forma competere non posset. Nam si

integra esset hodie synodus, recto de iis, quse comprehendit vestrorum
scriptorum series, decerneremus Ideo primum est, ut ii iudicent, quibus
radicandi facultas est data: vos enim totius, ut scripsimus, synodi vice (iecer-



— 4:jo —

Wenn die Kritik aber in dieser Verbindung der
sardicensischen Canone» mit den nicänischen nur un accident ou
une négligence de transcription erblicken und dies mit dem
Hinweis auf einige aus dem Griechischen stammende
Sammlungen begründen will, in denen eine ähnliche Verbindung der
nicänischen Canones mit denen von Ancyra, Xeocäsarea, Gangra
und Antiochien vorkommt, so muss ich doch sagen, dass die

Verbindung der nicänischen und sardicensischen Canones in
den Exemplaren des Innocentius I. einen Fall für sich bildet,
der mit den erst später ins Westreich gekommenen griechischen
Sammlungen zunächst nichts zu tun hat. Denn „die nicänischen
Canones waren schon in zahlreichen Übersetzungen im Abendlande

verbreitet, als eine griechische Sammlung mit den
Canones von Nicäa, Ancyra, Xeocäsarea. und Gangra dahin
gebracht wurde. Zu diesen Übersetzungen der nicänischen
Gallonen gehört auch diejenige Version italischen Ursprungs, die

wir jetzt die isidorische nennen, der, wenn nicht in allen, so

doch in manchen Exemplaren die sardicensischen Canones

angehängt waren. Aus der griechischen Sammlung wurden nun
die Canones von Ancyra, Xeoeäsarea. und Gangra ins
Lateinische übersetzt Die Sammler von Concilien, welche
die drei griechischen Concilien in dieser Version aufnahmen,
brachten die nicänischen in derjenigen, die ihnen am nächsten
lag1)."

Es ist aber auch das Verfahren in der Sammlung des

Innocentius ein wesentlich anderes als das in der Freisinger
Sammlung, auf die die Kritik verweist und clic die älteste
Gestalt der isidorischen Version repräsentiert. In jener erscheinen
die sardicensischen Canones sowohl nach der Zählung als

nach der Schlussklausel — Expliciunt canones CCCXVIII pa-
trum Xiccni transcripti in urbe Roma de exemplaribus sancti
Innocentii episcopi — als nicänische, in dieser hingegen werden

zwar sämtliche Canones fortlaufend numeriert, aber die ein-

nitis; nos quasi ex synodi auctoritate indicare non convenit nude vestrœ

normain expectamiis sententia?. Constant, 070. Als dagegen Innocentius I.

um 414 die Appellation einiger Bischöfe aus Illyrien annahm, beschwerten
sich die illyrischen Bischöfe über sein Verfahren, und wusste Innocentius
dagegen nichts anderes geltend zu machen, als dass die Wahrheit, je öfter
sie untersucht werde, desto klarer leuchte u. s. w. Coustant, 749. Von einer

Berufung auf die sardicensischen Appellafionsartikel auch hier keine Spur,
b Maassen, S. 80.



— 431 —

zelnen Concilien mit ihren Canones so bestimmt auseinandergehalten,

dass es gar nicht möglich ist, sie als nicänische zu
betrachten. Maassen, Beilage VI, S. 924: Incipiunt régulas
ecclesiastics, quse aput Xicheam Bithiniie a CCCXVIII patri-
bus conscribtse sunt, quas sancta Romana, recipit ecclesia,
worauf die 20 nicänischen Canones folgen, an deren Schluss
(S. 929) steht: Explicit. Incipit concilium sive synodus apud
Anquiram Cassaream. Et isti quidem canones sive régula; priores
sunt Xictenis S. 933: Finit concilium Ancyritanum. S. 934:

Incipit concilium Xeoctesariense. Et isti quidem canones secundi
sunt eorum, qui in Ancyra Incipiunt regulars prolata) in
concilio Neocresarise S. 935 : Finit concilium Neocœsarien-
shim. Incipiunt canones Cangrenses. Et Mi ipsi post Xicenos
expositi sunt S. 938 : Finit concilium Cangrense. Die
fortlaufende Zählung ist also hier eine rein äusserliche
Numerierung.

In der Würzburger Sammlung, welche entweder die
Freisinger Sammlung oder eine mit dieser gemeinsame Quelle zur
Vorlage hatte, ist bereits die fortlaufende Xumerierung
sämtlicher Canones dieser Concilien aufgegeben, und sind die
Canones jedes Conçus für sich gezählt1).

Wieder anders verfuhr die zweite, von der Kritik
herangezogene Sammlung von St. Germain, bei Maassen S. 939,
Beil. VII. In ihr sind alle Zwischenbemerkungen der
Freisinger Sammlung hinweggefallen und erscheinen daher sämtliche

Canones als nicänische. Und eine ähnliche Sammlung
wie die von St. Germain, welche erst dem 8. Jahrhundert
angehört, soll allerdings schon Gregor von Tours in der 2. Hälfte
des 6. Jahrhunderts in Händen gehabt haben2).

Die Tatsache, dass unter Innocentius I. die Canones in
Rom vorhanden waren, beweist also für sich, wie ich schon

gesagt habe, noch nichts gegen meine Behauptung. Aber die
Kritik weist noch auf einen zweiten Ort, wo die Canones auf
Lager gehalten worden seien — auf Alexandrien, und zwar
zur Zeit des Innocentius und Zosimus. Il est du reste peu
probable que les églises d'Antioche et de Constantinople, dont
les évêques étaient, en 343, au plus mal avec le concile de

Sardiqtte, eussent conservé des documents de cette assemblée.

') Maassen, S. 552, 553.
8) Maassen, S. 840, 100.



— 432 —

A Alexandrie il en devait être autrement. Athanase avait dû

y envoyer ou y porter lui-même un dossier très complet, et,
si nous l'avions, nous serions en droit d'y chercher les canons
de Sardique. Or il se trouve que ce dossier s'est conservé et
que très probablement il nous est parvenu par la voie de
Carthage. M. C. II. Turner a consacré à la collection
canonique dite du diacre Théodose une intéressante étude1), d'où il
résulte que dans ce recueil s'est conservée toute une série de

pièces alexandrines de provenance, envoyées par s. Cyrille à,

l'évêque de Carthage, en réponse à la célèbre consultation.
Au nombre de ces pièces figurent les canons de Sardique,
indiqués comme tels (p. 4).

Also in der Sammlung des Theodosius Diaconus hätten wir
nicht bloss des Athanasius Sammlung sarclicensischcr Akten, sie
wären 419 durch Bischof Cyrillus von Alexandrien auch nach
Karthago geschickt worden. Ich gestehe, dass ich, wenn das

alles richtig wäre, widerlegt wäre. Dass nur noch niemand,
weder die Ballerini noch der eminente Kenner dieser Literatur,
Maassen, das gesehen hat

Es ist ja richtig — und sowohl die Ballerini als Maassen
haben das erkannt — class die Sammlung des Theodosius auf
die Diözese Agypttts hinweist. „Die Überschrift und die
Einleitung des Conçus von Xicäa weisen unmittelbar auf Alexandrien.

Dahin gehören ferner folgende Stücke: das nicänische
Synodalschreiben an die ägyptischen Bischöfe, die beiden
Schreiben des hl. Athanasius, das Schreiben Konstantins d. Gr.
an die Kirche von Alexandrien, endlich die beiden Schreiben,
welche auf das meletianische Schisma Bezug haben. Es liegt
eben nicht ferne, anzunehmen, dass die Sammlung, in welcher
diese Stücke zuerst vereinigt waren, in der Diözese Alexandrien

selbst entstanden sei. Dass sie aber dem Diakon Theo-

b The Guardian, tt. Dez. 1895. Es ist richtig, dass ich diese Abhandlung

nicht gekannt habe. Unsere Münchener Bibliotheken besitzen die
Zeitschrift nicht. Ich habe die Abhandhing auch auf buchhändlerischem Woge
nicht erhalten und halte mich daher hier an die Angaben der Kritik. —
Im Augenblick, wo ich diese Arbeit abschicken will, erhalte ich übrigens
auf dem freundschaftlieh gezeigten Wege die Abhandlung, des H. Turner.
Ich sehe aber, dass ich an meiner Arbeit nichts zu ändern habe. Ich
werde in den Münchener Sitzungsberichten auf diese Abhandlung, die

übrigens nur eine Hypothese sein will, zurückkommen und ihre Unstich-
haltigkeit zeigen.



— 433 —

closius im griechischen Original vorgelegen habe, ist nicht
wahrscheinlich Es liegt daher näher, anzunehmen, dass ihm die
ägyptische Sammlung in einer Übersetzung vorgelegen.
Wahrscheinlich hat er derselben Sammlung auch die Version der
Canones von Sardica nebst den übrigen auf das Concil von
Sardica bezüglichen Stücken, die sonst in Sammlungen nicht
vorkommen, ferner Konstantins Edikt gegen den Arianismus,
das Symbol des Concils von Konstantinopel [unter dem fälschen
Titel: Item symbolus sanct«; synodi Sardici], die eigentümliche
Version der Canones und einiger anderer Aktenstücke des

Concils von Chalcedon entlehnt Die jüngsten Stücke der
griechischen Sammlung scheinen die Canones von Chalcedon
und die mit diesen verbundenen Aktenstücke desselben Concils

gewesen zu sein. Wann aber die von dem Diakon Theodosius
benutzte Version dieser Sammlung verfasst sei, lässt sich nicht
bestimmen." Kann uns denn etwas zwingen, von diesem
Urteile Maassens abzugehen? Ich sehe keinen Grund dazu.

Doch wir sollen ja den Dossier sardicensischer Akten vor
uns haben, den Athanasius entweder nach Alexandrien schickte
oder in eigener Person dahin brachte, nach den Beschreibungen
der Sammlung bei Reifferscheidt und Maassen ') unter dem Titel
Definitiones aput Sardicam: Das Schreiben des Osius und Pro-

togenes an P. Julius, das Rundschreiben des Concils von Sardica

an alle Bischöfe mit dem Zusatz derselben Glaubensformel,
die sich auch bei Theodoret IL c. 6 mit diesem Schreiben
verbunden findet, unmittelbar darauf die Canones ohne besondere
Überschrift2): I: Osius ep. dixit, quanto magis mala consuetude»

nach einem Einschiebsel von der zweiten Hand von
f. 94b bis 99b das Schreiben des Athanasius an die Priester
und Diakone der Kirche von Alexandrien und Parembole, das

Schreiben des Concils an die Kirchen der Mareotis, das Schreiben
des Athanasius an Priester, Diakone und Volk von Mareotis8).

b Reifferscheidt, Bibl. patr. lat. italica I, 39; Maassen, S. 548.

2) Was zwischen der Glaubensformel und den Canones steht : De epi-

scopis qui civitates commutaverunt, ist nach Reifferscheidt von der zweiten
Hand.

3) Nach der Meinung dos Sammlers müssen auch die folgenden Stücke

zu den sardicensischen Akten gehört haben: eine längere Notiz, Daten zur
Biographie des hl. Athanasius enthaltend, und das Symbol des Konzils von
Konstantinopel als Taufsymbol mit vorausgehenden Abrenuuciationen unter
dem ausdrücklichen Titel: Item symbolus sancta; synodi Sardici.



— 434 —

An diesem Dossier, der von Athanasius gesammelt sein soll,
fällt schon auf, dass er unvollständig ist, gerade das Schreiben
der Synode von Sardica tut die Kirche von Alexandrien, das
Athanasius wohl bekannt und nur durch ihn erhalten ist, darin
fehlt und durch ein anderes, sonst unbekanntes Schreiben des

Athanasius an die Priester und Diakone der Kirche von Alexandrien

ersetzt ist. In diesem Schreiben lässt aber der angebliche

Athanasius die Gegner Theodorus, Narcissus und Ursacius
sagen: Omitte : quid nobis et nobis honünibus Christi? Nihil
est nobis et nobis : christiani enim uos estis, nos nero Christo
répugnantes — eine Naivetät, die selbst Hefele zu stark ist
und ihn ausrufen lässt: „Wo in aller Welt werden die Euse-
bianer von sich gesagt haben: «wir sind Feinde Christi » ?" Er
verwirft daher nicht bloss dieses Schreiben, sondern auch die
beiden folgenden, das der Synode an die Christen in der
Mareotis, und das des Athanasius an die nämlichen Adressaten,
als unecht, weil beide letztern teilweise nur Kopien des ersten
sind l).

Um nichts besser steht es mit der Glaubensformel, die

unter Streichung der Schlussklausel des Schreibens der Synode
an alle Bischöfe diesem angehängt ist. Denn es ist schon

bedenklich, dass Athanasius und Hilarius von Poitiers, welche
das Schreiben der Synode reproduzieren, die Glaubensformel
nicht kennen, und dass diese Glaubensformel erst bei Theodoret

auftaucht. Dazu erklärt die alexandrinische Synode unter
Athanasius von 362 kategorisch, die Synode von Sardica habe
sich durchaus geweigert, eine neue Glaubensformel aufzustellen.
Diese und andere Gründe haben auch Baronius einst bewogen,
die in Frage stehende Glaubensformel für unecht und der Synode

von Sardica fremd zu erklären. Doch gerade die später erst
aufgefundenen Aktenstücke in dem angeblichen Dossier des

Athanasius haben zuerst die Ballerini, dann Hefele und mit ihm
auch Maassen veranlasst, eine neue Hypothese aufzustellen.

„Athanasius berichtet — schreibt Hefele — dass einige die

Synode (von Sardica) zur Aufstellung eines neuen Symbolunis
durch das Vorgeben, das nicänische sei nicht zureichend, zu

bewegen gesucht hätten; die Synode sei jedoch nicht darauf
eingegangen Desungeachtet kam bald eine angeblich sardi-

•) Hepele, Konziliengeschichte I, G12 ff.



— 435 —

censiscile Glaubensformel in Umlauf, welche jedoch Athanasius
und die mit ihm im Jahr 362 zu Alexandrien versammelten
Bischöfe für falsch erklärten und davor warnten Eine Kopie
dieser sogenannten sardicensischen Formel gibt Theodoret1) am
Schlüsse des encyklischen Synodalschreibens von Sardica ."
Die Sache sei jedoch in klareres Licht gestellt worden durch die
Veroneser Sammlung des Diakons Theodosius. „Darin findet
sich gleich hinter den sardicensischen Canones [nach dem Druck
der Ballerini] ein kurzer Brief von Osius und Protogenes an
P. Julius, und es ist sichtlich derselbe, von dem auch Sozo-

menus (III, 12) mit ziemlicher Ausführlichkeit redet.. Diesem
kurzen Briefe folgt die lateinische Übersetzung der
encyklischen Synodalepistel von Sardica, und dieser selbst ist eine
Übersetzung der fraglichen sardicensischen Formel angehängt...
Was aber viel wichtiger ist, wir können jetzt nach diesem
Funde ohne Bedenken der Vermutung der Ballerini beitreten,
dass wahrscheinlich Osius und Protogenes der Meinung waren,
man sollte zu Sardica eine weitläufigere Exposition der nicänischen

Formel aufstellen. In dieser Ansicht hatten sie eine
solche und auch einen hierzu passenden Brief an P. Julius
bereits entworfen. Aber die Synode ging auf ihren Plan nicht
ein. Ihr Entwurf kam jedoch unter die Akten und wurde so

von manchen schon frühzeitig für eine echte Synodalurkunde
gehalten, so z. B. von der vierten allgemeinen Synode von
Chalcedon in ihrer Allokution an Kaiser Marciali2)."

Diese ganze Argumentation beruht auf einer unrichtigen
Interpretation des Schreibens der alexandrinischen Synode von
362:... hortamur vos, ut istis conditionibtis ineatur concordia,
ita ut nihil ulterius quam dictum est, ab illis qui in veteri
urbe conveniunt, exigatis: vel illi qui cum Paulino sunt aliud
prœterquam quod inter Nicseni concilii decreta reperito, propo-

1) Ob die der Synode von Alexandrien 362 vorliegende Formel mit der
des Theodoret und der Sammlung des Diakons Theodosius identisch ist,
das ist keineswegs ausgemacht, wie schon Fuchs, Bibl. der
Kirchenversammlungen II, 144 bemerkt hat.

2) Hepele I, 554 ff. ; Maassen, S. 64. Ich bin übrigens nicht ganz davon

überzeugt, dass die Worte des Kaisers : Illi quidem, qui apud Sardicam contra
reliquias Arii convenerunt, Orientalibus clirexerunt sui constimi a iudicii,
auf eine Glaubensformel notwendig gedeutet werden müssen, denn auch
das vorher für constituta gebrauchte decretimi de fide braucht kein
Glaubensbekenntnis zu bedeuten.



— 436 —

nant. Tabellani igitur quam nonnulli iactant, quasi ex Sardi-
censi synodo de fiele conscriptam ne legi quidem semel aut
proferri sinatis. Nihil enim tale synodus definivit. Quamvis enim
certi homines nonnulla, quasi qu;o deessent, Nicseno concilio
ascribere velleni, idque acriter contendercnt, sancta tamen
synodus, quin Sarclicae convenu, indigne id ttilit, decretoque
sancivit, ne quid ulterius de fide scriberetur, et sese contentos
esse Xicsena fide, declaraverunt, ut cui nihil deesset, et quse
piena pietatis esset: ncque edendam esse aliam professionem
fidei, ne illa quae Nicsese scripta est, imperfecta crederetur, neve
illis occasio huiusmodi suppeditarettir, qui saepenumero volunt
de fide definire et scribere. Quapropter si quis luce aut aliud
quippiam cavillabitur, compescite illum et ad Studium pacis
inducite : nihil enim est quod in his agnoscere possumus, nisi
solum contendenti Studium1). In dieser Stelle ist gar keine
Rede davon, dass auf der sardicensischen Synode einige die
Aufstellung einer neuen Glaubensformel verlangt hätten, was die

Synode verweigert habe, sondern haben wir nur eine historische
Reminisccnz, dass nach dem Xicänum manche (wie z. B. 341

auf der Synode in eneseniis zu Antiochien)2) neue Formeln
forderten. Das habe aber die Synode, welche in Sardica zusammentrat,

indigniert, und sie habe beschlossen, dass keine andere
Glaubensformel herauszugeben sei. Daraus folgt dann aber

auch, dass Osius und Protogenes ebenfalls weder einen Brief an
P. Julius noch eine Glaubensformel vorbereitet haben konnten,
beide Schriftstücke also erst später erdichtet sein müssen und
mit Unrecht diesen Männern zugeschrieben werden3). Eine
weitere Folgerung daraus ist ferner, dass Athanasius wreder die

der Synode von Alexandrien 362 vorliegende Glaubensformel
als sardicensische oder überhaupt früher kannte, noch von einer
anderen mit Sardica irgendwie, auch nur als Entwurf, in
Beziehung zu bringenden Glaubensformel wmsste.

Und sollen sich wirklich in dem Dossier auch die
sardicensischen Canones befunden haben? Dann ist es nur
auffallend, dass der Alexandriner, der doch öfter von der Synode

von Sardica spricht, und dem wir hauptsächlich die Kenntnis

b Mansi, Conc. coli. III, 347.

2) Hefele I, 523 ff.
8) Den Brief des Osius und Protogenes bezeichnet auch Langen I,

448 als i erdichtet ».



— 437 —

von den Vorgängen auf derselben verdanken, nie auch der ihr
später zugeschriebenen Canones gedenkt und bei seiner
Verteidigung, wie Langen zeigt1), noch nach der Synode von ganz
anderen Grundsätzen ausgegangen ist.

Somit besteht der Dossier des Athanasius der Hauptsache
nach aus lauter unechten Stücken. Und gerade diese soll
Athanasius gesammelt und in seiner Kirche hinterlegt haben —

er, der mit der Synode von Alexandrien 362 sagt, die Antiochener
sollen nicht gestatten, class die von manchen als sardicensisch
ausgegebene Glaubensformel gelesen oder vorgeführt werde ;

weder diese noch eine andere Glaubensformel sei sardicensisch.
Aber noch mehr. Trotz dieser Warnung der alexandrinischen
Synode soll Cyrillus voit Alexandrien, der immer wieder auf
das nicänische Symbol zurückkonmmt und es offenbar als
Taufsymbol einführen will2), 419 den Afrikanern diesen Dossier,
welcher unter Verstümmelung der sardicensischen Encyklika an
alle Bischöfe ein unechtes sardicensisches Glaubensbekenntnis
darbietet, zugeschickt haben. Weder das eine noch das andere
kann der Fall sein : weder konnte Athanasius diesen Dossier
gesammelt und in Alexandrien hinterlegt, noch Cyrillus ihn nach
Karthago geschickt haben. Und ist denn bei den Afrikanern
eine Spur zu entdecken, dass sie in ihrem Streit mit Rom durch
diesen Dossier die sardicensischen Canones kennen gelernt
hätten? Auf die Vermutung aber, dass dieser Dossier auf dem

Wege über Karthago in die Sammlung des Diakons Theodosius
gekommen sei, gehe ich nicht weiter ein, weil schon Maassen3)
sie zurückgewiesen hat.

Habe ich aber in meiner zweiten Abhandlung „Die Un-
echtheit der Canones von Sardica. II."'1) richtig gesehen, dass

nämlich der 4. sardicensische Canon erst nach dem Konzil von
Chalcedon erdichtet worden ist, so können die sardicensischen
Canones in der Sammlung des Diakons Theodosius, welche diesen
4. Canon auch hat, ebenfalls weder von Athanasius nach
Alexandrien geschickt oder gebracht, noch von Cyrillus schon 419

nach Karthago gesandt worden sein. Jedenfalls liegt aber die
Redaktion der sardicensischen Canones bei Theodosius nach

') Langen I, 450.
3) Kattenbusch, Vergleichende Konfessionskunde I, 260.

3) Maassen, S. 10.

*) Sitzungsberichte der k. b. Akad. der Wissensch. 1902, S. 383—426

Revue Intern, de Théologie. Heft 43, 1903. 29



— 438 —

der endgültigen Fixierung des griechischen Vulgattextes, der
den 18. Canon der Lateiner (oder den Januarius-Canon) nicht
kennt, den aber die Sammlung des Theodosius, sonst in voller
Übereinstimmung mit dem griechischen VulgattextJ), hat.

Es bedeutet also schon aus diesen Gründen nichts, wenn
die Kritik mit besonderem Nachdruck hervorhebt : Au nombre
de ces pièces figurent les canons de Sardique, indiqués comme
tels (p. 4). Es ist aber offenbar auch die hier, wie es scheint,
gemeinte Überschrift: Defmitiones aput Sardicam erst von dem

Sammler, der auch nach Maassen wahrscheinlich schon „die
eigentümliche Version der Canones und einiger anderer Aktenstücke

des Konzils von Chalcedon" aufgenommen hat,
hinzugefügt worden. Denn ganz parallel mit dieser Überschrift heisst
es beim Konzil von Chalcedon : Definifiones ecclesiastica; pro-
nuntiatae a sancta et universali synodo, quse Chalcedone
congregata est.

Man hat also die sardicensischen Canones der Sammlung
des Diakons Theodosius nicht seit Athanasius in Alexandrien
auf Lager haben, 419 hervorholen und den Afrikanern nach

Karthago schicken können.
Ein dritter Punkt, den die Kritik gegen meine Behauptung,

dass die sardicensischen Canones erst 416/7 erdichtet worden
seien, geltend macht, betrifft das Konzil von Karthago unter
Gratus (345 oder 348).

Diesen Punkt muss ich zum Verständnis der Leser etwas
ausführlicher behandeln.

Im 8. (griech. 7.) sardicensischen Canon heisst es: Osius

ep. dixit: Importunitatis et nimia frequentia et iniust«3 petitiones
fecerunt, nos non tantam habere vel gratiam vel fiduciam, dum

quidam non cessant ad* Gomitatimi ire episcopi, et maxime Afri,
qui (sicut cognovimus) sanctissimi fratris et coepiscopi nostri
Grati salutarla Consilia spernunt atque contemnunt, ut.

Ich habe nun in Übereinstimmung mit den Ballerini (Mansi)
und Hefele angenommen, der Canon wolle sagen, Gratus von

Karthago sei persönlich in Sardica anwesend gewesen, habe

aber sogleich hinzugefügt, dem stehe entgegen: einmal, dass

Gratus in den Bischofsverzeichnissen nicht genannt wTerde, und

zweitens, dass Athanasius in seiner Apologia contra Arianos

b Auch in C. 4, s. meine 2. Abhandlung S. 408.



_ 439 —

c. 50 ihn ausdrücklich unter den nichtanwesenden, erst später
unterschreibenden Bischöfen nenne. Ich bin aber noch wreiter

gegangen und habe behauptet, der Name des Gratus könne
überhaupt nicht in dem ursprünglichen Text gestanden haben,
weil man dann unmöglich die sardicensischen Canones bis ins
VI. Jahrhundert für nicänische hätte ausgeben können, ohne
darauf zu verfallen, dass sie einem spätem Konzil angehören
müssen. Dazu kommt, wie ich in meiner zweiten Abhandlung
nachtrug, dass auf der karthagischen Synode von 419 in Gegenwart

der römischen Gesandten davon die Rede war, Bischof
Cäcilian (nicht also Gratus) sei auf der Synode von Xicäa
gewesen, und dass die Akten dieser karthagischen Synode nach
Rom gingen, also auch dort bekannt werden musste, dass

Canones, in denen Gratus genannt ist, unmöglich nicänische sein
können.

Dem scheint entgegenzustehen, dass Gratus, wie ich wieder
mit den Ballerini und Hefele die Aussage auffasste, selbst auf
dem von ihm geleiteten Konzil von Karthago bezeuge, er sei
auf der Synode von Sardica gewesen. Der Canon 5 der
karthagischen Synode heisst nämlich : Privatus ep. Beieisilitanus
dixit : Suggero sanetitati vestrte, ut statuatis, non debere cleri-
cum alienum ab alio suseipi sine litteris episcopi sui neque
apud se detinere, sed neque laicum usurpare sibi de plebe
aliena, ut cum ordinet sine conscientia eius episcopi, cle cuius
plebe est. Gratus ep. dixit: ILee observata res pacem custodit,
nam et memini concilii Sardicensis similiter statutum, ut nemo
alterius plebis hominem sibi usurpet, sed si forte erit
necessarium ordinatione, ut de vicino homo sit necessarius, petat a

collega suo et consensum habeat.
Dagegen führte ich nun aus, dass dieser karthagische

Canon überhaupt nicht echt sein könne, weil er im Widerspruch
stehe mit den sardicensischen Canones 18 (der Lateiner) und'15,
in welchen von Laien gar keine Rede sei, wie ich in
Übereinstimmung mit den früheren Erklärern1) diese Canones nahm.
Zudem sei der karthagische Canon den Canones 18 (der Lateiner)
und 15 nachgebildet.

Auf diesen Teil meiner Argumente werfen sich meine
Kritiker. Während einer auf alle Weise die Anwesenheit des

Gratus in Sardica dartun will, meint ein anderer, ich hätte aus

b Hefele I, 599.



— 440 —

dem 8. sardicensischen Canon nicht herauslesen sollen, class

nach ihm Gratus persönlich in Sardica gewesen sein müsse;
er hätte die in dem Canon erwähnte Mitteilung auch auf anderem
Wege an die Synode gelangen lassen können. Und im Bessarione
heisst es: L'un des canons de Sardique mentionne l'évêque
de Carthage, Gratus, en termes qui le supposent, sinon présent,
au moins en relation avec les chefs de l'assemblée (p. 5).
Dass er in nicänischen Canones — darum handelt es sich —
überhaupt nicht genannt sein konnte, übergeht man.

Wie man aber diesen Punkt abzuschwächen sich genötigt
sieht, so geschieht es mit der Aussage des Gratus in Canon 5

seines karthagischen Konzils. Im Gegensatz zu den früheren
Erklärern des Canon werden jetzt die Worte: ut nemo alterius
plebis hominem, sibi usurpet und die des 18. sardicensischen
Canon: ut nulli episcopo liceat alterius episcopi civitatis ministrum
ecclesicisticum sollicitare et in. suis parochiis ordinare - identisch

genommen ; denn man könne den Ausdruck des Gratus ganz
so wie den des 18. sardicensischen Canon interpretieren. Es

handle sich überhaupt nicht um den ganzen Canon 5 von
Karthago, sondern nur um die Antwort des Gratus, und in ihr
unterscheide er nicht zwischen Klerikern und Laien, sondern
betrachte nur die Differenz der Diözesen: alterius plebis hominem,
und dann stehe der sardicensische Canon auf dem nämlichen
Punkt. Also auf den die Antwort des Gratus provozierenden
Teil des karthagischen Canon soll keine Rücksicht genommen
wrerden Ich bin da freilich entgegengesetzter Ansicht und meine,
die Antwort des Gratus könne nur aus dem A^orschlag des

B. Privatus im ersten Teil des Canon verstanden werden. Nimmt
man aber auf diesen Vorschlag Rücksicht, so zerfällt er in
zwei Teile : der erste handelt von fremden Klerikern, die man
ohne Schreiben ihres Bichofs nicht aufnehmen und bei sich

behalten dürfe: non debere clericum alienum ab alio stiseipi
sine litteris episcopi sui neque apud sc detinere, wo also von
ordinare keine Rede ist. Privatus will aber noch mehr
beschlossen wissen : sed neque laicum usurpare sibi de plebe

aliena, ut eum ordinet sine conscientia eius episcopi, de cuius

plebe est. Gratus erklärt sich mit den Anträgen einverstanden:
Haec observata res pacem custodit, geht aber, da der erste
Antrag, der der allgemeinen Kirchendisziplin entsprach1), einer

b Hefele I, 205, 216, 217, 419, 420, 514.



— 441 —

Erörterung nicht bedurfte, nur auf den zweiten, der etwas
Neues verlangte, näher ein. Seine Äusserung wiederholt daher
nicht bloss dem Sinne, sondern beinahe den Worten nach den
zweiten Antrag des Privatus: ut nemo aberius plebis hominem
sibi usurpet, sed si forte erit necessarium ordinationi, ut de
vicino homo sit necessarius, petat a collega suo et consensum
habeat. Der Unterschied besteht nur darin, dass Privatus laicus,
Gratus homo sagt. Es kann daher kein Zweifel daran sein, dass
die Worte des Gratus dem zweiten Teile der Proposition des

Privatus korrespondieren und deshalb von Laien handeln.
Doch schliesslich resigniert sich die Kritik im Bessarione

selbst und meint: Mais admettons, contre cette vraisemblance,
que le canon de Sardique vise exclusivement des clercs déjà
ordonnés. En résulte-t-il (pic l'allégation de Gratus soit
injustifiée? X'est-il pas naturel de s'autoriser d'une loi antérieure,
lorsqu'on la reproduit en la précisant ou en l'étendant? (p. 7.)
Gratus führt aber das sardicensische Konzil nicht deshalb an,
um es zu präzisieren oder auszudehnen, sondern behauptet ganz
unzweideutig : was Privatus vorgeschlagen habe und er sage,
habe auch das Konzil von Sardica gesagt. Das ist aber falsch,
und deshalb erkläre ich den Canon 5 des karthagischen Konzils
für unecht.

Ich habe indessen gegen die Echtheit dieses Canon noch
andere Gründe geltend gemacht, nämlich einmal: „dass der
5. karthagische Canon sich auch insofern von den übrigen
Canones dieses Konzils unterscheidet, als diese insgesamt mit
der Beschlussfassung schfiessen: Universi dixerunt: Placet, oder
ähnlich, jener aber nichts dergleichen hat"; dann, dass „auch
die afrikanische Kirche nichts von diesem angeblichen Beschluss
der Synode unter Gratus gewusst, dagegen in Canon 19 der
Synode von Hippo ^393) beschlossen hat, was die Synode von
Sardica in Canon 18 verordnet haben soll". Dieser Canon 19

von Hippo heisst aber: Ut clericum alienum, nisi concedente
eius episcopo, nemo attdeat vel retinere vel promovere in ecclesia
sibi eredita, clericorum autem nomen etiam lectores retineant.

Ich füge dem hinzu: Xach dem 5. karthagischen Canon
musste Gratus zweifellos die sardicensischen Canones gekannt
haben, wäre die afrikanische Kirche die einzige gewesen, in
der die sardicensischen Canones als sardicensische auf einem
Konzil genannt und zur Anwendung gekommen wären. Wie



— 442 —

ist es dann erklärlich, dass dieselbe Kirche, wie allgemein
bekannt ist, unmittelbar danach von dem Konzil von Sardica
und seinen Canones gar keine Kenntnis hatte

Diese Schwierigkeiten, über die man hinweggeht, bestehen
trotz der plusieurs traditions paléographiques. Und wenn man
sagt: M. Friedrich veut que le nom de Sardique n'ait pas été
attaché aux canons avant le VIe siècle. Il faudrait donc que
l'interpolateur eût eu sous la main tous les exemplaires du concile

de Carthage ou du moins tous ceux d'où dérivent les
divers textes qui nous en sont parvenus, Ceci est moralement
impossible — so belehrt uns Maassen, dass die Hülfsmittel für
eine Restitution des Konzils unter Gratus, von einigen zerstreut
vorkommenden Canones abgesehen, sind : die Sammlung der
Handschrift von Paris (Cod. lat Paris. 3858 C), die nachdionysisch
ist, und die Sammlung afrikanischer Konzilien der Ilispana,
die nicht nach 567 liegt1). Dass man aber in bezug auf das

Konzil von Sardica im VI. Jahrhundert Zusätze machte und
es in Verbindung mit Afrika zu bringen bestrebt war, darauf
habe ich schon in meiner ersten Abhandlung hingewiesen. So

heisst es in der spanischen Epitome, deren letztes Stück von
598 stammt: II. Capitola Xiccni conchilii et Sardicensis con-

cilii, tibi Ossius fuit, comodo testatur [a] CCXIIII episcopis
Africani concilii2), — eine Rubrik, die ohne Zweifel auf einem
Einschiebsel in das karthagische Konzil von 418 beruht, wie
ein solches in der Tat vorkommt: quod taliter dictum est, ex
Sardicensi concilio, Osius episcopus dixit. .3)

Die Kritik geht zu den innern Gründen über, die beweisen
sollen, dass die Canones der Synode von Sardica angehören,
d. h., dass sie nur der kirchlichen Lage zur Zeit dieses Konzils
entsprechen, während darüber, dass sie den rechtlichen
Verhältnissen im IV. Jahrhundert nicht entsprechen (S. 423),
stillschweigend hinweggcglitten wird.

Die Kritik weist vor allem auf die ersten zwei Canones

hin und bemerkt: Les deux premiers interdisent les translations
d'évêques, sous les peines les plus sévères : déposition et
excommunication [ut nec laicam communionem habeat], avec
aggravation en cas de manœuvres pour provoquer des accla-

b Maassen, S. 151, 545, 774.

s) Maassen, S. 648.
3) Mansi IV, 405; Hinschius, Décrétales Pseudo-Isidor., p. 309.



— 443 —

mations populaires ; alors la communion devra être refusée,
même à l'article de la mort [ita ut nec laicam in fine communionem

talis accipiat]. Xotons d'abord cette pénalité sévère,
l'exclusion définitive et irrévocable de la communion. Elle avait
été prononcée plusieurs fois par le concile d'Illiberris (v. 300"),

une fois seulement par le concile d'Arles (314). Elle ne tarda
pas à tomber en désuétude, et, à Rome, comme il résulte de
la lettre du pape Innocent ä Exupère, évêque de Toulouse, elle
n'était pas en usage. Autant il est admissible que, sous
l'influence d'Osius, qui avait assisté au concile d'Illiberris, le concile

de Sardique ait eu encore recours à cette peine si grave,
autant il est inconcevable qu'un faussaire travaillant à Rome,
sous l'épiscopat d'Innocent, en ait eu la moindre idée (p. 7).

Das wäre ein sonderbarer Vorgang. Seit 314 wäre die

Verweigerung der Laienkommunion am Ende des Lebens ausser
Gebrauch gekommen, und nach dem Briefe des P. Innocentius I.
an den Bischof Exuperius von Toulouse (403) wäre die Strafe
seit dem Aufhören der Verfolgungen in Rom überhaupt nicht
mehr in Gebrauch gewesen. Gleichwohl hätten die Bischöfe
in Sardica, dem Einflüsse des Osius nachgebend, was ausser
Gebrauch gesetzt war, wieder eingeführt! Und sie hätten dies

getan ohne Rücksicht auf die römische Disziplin, die überdies
durch die römischen Gesandten vertreten sein musste! Was
das in bezug auf Rom bedeutete, dem will ich gar nicht
nachgehen, da, die Sache sich überhaupt ganz anders verhält, als
sie in der Kritik dargestellt wird.

Vor allem bezieht sich die Anfrage des Exuperius und die
Antwort des Innocentius darauf nur auf einen speziellen Fall,
auf die Unenthaltsainkeit die ganze Zeit von der Taufe bis
zum Lebensende1). Dann trifft auch das nicht zu, dass diese
Strafe seit 314 ausser Gebrauch war. Denn das Gegenteil zeigt
eigentlich das Schreiben des Innocentius selbst. Zu demselben
macht aber schon Coustant die Bemerkung, class diese strenge
Strafe auch noch zu des hl. Ambrosius Zeit in Mailand in Übung

war, da es in seiner Schrift de lapsu virginis heisse: Inheere
peenitentiae usque ad extremum vitee, nec tibi praisumas ab

b Ep. 6 Innoc. T, Coust. 792: Et hoc quresitum est, quid de his obser-
vari oporteat, qui post baptismum omni tempore incontinentia; voluptatibus
dediti, in oxtremo fine vitse suœ pœnitentiam simul et reconeüiationem
communionis exposeunt.



— 444 —

humana die veniam dari; quia decipit te, qui hoc tibi polliceli
voluerit. Qtue enim proprie in dominum peccasti, ab ipso solo
te convenu in die iudicii cxpectare remedium. Es beklagt aber
auch noch P. Cölestinus in seinem Schreiben an die Bischöfe
der Provinz Vienne und Narbonne (428), dass man den
Sterbenden nicht etwa bloss die Kommunion, sondern sogar die
Busse versage : Agnovimus pœnitentiam morientibus denegari,
nec illorum desideriis annui, qui obitus sui tempore hoc anima;
suae cupiunt remedio subveniri. Horremus, fateor, tanta) impie-
tatis aliquem reperiri, ut de Dei piotate desperet, Const. 1067.

Wie aber Innocentius I. nur die beständige Unenthaltsam-
keit im Auge hatte, so hatte man in Rom in der Tat für andere
Fälle noch immer den gänzlichen Ausschluss aus der Kirche.
Denn mit Recht stellt Hinschius das anathema sit in perpetuum
in Canones 3, 4 der Synode von Saragossa 380 auf gleiche Linie
nicht nur mit dem nec in fine eis dandam esse communionem
der Synode von Elvira, sondern auch mit der Verdammungs-
formel des P. Siricius : ut Iovinianus, Auxentius qui inven-
tores novœ haeresis et blasphemiae inventi sunt, divina sententia

et nostro iudicio in perpetuum damnati extra ecclesiam
remarièrent1). Diese römische Formel wurde aber auch in der
nächsten Zeit nicht abrogiert, da P. Felix IL mit ganz ähnlichen
Worten wie Siricius den Bischof Acacitis von Konstantinopel
verdammt : s. spiritus iudicio et apostolica per nos auctoritate

damnatus nunquamque anathematis vinculis exuendus2).
Da konnte doch wohl auch ein Fälscher unter Innocentius

I. auf die höchste Strafe verfallen, abgesehen davon, dass

ein Fälscher freie Bewegung hat und seinen Canones Strafen
nach seinem Belieben anhängen kann. So verfuhr z. B. der
Fälscher, welcher die zwei sardicensischen Canones erdichtete,
die sich in Cod. lat. Mon. 5508 f. 13 finden. Die Söhne der

Kleriker, die zu den Schauspielen oder in die Synagogen der
Juden gehen — exeommunicentur, et post satisfactionem rever-
tantur ad gratiam; der Bischof, Priester, Diakon und Subdiakon
aber, der in den Krieg zieht, Waffen anlegt und im Kriege
kämpft —¦ ab officio deponatur, etiam nec laicam habeat
communionem3).

0 Hinschius, Kirchenrecht IV, 700; Mansi III, 364; Coust. 668.

2) Thiel, Ep. Korn, pontif., p. 246.
3) Friedrich, Die Unechtheit der Canones von Sardica II, S. 386.



— 445 —

Ich kann hier nicht auf alle sogenannten inneren Gründe
eingehen, z. B. auf die „extreme Heftigkeit" der Sprache in
Canones 1, 2, die mir nicht einmal synodal zu sein scheint,
sondern will nur noch einzelne Punkte berühren. Da steht
voran die Behauptung der Kritik, das Schreiben der Synode
von Sardica an P. Julius mit der Angabe, Bischof Valens von
Mtirsa habe sich, auf den Stuhl von Aquileia drängen wollen,
und bei dem darüber ausgebrochenen Tumult sei ein anderer
Bischof Viator so zugerichtet worden, dass er drei Tage später
gestorben sei — entspreche ganz der Situation zur Zeit des

sardicensischen Konzils. Diese ganze Behauptung schwebt in
der Luft, solange die Echtheit des Schreibens, die Langen mit,
hinreichenden Gründen bestritten hat1), nicht nachgewiesen
ist. Eine dogmatische Färbung haben aber die Sätze über den
3. sardicensischen Canon : Si ce premier jugement n'est pas
accepté par celui qui a été mis en cause, un recours est
ouvert, dans des conditions toutes simples. Le cas sera soumis ä

l'évêque de Rome, au successeur de saint Pierre, dont l'autorité
supérieure est reconnue dans toute l'Eglise (p. 9), was sogar
über den Canon 3 hinausgeht: Si vobis placet, s. Petri apostoli
memoriam honoremus, ut scribatur ab bis, qui causam exa-
minarunt, Romano episcopo

Ganz dogmatisch ist die folgende Stelle: Après comme
avant le concile de Sardique, après comme avant l'année 417,
le saint siège se vit déférer des sentences épiscopales et
conciliaires2). On ne voit, pas qu'il se soit borné à les approuver
ou à les casser, en renvoyant, dans ce dernier cas, le jugement

de revision à un tribunal voisin des premiers juges. Au
contraire, on le voit toujours juger l'appel, et cela sans la
moindre hésitation sur la compétence. La procédure décrétée
à Sardique n'existe pas pour lui; il ne s'en autorise pas, il ne

') Langen I, 448.
2) Es wird hierzu in der Kritik auf den Fall Johannes Chrysostomus

hingewiesen. Dass dieser aber an den Papst appelliert habe, sollte man
doch endlich fallen lassen. Denn er musste dann auch an die Bischöfe
Venerius von Mailand und Chromatius von Aquileia, an die er sich zu
gleicher Zeit gewandt hatte, appelliert haben. Der Fall ist eingehend
behandelt von Hinschius IV, 779, worauf ich verweise. Wenn ich aber hervorhob,

dass Innocentius I. sich nicht auf die sardicensischen Appellationsartikel

bezog, so hatte ich ein Recht dazu, weil Leo I. in dem gleich-
gearteten Fall Flavian von Konstantinopel sich auf sie berufen hat.



— 446 —

la conteste pas. Il se borne à suivre la tradition antique, qui ne

parait pas avoir été, à ses yeux, modifiée par cette législation
de circonstance (p. 10). Dazu will ich, da ich auf die angeblichen

Appellationen an den Papst noch zurückkommen werde,
nur bemerken, dass allerdings, wie ich selbst nachgewiesen
habe, die Päpste vor 417 oder 418 sich nicht an den
sardicensischen Canones autorisierten. Wie man aber sagen kann,
sie hätten es auch seif 418 nicht getan, ist mir geradezu
unbegreiflich. Oder hat nicht Zosimus 418, sogleich nachdem die
Canones in die Exemplare des Innocentius als nicänische
eingetragen waren, unter Berufung auf den 5. Canon von den

Afrikanern, die von einer Appellation nach Rom nichts wussten,
diese erzwingen wollen? Hat nicht Leo I. in seinem Schreiben
(44) an Kaiser Theodosius II. sich ebenfalls auf die sardicensischen

Canones gestützt? Und was sind es für Canones, von
denen P. Gelasius I. sagt: ad sedem b. Petri de qualibet mundi
parte canones appellari voluerint? Von Leo I. wissen wir auch,
dass er ganz so, wie der 5. sardicensische Canon vorschreibt,
den an ihn appellierenden afrikanischen Bischof Lupicinus an
die Bischöfe von Mauritania Cäsariensis verwiesen und ihnen
die neue Untersuchung und definitive Entscheidung der
Angelegenheit aufgetragen hat (ep. 12).

Nun schiebt mir die Kritik folgende Absurdität in die

Schuhe: Plaçons-nous, en effet, dans l'hypothèse Friedrich:
„Les canons de Sardique ont été fabriqués à Rome, en 416, par
un Africain." Alors, quel besoin d'y introduire toute une série
de dispositions relatives à l'église de Thessalonique, et non pas
à la situation ordinaire de cette église, mais à une situation
spéciale, temporaire, créée par une élection d'évôque, soixante-
quinze ans auparavant. Comment M. Friedrich n'a-t-il pas eu

le sentiment de cette absurdité? (p. 11). Denn diese Absurdität
hat die Kritik selbst erst konstruiert, indem sie etwas als Tatsache

hinstellt, was ich, wie den Canon selbst, als blosse Erdichtung
betrachte, die für mich nicht mehr Wert hat, als die oben
erwähnte Angabe über den Bischof Valens von Mursa in dem

angeblichen Schreiben der Synode von Sardica an P. Julius.
Dazu kommt, dass der lateinische Text diesen Canon 18, der
die Tatsache enthalten soll, und den dazu gehörigen Canon 19

gar nicht kennt. Weiter aber auf die Canones mit sardicensischen

Bischofsnamen einzugehen, halte ich für überflüssig,



— 447 —

nachdem ich in einer zweiten Abhandlung dargetan habe, dass
sie sämtlich ausgesprochenermassen spätere Zusätze sind und
also nichts beweisen.

Die Kritik kommt endlich zur Hauptsache, zu dem Schreiben
der römischen Synode unter Damasus um 380 und zu den
Dekreten des Kaisers Gratianus. aus denen wir erfahren, dass
dieser Kaiser zum erstenmal das kirchliche Rechtsverfahren
in der abendländischen Kirche regelte, indem er den römischen
Bischof zum Richter über die abendländischen Bischöfe bestellte
und später auf Bitten der römischen Synode unter Damasus
auch den Instanzenzug ordnete. Diese Tatsache ist der Kritik
um so unangenehmer, weil sie auch von ihrem Standpunkte
aus zugestehen muss, dass vor 418 keine sichere Anführung
der sardicensischen Canones nachzuweisen ist, class die Canones
nicht in die Praxis übergingen, und dass weder die römische
Synode noch Kaiser Gratian sich auf die sardicensische Synode
beziehen. Auf der andern Seite kann aber auch das nicht
geleugnet werden, dass die römische Synode selbst die neue
Stellung des römischen Bischofs nur auf die kaiserliche
Autorität zurückführt und diese kaiserliche Machtäusserung freudig
und dankbar hinnimmt.

Diese unliebe Tatsache glaubt nun die Kritik dadurch zu
beseitigen, dass sie ihre Bedeutung möglichst einschrankt und
den Gesetzen Gratians einen rein temporären Charakter
zuschreibt: Ici il faut bien prendre garde cpie la demande du
concile et le rescrit de l'empereur ne visent qu'une situation
spéciale. Il n'a été ni demandé ni accordé que, clans tous les
cas et dans toute l'étendue do l'empire, les fonctionnaires de

l'Etat se fassent les exécuteurs des sentences ecclésiastiques.
La situation concrète que l'on a en vue est le trouble que la
compétition d'Ursinus a produit à Rome et en Italie Au
moment où le concile s'est réuni, Ursinus est interné à Cologne
et séparé de ses principaux complices romains; quant aux
évêques impliqués dans cette affaire, le gouvernement n'a pas
jugé utile de continuer à s'occuper d'eux. Il s'est déchargé sur
le pape Damase du soin de régler leur situation Ici nous

voyons l'Etat préoccupé de limiter le plus possible son
intervention dans les querelles ecclésiastiques, et cette préoccupation
lui est inspirée par les recours intéressants de certaines
personnes qui, ayant tout à craindre des jugements épiscopaux,



— 448 —

préfèrent s'adresser aux juges séculiers. Mais les décisions prises

par (D'alien à la demande du concile ont une portée plus précise

: d'abord en ce qu'elles visent non la compétence des
tribunaux ecclésiastiques, mais la sanction que la force publique
peut donner à leurs sentences; en second lieu, parce qu'elles
ne considèrent que les troubles passagers issus de la compétition

d'Ursinus ou connexes à cette affaire. Voyons comme le
concile expose la situation : Xamqtie a principio statuistis,
ad reintegrandum corpus ecclesiae, quod furor Ursini qui
honorent ampere est conatus indebitimi diversas secuerat in partes,
ut auctore damnato ceterisque quos ad turbarum sibi incentiva
sociaverat sicut oportebat a perditi coniunctione divulsis, de

reliquis ecclesiarum sacerdotibus episcopus Romanus haberet
examen ; ut de religione religionis pontifex cum consortibus iu-
dicaret, nec itila fieri videretur iniuria sacerdotio, si sacerdos
nulli unquam profani iudicis, quod plerumque contingere pote-

rat, arbitrio subiaceret. Mais comme les évêques factieux se

dérobent au jugement du pape ou refusent d'accepter ses

sentences, et cela grâce à la connivence des fonctionnaires,
l'empereur est prié de rappeler ses agents à leur devoir et
de les contraindre à prêter main forte au tribunal ecclésiastique
(p. 14).

Diese Ausführung wird nur den Aktenstücken nicht gerecht.
Denn es handelt sich weder bloss um den speziellen Fall
Ursinus, noch wird das Gericht dem römischen Bischof nur ad

hoc über die dem Ursinus anhängigen Bischöfe übertragen.
Vielmehr ist der Faff Ursinus bloss die Veranlassung, dass dem

römischen Bischof das Gericht über sämtliche abendländische1)
Bischöfe übertragen wird. Das ergibt sich schon aus den oben

in der Kritik angeführten Worten des römischen Synodal-
schreibens: statuistis ad redintegrandum corpus ecclesia)

ut. cle reliquis ecclesiarum sacerdotibus episcopus Romanus
haberet examen, ut et de religione religionis pontifex iucli-

caret. Denn nach ihm handelt es sich nicht bloss um einzelne

Kirchen, die durch Anhänger des Ursinus beunruhigt waren,
sondern um das ganze corpus eccleshe, d. h, tun die ganze

b So auch Langen I, 504. 0. Mejer, Prot. Kealenzyk.2 V, 123 findet
darin: «Über Metropoliten sollte... im Occidente der Bischof von Koni

urteilen», also nicht bloss über Ursinianer,



_ 449 —

abendländische Kirchel), und zum Zweck der Wiederherstellung
dieses, allerdings infolge clor ursiuianischen Wirren, in Unordnung

geratenen corpus ecclesise fand es der Kaiser für
notwendig, dem römischen Bischof2) das Gericht über die übrigen
Bischöfe zu übertragen. Das bestätigt denn auch die römische
Synode selbst, indem sie in der dem Kaiser weiter unten
vorgetragenen Bitte die Gerichtsbarkeit des römischen Bischofs siedi

über Italien und die entfernteren Teile erstrecken lässt. Und
lautet es nicht wie ein Kommentar zu dem Dekret, wenn das
römische Synodalschreiben später wiederholt: ut dum causam
dicit (Damasus), qui in omnes iudex fuerat constitutus. Das
heisst doch: Damasus ist als römischer Bischof über alle
Bischöfe des corpus ecclesiao Richter, dadurch, dass Gratians
Gesetz dem römischen Bischof das Gericht über die übrigen Bischöfe
übertragen hat. Es ist das übrigens auch die Meinung Coustants,
der das Gratianische Gesetz offen bezeichnet als „lex de causa
religionis iudicandi potestatem Romano pontifici tribuens".

Die römische Synode hat auch nicht bloss die mit dem Fall
Ursinus zusammenhängenden Wirren im Auge. Denn sie führt
Bischöfe an, welche keine Ursinianer sind und von denen sie

selbst sagt, dass sie nur nach dem Beispiele des Ursinus das

Urteil des römischen Bischofs missachteten : eoque exemplo
nomiulli episcopi, qui male ecclesiis incubant, usti temeritatis
suge et profani conspiratione contemtus, ne adquiescant Romani
sacerdotis iudicio, Const. 525. Es folgen afrikanische Bischöfe,
welche in gar keine Beziehung mit Ursinus gebracht werden,
und zu allem Überflusse grenzt die Synode selbst am Schluss

ihrer Aufzählung der einzelnen Fälle die „factio Ursini'- von
den übrigen erwähnten Bischöfen ab.

Das Gesetz des Kaisers Gratian hat, wie ich in meiner ersten

Abhandlung hervorgehoben habe, seine Parallele in dem Gesetz
des Kaisers Theodosius L, das 384 das kirchliche Gerichtswesen

für Ägypten regelte. Dasselbe geht ebenfalls, wie das

b Denn dass dies die Bedeutung des corpus ecclesia; ist, zeigt das

Schreiben des F. Anastasius an B. Johannes von Jerusalem wegen der

Übersetzung des Origenes durch "Rufinus : Mihi certe cura non décrit evan-

gelii fidem circa meos custodire populos, partesque corporis mei, per spatia
diversa terrarum, quantum possum, litteris convenire Const. 728.

2) Dem römischen Bischof schlechthin; denn hier ist kein Käme

genannt.



— 450 —

des Gratian, von den Wirren in den ägyptischen Kirchen aus
und ordnet: das Gleiche für diese an, wie das Gratianische für
das abendländische corpus ecclesiae: Graviter admodum mota
est nostra dementia, quaedam ab his, qui episcoporum sibi
nomina vindicant, perpetrata et contra leges non minus divinas
quam humanas improba temeritate commissa. Vexatos etiam
nonnullos orthodoxorum clericos, quorum setas huic iniuriee ac
sacerdotium repugnabat, fatigatos itineribus, quœstionariis de-
ditos, atque hœc omnia per eos commissa, qui ad tegumenta
frontis sacerdotii Hominis titulos praeferebant. Denique lectis in
consistono preeibus, quibus episcopalis pietas aliquid postulans
refragatur denegatque, idedreo continua lege saneimus, nomen
episcoporum vel eorum, qui ecclesiae necessitatibus servitmt, ne
ad indicia sive ordinariormn sive extraordinariorum iudicum
pertrahatur. Habent illi indices suos, nec quiequam his publicis
commune cum legibus: quantum ad causas tamen ecclesiasti-
cas pertinet, quas clecet episcopali auctoritate decidi. Quibus-

eunque igitur mota fuerit qutestio, quie christianam pertineat
sanetitatem, eos decebit sub co itidice litigare qui prœsul est
in suis partibus omnium sacerdotum, id est per Aegypti diœce-

sim, Optate carissime et iucuiidissimeJ). Auch hier ist der prsesul
omnium sacerdotum in suis partibus zum iudex omnium consti-
tutus.

Nach der Anführung des Gratianischen Gesetzes, das den

römischen Bischof zum Richter über die Bischöfe des corpus
ecclesia; bestellte, und nach der Bemerkung, trotz langen
Nachdenkens habe sie nichts gefunden, um was sie die Kaiser noch
bitten könnte, das einzige, woran es fehle, sei die Ausführung
des Gesetzes, sowie; nach der Aufzählung der einzelnen Fälle
drängt sich der Synode doch noch etwas auf, das das Gratianische

Gesetz wirksamer machen könnte — die Anordnung
eines von ihr erdachten und genau beschriebenen Instanzen-

zuges durch ein neues kaiserliches Gesetz. Kaiser Gratian geht
darauf ein und fügt zu seinem frühern Gesetz den von der

Synode erbetenen Instanzenzug, zu dessen Durchführung er,
wieder der Bitte der Synode gemäss, auch den weltlichen Ann
zur Verfügimg stellt.

Diese Organisation des Instanzenzuges durch den Kaiser,
der auch die von der römischen Synode vorgetragenen Fälle

Hœnel, Novell, consti!., col. 452.



— 451 —

durchgeht, erstreckt sich aber ebenfalls auf das ganze
abendländische corpus ecclesiae : Italien, Gallien und die entfernteren
Teile. Mit keiner Silbe aber ist angedeutet, class das Dekret
sich nur auf die Ursinianer beziehe und rein temporär sei,
sondern es wird ein für allemal der Instanzenzug im Verfahren
gegen die Bischöfe festgesetzt.

Dagegen spricht nicht, dass gerade hier Damasus speziell
genannt ist. Denn diese Nennung des Damasus bedeutet keineswegs,

class das Gesetz nur für Damasus bestimmt war und mit
seinem Tode oder wenigstens mit dein Erlöschen des ursinia-
nischen Schismas wieder aufhören sollte. Es zeigt dies deutlich

das parallele Gesetz des Theodosius I. für Ägypten, der,
nachdem er bestimmt ausgesprochen, das Gesetz habe dauernde
Geltung (continua lege saneimus), gleichwohl fortfährt: Quare
laudabilis auetoritas tua, arbitrio temperato, quidquid negotiorum

talitnn iiicidat, terminabif, habituro pontiflcium sacrae dis-

ceptationis Timotheo episcopo, quem sibi omnes etiam suo
iudicio prœtulerc. Oder war audi dieses Gesetz nur auf Timotheus
von Alexandrien persönlich zugeschnitten und sollte mit ihm
wieder erlöschen?

Der Fall liegt ähnlich wie der 3. sardicensische Canon für
diejenigen, wefche den Namen Julius in ihm für ursprünglich
halten. Auch hier ist die Frage aufgetaucht: war also nur
Julius persönlich zur Beilegung der augenblicklichen Streitigkeiten
oder in ihm den römischen Bischöfen überhaupt die darin
erwähnte Revisionsinstanz übertragen worden und bekanntlich
streitet man noch heute über diesen Punkt. Wenn aber hier
in Julius den römischen Bischöfen überhaupt eine dauernde
Befugnis übertragen worden sein soll : warum soll dies in dem
Dekret des Kaisers Gratian anders sein?

Am meisten erregt sich die Kritik darüber, dass ich gesagt
habe : „ « Der Bischof von Rom » hatte also von jetzt an « über
ehe anderen Bischöfe zu richten » — ein Recht, das er nicht
kraft eines göttlichen Primats, wie spätere Zeiten behaupteten,
oder auf Grund eines Synodalbeschlusses besass, sondern ihm
erst Kaiser Gratian zusprach und das Damasus und die römische
Synode nicht etwa zurückwiesen, sondern freudig annahmen.
Ja, sie legen einen so grossen Wert darauf, class sie später
nochmals in ihrem Schreiben darauf hinweisen : ut dum causam
dicit (Damasus), qui in omnes iudex fuerat constitutus.... Der



452 —

römische Bischof hatte also, was er zur Zeit des nicänischen
Konzils noch nicht besass und ihm von diesem auch nicht
übertragen wurde, unterdessen von Kaiser Gratian erhalten." Cette
interprétation — antwortet die Kritik darauf — cette interprétation,

monstrueuse en droit, est inconciliable avec les faits les

plus éclatants. Je dis qu'elle est monstrueuse en droit. Où a-t-on
vu, en effet, que l'Etat romain ait jamais revendiqué la
juridiction ecclésiastique proprement dite? L'Eglise est à ses yeux
une société privée, qui existait et fonctionnait longtemps avant
le moment où elle fut tolérée ou reconnue par lui. Elle avait
ses autorités, ses tribunaux, ses statuts intérieurs. Dès avant
Constantin, il était arrivé que des évêques fussent déposés par
sentence conciliaire. Depuis Constantin, quand les évêques sont
déposés, est-ce donc par les tribunaux de l'empire et non par
d'autres évoques? A-t-on un seul fait de ce genre à signaler?
Quant à moi, je n'en connais aucun. En ce cpii regarde
spécialement le pape, nous voyons en 251 Cornélius déposer les
trois évêques par qui Novatien s'était fait consacrer. Etait-ce
en vertu d'une autorisation de l'empereur Dèce? En 254 St.

Cyprien exige du pape Etienne la destitution cle l'évêque d'Arles,
Marcien. Il ne paraît pas soupçonner qu'il faille, pour cela,
solliciter l'autorisation de l'empereur Valerien. Et si l'on veut
des exemples de jugements d'appel, en cette même année 254,

le même pape Etienne rétablit dans leur situation deux évêques
d'Espagne, déposés par leurs collègues; en 341, le pape Jules,
avec son concile romain, casse les sentences rendues par le
concile de Tyr contre Athanase, Marcel et Asclépas. Est-ce

en vertu d'autorisations ou de délégations impériales? Non, ni

le rescrit de Gratien, ni la loi de Valentinien n'ont conféré

aucune juridiction au pape (p. 14).

Diese Erregung war überflüssig. Denn ich habe nichts
anderes gesagt, als was wörtlich die römische Synode unter
und also mit Zustimmung des Damasus selbst gesagt hat. Und
dass meine Auffassung die richtige ist, das verbürgt mir Cou-

stant, der, wie schon angeführt, dem Gesetze beifügte : Lex de

causa religionis iudicandi potestatem Romano pontifici tribuens.
Das allein entspricht auch den Ergebnissen der historischen
Forschung; denn „bis zum Konzil von Nicäa besass der
römische Bischof allein über Italien die Metropolitangewalt, aber

ausserhalb desselben keine höheren Leitungsrechte über andere



— 453 —

Diözesen und ihre Bischöfe. Soweit den Metropoliten die Straf-
und Disziplinarstrafgewalt innerhalb ihrer Provinz zustand,
kam sie ihm also über die italienischen Bistümer zu, aber
keineswegs hat er schon zu dieser Zeit und von derselben ab
das Recht besessen, aus allen Teilen der Kirche Appellationen,
insbesondere in Straf- und Disziplinarstrafsachen, anzunehmen1)".
Eine Erweiterung dieser Kompetenz auch über Gallien und
die entfernteren Teile des Abendlandes erhielt der römische
Bischof vielmehr erst durch Kaiser Gratian.

Es ist daher keine rein historische, sondern „eine", wie
Hinschius sich ausdrückt, „von dogmatischer Fesselung beein-
flusste historische Forschung", wenn die Kritik auf die beliebten
Paradestücke Novatian, Marcian von Arles, zwei spanische
Bischöfe, welche der römische Bischof abgesetzt oder
rehabilitiert haben soll, und auf Julius I, hinweist, der das Urteil
der Synode von Tyrtis endgültig kassiert haben soll. Denn
keiner dieser Fälle hat, historisch gewürdigt, die ihnen von
der Kritik beigelegte Bedeutung, wie Hinschius, auch Langen,
nachgewiesen haben und ich hier nicht wieder ausführen will
und mag. Da das dogmatische Interesse das Gegenteil fordert,
hälfe es mir ja doch nichts.

Nirgends habe ich aber die mir von der Kritik
zugeschriebene Abgeschmacktheit begangen, zu behaupten, dass

die Bischöfe nicht durch andere Bischöfe, sondern durch die
Gerichtshöfe des Reiches gerichtet worden seien. Vielmehr habe
ich da, wo ich von den rechtlichen Verhältnissen im 4.

Jahrhundert handle (S. 423), das gerade Gegenteil nachgewiesen,
ausserdem zahlreiche Stellen angeführt, aus denen die Lage
der Dinge hervorgeht, und schliesslich die Anordnungen des

Kaisers Gratian selbst nur eine „Regelung des kirchlichen
Gerichtsverfahrens" genannt (S. 428).

Indessen hätte die Regel auch eine Ausnahme vertragen,
und es ist gerade Damasus, der die römische Synode, unter
Hinweis auf den Apostel Paulus und P. Silvester, die Kaiser
um sie bitten liess: ut episcopus Romanus, si concilio eius

causa non creditur, apud concilium se imperiale defendat
(Coust. 529). Ich habe hinzugefügt : „Die Bischöfe und Damasus

selbst, in dessen Namen sie, wde sie ausdrücklich sagen, die
Bitte vortragen, kennen also den später geltend gemachten

') Hinschius IV, 774.

Itevue intern, de Théologie. Heft .13, 1903 3()



— 454 —

Grundsatz, dass der römische Bischof von keiner Synode,
geschweige vom Kaiser gerichtet werden dürfe, noch so wenig,
dass sie vielmehr darum bitten, der römische Bischof soffe, wenn
seine Sache nicht einer Synode anvertraut werde, seinen Gerichtsstand

doch wenigstens vor den Kaisern haben." Und dass ich
auch diese Stelle richtig aufgefasst habe, zeigt die Ausführung
Coustants in seiner praefatio, p. LXXXV1). Die Kritik geht aber
darüber mit auffälligem Stillschweigen hinweg, weil sonst ihre
dogmatische Beweisführung eine Lücke gezeigt hätte.

Endlich behauptet die Kritik, wie ihr Standpunkt es

fordert, weder inhaltlich noch textlich seien die sardicensischen
Appellationsartikel mit dem Dekret Kaiser Gratians verwandt
oder von ihm herzuleiten. Was nun den ersten Punkt betrifft,
so habe ich die Verschiedenheit in den Bestimmungen beider
Texte selbst hervorgehoben, aber auch ihre Verwandtschaft,
und dann nehme ich eben auch an, dass der Verfasser der
sardicensischen Canones teils „präzisieren", teils „erweitern"
wollte, wie er es für gut fand. Die Behauptung aber hinsichtlich

der textlichen Verwandtschaft, bezw. NichtVerwandtschaft
beider Texte erinnert mich an die Frage, ob Gregor von Tours
bereits den liber pontificalis benützt hat oder nicht. Ich führe
dazu nur an, dass der Canonist E. Friedberg, der Herausgeber
des Corpus iuris canonici, kurz und bündig gesagt hat: „Die
Beziehungen (der sardicensischen Canones) zu der Konstitution
Gratians sind unwiderleglich2)."

München. Prof. Dr. Fkiedkich.
') Constant handelt von der Entstehungszeit der Gesta Marcellini und

Xysti und schreibt : Caiterum de vulgato ilio Sinuessanœ et Romana; synodi
effato : Prima sedes vel prsesul summus non iudicabitur a quoquam, ha;c

obiter dicere habemus, incompertum illud fuisse episcopis, qui Roma; sub
Damaso convcnerunt. Quod aliunde docet eiusdem synodi epistola ad Gra-
tianum et Valentinianum impp. data, in qua testantur 1° imperatorum
iudicio probatam esse Damasi innocentiam. 2° Damasum ipsum, tametsi fuerat
imperatorum iudicio purgatus, tarnen severioribus se ipsum dedisse iudiciis
sacerdotum. o" Siluestrum, cum a sacrilegis accusaretur, causam apud
Constantinum suam dixisse. (Jude imperatorem rogant, ut « episcopus Rom.,
si concilio eius causa non creditur, apud concilium se imperiale defendat».
Certe si decretum re vera fuerat ut prima sedes non iudicaretur a

quoquam, postulabat locus et suscepta Damasi causae defensio, ut episcopi
sanctionein illam nec tacerent, nec ab imperatoribus eximie religiosis tedi
sinerent. Tacent nihilo minus, immo, quod mireris, rogant Rom. episcopum
ab imperatoribus audiri ac iudicari, quod vulgato decreto vetitum erat.

s) Zeitschrift für Kirchenrecht XII, 81.


	Zur Kritik meiner Abhandlung "Die Unechtheit der Canones von Sardica"

