Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)
Heft: 44

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 766 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Lic. theol. P. BRAuNLICH: Los von Rom-Kimpfe im Bohmer-
land: 1. Wie Bohmen protestantisch wurde; II. Wie man
Bohmen katholisch machte. Miinchen, Lehmann, 1903.

Verfasser beginnt mit dem IX. Jahrhundert. ,Als eine
Art Nationalkirche mit slavischer Kirchensprache und slavischer
Volksbibel hat das Christentum im IX. Jahrhundert die slavischen
Volkerschaften Mahrens und Bohmens zuerst in umfassender
Weise fiir sich gewonnen.“ Wenn der Verfasser bei Besprechung
der slavischen Liturgie nach dem Vorgange Wattenbachs,
Ginzels, Lapdtres u. a. auf die vielbesprochenen Briefe der
Péapste Hadrian II. und Johann VIII. hinweist, so entgeht ihm,
dass diese Papstbriefe als Falschungen erwiesen sind. Doch
das nur nebenbei. In grossen Ziigen fithrt der Verfasser aus,
wie Rom auf die im Entstehen begriffene nationale Kirche seine
Hand legte, wie dieses westslavische nationale Kirchentum
vo6llig vernichtet wurde und welche Spuren national-kirchlicher
Erinnerungen in der Folgezeit blieben. Er bespricht das Auf-
treten der . Waldenser in Bohmen, ferner Konrads von Wald-
hausen, Mili¢’ von Kremsier, Matthias’ von Janow, des Magisters
Johannes Hus, die Entstehung der Briiderunitiit, das Eindringen
der Reformation des 16. Jahrhunderts bis zum Majestéitsbrief
Rudolfs II. Dann die Wendung mit dem Jahre 1618: der Fenster-
sturz in Prag und mit ihm der grosse Krieg, 1620 die Schlacht
am Weissen Berge, 1621 das Blutgericht auf dem Altstidterring
in Prag, des weiteren die Konfiszierung der Giiter protestan-
tischer Familien als ,Rebellengiiter“, Ausweisung der Pastoren,
Ubergabe der Prager Universitit an die Jesuiten, Verjagung
des gesamten protestantischen Adels und eine schrittweise Aus-
rottung des Protestantismus im Volke, so dass bis zum Jahre 1628
iiber 36,000 evangelische Familien, also etwa 150,000 Seelen, ins
Exil gingen. Verfasser erziihlt schliesslich vom wiederholten



— 767 —

Aufflackern des Protestantismus wihrend der Wechselfille des
30jédhrigen Krieges, von den evangelischen Regungen und
Leiden im ersten Drittel des XVIII. Jahrhunderts, von der
bohmischen Los von Rom-Bewegung des Jahres 1732, endlich
von der vollstindigen Unterdriickung des Protestantismus und
der Rekatholisierung Bohmens. — Es ist unstreitig ein verdienst-
liches Unternehmen des Verfassers, die in einer reichen, zum
Teil schwer zugénglichen Literatur niedergelegte wechselvolle
religiose Vergangenheit Bohmens den Zeitgenossen nahe zu
riicken, damit sie immer wieder lernen und beherzigen, was
sie nur zu oft vergessen: dass ,alles Ungliick von Rom kommt*“.
Konstanz. Pfr. ScH.

Ph. de CommynNes: Mémoires; nouvelle édition par B. de
Manprot, 2 vol.; Paris, A. Picard, 1903, 25 fr.

On peut étudier cet ouvrage: 1° au point de vue philo-
logique et littéraire. M. de Mandrot, dans son Introduction, a
donné tous les détails possibles sur les six manuscrits que
nous possédons (p. 101-112), et sur les éditions publiées jusqu'a
présent (p. 112-125). 11 a publié un manuscrit inédit et complet,
qui a appartenu 2 Anne de Polignac, comtesse de La Roche-
foucauld, niece de lauteur; il 'a annoté avec une grande
érudition. Cette étude de la langue frangaise du XV° siecle
est fort intéressante; — 2° au point de vue de la politique et
de 1a morale. On n'y trouvera ni grande politique, ni grande
morale. Commynes était un homme de son temps et de plus
un disciple de Louis XI: «c’est dire que sa morale ne repose
pas sur un fond tres solide» (p. 95); — 3° au point de vue
de 'khistoire. Commynes a eu des sympathies et surtout des
antipathies dont il faut se méfier. M. de Mandrot l'a jugé
ainsi (p. 99-100): «En résumé, malgré des défauts de rédaction
tres sensibles et quelques erreurs historiques assez grossieres,
nous nous refusons a admettre que les Mémoires de Commynes
sortent amoindris de leur confrontation avec les documents
originaux. Des enseignements du politique, des lecons du mo-
raliste, il demeure quelques pages €éloquentes, mais dans ce
véritable «livre des princes» nous n'allons plus, comme le
faisait Charles-Quint, chercher des lecons de gouvernement.
Ce que nous demandons a nos vieux historiens, c’est de nous



— 768 —

renseigner sur les choses et sur les hommes d'autrefois, sur
les hommes surtout, dont ils nous mettent & méme de recons-
tituer la vie extérieure et intérieure, et que nous voulons
pouvoir juger sans parti pris, en connaissance de cause. Or
l'art de Commynes, art inconscient sans doute, mais trés réel,
est précisément, sans abuser du détail, de fixer par quelques
traits ineffagables la physionomie des personnages qu'il a mis
en scéne. Il ne force pas notre jugement, mais quand nous
l'avons étudié, il se trouve la plupart du temps que notre
conclusion n’est autre que la sienne, et ce résultat est obtenu
sans effort de sa part, par le seul effet de cette inconsciente
sympathie qui s'¢tablit entre le livre et son lecteur. C'est que,
dans cette ccuvre mal composée, dans cet amas de matériaux
en apparence jetés un peu au hasard et qui, fort heureuse-
ment peut-étre, n'ont été ni completement fagonnés ni or-
donnés régulierement, il y a des perles de grand prix et
qu'apreés s'étre appliqué bien consciencieusement & en compter
les taches et les défauts, on finit par reconnaitre la valeur de
premier ordre de 'ccuvre de Commynes, et, comme Montaigne,
par y admirer «le langage doux et aggreable, d'une naifve
simplicité, la narration pure et en laquelle la bonne foy de
I'autheur reluit evidemment, exempte de vanité parlant de soy,
et d’affection et d’envie parlant d’autruy ». — 4° Au point de
vue religieux et ecclésiastique. C'est ici surtout que nous aime-
rions insister, en rapportant ce que Commynes a dit des papes
de son temps, Sixte IV, Innocent VIII, Alexandre VI Borgia,
de certains cardinaux, notamment Jean Balue, Guillaume Bri-
connet, Julien de L.a Roveére, Ascagno Sforza, César Borgia,
cardinal de Valence, etc.; de certains archevéques et évéques,
l'archevéque de St. Jacques et son fils Don Diegue de Azevedo,
Louis de Bourbon, évéque de Ligge, Jean batard de Bourgogne
et évéque de Cambrai, etc., et en général des mceurs ecclé-
siastiques, des cages de fer inventées par I'évéque de Verdun,
de Frangois de Paule, des négociations avec la papauté, des
superstitions de Louis XI, de Savonarole, etc. Mais ceci nous
meénerait trop loin. Le lecteur y suppléera, et il n'en aura que
plaisir et profit. E. M.



— 769 —

Dr. Karl KEHrMANN: Die ,,Capita agendorum¢. Kritischer Bei-
trag zur Geschichte der Reformverhandlungen in Konstanz.
Minchen und Berlin 1903.

Die ,Capita agendorum® (se. in concilio generali Constan-
tiensi de ecclesiee reformatione) wurden bisher nach den Be-
weisfiihrungen von Finke und Tschackert mit ziemlicher Sicher-
heit dem Kardinal Peter von Ailli als Verfasser zugeschrieben.
K. erbringt dagegen den mit kritischer Schirfe und ruhiger
Objektivitit durchgefiihrten Nachweis, dass die Capita kaum
als die Schrift eines einzelnen zu betrachten sind, sondern als
eine rein &usserliche Sammlung von Material, ,das aus ver-
schiedenen Schriften zusammengeholt wurde und bei dessen
Zusammenstellung man keine irgendwie literarische Absicht,
sondern lediglich praktische Zwecke verfolgte® (S. 35 u. d.). Als
solche Schriften, die den Capita als Vorlage dienten und zum
Teil wortlich in dieselben verarbeitet wurden, werden im ein-
zelnen untersucht ein Brief Aillis aus dem Jahr 1411 an Papst
Johann XXIII., ein Reformgutachten (avisata) der Universitit
Paris, die ,Informationen® des Erzbischofs Pileus von Genua,
eine Schrift Gersons: ,De vita spirituali animae“, und wahr-
scheinlich (fir das IX. Kapitel der Capita) eine grossere Re-
formsechrift Aillis. Der Ursprung der Capita ist nach K. in
franzosischen Kreisen zu suchen (S. 61), ihre Entstehung fallt
nicht vor das Konstanzer Konzil, sondern in dessen Tagung
(S. 46). G. M.

Le P. L. La BertHoNNIERE : Essais de philosophie religieuse;
Paris, Lethielleux, 1 vol., 1903.

Doit-on juger lauteur par son livre? Il semble que lui-
méme ne le désire pas, lorsqu'il dit (p. XIV): «Sur bien des
points, il v aurait des précisions a introduire, des éclaircisse-
ments a ajouter, et méme, sans aucun doute, des rectifications
4 faire plus ou moins importantes.» Quoi qu'il en soit, recon-
naissons, avant tout, avec plaisir, que ce livre contient nombre
d’excellentes pensées, de trés justes appréciations sur Pascal,
etc. L’auteur a certainement cette « bonne volonté» qu'il se
plait a glorifier; et, si ces deux qualificatifs ne répugnaient
pas I'un a l'autre, je dirais volontiers qu'il est un de ces rares
«romanistes libéraux» qui, d'une part, mettent plus volontiers



— 770 —

en avant le titre de «catholique» que celui de «romaniste »,
et qui, d’autre part, insistent surtout sur leur libéralisme lors-
qu’ils font de l'apologétique. Il écrit en effet (p. 229): «Si dans
I’Eglise, comme en nous, il faut distinguer le corps et I'Ame,
en fin de compte et malgré les apparences, c'est par I'dme et
pour ['dme que le corps existe.» Or cette doctrine est une
pierre de touche de la vraie orthodoxie et du vrai libéralisme,
non seulement en ce qui concerne l'ecclésiologie, mais encore
dans plusieurs autres parties trés importantes de la théologie.
Le systeme d’«immanence» que l'auteur défend avec tant de
chaleur, part certes d'un bon naturel; c’est le cri d'une ame
qui déclare «opprimante» la vérité qui s'impose du dehors.
Le savant oratorien veut que le christianisme soit une vie, et
non une croyance abstraite et séche, comme c’est souvent le
cas chez certains théologiens et dans le clergé administratif.
Son «dogmatisme moral» n'est que la répétition, sous une
autre forme, de cette méme théorie. Bien comprise, cette
théorie de I'immanence et du moralisme dans la démonstration
des vérités dogmatiques est fort acceptable et est elle-méme,
du reste, trés ancienne. Elle n'est neuve que dans la maniere
dont M. Blondel et quelques disciples la présentent, et cette
maniere est loin d’étre heureuse sous tous les rapports.

Le P. La Berthonniére, qui est de leur nombre, veut que
le «Dogmatisme moral» soit pris avant tout pour une mé-
thode (p. 118), méthode qu'il distingue de l'ancienne en répu-
diant celle-ci. L’ancienne méthode est censée avoir raisonné
ainsi: 1° c'est un fait que Dieu a parlé; on le prouve par tels
et tels miracles; 2° or c’est un fait qu'il a enseigné telle doc-
trine et imposé tels préceptes; 3° donc cette doctrine et ces
préceptes doivent étre crus et pratiqués, quoi qu'il en cofite a
la raison, qui n'a pas a les discuter, et a la conscience, qui
n'a pas a les écarter. D'ailleurs on peut démontrer que ces
dogmes ne contredisent pas la raison, et que ces préceptes ne
répugnent pas a la conscience, lorsque la raison et la cons-
cience sont soumises et dociles. C’est tout.

Que des théologiens aient procédé avec cette sécheresse
et cet autoritarisme, cela n'est que trop certain. Mais que
I'ancienne apologétique n’ait consisté qu’en cela; que St. Au-
gustin et les autres Peres n’aient pas expliqué l'autorité de la
révélation et le surnaturel de la grace en faisant valoir I'im-



—_ 771 —

manence de la vie chrétienne, de l'acte de foi informé par la
charité, de toute l'activité de 1'ame concourant avec Dieu a sa
propre sanctification par la foi raisonnée et par la volonté
librement déterminée, c’'est inadmissible. Les grands théologiens
n'ont jamais pratiqué la méthode de transcendance ou d'au-
torité¢ sans la compléter par des considérations d'immanence
et de liberté. Il faudrait ignorer I'histoire de la théologie pour
le nier.

Ce que T'on doit admettre, pour équilibrer les points de
vue en cette matiere, c’est que de nombreux sophismes ont
¢té commis par des apologistes d'autrefois; c'est que ces
sophismes ¢taient inévitables, étant donnée linfériorité des
sciences anciennes; c'est que les progres des sciences actuelles
rendent nécessaires des explications plus exactes et plus com-
pletes; c'est que l'apologétique d’aujourd’hui doit étre, comme
le dit justement M. Blondel, «rationnelle et dotée de toute la
rigueur scientifique qu'elle n'avait point encore comportée »
(p. 157). Donc il serait tout naturel que nous eussions, dans
nos Expositions actuelles des dogmes, un plan meilleur, une
meilleure disposition des parties, et une explication plus appro-
fondie des vérités dogmatiques elles-mémes.

Si le P. La Berthonniére s'était borné a ces revendications
en faveur d'une théologie plus lumineuse, plus scientifique,
plus vivante, plus conforme a4 nos besoins les plus vitaux, il
serait inattaquable. Mais, sous prétexte d'une plus grande unité
de vie, il a effacé considérablement la distinction entre le role
de l'intelligence et le role de la volonté dans l'acte de foi; il
a méme donné une telle prépondérance a celle-ci qu'on n'aper.
¢oit presque plus, dans son systeme, l'action de l'intelligence-
Ce dualisme 1lui déplaisant, il a cherché a faire croire que,
dans l’ancienne théologie, le surnaturel était « comme quelque
chose qui s'ajouterait du dehors a la nature en se juxtaposant
ou en se superposant a elle» (p. 209). Addition du dehors,
juxtaposition, superposition, disons méme « superfétation »
(p. 204), ce sont 12 des expressions manifestement accumulées
dans le but de faire croire que la vie surnaturelle, d'apres
I'ancienne théologie, n'était pas une vraie vie, mais plutét un
parallélisme plus ou moins mécanique. (Voir les pages 200-204.)

Je ne saurais exposer ici ni la doctrine. des rapports de
la nature et de la grace, ni celle des rapports de la raison et



S el J—

de la foi. Je suis loin de dire qu'elles soient 'une et 'autre
satisfaisantes dans toutes les anciennes théologies. Mais les
explications du P. La Berthonniére sont loin de paraitre
exactes. «Croire, dit-il, c’est vivre ... La foi est affaire de
volonté ... (p. 165). La foi apparait ainsi comme la rencontre
de deux amours et non pas comme la liaison de deux idées»
(p. 166). On le voit, Pactivité de 'intelligence parait supprimée
au profit du sentiment; sous prétexte que la foi est une vertu,
elle n’est pas une idée; l'idée rentre dans l'intellectualisme, et
«1'intellectualisme est une idolatrie» (p. 187). Le «dogmatisme
moral » de l'auteur se résout ainsi dans le sentimentalisme.

Si je comprends bien son systéme, le vice radical en est
dans une fausse notion et dans une exagération de l'unité. A
I'exemple d’Eutyches qui, sous prétexte d'unité personnelle, n’a
pas pu concilier les deux natures en Jésus-Christ, et a absorbé
l'action humaine dans l'action divine, 'auteur, sous prétexte
de l'unité de la vie dans le chrétien, tend & ne plus voir
laction de lintelligence dans l'acte de foi, mais seulement
I'action de la volonté ou 'amour. Il ne semble comprendre ni
le dualisme humain, ni le dualisme chrétien, ni méme les deux
degrés (le degré naturel et humain, et le degré surnaturel et
divin) dans la vie chrétienne. Il va jusqu'a dire: «Dans ces
conditions il ne peut plus étre question de concilier le naturel
et le surnaturel. Posé dans ces termes, le probléme est sup-
primé» (p. 209). Que 'honorable auteur veuille donc bien faire
une étude psychologique de la «personne» a la lumiere des
sciences actuelles; il verra mieux en quoi consiste «l'unité»
de la personne, et cette constatation lui fera éviter le monisme
erroné qui se cache, je crois, dans son immanence.

Loin de moi la pensée de reprocher au P. La Berthon-
niere d’étre trop mystique; mais peut-étre va-t-il trop loin
lorsqu'il dit: «Ne pourrait-on pas dire qu'une véritable apolo-
gétique ne serait riem de plus qu'une science de la vie des
Saints?» (p. 184). Tous les Saints ont une parfaite «bonne
volonté »; mais celle-ci n’est pas tout, et sainte Thérese est loin
de s’en étre contentée. Le P. La Berthonniére ne va-t-il pas
trop loin, lorsqu'il écrit: «La bonne volonté est pour nous le
critérium vivant et toujours libre ... Le bien et le vrai sont
une méme chose... Clest aussi la méme chose qu’étre bon et
avoir la vérité... Cest par la bonté qu'on possdde la vérite...



— 773 —

Dieu est vérité, mais il n'est vérité que parce qu’il est bonté »
(p. 185-186). Etc.

Ce sont 1a des assertions plus que discutables, auxquelles
les faits journaliers donnent le plus éclatant démenti. L’auteur
abonde en clichés de cette sorte, qu'il formule comme des
principes. Je regrette que la place me manque pour signaler
aussi les spéciosités et les insuffisances de son ecclésiologie
(p. 219-223). Lorsqu'il étudiera la question de plus pres, je ne
doute pas qu'il voie mieux a quoi se réduit, dans I'Eglise
romaine, cette liberté qu'il semble tant apprécier dans lacte
de foi, et si cette «bonne volonté» qu'il identifie avec la
verité, y est autre chose que la soumission absolue a la déci-
sion d'un homme prétendu infaillible. Qu'il veuille bien méditer
sur les lignes suivantes, écrites par lui a la page 22: «(Clest
en faisant tomber les illusions qu’on découvre la vérité, Et il
y a longtemps qu’aprés Platon les mystiques et les moralistes
ont remarqué qu'en passant de l'illusion & la vérité on s'ima-
gine tout d’abord quitter la lumiére pour les téneébres et la
réalité solide pour le réve impalpable. C’est cependant le con-
traire qui est vrai et on ne tarde pas & s’en apercevoir.»

E. MicHaUD.

L. LEvy-BrunL: La morale et la science des mceurs; Paris,
Alcan, in-8°, 1903, 5 francs.

Ce livre, dont le titre est peu clair et dont les longs
délayages finissent par rendre la pensée fondamentale obscure,
pourrait étre considéré, si je l'ai bien compris, comme une
application du positivisme a la morale. L’auteur est devenu
manifestement positiviste, et il cherche actuellement a rem-
placer la science morale (qui n'est pour lui qu'une sorte de
« métamorale » ou de « métaphysique » des meeurs) par la science
sociologique, les faits moraux n'étant, selon lui, que des faits
sociaux, qui doivent étre étudiés comme les faits physiques et
d’apreés les mémes méthodes. Cette question est trés grosse,
soit en elle-méme, soit dans toutes les questions annexes de
philosophie et d’histoire qu'elle souleve; pour la traiter a fond,
il faudrait un volume, et je n'ai ici que quelques pages. Bor-
nons-nous donc a quelques considérations.

Nous concédons a l'auteur: que certains traditionnalistes
excessifs ont combattu et combattront toujours les conceptions



— Tl

nouvelles que le progres de la philosophie et du savoir positit
fait peu a peu surgir (p. 44); que certains moralistes ont quel-
quefois étayé leurs théories plutot sur la dialectique des
anciens que sur les procédés de recherches scientifiques des
modernes; qu’ils ont ainsi abouti & des déductions plus «ver-
bales» que vraies (p. 90); qu’il est donc nécessaire de reviser,
dans la science de la morale, plusieurs solutions qui passent
pour des solutions et qui n'en sont pas; que la science de la
morale, pour é&étre vraie, doit étre de plus en plus scientifique,
a la fois logique, rationnelle et positive (je ne dis pas positi-
viste). Si auteur s'était borné a partir de cet état de choses,
c’est-a-dire d'une démonstration des insuffisances et méme de
certaines illogicités des théories morales actuelles, pour tacher
d’indiquer ensuite les moyens d'y remédier sérieusement et
efficacement, nous serions de son avis.

Mais, au lieu de cela, il prétend qu'en soi toute morale
théorique est insoutenable; et «a la prétendue science a la
fois théorique et normative », il veut substituer une simple
étude de la réalité morale donnée et un «art» rationnel qui
mettra a profit les découvertes de cette étude (p. 91). Par
«réalité morale donnée» il entend, non la nature du sujet
individuel (p. 224-225), non l'étude psychologique ou morale
des sentiments, mais la «réalité sociale », étudiée «d’apres la
méme méthode qui s’est montrée si féconde dans les sciences
de la réalité physique». L'auteur, a l'instar de Comte, ne veut
pas qu'on explique 'humanité par 'homme, mais 'hnomme par
I'humanité: «I1 ne faut pas, dit-il, partir des consciences indi-
viduelles pour expliquer ce qu'il y a de commun dans la vie
psychique des individus d'une société donnée, mais chercher
au contraire la gen¢se de ces consciences individuelles en
partant de la conscience collective» (p. 233). Si l'auteur veut
dire que, pour connaitre exactement un individu, il faut 1'étu-
dier dans le milieu out il agit et constater les influences que
la société exerce sur lui, rien n'est plus juste. Mais il semble
aller beaucoup plus loin et prétendre qu'il n'y a plus que des
faits sociaux, et que les faits individuels ne sont rien; qu'il
n'y a plus que des meeurs sociales, et que la morale indivi-
duelle n'est rien; qu'il n’y a plus qu'un tout, et que les parties
ne sont rien; que ce tout lui-méme ne représente qu'une gené-
ration, un état social auquel succédera un autre état social;



— 775 —

qu'ainsi étant treés relatif en soi, ce tout ne saurait servir de
base a des conclusions générales et fermes, soit & une théorie
quelconque de la morale.

L'auteur oublie qu'il faut étudier la société, soit en elle-
méme comme collectivité, soit dans ses parties composantes,
les individus; qu'il faut, de méme, étudier les individus en
eux-mémes, dans leur activité propre et dans leur action sur
la société, non moins que dans l'action que la société exerce
sur eux. La vérité compléte est & ce prix, et l'auteur semble
n'en voir que la moitié. Il est clair que chaque état social est
relatif et transitoire; mais il est clair aussi que la société,
dont les états sociaux changent, garde dans tous ces états un
fond, je dirais une substance, ferme et identique: on peut étre
ferme et identique tout en s’'améliorant. [’auteur accuse ceux
qui respectent la tradition; il leur reproche méme de lui
accorder «un caractére surnaturel et transcendant» et d’oublier
que le devenir n'est jamais quelque chose d'universel et d’ab-
solu (p. 180). Pur sophisme. Nous savons trés bien cette rela-
tivité des faits et des évolutions; mais nous savons aussi qu'il
n'y a pas d’évolution sans une chose qui évolue, ni de faits
sans une force qui les exécute; nous savons que si les faits
moraux sont sociaux, ils sont aussi individuels, et qu'un individu
a des devoirs moraux envers lui-méme, indépendamment de la
société; nous savons que 'homme raisonnable agit suivant sa
propre raison, indépendamment de 'opinion publique et méme
contre la «réalité¢ sociale donnée», quand celle-ci lui parait
irrationnelle et injuste. L'auteur semble prendre le mot «mo-
rale» dans le sens étymologique du mot «mores», et vouloir
la réduire a n’étre plus qu'une question de fait et d’habitude
sociale. C'est simplement la destruction de la morale, mal dis-
simulée sous le couvert d’étude des faits sociaux. Exalter
I'opinion publique et la coutume sociale jusqu’a leur subor-
donner la raison, la conscience, et disons l'idéal conquis par
les efforts spiritualistes de tant de siecles, c’est aller au mateé-
rialisme et a lirreligion. D'ailleurs, I'auteur ne s’en cache pas,
lorsqu'il attaque en ces termes la métaphysique de «lesprit»:
« Cette métaphysique de «l'esprit» est 'enveloppe actuelle de
croyances qui se sont manifestées jadis sous la forme plus
concrete de religion. Elle affirme et elle s'efforce de prouver
la présence, d’aillenrs inexplicable, dans le corps de 'homme



— 776 —

vivant, d'un &étre d’essence supeérieure, incorruptible, immortel,
qui n'est atteint qu'en apparence par les maladies et par la
décadence de l'organisme, et qui continue d'exister quand le
corps se dissout» (p. 113). A la page 114 il traite I'ame de
« supposition », et a la page 116 il déclare que «la spéculation
sur I'ame a disparu». Il n’est pas plus exact lorsqu’il réduit
le christianisme a4 une sorte de sentimentalisme religieux et
panthéistique: «Pour le christianisme, dit-il, I'Infini, 1I’Absolu,
le Parfait est devenu l'objet unique du sewmliment religieux; la
nature, finie et déchue, s'dvanouit pour ainsi dire en présence
de Dieu» (p. 252). Notons toutefois ce «pour ainsi dire ».
[’auteur conduit aussi au scepticisme: car chaque état
social étant relatif et transitoire, la science sociale qu'il édifie
sur ces états sociaux ne peut étre qu'un semblant de science.
N’est-il pas plus exact de remarquer que dans tous ces états
sociaux successifs se maintient une force, force impliquant de
la pensée, du sentiment, de la doctrine, de la morale, de la
religion; morale positive et naturelle, religion positive et natu-
relle, bien que l'auteur attaque l'une et 'autre? (p. 197-204).
L’auteur confond la nature physique et la nature morale;
en voulant qu'on étudie la nature morale comme on étudie la
nature physique, il semble ne tenir compte ni de la volonté,
ni de tout limprévu que la volonté introduit dans les faits
sociaux. Loin de nous la pensée de faire de I'homme le centre
du monde; mais comment l'auteur ne voit-il pas que, sans
étre anthropocentrique, il faut tenir compte des données de la
raison humaine? Comment ne voit-il pas qu'en refusant & la
raison le droit de tirer de l'expérience humaine des doctrines
morales et des principes moraux, il enleve lui-méme toute
valeur rationnelle et morale 4 ses propres conclusions?
Notons, en terminant, une contradiction assez piquante
dans laquelle tombe l'auteur, lorsque, aprés avoir exalté la
science sociologique positiviste jusqu’a ne plus voir qu’elle et
jusqu’a nier (pour 'agrandir) la métaphysique, la théorie morale
et la religion, il réclame le maintien des superstitions comme
faits sociaux! «Il ne s'agit pas, dit-il (p. 222-223), d’entreprendre
une sorte de croisade rationnelle contre les «superstitions»
qui vivent encore dans notre conscience. De vrai, tout ou a
peu pres tout y est superstition, puisque tout y est un héritage
du passé, et d'un passé qui remonte parfois au dela de I'his-



— 777 —

toire. Pen importe que les croyances qui sont & l'origine d’une
coutume aient été mal fondées, que les raisons qui ont conduit
a telle interdiction n’aient plus de sens a nos yeux. Si cette
coutume, si cette interdiction ont eu des effets favorables au
progres de la société, si elles se sont mélées si intimement a
sa vie qu'on ne saurait les en arracher sans la déchirer tout
entiere, au nom de quels principes entreprendrions-nous de les
déraciner?» Nous répondons: au nom du principe que la
vérité doit passer avant tout, que la vraie science doit tout
primer chez le vrai savant, que «ce qui n'a pas de sens a
nos yeux» ne saurait étre maintenu dans un monde qui se
prétend moral et qui combat I'hypocrisie. L'auteur reproche a
I'enseignement moral actuel de favoriser une «<hypocrisie uni-
verselle» (p. 283-284). Comment ne voit-il pas que c'est lui-
méme qui s’oppose & ce qu'on déracine «ce qui n'a pas de
Sens a4 nos yeux»?

Bref, ce volume contient maintes réflexions fort justes et
dont toutes les écoles peuvent tirer profit; mais la these qu'il
développe me parait, en elleeméme, fausse et déplorable.
L’auteur la croit positive; elle n'est en réalité que positiviste,
c’est-a-dire illusoire et antirationnelle. E. M.

H. MaiwraiT: Omer Talon (1595-1652); Paris, Leceéne, in-8°,
1902.

Omer Talon fut un des magistrats les plus célebres et les
plus énergiques de son temps. Chrétien d'une foi ardente,
gallican convaincu, il a combattu les empiétements de la
papauté dans U'Eglise et sur I'Eglise, et il a vigoureusement
défendu les droits de I'Etat contre les prétentions politiques
du parti ultramontain. Dans les disputes thé€ologiques et ecclé-
siastiques qui ont éclaté de son vivant, il s'est efforce de dis-
tinguer le vrai dogme et les subtilités des docteurs. Il a affirmé
le dogme, la foi, sans jamais faillir; quant aux «arguties»
des théologiens, il les a combattues comme néfastes a 1'Eglise,
I1 a condamné en bloc <«ces termes de suffisance, d’efficace,
de prévention, de coopération, de grace, de détermination, de
justification . .. par le moyen desquels, ne pouvant monter a
la connaissance de ces mystéres qui nous sont cachés, nous



e T

pensons les pouvoir faire descendre, accommoder les choses
divines selon notre suffisance et concevoir ce qui n'est pas
concevable» (p. 137). En fait de subtilité, disait-il, «il y a un
certain point au dela duquel la prudence et la sagesse dégé-
nérent en tromperie, comme la modestie passe quelquefois
pour lacheté» (p. 142).

Omer Talon aurait voulu concilier, sur ces matieres, les
deux opinions qui étaient aux prises. «Ma pensée, disait-il,
laquelle je soumets au jugement des plus sages, serait de
croire et d'assembler les deux opinions ensemble, de recon-
naitre une grice suffisante, une miséricorde universelle, cette
loi dont parle I’Apédtre, répandue dedans nos cceurs, l'instinct
de notre conscience qui nous donne assez de lumiere pour
distinguer le bien d'avec le mal, et une grace efficace comme
a été la vocation des apodtres, de St. Paul, de ceux que Dieu
a convertis en un moment et auxquels il lui a plu d'en user
de la sorte ... Ainsi nous estimons qu'il y a grande humilité
de laisser a Dieu le jugement, la connaissance et la vérité de
sa conduite sur le monde qu'il a créé, et dans l'une et l'autre
opinion, honorer la profondeur de sa sagesse, travaillant de
notre part autant que nous pourrons pour nous appliquer au
bien et hair le mal» (p. 139).

Tout en cherchant la conciliation des opinions, il était
d’accord avec les «jansénistes» pour combattre Rome et les
jésuites sur plusieurs points. Il prit parti pour Arnauld, et
protesta contre le jugement qu’on réclamait de Rome sur le
livre De la fréquente communion: il voyait dans cet acte une
abdication des libertés de I'Eglise gallicane, et il ne se lassait
pas de répéter que la cour de Rome saurait bien tirer avan-
tage de toutes les concessions qu’'on lui ferait. Il reprocha aux
jésuites <« d’user a contre-sens de l'esprit de vérité, de l'inten-
tion de I'Eglise ». ¢« Nous savons bien, disait-il, que ceux qui
sont instruits en la science des équivoques, qui enseignent les
restrictions mentales, et qui font commerce et nundination de
piété, ont tenu quelquefois des propositions que nous avons
toujours combattues, et que nous soutenons insolentes, scan-
daleuses, contraires & la parole de Dieu... Cest ce fruit que
nous avons recueilli des maximes des casuistes et des scolas-
tiques, d’avoir enseigné aux hommes de mal faire, et, sous
prétexte d’expliquer les difficultés de la théologie, leur donner



— 779 —

moyen de s'en dispenser. Par cette voie, les mariages clan-
destins ont été introduits et autorisés dans I'Eglise... et sous
prétexte d'établir la vérité du sacrement, 'on a effacé tout ce
qu'il y avait d’honneur, de respect, de saint dans la famille »
(p. 141).

Omer Talon rejetait le concile de Trente, ainsi que la pré-
tendue autorité des congrégations romaines (p. 151). «Les
évéques, disait-il, sont sans difficulté de droit divin; ils sont
évéques par la griace de Dieu... et ces mots que I'on ajoute
maintenant, «<par la grace du saint-sidge apostolique », sont
des termes d’adulation et de flatterie, que les évéques ont
ajoutés depuis quelque temps pour étre agréables & Rome et
dans le dessein d’obtenir des graces dans les occasions. Les
docteurs d'Italie se servent & présent de ces termes pour sou-
tenir que les évéques sont de simples vicaires du saint-siege,
de simples commissaires du pape, et qu'ils n'ont que la puis-
sance qui leur est communiquée» (p. 153). Il déclarait «qu’a
vrai dire, ce que nous allons chercher 4 Rome et ce que 1'on
en rapporte, ce n’est pas la mission, l'ordination ni le carac-
tere, c’est un simple hommage, une reconnaissance, un droit
bursal qui lui est payé» (p. 154). Omer Talon a combattu les
prétentions du concile de Trente sur la réglementation du
mariage (p. 155-164).

M. Tabbé Mailfait combat naturellement les doctrines
d'Omer Talon. C’est son droit. Mais qu'il nous permette trois
observations:

1° Avant de condamner le gallicanisme en général, peut-
étre aurait-il bien fait d’en analyser tous les éléments. Il aurait
ainsi distingué le gallicanisme théologique, d'une part, et le
gallicanisme royal et parlementaire, d’autre part. Il aurait sans
doute apergu les différences graves qui existent entre celui-1a,
qui est une doctrine ecclésiologique, et celui-ci, qui est une
doctrine politique. Une exacte notion de I'Eglise chrétienne lui
aurait montré que 1'Eglise n'est pas la hiérarchie, encore
moins le pape; qu'elle est la société des fideles, ayant J.-C.
pour chef; que les rois, comme #ozs, ont, au civil, sur toutes
les sociétés établies dans leur royaume, des droits incontes-
tables; que, comme rois ckréiiens, ils ont, de plus, €té con-
sidérés par I'Eglise comme ses protecteurs, et qu'a ce titre ils
ont le devoir de protéger sa constitution et ses intéréts reli-



— 780 —

gieux, soit contre les simples fidéles qui les violent, soit sur-
tout contre la hiérarchie (y compris I'évéque de Rome), lors-
qu'elle dépasse ses droits et manque a ses devoirs. Loin de
moi la penscée, que les rois et les parlements en France se
soient toujours maintenus dans la stricte limite des droits et
des devoirs; mais ce n'est pas une raison pour transformer le
pape en maitre de 1'Eglise et pour lui adjuger, comme le fait
I'auteur, tous les droits qu'il dénie soit aux simples fidcles,
soit aux gouvernements civils.

2° Avant de condamner les jansénistes, peut-étre M. Mail-
fait aurait-il été prudent de définir exactement le jansénisme
et d’en montrer les principes; peut-étre cette étude précise lui
aurait-elle fait voir que les casuistes méritaient les accusations
portées contre eux par Talon. Et ceci reconnu, M. Mailfait
aurait été plus fondé a signaler les fautes des jansénistes,
fautes que nul aujourd’hui ne songe a nier. M. Mailfait semble
n'avoir vu que leurs fautes, premiére étroitesse; et il en a
conclu que Rome et les jésuites avaient raison, deuxiéme
sophisme.

3° Avant de condamner Talon dans la question du ma-
riage, de lui reprocher de violer «la foi» (p. 159), et surtout
avant d’émettre 1l'étrange théorie que le contrat civil du ma-
riage, loin d’étre la base du sacrement, «n’en est que la con-
séquence» (p. 164), M. 1'abbé Mailfait n’aurait été que sage en
étudiant cette question d'aprés les principes du droit et a la
lumiére des Ecritures. Peut-étre alors aurait-il reconnu que
Talon avait raison de s'élever contre les «arguties» de la
théologie ultramontaine. E. MicHauD.

Cardinal Matnieu: Le Concordat de 1801; Paris, Perrin, in-8°,
383 p.

J'avoue sans ambages que l'auteur de ce livre m’est plus
sympathique que le sujet: Le cardinal Mathieu, aujourd’hui
cardinal de curie, était, il y a quelque trente ans, simple pro-
fesseur d'histoire au college ecclésiastique de Pont-a-Mousson,
dont j'étais alors I'heureux éleve. Depuis lors il a marché vite:
évéque d’Angers, archevéque de Toulouse, cardinal enfin, il
efit pu devenir un compétiteur sérieux pour Joseph Sarto si
les Francais étaient papables. Mais, depuis Avignon!!! Ancien



— 781 —

¢leve de I'école des Carmes a Paris, Docteur és lettres de la
facult¢ de Nancy, le cardinal Mathieu est certainement un
esprit supérieur, un €crivain de talent et un historien tres
érudit. Ses ¢études sur le Concordat viennent d’étre publiées
en volume. «Quand, dit un de ses admirateurs (M. de Lanzac
de Laborie), fidele aux laborieuses habitudes de toute sa car-
riere, désireux d'occuper les loisirs de son existence romaine,
le prélat dépouillait les dossiers des archives secretes du
Vatican et relisait le recueil de documents de M. Boulay de
la Meurthe, se doutait-il que cet accord séculaire, voulu par
I'impérieuse clairvoyance d'un homme de génie, rendu possible
par la bonté d'un saint, allait brusquement, follement, étre mis
en question?» Mis de coté le génie, la sainteté et la folie dont
parle T'aristocrate critique, nous faisons noétres son étonnement
et son interrogation et nous disons avec lui: Quoi qu'il en soit,
l'ouvrage du cardinal Mathieu apporte de précieuses lumieres
dans le débat qui est déja virtuellement ouvert. Certes, nous
ne partageons plus les idées du cardinal de curie. Jeune
~homme, nous 'aimions pour son libéralisme de 1'époque, oh,
combien timide! Il lisait le Francais et il était orléaniste, un
comble ecclésiastique en Lorraine il y a trente ans; depuis
lors, nous avons été de 'avant jusqu'a Geneve et lui est allé
a Rome, mais, néanmoins, nous avouons avoir retrouvé dans
son livre les grandes qualités du professeur d'antan. La polé-
mique n'y tient pas une place prépondérante. L'auteur est
avant tout un maitre historien, qui ne le cede a aucun ni par
son scrupule a interroger les documents, ni par son talent a
faire revivre les hommes ou les idées. Ses portraits de Tal-
leyrand, de Grégoire, de Bernier, de Consalvi, ses pages sur
la psychologie religieuse de Napoléon sont des modeles. De
méme que l'abbé Mathieu décrivant la Lorraine d’autrefois, le
cardinal prétre de S**-Sabine, racontant les pourparlers engagés
entre le gouvernement consulaire et la curie romaine, n'a pas
cru que ses convictions dussent géner certaine liberté d'appré-
ciation sur les hommes et les choses. Il est d'une indépendance
relative souvent piquante. On retrouve dans son livre les fusées
de cette verve inoubliable pour quiconque l'a connu, un mé-
lange de sincérité et de spirituelle malice, c'est-a-dire les deux
maitresses qualités de l'esprit francais. En somme, dfit-on
s'étonner de mon admiration et l'imputer a des souvenirs

Revue intern de Théologie. Heft 44, 1903. bl



e PR ==

enthousiastes de jeunesse, je crois, et je l'écris a la Revue, que
c’est un beau et bon livre que T'histoire du Concordat de 1801
par le cardinal Mathieu. Dr A. CHRETIEN.

Dr. Wladimirus MiLkowicz: Monumenta Confraternitatis Stau-
ropigian® Leopoliensis. Leopolis.

Mit der Union von Brest (1596) war der Romanisierung
der griechischen Kirche Tir und Tor gedffnet. Ohne politische
Macht, ohne materielle Mittel, ohne Schulen, ohne Recht —
woher sollte ihr Hiilfe werden? Eines nur hitte ihr die notige
Widerstandskratt geben konnen: Einheit und Disziplin. Aber
diese gerade fehlten ihr (,quod confessores ejus carebant unitate
et disciplina“). Da ward ihr nun eine Stiitze geschaffen in
den im Birgertum wurzelnden Kirchenbruderschaften, den
sog. Stauropigien. Staunenswert war ihre Tatigkeit. Milkowicz
sagt tiber dieselbe: ,In omnibus negotiis sive ad defendendam
antiquam patrum religionem sive ad disciplinam et mores pro-
movendos, sive ad bonum publicum tuendum spectantibus
praebuerunt se confratres leopolienses excellentes propugnatores,
qui pro salute populi sui, quem repreesentabant et pro fide sua,
cujus tutores exhibebantur, omnis generis oppressiones et inju-
rias pati semper parati erant. Coram synodis et coram regibus
defendebant intrepide jura Ruthenorum. Eorum indefesso labori
occurrimus Alexandriee /Agypti, Hierosolymis, Constantinopoli,
Monembasiee Greecise, Ochridee Bulgarise, dein in Walachia,
Moldavia, Transilvania, Germania, Polonia et Russia.“ (Vor-
wort.) Milkowicz nennt weiter diejenigen, welche unter den
ersten kritisch und quellenméssig die Geschichte der Konfra-
ternitiit ans Licht brachten: Dionisius Zubrzycki, Antonius
Petruszewicz, Jacobus Holowacki, Julianus Celewicz. Des-
gleichen hebt er die Verdienste des Isidor Szaraniewicz und
die Arbeiten von Peter Skobelski, Johannes Krystyniacki und
M. Waszkiewicz hervor. Ihnen nun reihen sich die Monumenta
Dr. Milkowicz’ an, eine Reihe fiir die Geschichte der Konfra-
ternitit tberaus wichtiger Urkunden und ein schéitzbarer Bei-
trag zur Geschichte der Brester Union, auf welcher das Dasein
der unierten griechischen Kirche in ihren Resten noch heute
beruht. Pfr. SCHIRMER.



— 783 —

Fr. Sal. PLUskAL MORAVICANSKY: Pocdtky a vyvin krestdnstvi
na Moravé. (Die Anfiinge und die Entwicklung des Christen-
tums in Méihren.) Holeschau, Selbstverlag.

In Miahren weilend und daselbst den Spuren der Slaven-
apostel nachgehend, fand ich obige Schrift in der Hand des
Volkes. Sie stammt aus der Feder eines um die Erforschung
der altmihrischen Kirchengeschichte verdienten Mannes und
kommt zu selbstindigen, von der bisherigen Forschung vielfach
abweichenden Resultaten. Der Verfasser wendet sich vornehm-
lich gegen die auf Stredovskys unkritischem Werke ,Sacra
Moravize historia* fussende Ubersicht iiber die Geschicke der
méhrischen Kirche im ,Catalogus venerabilis cleri archidiceceseos
Olomucensis“. Er betont zunichst, dass das Christentum, von
den Aposteln Petrus und Paulus eingefiihrt, bereits durch acht
Jahrhunderte in M#ahren bestand, als Cyrillus und Methodius
auf dem mihrisch-kirchlichen Schauplatz erschienen. Den Grund
ihrer Berufung sieht er in dem Zuriickdringen der altviter-
lichen (altslavischen) und dem Eindringen der lateinischen
Sprache bei den gottesdienstlichen Ubungen. Diese altslavische,
gottesdienstliche Sprache hiess ihm die , Cyrillo-glagola“ (Kyril,
Kyrik, Kyria = Kirche, und glagol oder hlahol = Gesang,
also: Kirchengesang), und die Schrift, in der die Sprache
geschrieben wurde, die cyrillo-glagolitische. ,Cyrillisch® und
.glagolitisch® ist ihm eins und damit nach seiner Meinung
der wissenschaftliche Streit, welche von beiden die dltere ist,
cegenstandslos. Was die beiden Slavenapostel selbst betrifft,
so wendet sich der Verfasser gegen die Vermischung der Namen
Cyrillus und Konstantinus, sowie gegen jede Anderung des
Namens Cyrillus in Crha u. a., da das Volk den Namen stets
so festgehalten und auch Rastislav bei der Konsekration der
Olmiitzer Kathedrale ihn so genannt habe. (,Radislaus dux
tradidit die consecrationis ecclesize sancti Petri Olomutici
per venerabilem fratrem Cyrillum omnes homines etc. Cod.
dipl. Mor. I. 32.) Ihn (Cyrillus) sowohl als auch Methodius ldsst
der Verfasser in ihren Diozesen sterben, Cyrill in Olmiitz,
Method in Welehrad. Den Tod des Methodius verlegt er (im
Gegensatze zu Safafik, der 885 annimmt) in das Jahr 903.
Des weiteren unterscheidet der Verfasser zwischen den Bischofen
Wiching und Wichin; jener, ein Deutscher, war der Gegner



— 7E —

Methods, dieser, ein Méhrer, Methods Nachfolger auf dem
Welehrader Stuhle. Die méhrische Kirche ist, wie der Ver-
fasser weiter ausfiihrt, nach dem Falle des grossmiéhrischen
Reiches keineswegs Passau untergeordnet worden, wie manche
in falschlicher Anwendung der Bezeichnung ,sancta ecclesia
Laureacensis® auf Passau meinen, sondern sie behielt ununter-
brochen ihre Welehrader Erzbischofe bis 1042, die freilich, da
Welehrad nach dem Falle des grossméhrischen Reiches zerstort
ward, bald in Polesovie, bald in Podivin residierten, bis Gerard
nach dem neuerrichteten Welchrad zurtickkehrte. Danach
widerlegt der Verfasser auch die Ansicht, dass die méhrische
Kirche nach der Grindung des Prager Bistums (973) diesem
untergeordnet wurde, wihrend tatsédchlich erst im Jahre 1042
das Erzbistum Welehrad mit dem Prager, im Jahre 1060 mit
dem Olmiitzer Bistum verbunden wurde und so die Metro-
politanwiirde von Welehrad nach Olmitz kam. ... Die Schrift
ist in der Olmiitzer Dibzese vielverbreitet und vielgelesen.
Eine Entgegnung auf die Schrift ist uns nicht bekannt geworden;
wir behalten uns vor, auf dieselbe zuriickzukommen.
Pfr. SCHIRMER.

A. Pueca: Recherches sur le Discours aux Grecs de
Tatien, suivies d'une traduction francaise du Discours;
Paris, Alcan, in-8°, 1903, 6 fr.

M. Puech, non content de se mettre trés scrupuleusement
au courant de ce qui a été publié sur Tatien et sur ce Dis-
cours par Ed. Schwartz, Kukula, Ponschab, Dembowski, Har-
nack, etc., s'est efforcé de pousser encore plus avant ses
recherches critiques. Ses notes sont extrémement minutieuses,
soit qu'il fasse 1'étude des mots, des phrases, de la syntaxe,
soit qu'il cherche a éclairer I'histoire des personnages cités
par Tatien, soit enfin qu'il s’applique a préciser le sens phi-
losophique et théologique des passages difficiles. Ce qui est
extrémement regrettable, c’est qu'il n'ait pas mis en regard
de sa traduction le texte grec lui-méme; car il est impossible,
avec ce seul volume, de contrdler soit I'exactitude de la tra-
duction, soit la justesse des notes. M. Puech parle tres souvent
d'interpolations du texte, et il ne met pas le lecteur & méme
de le suivre.



— 785 —

Cette lacune est d'autant plus pénible au lecteur qu'il
s'agit d'un apologiste plus difficile & comprendre, d'un philo-
sophe plus personnel, plus original, plus indépendant dans ses
considérations, contre lequel St. Irénée a été trés sévere, qui
a ¢té accusé¢ d'avoir apostasié non le christianisme (car il a
¢t¢ un ardent défenseur de la divinité du Christ et de la mo-
ralité chrétienne), mais «1'Eglise». Peut-étre serait-il plus exact
de dire «1'Eglise romaine» que «U'Eglise» tout court: car, en
quittant Rome, Tatien est allé fonder une école en Mésopo-
tamie, et certes, dans cette école, il avait bien la prétention
de défendre contre les philosophes payens le Christ, le chris-
tianisme et I'Eglise chrétienne.

On a suspecté¢ dans leur foi les Tatien, les Clément
d’Alexandrie, les Tertullien, les Origéne, etc., parce qu'ils ont
¢mis, sur les mystéres chrétiens, des explications qui étaient
souvent en opposition avec celles des théologiens romains et
autres; ce n'est pas une raison pour réduire l'orthodoxie a la
seule doctrine qui plait a telle ou telle Eglise: orbis wmajor
urbe. Ce n’est pas que je veuille prendre la défense de tout
ce qu'a enseigné Tatien dans ce « Discours». Son premier but,
je crois, en l'écrivant, a été d’attaquer les Grecs payens, de
les humilier dans leur orgueil national, de leur montrer que,
loin d’avoir inventé la civilisation, ils n'ont guere fait qu'em-
prunter aux barbares. Ce premier point de vue me semble
déja passionné, étroit et rancuneux. Ensuite, il réfute le paga-
nisme grec plutdt par des anecdotes graveleuses qu'il a
ramassées contre les dieux et les démons, que par des argu-
ments séricusement philosophiques; ce procédé de polémique
laisse aussi fort & désirer. De plus, au lieu de mettre les phi-
losophes grecs en contradiction avec eux-mémes, et de les
railler, il aurait mieux fait d'entrer dans le fond méme des
questions, et de faire ressortir la supériorité de I'enseignement
chrétien., Or, il ne I'a pas fait. Son Discours, a vrai dire, est
moins une exposition de la foi chrétienne qu'une simple exhor-
tation & renoncer aux sottises de la mythologie payenne, aux
vices de la morale payenne, et & embrasser le christianisme.
Il ne faut donc pas chercher dans cet écrit une étude théo-
logique approfondie.

Tatien, tout en s'adressant au public payen en général,
se place a un point de vue trés restreint: ce sont les payens



— 786 —

de son temps et de son pays qu’il veut convertir; il leur parle
surtout de leurs dieux, de leurs meceurs, des démons, de la
magie, de l'astrologie; toutes choses dont I'importance a sin-
gulierement diminué. Au contraire, il parle trés peu du Christ
historique et de toutes les questions qui nous intéressent
actuellement.

Son Discours est important, en ce qu'il montre avec quelle
liberté les théologiens du second siécle interprétaient les Ecri-
tures et expliquaient les dogmes; avec quelle élévation d’esprit
ils cherchaient a éclaircir la notion de Dieu, la notion de I'dme,
la notion de la vie future et de la destinée du monde. Tatien
n’est pas toujours clair, il s'en faut; mais il est toujours libre
dans ses considérations psychologiques, lorsqu'il cherche a
expliquer le Logos, la position du Logos par rapport au Pere,
son role dans la création de l'univers, ainsi que le rodle de
I'Esprit. On remarquera aussi ce qu'il dit de la matiere et de
ses différentes especes, de l'esprit et de ses différentes espéces;
de la distinction qu'il fait entre 'ame et l'esprit; de la ma-
niere dont il envisage la mort et 'immortalité; etc. Sa théo-
logie dogmatique est extrémement sobre. Il ne songe point &
polémiquer contre telle école, & mettre en opposition, par
exemple, ses idées stoiciennes contre les idées platoniciennes
de Justin, son ancien maitre, et a faire ressortir ces oppo-
sitions en faveur de sa théologie. Non. Il se borne a donner
de son mieux, en toute sincérité, les explications qui lui
paraissent les plus propres a réfuter les payens et a les
amener a se faire chrétiens; et il n’a souci ni de Pierre, ni
de Paul. Caracteére personnel et méme violent, il est parfois
étroit, et certaines de ses expressions et de ses explications
sont loin d’étre acceptables. Mais du moins sa théologie est-
elle extrémement simple; il n’a encore aucune idée de la sco-
lastique qui ¢talera plus tard ses formules, et des complications
dans lesquelles se complairont certains théologiens, qui croi-
ront que la complication et la subtilité sont les marques essen-
tielles de la profondeur. Il fait allusion a quelques textes des
Ecritures, sans en faire étalage; il parle de la tradition, sans
en faire une chaine; il dit que le Verbe s’est fait homme,
sans songer & formuler un quomodo quelconque; il parle «du
Dieu qui a souffert (voiéi memovdérog @eot)», mais en ajoutant:
«Quant & adorer la substance des éléments matériels, je ne



— 787 —

me laisserai pas persuader et je ne persuaderai pas autrui
de le faire» (ch. XXI). Au ch. XXV, il défend l'eucharistie
contre les payens, par ces simples mots: «Chez nous, nul ne
mange de la chair humaine; vous qui vous laissez persuader
de telles choses, vous étes de faux témoins.» Etc.

Bref, il importe souverainement, si l'on veut connaitre
exactement la vraie doctrine chrétienne, de relire attentivement
les documents chrétiens de l'ancienne Eglise. C'est dans cette
atmospheére que nous retrouverons la liberté des enfants de
Dieu et le dépdt du vrai dogme. E. Micnaup.

F. Ravn: L’expérience morale; Paris, Alcan, 1903, in-8°,
3 fr. 75 cent.

Le géometre, le physicien ne demandent pas au philosophe
de leur fournir une méthode: cette méthode se détermine
lentement, progressivement, par le mouvement méme de la
science. Jusqu'a présent, au contraire, 'honnéte homme a tou-
jours cherché ou s’est toujours imaginé qu'il cherchait la regle
de sa vie dans la religion, la philosophie, plus récemment
dans la sociologie, toujours hors de sa vie méme. M. Rauh
a essayé de déterminer quels critéres moraux se dégageaient
de l'expérience d'un honnéte homme, libéré de toute théorie,
occupé seulement a bien vivre, Telle est selon lui 1'attitude
morale scientifique. Comme toute certitude scientifique, la cer-
titude morale est spéciale, non déduite, et la méthode par
laquelle elle se forme se révele a lexpérience. De 1a le titre
de cet ouvrage. M. Rauh résout ainsi & sa maniére, qui est
précisément l'inverse de I'habituelle, 'antinomie de la morale
et de la science. Tandis que 'on prétend ordinairement scien-
tifier la morale en l'absorbant en une science objective, science
de la nature, ou science des sociétés, M. Rauh croit, au con-
traire, que la morale sera scientifique si elle reste elle-méme.
Il précise ainsi, en méme temps que celle de la croyance
morale, la notion plus générale de l'esprit scientifique. II veut
que la croyance morale soit autonome et indépendante des
théories sur lesquelles on la fonde d'ordinaire.

«La foi en un idéal, en un devoir-faire, dit-il, s'impose
parfois 4 I'homme avec la méme irrésistibilité que la croyance



— 788 —

aux lois naturelles. Pas plus dans le cas des lois naturelles
que dans le cas des lois morales 'homme ne saisit de lien
substantiel, transitif, entre un fait et un autre, le mystere
intime de la création. Il n'a donc, dans un cas comme dans
l'autre, d'autre preuve de la vérité que lirrésistibilité méme
de sa croyance. C'est 12 ce qu'aprés Hume a si bien montré
Kant. Et deés lors, pourquoi 'homme accepterait-il ce critére
de T'irrésistibilité dans un cas et non dans l'autre?» (p. 2).

On voit, par cette citation, quel est l'esprit de ce volume.
Je crains les conséquences erronées auxquelles il pourra con-
duire certains logiciens. Par exemple, si l'on prend comme
critere lirrésistibilité, n'est-on pas autorisé par le fait a
déclarer vrai tout ce qui parait irrésistible? Et alors, & quelles
erreurs n’aboutira-t-on pas? L’auteur en appelle a l'irrésisti-
bilité des lois naturelles? Est-ce bien 1a le mot propre dont il
faille se servir? Le mot «évidence » ne serait-il pas plus exact?
Le mot «évidence» n'a-t-il pas, en outre, 'avantage de rap-
porter les choses a une force rationnelle, avantage que n'offre
pas le mot «irrésistibilité », qui est plus aveugle? La these de
M. Rauh me semble trop cacher, pour ne pas dire nier, les
bases rationnelles et logiques de la morale; elle raméne trop
brutalement la morale au simple fait, & 'usage, aux coutumes,
aux moeurs. Les choses sont ainsi parce qu’elles sont ainsi!
Telle est 'expérience, donc telle est la sagesse! L’honnéte
homme agit ainsi, donc 1'honnéteté (ce qui doit étre) consiste
dans ce qu'il fait! Mais qui prouve que notre notion de I'hon-
néte homme, telle que la donne M. Rauh, soit exacte? Si elle
ne repose que sur l'expérience, cette base ne peut-elle pas
varier avec les temps? La morale n’a-t-elle pas un fondement
plus solide, plus stable? ne reléve-t-elle pas de la raison méme,
en tant que perception du vrai et du bien? Le bien ne se
ramene-t-il pas au vrai? N'en est-il pas une forme logique,
morale sans doute, mais rationnelle aussi? C’est ce que l'auteur
ne semble pas avoir compris, et les intellectualistes rationalistes
lui reprocheront certainement d’amoindrir la morale en la
réduisant a «l'expérience »,

Qu'il me permette aussi de lui reprocher de n'’avoir pas
compris davantage le caractere rationnel de la vraie « croyance »
religieuse. Je sais qu'il est une croyance aveugle et méme
stupide. Mais les hommes religieux, pour qui la religion est



— 789 —

une idée, et une idée philosophique, disons méme scientifique,
en tant qu'elle est déduite de la connaissance scientifique de
la nature, ne consentiront jamais a ce qu'on dénie les « preuves»
sur lesquelles elle repose, et & ce qu'on en fasse une chose de
«cceur » et de pur sentiment, comme semble le faire M. Rauh
(pp. 3 et 71).

Les lacunes de cet ouvrage sont donc considérables. Mais,
é¢tant donné qu'on veuille ¢tudier particulierement le coté
expérimenial de la morale, on y trouvera une quantité de
remarques judicieuses et utiles, treés pratiques et trés aptes a
frapper les esprits qui ne sont point tournés a la philosophie
spéculative. Par exemple: «Rien n’unit, ne rapproche Iles
hommes comme une ¢gale sincérité dans les fois opposées.
On se serre la main, parce qu'on se sent également des hommes,
aprés la bataille. La véritable paix n'est pas celle qui s'ob-
tient par l'effacement des différences, des oppositions, par un
syncrétisme douceatre. Clest par l'approfondissement de sa
propre foi que chacun trouvera inévitablement en soi le fond
commun qui l'unit & autrui. Celui qui cherche sa formule
morale doit donc éviter I'unanimité apparente que l'on obtient
a condition de ne pas penser...» (p. 192). — «L'esprit, tout
au moins l'opinion, commence & mener le monde. Répandez
les lumieres: la foi suivra. La science crée la conscience...
Il est nécessaire d’éprouver de toutes les fagons sa croyance,
et I'un de ces moyens c’est de savoir ce qu'elle peut et ou
elle va. Mais cette épreuve ne doit pas nécessairement con-
duire & renoncer aux aspirations héroiques... (p. 206). Un
rayon de lumiére n’est jamais perdu. Quand méme une idée
n'aurait jamais chance de réussir parmi les hommes, n’est-ce
pas un service A rendre a l'univers que de lui montrer, au-
dessus des platitudes et des médiocrités, une idée dans son
absolue pureté?» (p. 207). — Etc. E. M.

Dr. J. RicatericH: Papst Nikolaus I. (24. April 858 bis 13. No-
vember 867). 199 Seiten in 8° Preis 4 Franken. Verlag
Stampfli & Cie. in Bern oder beim Verfasser in Genf.

Unter diesem Titel erschien die seinerzeit in der Internat.
theol. Zeitschrift teilweise abgedruckte Dissertation, auf Grund



— 790 —

welcher dem Verfasser nach einem wohlbestandenen Examen am
50. April 1903 von der katholisch-theologischen Fakultiit der Uni-
versitiit Bern die theologische Doktorwiirde zuerkannt wurde,

Das Buch schildert einlédsslich in dreizehn Kapiteln das
Papsttum unter Nikolaus I. Im ersten Kapitel werden die all-
gemeinen Zustiinde im IX. Jahrhundert besprochen. Unwissen-
heit, Roheit, Aberglauben, Sittenlosigkeit und Unwahrhaftigkeit
erfiillen dieses traurige Jahrhundert. Angesichts der Willkiir und
Gewaltherrschaft der grossen Vasallen, der Uneinigkeit und
Schwiiche der Filirsten aus dem karolingischen Hause erschien der
Anschluss aneine kirchliche Zentralgewalt als eine Notwendigkeit.
Das von Karl dem Grossen erneuerte romische Kaisertum war
zu einem blossen Titel herabgesunken. In Rom massgebende
Personlichkeiten und Ratgeber waren u. a. der geldgierige und
prunkliebende Bischof Arsenius von Orta und sein Sohn Ana-
stasius, Abt und Bibliothekar, zwei verrufene Minner. Bei der
Iirhebung des Diakons Nikolaus auf den pépstlichen Stuhl leistete
Kaiser Ludwig II. bereits Stallknechtdienste, indem er das Pferd
des Papstes eine Strecke weit am Ziigel fuhrte (Kap. II). Im
dritten Kapitel wird erwithnt, wie Nikolaus I. die in Westfranken
aufgetauchte Filschung Pseudoisidors als der erste unter den
Papsten amtlich benfitzte und ihr zur allgemeinen Anerkennung
verhalf, wohl voraussehend, dass durch dieses Machwerk das
inaugurierte neue pépstliche System eine kirchenrechtlich fest
normierte Grundlage erhalten wiirde. Das vierte Kapitel ent-
hélt den Nachweis weiterer Fialschungen und Fiktionen friitherer
Jahrhunderte, die Nikolaus im Kampfe gegen die fiir die Frei-
heit und Unabhiingigkeit ihrer nationalen Kirchen einstehenden
Gegner verwertet, besonders gegen den griechischen Kaiser
Michael III. und den gelehrten Patriarchen Photius von Kon-
stantinopel. Mit Vorliebe bezieht sich der Papst auf die un-
echten Bestimmungen der Synode von Sardika (343), um seinen
Jurisdiktionsprimat zu bekriftigen und eine eigentliche Appel-
lationsinstanz in Rom zu begriinden. Auch vor eigenen Fal-
schungen scheut sich Nikolaus nicht. Der Verfasser weist
nach die Félschung des Kanons 6 des allgemeinen Konzils
von Konstantinopel (381) und des Kanons 9 des Konzils von
Chalcedon (451). An vielen Beispielen aus des Papstes Briefen
werden eine Menge Neuerungen, unrichtige Behauptungen und
historische Unwahrheiten erhirtet. Das fiinfte Kapitel ist betitelt:



— T e

Neuerungen und Vorschriften beziiglich der Sakramente. Niko-
laug ist im unklaren {iiber den Begriff der Sakramente. Diec
Taute auf den blossen Namen Christi gentigt ihm, wihrend
nach den meisten und gewichtigsten Viitern und Theologen die
IForm dieses Sakramentes in der Anrufung der hl. Dreifaltigkeit
besteht. Die im Orient herrschende Sitte, nach welcher auch
den Presbytern die Spendung der hl. Firmung gestattet ist, muss
der rémischen Ubung weichen. Die Bischofe allein sind die
ordentlichen Spender dieses Sakramentes. Nikolaus schreibt den
niichternen Empfang der hl. Eucharistie vor. In betreff der Buss-
tibungen verfihrt er mit grosser Willkiir. Die Giltigkeit oder
Nichtgiltigkeit der Priesterweihe hiingt ab von den Umstinden,
je nachdem die Erhohung der papstlichen Allgewalt dadurch
bedingt wird. Diakone werden mit Uberspringung des Pres-
byterats zu Bischofen geweiht. Nikolaus selber war in dieser
Lage. Der Papst hat das Recht, Ehen zu schliessen und zu
I6sen. Verheiratete Kleriker sind ein Stein des Anstosses, je-
doch zu dulden, da ja auch Christus den Verriiter Judas im
Apostelkollegium geduldet habe. Ehescheidung wegen Ehe-
bruchs wird nicht gestattet, und es werden allerlei Ehehinder-
nisse aufgestellt.

Nicht minder anmassend und neuerungssiichtig ist Nikolaus
in bezug auf die Lehre iiber den pipstlichen Jurisdiktionsprimat
und die Suprematie der romischen Kirche. Die von Psecudo-
isidor aufgestellten, das alte Kirchenrecht untergrabenden Grund-
siitze werden mit Wucht und Schlagfertigkeit verteidigt (Kap. VI).
In den folgenden vier Kapiteln wird die Haltung des Papstes
hervorgehoben, um seine Grundsiitze ins Leben zu setzen: Sein
Konflikt mit der Kirche von Konstantinopel, der ravennatischen,
lothringischen und westfrinkischen Kirche. Nikolaus sucht
aus den Wirren in Byzanz den denkbar grossten Vorteil zu
ziehen, um die dortige Kirche, die michtige Rivalin, unter die
romische Oberherrschaft zu beugen. Der Kaiser Michael und
besonders der gelehrte Patriarch Photius weisen die romischen
Pritensionen zuriick und vertreten die Selbstindigkeit der
orientalischen Kirchen (Kap. VII).

Im Abendlande hat Nikolaus mehr Ertolg. Im Erzbistum
Ravenna regen sich von Zeit zu Zeit Unabhingigkeitsgeliiste
angesichts des pépstlichen Strebens nach unumschrinkter Herr-
schaft iber die italische Kirche. Erzbischotf Johann wurde



— 792

in hinterlistiger Weise (subdole) vor eine roémische Synode
geladen und abgesetzt. Schliesslich unterwarf er sich (Kap. VIII).
Nikolaus masst sich in der Eheangelegenheit des lothringischen
Konigs Lothars 1I. die Befugnis an, aus eigener Machtvollkommen-
heit eine Ehescheidung zu verhindern, auch dann, wenn der
gegenseitige Konsensus, die Grundlage der Ehe, nicht mehr
vorhanden ist, und beide [Khegatten die Trennung verlangen,
In einer energischen Protestschrift verteidigen die beiden Lrz-
bischofe Glinther von Koln und Theutgaud von Trier die alt-
kirchliche Verfassung gegeniiber der usurpierten Papsthoheit
— doch die schwachen, abergliubischen Nachkommen Karls
des Grossen haben kein Verstiindnis mehr fiir eine solche
Sprache. Die pseudoisidorischen Grundsitze gelangen zur Gel-
tung, dank der Charakterlosigkeit des lothringischen Konigs
und seiner geistlichen Ratgeber (Kap. IX).

Im westfrankischen Reiche verteidigt Erzbischof Hinkmar
von Reims die altkirchlichen Freiheiten seiner Kirche gegen-
tiber den eigenmiichtigen Eingritfen des Papstes — doch ohne
Erfolg. Das hier entstandene pseudoisidorische Kirchenrecht
drang nach und nach durch. Bischof Rothad von Soissons, der
in kanonischer Weise abgesetzt worden war, wird auf pépst-
lichen Befehl restituiert. Die vom abgesetzten Irzbischof Ebo,
dem Vorginger Hinkmars auf dem Stuhle von Reims, geweihten
Kleriker Wulfad und Genossen, deren Weihen mehrere Pépste
fur ungultig erklart hatten, werden von Nikolaus wieder in
ihre fritheren Amter eingesetzt (Kap. X).

Die Einfithrung des Christentums in Méhren und in der
Bulgarei erfolgte durch die Vermittlung der griechischen Kirche
von Konstantinopel aus. Cyrillus und Methodius, die Apostel
Mahrens, waren Griechen und Sendlinge des Kaisers Michael.
Nikolaus liess sie nach Rom kommen, um sie zur Unterordnung
unter den romischen Stuhl und zum Gehorsam gegen den Papst
zu veranlassen. Die romische Missionsarbeit in der Bulgarei
rief nur Verwirrung und Erbitterung hervor. Der griechische
Klerus wurde ausgewiesen unter dem Vorwande, er sei ver-
ehelicht oder ungiiltig ordiniert. Die von ihm Gefirmten mussten
sich einer Wiederholung des Sakramentes unterziehen. Das
romische Kirchenwesen wurde riicksichtslos eingefithrt, weil
die romische Kirche, nach dem Ausspruche des Papstes in
seinem Pastoralschreiben an die Bulgaren, vom hl. Petrus



— 793 —

gestiftet, das wahre, von Gott beglaubigte Christentum besitze
und ohne Makel und Runzel sei (Kap. XI).

Das zwolfte Kapitel berthrt die Verfiigungen und Vor-
schriften Nikolaus I. in weiteren Angelegenheiten. In den durch
den Monch Gottschalk hervorgerufenen Priidestinationsstreit
und in die Lehrstreitigkeit tiber die Verwandlungslehre im hl.
Abendmahl (Paschasius Radbertus) hat der Papst nicht einge-
griffen, Gegeniiber Skotus Erigena, dem grossen Denker und
Gelehrten am Ilofe Karls des Kahlen, pocht der Papst auf
sein Recht, Biicher zu verwerfen oder zu genehmigen. Bei
Besetzung von Bischofsstithlen ist sein vorheriges Gutachten
cinzuholen. Nikolaus erblickt der Kirche Heil im blinden Gehor-
sam der Bischofe gegen den romischen Stuhl, ,den Felsen und
Iickstein, worauf Christus sein Haus griindete“.

Im dreizehnten Kapitel werden die Urteile der Zeitgenossen
und einiger spéterer Geschichtschreiber tiber den am 13. No-
vember 867 heimgegangenen Papst aufgezeichnet. Die Zeit-
genossen, darunter der Abt Anastasius und Papst Hadrian II.,
sind voll des Lobes iiber Nikolaus I. und vergleichen ihn Gregor
dem Grossen. Sogar pipstlich gesinnte Historiker geben die
durch Nikolaus hervorgerufene, kirchliche Umwilzung zu.
Romfreie Geschichtschreiber scheuen sich nicht, das Kind beim
rechten Namen zu nennen; Nikolaus I. ist nach ihnen der
Hauptbegriinder, Vorliufer und Wegbereiter der mittelalterlichen
Papstmacht, die auf dem vatikanischen Konzil vom Jahre 1870
in Rom als feierliches Dogma der Welt verkiindigt wurde.

Der Verfasser schliesst die Monographie mit dem Hinweis
auf die Warnung, welche Nikolaus unbefugterweise dem grossen
Patriarchen Photius zukommen liess und welche die Triger
der Papstgewalt beachten sollten:

Fuge principatum nequiter usurpatum; declina preeesse,
qui innumeris dignosceris indesinenter obesse (ep. 99, col. 1052).

Julian RoMmanczuUk: Die Ruthenem und ihre Gegner in Ga-
lizien. Wien, Rosner, 1902.

Vorliegende Schrift ist eine Entgegnung auf die Broschiire
Prof. Dr. Smolkas: ,Die Ruthenen und ihre Génner in Berlin.*
Der reiche Inhalt ist aus den Kapiteln ersichtlich: I. Galizien,



— 794 —

Polen und Ruthenen. II. Die galizischen Wahlen und die ga-
lizische Verwaltung. III. Die galizischen Volksschulen. IV. Die
galizischen Gymnasien. V. Die ruthenische Universititsfrage.
VI. Die Amtssprache in Galizien. VII. Die ruthenischen Par-
teien. VIII. Schlussbemerkungen. Wir ersehen aus der Schrift,
dass die Ruthenen den alten Kampf um ihre nationale Selb-
stindigkeit bis in die Gegenwart zu kampfen haben, sehen aber
auch, dass die katholisch-polnische Klerisei, wie einst so auch
jetzt, ihren Anteil an diesen Kiampfen gegen die Ruthenen hat.
,Unter Patronanz des polnischen Episkopats werden Samm-
lungen veranstaltet, um tiberall fiir jeden Bruchteil der romisch-
katholischen Bevolkerung in Ostgalizien eine Kirche oder Ka-
pelle zu bauen, obwohl die Religion auch bei den Ruthenen
katholisch (griechisch-uniert) ist und die papstliche Kurie selbst
die Inanspruchnahme griechisch-unierter Priester fiir romische
Katholiken gestattete; polnische Kloster, namentlich Frauen-
kloster, werden errichtet, um auf die ruthenische Bauernschaft
einzuwirken. . . .* (pag. 39). Das sind dieselben Tdne, wie sie
aus den ruthenischen Klagen von Suszas ,De laboribus uni-
torum* (1624) bis auf die Eingabe des Lemberger ruthenischen
Erzbischofs an den Statthalter Goluchowski (1851) herausklingen,
Roms System éndert sich nicht. Aber alle Liebesmiihe wird
vergeblich sein. Den 3,350,000 Lateinern in Galizien stehen
3,090,000 Uniaten gegeniiber (nach der Zahlung des Jahres 1900),
und an den erwachten, wenn auch langsam sich entwickelnden
Kriiften des ruthenischen Volkes werden auch die Wogen der
katholisch-polnischen Hierarchie sich brechen. Wir empfehlen
die mit vornehmer Objektivitit geschriebene, tiberaus instruk-
tive und bedeutsame Schrift Romanczuks angelegentlich allen,
die fiir die kulturelle Bewegung in der slavischen Welt iiber-
haupt und in Galizien im besondern ein Interesse haben.
Konstanz. Pfr. SCHIRMER.

Ruthenische Revue. Herausgegeben von B. Jaworskyj, Dr.
A. Kos, Roman Sembratowycz. Wien, I. Jahrgang, Nr. 1
bis 4, 1903.

Wie die Ruthenen von den Jesuiten im Bunde mit der
katholisch-polnischen Hierarchie in ihrer Nationalitdt und ihrem
Ritus je und je gedriickt wurden, das haben wir (Revue,
38. Heft, 1902) gezeigt. Druck erzeugt Gegendruck. Um ihre



— TEE

Nationalitit und ihren Ritus zu schiitzen und zu bewahren,
sind die Ruthenen auf den drei Hauptgebieten: der Volksbil-
dung, der Wissenschaft und der Padagogik, tiberaus titig ge-
wesen bis auf den heutigen Tag. Zur Forderung der TVolks-
bildung haben sie schon im Jahre 1848 die Gesellschaft ,, Halycko-
ruska Matycia“ gegriindet, und als diese Gesellschaft ihren
Zielen nicht gerecht wurde, 1868 den Volksbildungsverein
» Proswita“, der zunichst die Aufgabe hatte, durch Herausgabe
von Volksbiichern und Zeitschriften, durch Veranstaltung von
Vortrigen und Grindung von Lesevereinen fiir Verbreitung
der Aufklirung zu sorgen. Zur Pflege der Wissenschaft wurde
im Jahre 1873 die ,Sevéenko-Gesellschaft*, seit 1892 ,Sevéenko-
(resellschaft der Wissenschaften* genannt, gegrindet. Seit 1892
erscheint auch das Hauptorgan der Gesellschaft, die ,DMittei-
lungen der Sevtenko-Gesellschaft der Wissenschaften®, eine
wissenschaftliche Zeitschrift, welche der Forderung der Ge-
schichte, Sprache und Literatur der Ruthenen dient und von
der bis jetzt 52 Bénde erschienen sind, Der dritte kulturelle
Verein der galizischen Ruthenen ist die ,, Ruthenische pddagogische
Gesellschaft", gegrindet 1881 zu dem Zwecke, die Schule und
alle Angelegenheiten der offentlichen und privaten Erziehung
auf Grundlage der Muttersprache zu fordern und die Interessen
der ruthenischen Lehrerschaft zu unterstiitzen. Auch diese Ge-
sellschaft gibt Zeitschriften heraus, und zwar ecine Lehrerzeitung
(Ueczycel) und eine Jugendzeitung (Dzwinok). — In diesem
Jahre nun wurde von den Reichsratsabgeordneten v. Jaworsky]
und Dr. Kos und dem Redakteur R. Sembratowycz die ,, Ruthe-
nische Revue® in Wien begrindet. Sie hat einen viel weitgrei-
fenderen Zweck als die obengenannten Zeitschriften und Fach-
schriften, diesen namlich: eine Anndherung zwischen dem ruthe-
nischen Volke und Westeuropa anzubahnen. Es ist ein gliick-
licher Gedanke gewesen, diese Zeitschrift ins Leben zu rufen,
ein Appell gleichsam an das westliche Europa, seine Blicke
nach Ostgalizien zu richten und zu sehen, wie ein intelligentes,
wackeres Volkchen um sein Volkstum und sein Bekenntnis
gegen eine klerikal-polnische Hochflut ankémpft. Die bisher
erschienenen Hefte (1—4) zeugen davon und versprechen Gutes
im Dienste einer edeln Sache. Und wir meinen: wer so tapfer
blanke geistige Waffen zu fihren weiss, wie der ,Greeco-Ru-
thene“, der kann und wird nicht untergehen!
Konstanz. Pfr. SCHIRMER.



— 796 —

Dr. A. ScueiwiLEr: Die Elemente der Eucharistie in den
ersten drei Jahrhunderten; Mainz, Kirchheim, in-8°, 183 5.,
Mk. 6.50, 1903.

Les discussions se prolongeront probablement longtemps
encore sur le dogme eucharistique: longtemps encore chacun
voudra exprimer sa propre opinion, ou défendre ce que les
catéchistes de son Eglise lui ont appris. Clest le moyen de
n'en pas finir. La question eucharistique étant avant tout une
question de fait, & savoir: «quel a été l'enseignement du
Christ sur ce point, et comment cet enseignement a-t-il été
conservé et transmis par I'Eglise?», cette question, dis-je, ne
saurait étre tranchée, comme toutes les questions de fait, que
par les documents historiques, c’est-a-dire par les textes des
Peres, des théologiens et des historiens de l'ancienne Eglise,
textes produits intégralement et clairement. Au lieu de cette
production objective et de cette constatation historique, on
préfere d'ordinaire discuter, en voilant ou en interprétant in-
exactement ce qui est contraire a4 l'opinion qu'on a embrassée.
On a tort, vu que ce n’est point 1a de la saine critique his-
torique.

Quiconque prendra la peine d'étudier tous les textes relatifs
a Veucharistie dans 'ancienne Eglise, constatera deux séries,
ou deux manieres de s'exprimer, l'une qu’on appelle d’ordinaire
réaliste et Vautre spiritualiste. C'est ce que l'auteur de ce
volume a reconnu notamment au sujet de Clément d’Alexandrie,
d'Origene, de Tertullien (p. 67, 87, etc.).

[’école romaniste cherche a interpréter les textes dits
«réalistes» dans le sens de la transsubstantiation matérielle,
mot qui n’existait pas dans l'ancienne Eglise, mais dont les
romanistes prétendent affirmer 1'équivalent. Pour faire cette
prétendue démonstration ils doivent: 1° prendre a la lettre et
méme forcer les textes dits réalistes, ce qui est déja une pre-
miere violation des regles les plus élémentaires d'une critique
exacte; 2° ils doivent escamoter ou dénaturer complétement
les textes «spiritualistes », et, s'ils 'osaient, ils devraient méme
considérer comme hérétiques la plupart des Peres, qui, de
fait, abondent en explications spiritualistes.

La vérité est dans la conciliation des mots vérité et esprit,
suivant cette parole méme du Christ: #n spiritu et in veritate



— 797 —

(Jean, IV, 23). Les Peres qui ont insisté sur la réalité de la
communion eucharistique, c'est-a-dire sur la réalité de 1'union
de notre ame avec le Christ immolé et sacrifié, ont voulu
dire qu’il ne s’agit pas, dans l'eucharistie, d'une simple com-
munion en fiction et en vaine imagination, mais d'wune com-
munion et d'une participation vraies et réelles au corps et au
sang de J.-C., a son sacrifice, & sa rédemption. Ils ont voulu
dire aussi que ce sacrifice a été réel, que cette mort a été
réelle, que ce corps et ce sang de ].-C. ont été réels; car les
docetes, qui exagéraient les cotés divins de J.-C., allaient jus-
qu’a nier la réalité de son humanité, de son corps, de son
sang, et par conséquent de sa rédemption; et il s'agissait pré-
cisément de l'affirmer ¢nergiquement. De 1a linsistance de
quelques Peéres sur les mots «vrai» et «réel» appliqués au
corps de J.-C. Et, d’autre part, pour que l'on ne prit pas ces
termes, au sujet de l'eucharistie, dans un sens littéral et ma-
tériel (car la lettre tue, la chaiv ne sevt de riem), ils insistaient
sur les mots: image, type, figure, représentation, »epr@sentare,
censeri, census, figura, tmago (Gestalt, Erscheinungsform,
Gebilde, Bild), etc. Ils ont répété a satiété le mot srrsvuarizge,
speritualiter, sacramentaliter ;! ils ont employé¢ les mots pain et
vin aussi réellement que les mots corps et sang,; ils ont méme
dit expressément que le pain est le Logos. En sorte que la
méprise n'est vraiment pas possible & quiconque fait de la
saine exégese et non de la critique de parti pris. Rome s’est
manifestement fourvoyvée des le XI¢ siecle; et les théologiens
romanistes qui savent encore que l'«essence» du christianisme
consiste dans la «spiritualisation» et dans la «sanctification »
de 'ame, cherchent &4 adoucir le plus possible et a spiritualiser
les prétendues définitions du concile de Trente. Ils n'y arrive-
ront pas. Le langage a son honnéteté, et la science moderne
s'accommode de moins en moins des subterfuges et des sub-
tilités de la scolastique moyenagesque. Tout s'explique dans
I’enseignement spiritualiste et chrétien, qui se concilie tres
bien avec le vrai réalisme, et tout devient contradiction dans
le réalisme matériel et la transsubstantiation romaine.

A ce point de vue, on lira avec intérét le volume de
M. Scheiwiler, recteur de la «Realschule» du canton de
St-Gall. On fera bien de le comparer avec le volume de
W. B. Frankland: 7he Early FEucharist (A. D. 30-180), ou sont

Revue intern. de Théologie. Heft 44, 1903. H2



e FO8 ==

cités, avec 'étendue nécessaire, les textes du N. T., de Clément
de Rome, d'Ignace d’Antioche, de la Didache, de Justin, d'Irénée,
etc. Ces textes s’expliquent d'eux-mémes par la reconstitution
du milieu historique et doctrinal dans lequel ils ont été écrits.
Espérons que M. Scheiwiler donnera & son volume une suite,
et qu’il étudiera aussi les Peres des siecles suivants, qui sont
si expressifs dans le sens «pneumatique». A la fin de son
volume, il mentionne la « Revue internationale de théologie » ;
peut-étre fera-t-il bien d’étudier avec attention les nombreux
textes qu'elle a publiés de Cyrille d'Alexandrie, de Jean
Chrysostome, d’Augustin, etc. E. M.

G. SeanLLEs: Les affirmations de la conscience moderne;
Paris, Colin, in-16, 1903, 3 fr. 50.

Ce livre est un recueil d’articles et de discours, d’étendue
et de valeur inégales. Il est écrit dans un style clair, simple,
distingué, qui donnerait a l'esprit une compléte jouissance si
la pensée était toujours juste. Malheureusement l'auteur a pris
le christianisme a rebours; il a vu le tableau a contre-jour,
et croyant de parfaite bonne foi le décrire, il I'a interprété a
contre-sens, n'y voyant pas ce qui y est et y voyant ce qui
n'y est pas.

Sa premiere étude: «Pourquoi les dogmes ne renaissent
pas», en est une preuve frappante. Tout d’abord, il reconnait
les services que les dogmes ont rendus (p. 2). Mais ceci n'est
que pour dorer la pilule: le fond de l'article a pour but de
saper les dogmes mémes. D’ou vient ce mélange de louange
et d’hostilité? De ce que l'auteur n’a pas pris la peine de dis-
cerner les dogmes faux et les dogmes vrais. S'il efit fait ce
discernement, il efit condamné avec raison les dogmes faux,
et, loyalement, il eit maintenu les dogmes vrais. Au lieu de
ce travail d'analyse, il s’est contenté du bloc et est parti de
cette idée fausse: Tout dogme en soi est une erreur.

Ceux des chrétiens qui séparent les enseignements du
Christ des interprétations qui en ont été faites par les théo-
logiens dans le cours des siecles, suivant les sciences ou les
erreurs de leur temps, n'acceptent comme dogmes chrétiens
que les seuls enseignements du Christ, et non les commentaires



— 799 —

qu'en ont faits les hommes. Or, les enseignements du Christ,
dans leur généralité, leur paraissent d'une sagesse, d’'une phi-
losophie, d'une sainteté supérieures a tout ce que les «sciences »
nous enseignent sur les mémes questions. Ils disent que les
«sciences », loin de contredire les enseignements du Christ,
les confirment, et que les enseignements du Christ, bien com-
pris, loin de combattre les sciences, s’harmonisent admirable-
ment avec elles.

Malheureusement M. Séailles ne s'est pas placé sur ce
terrain pour critiquer le christianisme. Il I'a confondu avec
I'Eglise, surtout avec 1'Eglise romaine, avec la théologie, sur-
tout avec la théologie romaine; et partant de cette grosse
méprise, il a frappé & droite et & gauche des coups qui ne
portent pas. Toutes les erreurs qu'il condamne, les vrais
chrétiens les condamnent aussi énergiquement que lui; mais
ils prétendent que ces erreurs ne sont pas des dogmes chré-
tiens, et qu'ainsi elles n’atteignent pas le vrai christianisme,
Ils abandonnent & M. Séailles toutes les erreurs de la «méta-
physique alexandrine», toute la «magie des rites» (p. 43),
toutes les superstitions et les mensonges de la «Légende
dorée », etc., etc., et ils disent que rien de tout cela n'est le
vrai christianisme, et que le vrai christianisme en est com-
plétement indépendant, comme il est completement indépendant
de la papauté, des écoles théologiques, des réglements disci-
plinaires de telle ¢poque, des opinions de tel théologien, etc.

Entrons dans quclques d¢tails. « Quand 1'Eglise, dit 'auteur,
s'est vue menacée par la Réforme, par la Renaissance, par
I'esprit de libre examen et par la science, aprés un premier
moment de désarroi, elle a suivi une politique admivable »
(p. 3). Je trouve, au contraire, que cette politique a été détes-
table, et que I'Eglise romaine, au lieu de faire ses réformes
de fagade du concile de Trente et de dogmatiser les erreurs
du moyen Aage, aurait beaucoup mieux fait de les répudier, de
revenir aux vrais dogmes et d'expliquer ceux-ci selon la
science.

M. Séailles affirme (p. 4) que «les dogmes sont supprimés
par les vérités positives qui ne se concilient pas avec eux,
qui ne pénetrent dans 'esprit qu’'en les en chassant». Evidem-
ment, M. S. parle des faux dogmes et alors nous sommes de
son avis. Il est regrettable qu'il ne cite aucun vrai dogme



— 800 —

précis. Lorsqu’il en vient aux details, il aborde les «écoles
du XVII® siecle », qui en étaient encore a la Physique et au
Traité du ciel d’Aristote (p.7); il cite le Corps de toute la
philosophie (1614) de Théophile Bouju, aumodnier du roi. En
vérité, il s’agit bien d’Aristote et de Bouju! M. S. passe a
Dante (p. 17-20), puis a Bossuet; mais ni les opinions du
poete, ni celles de l'orateur, ne sont des dogmes chrétiens.
M. S. juge du christianisme par la cathédrale du moyen age
(p. 22-26); mais ceci est de l'art et non du dogme. Il rappelle
Popposition entre Gassendi et le jésuite Cazrée (p. 29-30); or
cette opposition ne tire pas a conséquence, et méme nous
prenons fait et cause pour Gassendi contre Cazrée, et pour
Galilée contre Rome. En parlant du miracle, M. S. a oublié
que le Christ a gourmandé ceux des Juifs qui, pour croire en
lui, lui demandaient des miracles. M. S. suppose que «le
XIII® siecle marque l'apogée du catholicisme » (p. 34); je crois,
au contraire, que le XIII® siécle, tout en étant supérieur aux
X® et au XI°® (ce qui n’était pas difficile), a été un siécle infté-
rieur au point de vue du vrai catholicisme. M. S. connait cer-
tainement 'histoire du catholicisme primitif, et il me permettra
d’en appeler a ce catholicisme primitif contre le catholicisme
falsifi¢ du moyen age. M. S. parle d'«un petit Dieu tatillon
qui ne répond plus a la grandeur et a la diversité de l'univers »
(p. 38); qu'il veuille bien remarquer que ce Dieu «tatillon »
n'est point celui du christianisme, et qu'un chrétien, méme
sans étre un Pascal, peut étre aussi attaché aux sciences que
n'importe quel philosophe de nos jours, et avoir de la cause
premieére de l'univers une idée aussi grandiose que n’importe
quel savant « moderne ».

M. S,, aprés s’étre manifestement mépris sur la «cosmo-
logie », se rabat sur la «morales, et il prétend que la morale
chrétienne est «contredite» par la science» (p. 43). Ici encore
nous sommes obligés de constater de graves méprises. En
effet, selon M. S., «le bien (dans le christianisme) n’est pas
d’achever la nature, mais de la délruire» (p. 46); or, au con-
traire, une des maximes de la morale chrétienne est que la
grice «ne détruit pas la nature, mais la perfectionne». Selon
M. S, le tort du christianisme est de ne pas placer le sou-
verain bien dans ce monde et d’achever notre destinée dans
une autre vie (p. 49); or, nous trouvons que la saine raison,



— 801 —

loin de combattre l'existence d'une vie future, ne peut que
I'approuver, et que «l'espérance » chrétienne, sous ce rapport,
est une force morale. M. S. est beaucoup mieux inspiré, lorsque,
par une heureuse contradiction, il rend justice & la morale
chrétienne et a tous ses bienfaits (p. 49-52).

Une de ses objections contre cette morale, c’est que <le
progrés nécessaire de la vie intérieure suffirait & condamner
la révélation en rendant chimérique l'immutabilité prétendue
des dogmes révélés» (p. 53). Or cette objection n’est que futile:
car la doctrine chrétienne est une doctrine de progreés, de vie
intérieure toujours croissante (justus justificetur adhuc), et la
vérité ¢ternelle des dogmes ne combat pas plus ce progres
que la vérité éternelle des principes scientifiques n’est opposée
au progrés des sciences. Si M. S., au lieu de s’embarrasser
dans la «lettre» de quelques préceptes mal interprétés, com-
prenait le véritable «esprit» du christianisme, il en verrait
toute la sublimité, sublimité aupres de laquelle la simple mo-
rale dite philosophique n'est que terre 4 terre. M. S. semble
reprocher au christianisme de faire de la terre un lieu de
passage et de représenter la vie future comme devant rétablir
toutes choses dans l'ordre (p. 55); or, ici encore, M. S. rend
le simple dogme eschatologique solidaire des commentaires
superstitiecux et abusifs de certains théologiens, que nous lui
abandonnons volontiers.

Un des grands griefs de M. S. contre la morale chrétienne,
c'est qu'elle n'est pas assez sociale pour notre société, qui
abonde de plus en plus dans les points de vue sociaux (p. 56).
M. S. s’abuse: car la morale chrétienne est universelle, le
Christ est mort pour tous les hommes, la fraternité chrétienne
bien comprise est admirable. Le Christ n’avait pas a nous
enseigner un cours d’économie sociale et politique, pas plus
qu’il n’avait & nous enseigner la cosmologie; en apprenant a
chaque individu & se sanctifier, il a posé la meilleure base de
la vraie morale sociale, quoi qu'en pense M. S. C’est aussi
rapetisser la rédemption chrétienne que de la réduire a une
question de «substitution» de victime et & une question «d'ex-
piation par le sang », comme si Dieu était un bourreau (p. 72).
Malheureusement quelques théologiens sont tombés dans cet
anthropomorphisme; mais M. S. a tort de ne pas mentionner



— 802 —

les autres explications du dogme divin de la rédemption,
explications sublimes ct qui mettent & néant son objection.

Bref, si T'on peut déprécier les plus grands bienfaiteurs
de 'humanité, on peut aussi, méme a son insu, faire la cari-
cature du Christ et de sa religion; on peut en voiler les cotés
divins et les remplacer par des interprétations dénaturantes
et hostiles. Ce genre d’attaque n’est pas difficile, et je suis
surpris que M. S. s’y soit laissé entrainer. Son excuse est qu'il
confond le christianisme avec le romanisme et le cléricalisme,
qui sont en effet des corruptions du vrai christianisme. Mais,
en soi, juger le Christ et sa religion par 1'Eglise jésuitico-
romaine qui prétend le représenter, est un indigne sophisme,
que les philosophes et les savants devraient bien répudier une
fois pour toutes.

Dans les autres chapitres de ce volume, on trouvera, a
travers des délayages de pensées, de trés utiles réflexions,
notamment dans /ndividualisme et solidarité, et dans Vie
intérieure et action soctale. E. M.

Louis WeBEr: Vers le positivisme absolu par I'idéalisme;
Paris, Alcan, in-8°, 1903, 7 fr. 50.

L'auteur étudie successivement 'idéalisme empirique, I'idéa-
lisme critique, l'idéalisme monadiste, l'idéalisme logique, puis
la phénoménalité de la science, la notion idéaliste de l'expé-
rience et enfin le réalisme du savoir. C'est dire qu’il touche
a toutes les données fondamentales de la philosophie: espace,
temps, matiére, mouvement, force; réalisme, positivisme, dyna-
misme, monadisme, atomisme, etc. Chemin faisant, il combat
Descartes, Leibniz, Kant, Fichte, Hegel, Spencer, a peu prés
tout le monde. Et cela, au profit de quel systéme, de quelle
idée? Que pense-t-il lui-méme? Quelle est sa conception du
monde? Il me serait impossible de le dire avec quelque pré-
cision. Lui-méme fait l'aveu suivant: «D’explication derniére,
intégrale, il n'y en a aucune d’actuellement possible» (p. 384).

Que signifie au juste le titre de son ouvrage? Qu’est-ce
que le positivisme absolu, et qu'est-ce que l'idéalisme absolu?
Comment celui-ci conduit-il a celui-la? Cest ce que l'auteur
aurait df expliquer simplement, par des définitions claires de



— 803 —

tous les termes qu'il emploie. Au lieu de ces définitions simples
et lucides, conditions essentielles de toute étude féconde et
utile, 'auteur s’envole du premier coup sur les cimes les plus
¢levées, et je doute que bien peu de lecteurs I'y suivent. Des
lors, & quoi bon tant d’efforts, un style si contourné, un voca-
bulaire si obscur? Par exemple, 'idéalisme absolu, dit 'auteur,
«est le développement normal du subjectivisme kantien . . .
(p. 101). L’idéalisme absolu, au sens empirique, n'est et ne
peut étre qu'une généralisation de la chimie menitale... (p. 102).
Le sens général de l'idéalisme absolu est facile a établir en
face de 1'idéalisme critique: il est la transformation du dualisme
critique par ['élimination de la tendance objective et agnos-
ticiste., L'idéalisme absolu est l'idéalisme critique, débarrassé
de la superstition de la chose en soi» (p. 104). En vérité,
sont-ce 1a des définitions? L’auteur a le grand tort d’étre trop
abstrait, et de croire qu’il explique les mots obscurs par des
mots plus obscurs encore; ses explications ne sont au fond
que des complications ajoutées a d’'autres complications, et des
subtilités multipliées par elles-mémes.

Comment le comprendre lorsqu’il écrit, par exemple (p. 334
a 335): «Définir le réel par le devenir de son idée et l'iden-
tifier avec ce devenir méme, c’est, corrélativement, ¢élargir la
signification de 1'idée, sortir du réduit étroit des déterminations
ou l'enferme la psychologie. L’'idée cesse d’étre une chose
parmi d'autres choses, une existence parmi des existences
d'une autre nature et d'un autre ordre; elle est la raison des
choses et la totalité des existences; elle se différencie par
rapport 4 soi et elle ne s’'oppose qu'a soi. Elle n'est pas seu-
lement I'idée de tous les objets possibles; elle est inversement
l'objet de toutes les idées possibles. En particulier, elle est
I'existence achevée, épuisée, l'affirmation posée devant la
réflexion, et elle est, a un autre point de vue, l'existence
inachevée, inépuisée, 'affirmation incluse en puissance dans la
négation. Comme existence donnée, elle est le concept, le pro-
duit de la pensée; comme existence inépuisée, comme progres,
elle est l'activité mentale, la fonction indécomposable ol se
résument tous les rapports de sujet & objet. La dualité de
I'étre et du devenir, du passé et du futur dans tout progres,
est intérieure a4 l'idée, de méme que la distinction entre l'idée
et I'objet n'’est qu'un moment de l'idée en tant que rétlexion.»



— 804 —

Comprenne qui pourra, Je cite cette tirade au hasard; il y en
a dans le volume autant que de pages.

Ce qui est le plus clair, je crois, c'est que l'auteur en
veut terriblement & «la chose en soi», ainsi qu'au «vieil esprit
théologique » (p. 332). Ce sont 1a ses bétes noires. Pourquoi,
par exemple, le monadisme est-il si faible? Clest qu'il est
«engagé¢ dans la théologie» (p. 133). Vieille métaphysique,
vieille théologie, ce sont 1a «de ces pseudo-explications dont
la pensée moderne ne veut plus» (p. 134). Qu'est-ce que la
pensée moderne, et que veut-elle? Qu’est-elle donc, la théo-
logie, pour étre si coupable aux yeux de M. Louis Weber? Si
encore il la définissait! on pourrait alors discuter. Mais il est
probable qu’il entend par 1a toutes les sottises qui ont été
débitées sur Dieu et sur les choses religieuses par des théo-
logiens ignorants et par des athées non moins ignorants.
C’est triompher d’elle aisément.

Souvent la peur d'un mal nous conduit dans un pire,
L’auteur a constaté les erreurs du sens commun et, pour les
éviter, il s'est précipité a l'extréme opposé; pour éviter la
crédulite, il a rejeté toute croyance. On avait admis des étres
et des substances 14 ou il n'y en avait pas, et M. L. Weber
en a conclu qu'il n'y a aucune substance. Il n'y a donc que
des phénomeénes, comme si des phénomenes étaient possibles
sans une substance ou une force qui les produise! L’auteur
dit avec raison (p. 122) que «1'élasticité pourtant si complai-
sante du vocabulaire métaphysique a des limites»>. C'est une
veérité qu’il semble avoir trop oubliée pour son propre compte.

Bref, I'absence de définitions précises a rendu lauteur
trés obscur et trés difficile a lire, et a fait de son volume un
nid de quiproquos, pour ne pas dire de sophismes. Cest grand
dommage, parce qu'il a une tres grande disposition & manier
I'abstraction. Il pourrait, s'il voulait s’astreindre a la simplicité
et a la clarté, mettre en vraie lumieére les questions les plus
ardues de la métaphysique et de la science. Ce qui nous
manque en philosophie, ce ne sont pas les hommes épatants
et inintelligibles, mais les penseurs lumineux qui rameénent le
sublime au simple et le multiple 2 'un. Autant les sophistes
sont nombreux, autant les vrais philosophes sont rares. Je
crois sincérement que M. L. Weber pourrait étre de ces der-
niers, mais a la condition de procéder autrement. E. M.



— 805 —

Petites Notices.

* D. Dr. A. DorNER: Grundriss der Religionsphilosophie ;
Leipzig, Diirr, in-8°, Mk, 7, 1903, — Ce tres substantiel volume
traite de la place de la philosophie de la religion parmi les
autres branches de la philosophie; de la définition de la reli-
gion par rapport & Dieu et a4 'homme; de la foi et de ses
manifestations (sacrifice, sacrements, révélation, miracle, priére,
contemplation); des rapports de la religion avec la morale, la
connaissance et l'art; des lois de la vie religieuse, etc. Nous
le recommandons & tous les lecteurs qui veulent approfondir
cette importante question.

* R. EuckeN: Gesammelte Aufsitze zur Philosophie und
Lebensanschauung ; Leipzig, Dirr, in-8°, Mk. 4. 20, 1903. —
L’auteur prend la défense de la morale et de I'étude de la
morale. Il passe en revue les doctrines de quelques philosophes
sur 'humanité et sur la vie: Aristote, Geethe, Fichte, Fr. Fro-
bel, Runeberg, Moritz Seebeck, K. Steffensen. Il étudie quelques
problemes de philosophie religieuse, discutés dans notre monde
moderne. Il analyse les systémes de Pierre Bayle et de Will-
mann. Dans toutes ces ¢tudes, si varicées, il fait acte de pen-
seur et mérite une sérieuse attention. Voir la critique approfondie
que notre collaborateur, M. Keussen, en a publiée dans la FKevue.

* Prof. D Diomedes Kvriakos: Oi vopsic psycdior Teodpyeu.
Ev 4Y9mveue, in-18, 76 p., 1903. — 11 s'agit de Basile le Grand,
de Grégoire le théologien, et de Jean Chrysostome. On ne
saurait assez recommander cette ceuvre de propagande. Les
Péres ne sont pas assez connus; non que toutes leurs opinions
personnelles soient aujourd’hui acceptables; non; les sciences,
I'histoire, la philosophie ont progressé. Mais ils nous donnent
I'exemple de la foi, d'une foi vive, d’'une grande ardeur pour
I'idéal chrétien, d’'une liberté non moins grande dans l'interpré-
tation des dogmes, dans les explications qu’ils en donnent, dans
l'application morale qu’ils en font dans leurs sermons. C’est
cette liberté qui nous manque, a nous théologiens figés dans
la routine, dans la torpeur de la pensée; & nous qui prenons
cette routine pour la vraie tradition, cette torpeur pour la vraie
foi. Si nous lisions plus et mieux les Péres, si nous avions sur-
tout leur esprit, nous aurions vite rendu au dogme son éclat,
a la théologie sa grandeur, a la religion chrétienne sa vie.



— 806 —

* Dr. J. Leesws: Das Reich Christi, Nrn. 4 und 5, 1903:
Biblizisten und Bibelkritik (S. Jeeger); Zur alttestamentlichen
Krise in der Theologie (Kihler); Verbalinspiration und Text-
kritik (J. Lepsius); Der Calvinismus nach Abr. Kuyper (M. Je-
ger); Der Text der Schopfungsgeschichte (J. Lepsius); Berlin,
Reich Christi-Verlag, Liitzow-Ufer 5%, Mk. 5. 50.

* Lic. Hans Lietzmann: Kleine Texte fiir theologische Vor-

lesungen und Ubungen.: — Die drei #ltesten Martyrologien,
Mk. 0. 40. — Origenes, Homilie X iiber den Propheten Jere-
mias (E. Klostermann), Mk. 0. 30. — Reste des Petrus-Evange-

liums, der Petrus-Apokalypse und des Kerygma Petri (E.
Klostermann), Mk. 0. 30. — Bonn, Marcus & Weber, 1903.

* Raoul RicHTER: Friedrich Nielzsche, sein Leben und sein
Werk. Leipzig, Diirrsche Buchhandlung, Mk. 4. — Der grossen
Flut der Nietzsche-Literatur ist ein neues Werk zugefiigt wor-
den, Vorlesungen, die in Leipzig gehalten wurden. Das Buch
hat die Vorziige und Nachteile dieser Abfassungsweise. Einer-
seits ist es sehr leicht zu lesen, die schweren Gedanken besser
verstindlich, anderseits ist flir einige Fragen, die sonst breiter
behandelt worden wiren, der Raum etwas eingeschrinkt. Der
Verfasser sucht, was sonst noch nirgends streng durchgefiihrt
wurde, «eine reinliche Scheidung der Gesichtspunkte und der
Probleme walten zu lassen». So zerfillt das Buch in drei Ab-
schnitte. Im ersten wird N.s an Kampfen iiberreiches Leben
geschildert; die &dussern Ereignisse werden als innere Erleb-
nisse dem Verstindnis ndher gebracht. Im zweiten Abschnitt
wird mit wissenschaftlicher Gerechtigkeit eine einheitliche, zu-
sammenhidngende Darstellung der Lehre N.s gegeben, unbe-
kiimmert um ihre logische Haltbarkeit, und erst im dritten Ab-
schnitt beurteilt Richter das Werk N.s. Durch diese Trennung
der Darstellung von der Kritik ist die Objektivitit viel leichter
gewahrt worden. Einen kleinlichen Massstab hat Richter in
seiner Kritik nicht angewendet. Er unterwirft der Beurteilung
nur das definitive Studium der N.schen Philosophie, aus den
fritheren Phasen nur dasjenige, was Voraussetzung hierfiir ist.
Erst kritisiert er die Werttheorie und Ethik, wo er zum Er-
gebnis gelangt, dass N.s Angriff auf die Moralanschauung vom
Dasein allgemein giiltig seiender Werte die wesentlichen Posi-
tionen unberiihrt gelassen hat; dass fiir die Auffassung vom



— 807 —

Oberwert als Lebenssteigerung der Art, als Ubermensch, die
wissenschaftliche Kritik aussetzt und die Willenskritik einsetzt;
und dass wir unsere vollkommene Unwissenheit einzugestehen
haben iiber die Unterwerte, die Zustinde, die die Entstehung
des Ubermenschen beférdern sollen. — Dann bespricht Richter
die Metaphysik N.s, seine Lehre vom Willen zur Macht, wobei
er auf einen Grundwiderspruch zwischen der Metaphysik und
der allgemeinen Begriindung der Ethik bei N. hinweist, indem
dieser in letzterer seiende Werte negiert, in ersterer aber die
Macht als allgemeines Willensziel hinstellt. — Ferner wird die
Erkenntnistheorie N.s besprochen, die, als Spezialfall des Wil-
lens zur Macht, eine biologisch-skeptische ist; die Widerspriiche
werden hervorgehoben, aber auch die Gebiete, die N. aufge-
hellt hat, gewiirdigt. Zum Schluss bespricht Richter noch die
geschichtliche Bedeutung der Philosophie Nietzsches. |

* Emile TarDIEU: L'enmnui, étude psychologique, Paris, Al-
can, in-8° 5 fr.,, 1903. — On peut faire sur P'ennui un livre
instructif, mais qui n'en sera pas moins ennuyeux a la longue;
car, quelles que soient les formes et les causes de 'ennui, c’est
toujours I'ennui. Ce qui serait plus utile que I'analyse des formes
et des causes, C’est 'analyse des remeédes. En lisant le chapitre
intitulé: «L’ennui par sentiment du néant de la vie », jespérais
qu’il étudierait ce sentiment et qu'il en montrerait le peu de
solidité. J'ai été décu. Le dernier chapitre traite, il est vrai,
des remedes de l'ennui; mais ce chapitre aussi est une décep-
tion. L’auteur semble atteint de scepticisme; aussi n’a-t-il pas
vu toutes les ressources vitales cachées dans 'amour du vrai,
du beau, du bien, dans la recherche de l'idéal, dans le travail
intense, dans les convictions solidement assises, dans la foi au
Dieu vivant, dans le dévouement a toutes les nobles causes.
C'est dommage: car ces choses ne sauraient étre trompeuses.

* Leo XII1 an Paulus I'V? (apud J. Parker, Londini, MCM).
— L’auteur laique de cette brochure latine plaide avec raison
pour la validité des ordres anglicans. La Revue n’a point a
revenir sur cette question qu’elle a suffisamment élucidée (1899,
n° 9, p. 8-20). Au point de vue des formalités rituelles, la ques-
tion me semble épuisée, et si Rome pouvait se convertir, elle
serait convertie; mais le fanatisme est inconvertissable sur son
propre terrain. Pourquoi deés lors 1'y suivre? Pourquoi ne pas



— 808 —

le forcer a revenir sur le terrain dogmatique, a répondre, par
exemple, aux questions suivantes: Qu’'est-ce qu'un sacrement?
D'ou vient la grace dans les sacrements? Est-ce le Christ ou
le signe cérémoniel qui confere la grace? En quoi consiste le
« pouvoir » sacerdotal, et d’ott vient-il? Le Christ 'a-t-il fait dé-
pendre du cérémonial romain, ou du cérémonial de Henri VIII,
ou du cérémonial d'Edouard VI, etc.?... Peut-étre que des ré-
ponses exactes 4 ces questions mettraient fin & cet éternel débat,
qui, comme tant d’autres, tourne toujours dans le méme cercle,
faute de méthode.

Librairie.

Analecta Bollandiana, T. XXII, fasc. 3, 1903: H. Thurston. Visio
monachi de Eynsham; — H. Delehaye. La passion de S. Théo-
dote d’Ancyre. Bruxelles, 14, rue des Ursulines.

D. W. Bousser: Volksfrommigkeit und Schriftgelehrtentum. Ant-
wort auf H. Perles’ Kritik meiner «Religion des Judentums im
N. T.-Zeitalter » ; Berlin, Reuther & Reichard 1903, 80 Pf.

Catechism for Liberal Christians. An aspiration towards Christian
Unity. Oxford, Percy str.,, Church of the Divine Love.

Ad. CostE: Dieu et I'ame, 2¢ édit. Paris, F. Alcan, in-18, 154 p.,
1903, fr. 2. 50 (sera analysé).

Deutschland (von Hoensbroech), Nr. 11: Das Urchristentum nach
O. Pfleiderer (H. Holtzmann); Wolfgang Kirchbachs « Mosai-

scher Schopfungsbericht» (H. Gunkel); Ed. v. Hartmann und
die moderne Theologie (A. Drews); Berlin, Schwetschke.

Journal des Savants. Juin 1903: La chanson de Sainte Foi (A.

Thomas), p. 337-345; — Zu den altfranzosischen Bernard-
Handschriften, von A. Schulze, p. 347-348.

D. J. MewuoLp: Studien zur Israelitischen Religionsgeschichte:
Elias, Amos, Hosea, Jesaja; Bonn, Marcus & Weber, 1903;
Mk. 3. 20.

Armand SaBaTier : Philosophie de 'Effort. Essais philosophiques
d’un naturaliste; Paris, Alcan, in-8°, fr. 7. 50, 1903. (Cet im-
portant ouvrage sera analysé prochainement.)

W. StupeEmunp: Ist das Christentum Wahrheit? Leipzig, Wall-
mann, 1903, Mk. 0. 75. (Recommandé.) '

—— ¥



'Verl&g- von C. A, échwetsohke und Sohn,' Berlin W, 35.

Soeben erscheint:

Bibliographie der theologischen Literatur

fur das Jahr 1902

“bearbeitet von

BAENTSCH, BEER, CHRISTLIEB, 0. CLEMEN, EVERLING, FUNGER,
HERING, HOFFMANN, ISSEL, KNOPF, KOEHLER, KRUGER, LEHMANN,
LULMANN, MEYDENBAUER, MEYER, NEUMANN, PREUSCHEN, SCHEIBE,
SMEND, SPITTA, STUHLFAUTH, TITIUS, WERNER
und : ‘

TOTENSCHAU, zusammengestellt von NESTLE
her&uswgebeﬁ- von

Prof. Dr. G KRUGER und ILic. Dr. W. KEHLER

in Giessen.

- SONDER-ABDRUCK
AUS DEM 22. BANDE DES THEOLOGISCHEN JAHRESBERICHTES.

Preis der Lieferung 50 Pfg.
Vollstindig in etwa 5 Lieferungen.
Jahrgang 1900 = Mk. 2, —; 1901 = Mk. 2, 20,

Diese Bibliographie ist die einzige, welche die gesamte literarische
Produktion des Jahres, einschliesslich der auslindischen und der in Zeit-
schriften niedergelegten, in systematischer Ordnung bietet. Sie gewdhrt also
die Moglichkeit, sich iiber die Erscheinungen irgend eines Spezialgebietes
zuverlissig zu unterrichten.  Der unoewohnhch blllloe Preis ermdglicht
allwemunste Velbreltuntr :

Da angesichts dieser Bibliographie die Theologische Rundschau ihre
Bibliographie eingestellt hat, bleibt sie in der Tat das einzige Hiilfsmittel,
sich {iber die theologische Gesamtarbeit eines Jahres kurz und schnell
zu unterrichten, und sollte in den Kreisen der den internationalen und
interkontessionellen, wissenschaftlichen Fortschritt der Theologie verfol-
genden Dozenten, Pfarrer und Laien unentbehrlich werden.




Verlag von 0. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Untersuchung der Zeitfrage:

Ist eine religionslose Moral moglich?

Von
Karl I.iihr,

Pfarrer in Gotha.

Preis Mk. 1. —.
Schilecicrmacher.

Zum hundertjihrigen Gedéchtnis

der

Reden iiber die Religion an die Gebildeten unter ihren Verdchtern.

Von
M. Fischer,

Pfarrer an St. Marcus in Berlin.

Preis Mk. 8. —, geb. Mk. 4. —.

Psychologismus
oder Antipsychologismus?

Entwurf einer
erkenntnistheoretischen Fundamentierung der modernen Energetik

von

Dr. Karl Heim.
Preis Mk. 4. —.

Die
orienfalische Christenheit der Mittelmeerlinder.

Reisestudien zur Statistik und Symbolik
der griechischen, armenischen und koptischen Kirche

yvon

Lie. Dr. Karl Beth,

Privatdozent an der Universitit Berlin.

PreiS Mkl 81 —






	Bibliographie théologique

