
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


766

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Lie. theol. P. Beäunlich: Los von Rom-Kämpfe im Böhmerland:

I. Wie Böhmen protestantisch wurde; IL Wie man
Böhmen katholisch machte. München, Lehmann, 1903.

Verfasser beginnt mit dem IX. Jahrhundert. „Als eine
Art Nationalkirche mit slavischer Kirchensprache und slavischer
Volksbibel hat das Christentum im IX. Jahrhundert die slavischen
Völkerschaften Mährens und Böhmens zuerst in umfassender
Weise für sich gewonnen." Wenn der Verfasser bei Besprechung
der slavischen Liturgie na,ch dem Vorgange Wattenbachs,
Ginzels, Lapötres u. a. auf die vielbesprochenen Briefe der
Päpste Hadrian II. und Johann VIII. hinweist, so entgeht ihm,
dass diese Papstbriefe als Fälschungen erwiesen sind. Doch
das nur nebenbei. In grossen Zügen führt der Verfasser aus,
wie Rom auf die im Entstehen begriffene nationale Kirche seine
Hand legte, wie dieses westslavische nationale Kirchentum
völlig vernichtet wurde und welche Spuren national-kirchlicher
Erinnerungen in der Folgezeit blieben. Er bespricht das
Auftreten der Waldenser in Böhmen, ferner Konrads von
Waldhausen, Miliö' von Kremsier, Matthias' von Janow, des Magisters
Johannes Hus, die Entstehung der Brüderunität, das Eindringen
der Reformation des 16. Jahrhunderts bis zum Majestätsbrief
Rudolfs IL Dann die Wendung mit dem Jahre 1618: der Fenstersturz

in Prag und mit ihm der grosse Krieg, 1620 die Schlacht
am Weissen Berge, 1621 das Blutgericht auf dem Altstädterring
in Prag, des weiteren die Konfiszierung der Güter protestantischer

Familien als „Rebellengüter", Ausweisung der Pastoren,
Übergabe der Prager Universität an die Jesuiten, Verjagung
des gesamten protestantischen Adels und eine schrittweise
Ausrottung des Protestantismus im Volke, so dass bis zum Jahre 1628

über 36,000 evangelische Familien, also etwa 150,000 Seelen, ins

Exil gingen. Verfasser erzählt schliesslich vom wiederholten



— 767 —

Aufflackern des Protestantismus während der Wechselfälle des
30jährigen Krieges, von den evangelischen Regungen und
Leiden im ersten Drittel des XVIII. Jahrhunderts, von der
böhmischen Los von Rom-Bewegung des Jahres 1732, endlich
von der vollständigen Unterdrückung des Protestantismus und
der Rekatholisierung Böhmens. — Es ist unstreitig ein verdienstliches

Unternehmen des Verfassers, die in einer reichen, zum
Teil schwer zugänglichen Literatur niedergelegte wrechselvolle
religiöse Vergangenheit Böhmens den Zeitgenossen nahe zu
rücken, damit sie immer wieder lernen und beherzigen, was
sie nur zu oft vergessen: dass „alles Unglück von Rom kommt".

Konstanz. Pfr. SCH.

Ph. de Commynes: Mémoires; nouvelle édition par B. de

Mandrot, 2 vol.; Paris, A. Picard, 1903, 25 fr.

On peut étudier cet ouvrage: 1° au point de vue
philologique et littéraire. M. de Mandrot, dans son Introduction, a
donné tous les détails possibles sur les six manuscrits que
nous possédons (p. 101-112), et sur les éditions publiées jusqu'à
présent (p. 112-125). Il a publié un manuscrit inédit et complet,
qui a appartenu à Anne de Polignac, comtesse de La
Rochefoucauld, nièce de l'auteur; il l'a annoté avec une grande
érudition. Cette étude de la langue française du XVe siècle
est fort intéressante ; — 2° au point de vue de la politique et
de la morale. On n'y trouvera ni grande politique, ni grande
morale. Commynes était un homme de son temps et de plus
un disciple de Louis XI: «c'est dire que sa morale ne repose
pas sur un fond très solide » (p. 95) ; — 3° au point de vue
de Vhistoire. Commynes a eu des sympathies et surtout des

antipathies dont il faut se méfier. M. de Mandrot l'a jugé
ainsi (p. 99-100): c En résumé, malgré des défauts de rédaction
très sensibles et quelques erreurs historiques assez grossières,
nous nous refusons à admettre que les Mémoires de Commynes
sortent amoindris de leur confrontation avec les documents

originaux. Des enseignements du politique, des leçons du

moraliste, il demeure quelques pages éloquentes, mais dans ce

véritable «livre des princes> nous n'allons plus, comme le
faisait Charles-Quint, chercher des leçons de gouvernement.
Ce que nous demandons à nos vieux historiens, c'est de nous



— 768 —

renseigner sur les choses et sur les hommes d'autrefois, sur
les hommes surtout, dont ils nous mettent à même de reconstituer

la vie extérieure et intérieure, et que nous voulons
pouvoir juger sans parti pris, en connaissance de cause. Or
l'art de Commynes, art inconscient sans doute, mais très réel,
est précisément, sans abuser du détail, de fixer par quelques
traits ineffaçables la physionomie des personnages qu'il a mis
en scène. Il ne force pas notre jugement, mais quand nous
l'avons étudié, il se trouve la plupart du temps que notre
conclusion n'est autre que la sienne, et ce résultat est obtenu
sans effort de sa part, par le seul effet de cette inconsciente
sympathie qui s'établit entre le livre et son lecteur. C'est que,
dans cette œuvre mal composée, dans cet amas de matériaux
en apparence jetés un peu au hasard et qui, fort heureusement

peut-être, n'ont été ni complètement façonnés ni
ordonnés régulièrement, il y a des perles de grand prix et
qu'après s'être appliqué bien consciencieusement à en compter
les taches et les défauts, on finit par reconnaître la valeur de

premier ordre de l'œuvre de Commynes, et, comme Montaigne,
par y admirer « le langage doux et aggreable, d'une na'ifve

simplicité, la narration pure et en laquelle la bonne foy de

l'autheur reluit évidemment, exempte de vanité parlant de soy,
et d'affection et d'envie parlant d'autruy ». — 4° Au point de

vue religieux et ecclésiastique. C'est ici surtout que nous aimerions

insister, en rapportant ce que Commynes a dit des papes
de son temps, Sixte IV, Innocent VIII, Alexandre VI Borgia;
de certains cardinaux, notamment Jean Balue, Guillaume
Briçonnet, Julien de La Rovere, Ascagno Sforza, César Borgia,
cardinal de Valence, etc. ; de certains archevêques et évêques,
l'archevêque de St. Jacques et son fils Don Diègue de Azevedo,
Louis de Bourbon, évêque de Liège, Jean bâtard de Bourgogne
et évêque de Cambrai, etc., et en général des mœurs
ecclésiastiques, des cages de fer inventées par l'évêque de Verdun,
de François de Paule, des négociations avec la papauté, des

superstitions de Louis XI, de Savonarole, etc. Mais ceci nous
mènerait trop loin. Le lecteur y suppléera, et il n'en aura que

plaisir et profit. E. M.



— 769 —

Dr. Karl Kehrmann : Die „Capita agendorum". Kritischer
Beitrag zur Geschichte der ReformVerhandlungen in Konstanz.
München und Berlin 1903.

Die „Capita agendortim" (sc. in concilio generali Constan-
tiensi de ecclesiae reformatione) wurden bisher nach den
Beweisführungen von Finke und Tschackert mit ziemlicher Sicherheit

dem Kardinal Peter von Alili als Verfasser zugeschrieben.
K. erbringt dagegen den mit kritischer Schärfe und ruhiger
Objektivität durchgeführten Nachweis, dass die Capita kaum
als die Schrift eines einzelnen zu betrachten sind, sondern als
eine rein äusserliche Sammlung von Material, „das aus
verschiedenen Schriften zusammengeholt wrurde und bei dessen

Zusammenstellung man keine irgendwie literarische Absicht,
sondern lediglich praktische Zwecke verfolgte" (S. 35 u. ö.). Als
solche Schriften, die den Capita als Vorlage dienten und zum
Teil wörtlich in dieselben verarbeitet wurden, werden im
einzelnen untersucht ein Brief Aillis aus dem Jahr 1411 an Papst
Johann XXIIL, ein Reformgutachten (avisata) der Universität
Paris, die „Informationen" des Erzbischofs Pileus von Genua,
eine Schrift Gersons: „De vita spirituali animae", und
wahrscheinlich (für das IX. Kapitel der Capita) eine grössere
Reformschrift Aillis. Der Ursprung der Capita ist nach K. in
französischen Kreisen zu suchen (S. 61), ihre Entstehung fällt
nicht vor das Konstanzer Konzil, sondern in dessen Tagung
(S. 46). G. M.

Le P. L. La Berthonnière : Essais de philosophie religieuse ;

Paris, Lethielleux, 1 vol., 1903.

Doit-on juger l'auteur par son livre? Il semble que lui-
même ne le désire pas, lorsqu'il dit (p. XIV) : « Sur bien des

points, il y aurait des précisions à introduire, des éclaircissements

à ajouter, et même, sans aucun doute, des rectifications
à faire plus ou moins importantes. » Quoi qu'il en soit,
reconnaissons, avant tout, avec plaisir, que ce livre contient nombre
d'excellentes pensées, de très justes appréciations sur Pascal,
etc. L'auteur a certainement cette < bonne volonté » qu'il se

plaît à glorifier; et, si ces deux qualificatifs ne répugnaient
pas l'un à l'autre, je dirais volontiers qu'il est un de ces rares
«romanistes libéraux» qui, d'une part, mettent plus volontiers



— 770 —

en avant le titre de « catholique » que celui de « romaniste »,
et qui, d'autre part, insistent surtout sur leur libéralisme
lorsqu'ils font de l'apologétique. Il écrit en effet (p. 229) : « Si dans

l'Eglise, comme en nous, il faut distinguer le corps et l'âme,
en fin de compte et malgré les apparences, c'est par l'âme et

pour l'âme que le corps existe. » Or cette doctrine est une
pierre de touche de la vraie orthodoxie et du vrai libéralisme,
non seulement en ce qui concerne l'ecclésiologie, mais encore
dans plusieurs autres parties très importantes de la théologie.
Le système d'« immanence » que l'auteur défend avec tant de

chaleur, part certes d'un bon naturel; c'est le cri d'une âme
qui déclare « opprimante » la vérité qui s'impose du dehors.
Le savant oratorien veut que le christianisme soit une vie, et
non une croyance abstraite et sèche, comme c'est souvent le

cas chez certains théologiens et dans le clergé administratif.
Son « dogmatisme moral » n'est que la répétition, sous une
autre forme, de cette même théorie. Bien comprise, cette
théorie de l'immanence et du moralisme dans la démonstration
des vérités dogmatiques est fort acceptable et est elle-même,
du reste, très ancienne. Elle n'est neuve que dans la manière
dont M. Blondel et quelques disciples la présentent, et cette
manière est loin d'être heureuse sous tous les rapports.

Le P. La Berthonnière, qui est de leur nombre, veut que
le « Dogmatisme moral » soit pris avant tout pour une
méthode (p. 118), méthode qu'il distingue de l'ancienne en
répudiant celle-ci. L'ancienne méthode est censée avoir raisonné
ainsi : 1° c'est un fait que Dieu a parlé ; on le prouve par tels
et tels miracles; 2° or c'est un fait qu'il a enseigné telle
doctrine et imposé tels préceptes; 3° donc cette doctrine et ces

préceptes doivent être crus et pratiqués, quoi qu'il en coûte à

la raison, qui n'a pas à les discuter, et à la conscience, qui
n'a pas à les écarter. D'ailleurs on peut démontrer que ces

dogmes ne contredisent pas la raison, et que ces préceptes ne

répugnent pas à la conscience, lorsque la raison et la
conscience sont soumises et dociles. .C'est tout.

Que des théologiens aient procédé avec cette sécheresse

et cet autoritarisme, cela n'est que trop certain. Mais que
l'ancienne apologétique n'ait consisté qu'en cela; que St.

Augustin et les autres Pères n'aient pas expliqué l'autorité de la

révélation et le surnaturel de la grâce en faisant valoir l'im-



— 771 —

manence de la vie chrétienne, de l'acte de foi informé par la
charité, de toute l'activité de l'âme concourant avec Dieu à sa

propre sanctification par la foi raisonnée et par la volonté
librement déterminée, c'est inadmissible. Les grands théologiens
n'ont jamais pratiqué la méthode de transcendance ou
d'autorité sans la compléter par des considérations d'immanence
et de liberté. Il faudrait ignorer l'histoire de la théologie pour
le nier.

Ce que l'on doit admettre, pour équilibrer les points de

vue en cette matière, c'est que de nombreux sophismes ont
été commis par des apologistes d'autrefois; c'est que ces
sophismes étaient inévitables, étant donnée l'infériorité des
sciences anciennes ; c'est que les progrès des sciences actuelles
rendent nécessaires des explications plus exactes et plus
complètes; c'est que l'apologétique d'aujourd'hui doit être, comme
le dit justement M. Blondel, « rationnelle et dotée de toute la
rigueur scientifique qu'elle n'avait point encore comportée»
(p. 157). Donc il serait tout naturel que nous eussions, dans
nos Expositions actuelles des dogmes, un plan meilleur, une
meilleure disposition des parties, et une explication plus approfondie

des vérités dogmatiques elles-mêmes.
Si le P. La Berthonnière s'était borné à ces revendications

en faveur d'une théologie plus lumineuse, plus scientifique,
plus vivante, plus conforme à nos besoins les plus vitaux, il
serait inattaquable. Mais, sous prétexte d'une plus grande unité
de vie, il a effacé considérablement la distinction entre le rôle
de l'intelligence et le rôle de la volonté dans l'acte de foi; il
a même donné une telle prépondérance à celle-ci qu'on n'aper.
çoit presque plus, dans son système, l'action de l'intelligence-
Ce dualisme lui déplaisant, il a cherché à faire croire que,
dans l'ancienne théologie, le surnaturel était « comme quelque
chose qui s'ajouterait du dehors à la nature en se juxtaposant
ou en se superposant à elle » (p. 209). Addition du dehors,
juxtaposition, superposition, disons même « superfétation »

(p. 204), ce sont là des expressions manifestement accumulées
dans le but de faire croire que la vie surnaturelle, d'après
l'ancienne théologie, n'était pas une vraie vie, mais plutôt un
parallélisme plus ou moins mécanique. (Voir les pages 200-204.)

Je ne saurais exposer ici ni la doctrine, des rapports de

la nature et de la grâce, ni celle des rapports de la raison et



— 772 —

de la foi. Je suis loin de dire qu'elles soient l'une et l'autre
satisfaisantes dans toutes les anciennes théologies. Mais les
explications du P. La Berthonnière sont loin de paraître
exactes. « Croire, dit-il, c'est vivre La foi est affaire de
volonté (p. 165). La foi apparaît ainsi comme la rencontre
de deux amours et non pas comme la liaison de deux idées»
(p. 166). On le voit, l'activité de l'intelligence paraît supprimée
au profit du sentiment; sous prétexte que la foi est une vertu,
elle n'est pas une idée ; l'idée rentre dans l'intellectualisme, et
« l'intellectualisme est une idolâtrie » (p. 187). Le « dogmatisme
moral » de l'auteur se résout ainsi dans le sentimentalisme.

Si je comprends bien son système, le vice radical en est
dans une fausse notion et dans une exagération de l'unité. A
l'exemple d'Eutychès qui, sous prétexte d'unité personnelle, n'a
pas pu concilier les deux natures en Jésus-Christ, et a absorbé
l'action humaine dans l'action divine, l'auteur, sous prétexte
de l'unité de la vie dans le chrétien, tend à ne plus voir
l'action de l'intelligence dans l'acte de foi, mais seulement
l'action de la volonté ou l'amour. Il ne semble comprendre ni
le dualisme humain, ni le dualisme chrétien, ni même les deux
degrés (le degré naturel et humain, et le degré surnaturel et

divin) dans la vie chrétienne. Il va jusqu'à dire: «Dans ces
conditions il ne peut plus être question de concilier le naturel
et le surnaturel. Posé dans ces termes, le problème est
supprimé» (p. 209). Que l'honorable auteur veuille donc bien faire
une étude psychologique de la « personne » à la lumière des

sciences actuelles ; il verra mieux en quoi consiste « l'unité »

de la personne, et cette constatation lui fera éviter le monisme
erroné qui se cache, je crois, dans son immanence.

Loin de moi la pensée de reprocher au P. La Berthonnière

d'être trop mystique ; mais peut-être va-t-il trop loin
lorsqu'il dit: «Ne pourrait-on pas dire qu'une véritable
apologétique ne serait rien de plus qu'une science de la vie des

Saints?» (p. 184). Tous les Saints ont une parfaite «bonne
volonté » ; mais celle-ci n'est pas tout, et sainte Thérèse est loin
de s'en être contentée. Le P. La Berthonnière ne va-t-il pas

trop loin, lorsqu'il écrit : « La bonne volonté est pour nous le

critérium vivant et toujours libre Le bien et le vrai sont

une même chose.. C'est aussi la même chose qu'être bon et

avoir la vérité... C'est par la bonté qu'on possède la vérité...



— 773 —

Dieu est vérité, mais il n'est vérité que parce qu'il est bonté »

(p. 185-186). Etc.
Ce sont là des assertions plus que discutables, auxquelles

les faits journaliers donnent le plus éclatant démenti. L'auteur
abonde en clichés de cette sorte, qu'il formule comme des

principes. Je regrette que la place me manque pour signaler
aussi les spéciosités et les insuffisances de son ecclésiologie
(p. 219-223). Lorsqu'il étudiera la question de plus près, je ne
doute pas qu'il voie mieux à quoi se réduit, dans l'Eglise
romaine, cette liberté qu'il semble tant apprécier dans l'acte
de foi, et si cette « bonne volonté » qu'il identifie avec la
vérité, y est autre chose que la soumission absolue à la décision

d'un homme prétendu infaillible. Qu'il veuille bien méditer
sur les lignes suivantes, écrites par lui à la page 22: «C'est
en faisant tomber les illusions qu'on découvre la vérité. Et il
y a longtemps qu'après Platon les mystiques et les moralistes
ont remarqué qu'en passant de l'illusion à la vérité on s'imagine

tout d'abord quitter la lumière pour les ténèbres et la
réalité solide pour le rêve impalpable. C'est cependant le
contraire qui est vrai et on ne tarde pas à s'en apercevoir.»

E. Michaud.

L. Lévy-Bruhl: La morale et la science des mœurs; Paris,
Alcan, in-8°, 1903, 5 francs.

Ce livre, dont le titre est peu clair et dont les longs
délayages finissent par rendre la pensée fondamentale obscure,
pourrait être considéré, si je l'ai bien compris, comme une
application du positivisme à la morale. L'auteur est devenu
manifestement positiviste, et il cherche actuellement à

remplacer la science morale (qui n'est pour lui qu'une sorte de
« métamorale » ou de « métaphysique » des mœurs) par la science

sociologique, les faits moraux n'étant, selon lui, que des faits
sociaux, qui doivent être étudiés comme les faits physiques et

d'après les mêmes méthodes. Cette question est très grosse,
soit en elle-même, soit dans toutes les questions annexes de

philosophie et d'histoire qu'elle soulève; pour la traiter à fond,
il faudrait un volume, et je n'ai ici que quelques pages.
Bornons-nous donc à quelques considérations.

Nous concédons à l'auteur: que certains traditionnalistes
excessifs ont combattu et combattront toujours les conceptions



— 774 —

nouvelles que le progrès de la philosophie et du savoir positi!
fait peu à peu surgir (p. 44) ; que certains moralistes ont
quelquefois étayé leurs théories plutôt sur la dialectique des
anciens que sur les procédés de recherches scientifiques des

modernes; qu'ils ont ainsi abouti à des déductions plus «verbales

» que vraies (p. 90) ; qu'il est donc nécessaire de reviser,
dans la science de la morale, plusieurs solutions qui passent
pour des solutions et qui n'en sont pas; que la science de la
morale, pour être vraie, doit être de plus en plus scientifique,
à la fois logique, rationnelle et positive (je ne dis pas positiviste).

Si l'auteur s'était borné à partir de cet état de choses,
c'est-à-dire d'une démonstration des insuffisances et même de
certaines illogicités des théories morales actuelles, pour tâcher
d'indiquer ensuite les moyens d'y remédier sérieusement et
efficacement, nous serions de son avis.

Mais, au lieu de cela, il prétend qu'en soi toute morale
théorique est insoutenable; et «à la prétendue science à la
fois théorique et normative», il veut substituer une simple
étude de la réalité morale donnée et un « art » rationnel qui
mettra à profit les découvertes de cette étude (p. 91). Par
« réalité morale donnée » il entend, non la nature du sujet
individuel (p. 224-225), non l'étude psychologique ou morale
des sentiments, mais la «réalité sociale», étudiée «d'après la
même méthode qui s'est montrée si féconde dans les sciences
de la réalité physique». L'auteur, à l'instar de Comte, ne veut
pas qu'on explique l'humanité par l'homme, mais l'homme par
l'humanité : « Il ne faut pas, dit-il, partir des consciences
individuelles pour expliquer ce qu'il y a de commun dans la vie
psychique des individus d'une société donnée, mais chercher
au contraire la genèse de ces consciences individuelles en

partant de la conscience collective » (p. 233). Si l'auteur veut
dire que, pour connaître exactement un individu, il faut l'étudier

dans le milieu où il agit et constater les influences que
la société exerce sur lui, rien n'est plus juste. Mais il semble

aller beaucoup plus loin et prétendre qu'il n'y a plus que des

faits sociaux, et que les faits individuels ne sont rien; qu'il
n'y a plus que des mœurs sociales, et que la morale individuelle

n'est rien ; qu'il n'y a plus qu'un tout, et que les parties
ne sont rien ; que ce tout lui-même ne représente qu'une
génération, un état social auquel succédera un autre état social;



— 775 —

qu'ainsi étant très relatif en soi, ce tout ne saurait servir de
base à des conclusions générales et fermes, soit à une théorie
quelconque de la morale.

L'auteur oublie qu'il faut étudier la société, soit en elle-
même comme collectivité, soit dans ses parties composantes,
les individus; qu'il faut, de même, étudier les individus en
eux-mêmes, dans leur activité propre et dans leur action sur
la société, non moins que dans l'action que la société exerce
sur eux. La vérité complète est à ce prix, et l'auteur semble
n'en voir que la moitié. Il est clair que chaque état social est
relatif et transitoire ; mais il est clair aussi que la société,
dont les états sociaux changent, garde dans tous ces états un
fond, je dirais une substance, ferme et identique : on peut être
ferme et identique tout en s'améliorant. L'auteur accuse ceux
qui respectent la tradition; il leur reproche même de lui
accorder « un caractère surnaturel et transcendant » et d'oublier
que le devenir n'est jamais quelque chose d'universel et d'absolu

(p. 180). Pur sophisme. Nous savons très bien cette
relativité des faits et des évolutions; mais nous savons aussi qu'il
n'y a pas d'évolution sans une chose qui évolue, ni de faits
sans une force qui les exécute ; nous savons que si les faits
moraux sont sociaux, ils sont aussi individuels, et qu'un individu
a des devoirs moraux envers lui-même, indépendamment de la

société; nous savons que l'homme raisonnable agit suivant sa

propre raison, indépendamment de l'opinion publique et même

contre la «réalité sociale donnée», quand celle-ci lui paraît
irrationnelle et injuste. L'auteur semble prendre le mot
«morale» dans le sens étymologique du mot «mores», et vouloir
la réduire à n'être plus qu'une question de fait et d'habitude
sociale. C'est simplement la destruction de la morale, mal
dissimulée sous le couvert d'étude des faits sociaux. Exalter
l'opinion publique et la coutume sociale jusqu'à leur
subordonner la raison, la conscience, et disons l'idéal conquis par
les efforts spiritualistes de tant de siècles, c'est aller au
matérialisme et à l'irréligion. D'ailleurs, l'auteur ne s'en cache pas,

lorsqu'il attaque en ces termes la métaphysique de « l'esprit » :

«Cette métaphysique de «l'esprit» est l'enveloppe actuelle de

croyances qui se sont manifestées jadis sous la forme plus
concrète de religion. Elle affirme et elle s'efforce de prouver
la présence, d'ailleurs inexplicable, dans le corps de l'homme



- 776 -
vivant, d'un être d'essence supérieure, incorruptible, immortel,
qui n'est atteint qu'en apparence par les maladies et par la
décadence de l'organisme, et qui continue d'exister quand le

corps se dissout» (p. 113). A la page 114 il traite l'âme de

«supposition», et à la page 116 il déclare que «la spéculation
sur l'âme a disparu». Il n'est pas plus exact lorsqu'il réduit
le christianisme à une sorte de sentimentalisme religieux et

panthéistique: «Pour le christianisme, dit-il, l'Infini, l'Absolu,
le Parfait est devenu l'objet unique du sentiment religieux; la

nature, finie et déchue, s'évanouit pour ainsi dire en présence
de Dieu» (p. 252). Notons toutefois ce «pour ainsi dire».

L'auteur conduit aussi au scepticisme : car chaque état
social étant relatif et transitoire, la science sociale qu'il édifie
sur ces états sociaux ne peut être qu'un semblant de science.
N'est-il pas plus exact de remarquer que dans tous ces états
sociaux successifs se maintient une force, force impliquant de

la pensée, du sentiment, de la doctrine, de la morale, de la

religion ; morale positive et naturelle, religion positive et naturelle,

bien que l'auteur attaque l'une et l'autre? (p. 197-204).
L'auteur confond la nature physique et la nature morale;

en voulant qu'on étudie la nature morale comme on étudie la
nature physique, il semble ne tenir compte ni de la volonté,
ni de tout l'imprévu que la volonté introduit dans les faits
sociaux. Loin de nous la pensée de faire de l'homme le centre
du monde; mais comment l'auteur ne voit-il pas que, sans
être anthropocentrique, il faut tenir compte des données de la
raison humaine? Comment ne voit-il pas qu'en refusant à la
raison le droit de tirer de l'expérience humaine des doctrines
morales et des principes moraux, il enlève lui-même toute
valeur rationnelle et morale à ses propres conclusions?

Notons, en terminant, une contradiction assez piquante
dans laquelle tombe l'auteur, lorsque, après avoir exalté la
science sociologique positiviste jusqu'à ne plus voir qu'elle et
jusqu'à nier (pour l'agrandir) la métaphysique, la théorie morale
et la religion, il réclame le maintien des superstitions comme
faits sociaux! «Il ne s'agit pas, dit-il (p. 222-223), d'entreprendre
une sorte de croisade rationnelle contre les « superstitions »

qui vivent encore dans notre conscience. De vrai, tout ou à

peu près tout y est superstition, puisque tout y est un héritage
du passé, et d'un passé qui remonte parfois au delà de l'his-



— 777 —

toire. Peu importe que les croyances qui sont à l'origine d'une
coutume aient été mal fondées, que les raisons qui ont conduit
à telle interdiction n'aient plus de sens à nos yeux. Si cette
coutume, si cette interdiction ont eu des effets favorables au
progrès de la société, si elles se sont mêlées si intimement à
sa vie qu'on ne saurait les en arracher sans la déchirer tout
entière, au nom de quels principes entreprendrions-nous de les
déraciner? » Nous répondons: au nom du principe que la
vérité doit passer avant tout, que la vraie science doit tout
primer chez le vrai savant, que « ce qui n'a pas de sens à

nos yeux» ne saurait être maintenu dans un monde qui se
prétend moral et qui combat l'hypocrisie. L'auteur reproche à

l'enseignement moral actuel de favoriser une « hypocrisie
universelle » (p. 283-284). Comment ne voit-il pas que c'est lui-
même qui s'oppose à ce qu'on déracine « ce qui n'a pas de
sens à nos yeux »

Bref, ce volume contient maintes réflexions fort justes et
dont toutes les écoles peuvent tirer profit; mais la thèse qu'il
développe me paraît, en elle-même, fausse et déplorable.
L'auteur la croit positive; elle n'est en réalité que positiviste,
c'est-à-dire illusoire et antirationnelle. E. M.

H. Mailfait: Orner Talon (1595-1652); Paris, Lecène, in-8°,
1902.

Orner Talon fut un des magistrats les plus célèbres et les

plus énergiques de son temps. Chrétien d'une foi ardente,
gallican convaincu, il a combattu les empiétements de la

papauté dans l'Eglise et sur l'Eglise, et il a vigoureusement
défendu les droits de l'Etat contre les prétentions politiques
du parti ultramontain. Dans les disputes théologiques et
ecclésiastiques qui ont éclaté de son vivant, il s'est efforcé de

distinguer le vrai dogme et les subtilités des docteurs. Il a affirmé
le dogme, la foi, sans jamais faillir ; quant aux « arguties »

des théologiens, il les a combattues comme néfastes à l'Eglise.
Il a condamné en bloc « ces termes de suffisance, d'efficace»

de prévention, de coopération, de grâce, de détermination, de

justification par le moyen desquels, ne pouvant monter à

la connaissance de ces mystères qui nous sont cachés, nous



— 778 —

pensons les pouvoir faire descendre, accommoder les choses
divines selon notre suffisance et concevoir ce qui n'est pas
concevable» (p. 137). En fait de subtilité, disait-il, « il y a un
certain point au delà duquel la prudence et la sagesse
dégénèrent en tromperie, comme la modestie passe quelquefois
pour lâcheté» (p. 142).

Omer Talon aurait voulu concilier, sur ces matières, les
deux opinions qui étaient aux prises. « Ma pensée, disait-il,
laquelle je soumets au jugement des plus sages, serait de

croire et d'assembler les deux opinions ensemble, de reconnaître

une grâce suffisante, une miséricorde universelle, cette
loi dont parle l'Apôtre, répandue dedans nos cœurs, l'instinct
de notre conscience qui nous donne assez de lumière pour
distinguer le bien d'avec le mal, et une grâce efficace comme
a été la vocation des apôtres, de St. Paul, de ceux que Dieu
a convertis en un moment et auxquels il lui a plu d'en user
de la sorte Ainsi nous estimons qu'il y a grande humilité
de laisser à Dieu le jugement, la connaissance et la vérité de

sa conduite sur le monde qu'il a créé, et dans l'une et l'autre
opinion, honorer la profondeur de sa sagesse, travaillant de

notre part autant que nous pourrons pour nous appliquer au
bien et haïr le mal» (p. 139).

Tout en cherchant la conciliation des opinions, il était
d'accord avec les « jansénistes » pour combattre Rome et les

jésuites sur plusieurs points. Il prit parti pour Arnauld, et

protesta contre le jugement qu'on réclamait de Rome sur le
livre De la fréquente communion : il voyait dans cet acte une
abdication des libertés de l'Eglise gallicane, et il ne se lassait
pas de répéter que la cour de Rome saurait bien tirer avantage

de toutes les concessions qu'on lui ferait. Il reprocha aux
jésuites « d'user à contre-sens de l'esprit de vérité, de l'intention

de l'Eglise». «Nous savons bien, disait-il, que ceux qui
sont instruits en la science des équivoques, qui enseignent les

restrictions mentales, et qui font commerce et nundination de

piété, ont tenu quelquefois des propositions que nous avons
toujours combattues, et que nous soutenons insolentes,
scandaleuses, contraires à la parole de Dieu... C'est ce fruit que
nous avons recueilli des maximes des casuistes et des scolastiques,

d'avoir enseigné aux hommes de mal faire, et, sous

prétexte d'expliquer les difficultés de la théologie, leur donner



— 779 —

moyen de s'en dispenser. Par cette voie, les mariages
clandestins ont été introduits et autorisés dans l'Eglise... et sous
prétexte d'établir la vérité du sacrement, l'on a effacé tout ce
qu'il y avait d'honneur, de respect, de saint dans la famille »

(p. 141).
Omer Talon rejetait le concile de Trente, ainsi que la

prétendue autorité des congrégations romaines (p. 151). «Les
évêques, disait-il, sont sans difficulté de droit divin; ils sont
évêques par la grâce de Dieu et ces mots que l'on ajoute
maintenant, « par la grâce du saint-siège apostolique », sont
des termes d'adulation et de flatterie, que les évêques ont
ajoutés depuis quelque temps pour être agréables à Rome et
dans le dessein d'obtenir des grâces dans les occasions. Les
docteurs d'Italie se servent à présent de ces termes pour
soutenir que les évêques sont de simples vicaires du saint-siège,
de simples commissaires du pape, et qu'ils n'ont que la
puissance qui leur est communiquée » (p. 153). Il déclarait « qu'à
vrai dire, ce que nous allons chercher à Rome et ce que l'on
en rapporte, ce n'est pas la mission, l'ordination ni le caractère,

c'est un simple hommage, une reconnaissance, un droit
bursal qui lui est payé» (p. 154). Omer Talon a combattu les
prétentions du concile de Trente sur la réglementation du

mariage (p. 155-164).
M. l'abbé Mailfait combat naturellement les doctrines

d'Omer Talon. C'est son droit. Mais qu'il nous permette trois
observations :

1° Avant de condamner le gallicanisme en général, peut-
être aurait-il bien fait d'en analyser tous les éléments. Il aurait
ainsi distingué le gallicanisme théologique, d'une part, et le

gallicanisme royal et parlementaire, d'autre part. Il aurait sans
doute aperçu les différences graves qui existent entre celui-là,
qui est une doctrine ecclésiologique, et celui-ci, qui est une
doctrine politique. Une exacte notion de l'Eglise chrétienne lui
aurait montré que l'Eglise n'est pas la hiérarchie, encore
moins le pape; qu'elle est la société des fidèles, ayant J.-C.

pour chef; que les rois, comme rois, ont, au civil, sur toutes
les sociétés établies dans leur royaume, des droits incontestables;

que, comme rois chrétiens, ils ont, de plus, été
considérés par l'Eglise comme ses protecteurs, et qu'à ce titre ils
ont le devoir de protéger sa constitution et ses intérêts reli-



— 780 —

gieux, soit contre les simples fidèles qui les violent, soit
surtout contre la hiérarchie (y compris l'évêque de Rome),
lorsqu'elle dépasse ses droits et manque à ses devoirs. Loin de
moi la pensée, que les rois et les parlements en France se

soient toujours maintenus dans la stricte limite des droits et
des devoirs; mais ce n'est pas une raison pour transformer le

pape en maître de l'Eglise et pour lui adjuger, comme le fait
l'auteur, tous les droits qu'il dénie soit aux simples fidèles,
soit aux gouvernements civils.

2° Avant de condamner les jansénistes, peut-être M. Mail-
fait aurait-il été prudent de définir exactement le jansénisme
et d'en montrer les principes; peut-être cette étude précise lui
aurait-elle fait voir que les casuistes méritaient les accusations
portées contre eux par Talon. Et ceci reconnu, M. Mailfait
aurait été plus fondé à signaler les fautes des jansénistes,
fautes que nul aujourd'hui ne songe à nier. M. Mailfait semble
n'avoir vu que leurs fautes, première étroitesse ; et il en a

conclu que Rome et les jésuites avaient raison, deuxième
sophisme.

3° Avant de condamner Talon dans la question du
mariage, de lui reprocher de violer «la foi» (p. 159), et surtout
avant d'émettre l'étrange théorie que le contrat civil du
mariage, loin d'être la base du sacrement, « n'en est que la
conséquence» (p. 164), M. l'abbé Mailfait n'aurait été que sage en
étudiant cette question d'après les principes du droit et à la
lumière des Ecritures. Peut-être alors aurait-il reconnu que
Talon avait raison de s'élever contre les « arguties » de la

théologie ultramontaine. E. Michaud.

Cardinal Mathieu : Le Concordat de 1801 ; Paris, Perrin, in-8°,
383 p.

J'avoue sans ambages que l'auteur de ce livre m'est plus
sympathique que le sujet: Le cardinal Mathieu, aujourd'hui
cardinal de curie, était, il y a quelque trente ans, simple
professeur d'histoire au collège ecclésiastique de Pont-à-Mousson,
dont j'étais alors l'heureux élève. Depuis lors il a marché vite :

évêque d'Angers, archevêque de Toulouse, cardinal enfin, il
eût pu devenir un compétiteur sérieux pour Joseph Sarto si

les Français étaient papables. Mais, depuis Avignon!!! Ancien



— 781 —

élève de l'école des Carmes à Paris, Docteur es lettres de la
faculté de Nancy, le cardinal Mathieu est certainement un
esprit supérieur, un écrivain de talent et un historien très
érudit. Ses études sur le Concordat viennent d'être publiées
en volume. « Quand, dit un de ses admirateurs (M. de Lanzac
de Laborie), fidèle aux laborieuses habitudes de toute sa
carrière, désireux d'occuper les loisirs de son existence romaine,
le prélat dépouillait les dossiers des archives secrètes du
Vatican et relisait le recueil de documents de M. Boulay de
la Meurthe, se doutait-il que cet accord séculaire, voulu par
l'impérieuse clairvoyance d'un homme de génie, rendu possible
par la bonté d'un saint, allait brusquement, follement, être mis
en question?» Mis de côté le génie, la sainteté et la folie dont
parle l'aristocrate critique, nous faisons nôtres son étonnement
et son interrogation et nous disons avec lui: Quoi qu'il en soit,
l'ouvrage du cardinal Mathieu apporte de précieuses lumières
dans le débat qui est déjà virtuellement ouvert. Certes, nous
ne partageons plus les idées du cardinal de curie. Jeune
homme, nous l'aimions pour son libéralisme de l'époque, oh,
combien timide Il lisait le Français et il était orléaniste, un
comble ecclésiastique en Lorraine il y a trente ans; depuis
lors, nous avons été de l'avant jusqu'à Genève et lui est allé
à Rome, mais, néanmoins, nous avouons avoir retrouvé dans
son livre les grandes qualités du professeur d'antan. La
polémique n'y tient pas une place prépondérante. L'auteur est
avant tout un maître historien, qui ne le cède à aucun ni par
son scrupule à interroger les documents, ni par son talent à
faire revivre les hommes ou les idées. Ses portraits de

Talleyrand, de Grégoire, de Bernier, de Consalvi, ses pages sur
la psychologie religieuse de Napoléon sont des modèles. De
même que l'abbé Mathieu décrivant la Lorraine d'autrefois, le
cardinal prêtre de Ste-Sabine, racontant les pourparlers engagés
entre le gouvernement consulaire et la curie romaine, n'a pas
cru que ses convictions dussent gêner certaine liberté d'appréciation

sur les hommes et les choses. Il est d'une indépendance
relative souvent piquante. On retrouve dans son livre les fusées
de cette verve inoubliable pour quiconque l'a connu, un
mélange de sincérité et de spirituelle malice, c'est-à-dire les deux
maîtresses qualités de l'esprit français. En somme, dût-on
s'étonner de mon admiration et l'imputer à des souvenirs

Revue intern de Théologie. Heft 44, 1903. 51



— 782 —

enthousiastes de jeunesse, je crois, et je l'écris à la Revue, que
c'est un beau et bon livre que l'histoire du Concordat de 1801

par le cardinal Mathieu. Dr A. Chrétien.

Dr. Wladimirus Milkowicz : Monumenta Confraternitatis Stau-
ropigianse Leopoliensis. Leopolis.

Mit der Union von Brest (1596) wrar der Romanisierung
der griechischen Kirche Tür und Tor geöffnet. Ohne politische
Macht, ohne materielle Mittel, ohne Schulen, ohne Recht —
woher sollte ihr Hülfe werden Eines nur hätte ihr die nötige
Widerstandskraft geben können: Einheit und Disziplin. Aber
diese gerade fehlten ihr („quod confessores ejus carebant unitate
et disciplina"). Da ward ihr nun eine Stütze geschaffen in
den im Bürgertum wurzelnden Kirchenbruderschaften, den

sog. Stauropigien. Staunenswert war ihre Tätigkeit. Milkowicz
sagt über dieselbe : „In omnibus negotiis sive ad defendendam
antiquam patrum religionem sive ad disciplinam et mores pro-
movendos, sive ad bonum publicum tuendum spectantibus
prsebuerunt se confratres leopolienses excellentes propugnatores,
qui pro salute populi sui, quem repra3sentabant et pro fide sua,
cujus tutores exhibebantur, omnis generis oppressiones et injurias

pati semper parati erant. Coram syiiodis et coram regibus
defendebant intrepide jura Ruthenorum. Eorum indefesso labori
occurrimus Alexandria? iEgypti, Hierosolymis, Constantinopoli,
Monembasise Greecise, Ochridee Bulgaria?, dein in Walachia,
Moldavia, Transilvania, Germania, Polonia et Russia."
(Vorwort.) Milkowicz nennt weiter diejenigen, welche unter den
ersten kritisch und quellenmässig die Geschichte der Konfraternität

ans Licht brachten : Dionisius Zubrzycki, Antonius
Petruszewicz, Jacobus Holowacki, Julianus Celewicz.
Desgleichen hebt er die Verdienste des Isidor Szaraniewicz und
die Arbeiten von Peter Skobelski, Johannes Krystyniacki und
M. Waszkiewicz hervor. Ihnen nun reihen sich die Monumenta
Dr. Milkowicz' an, eine Reihe für die Geschichte der Konfraternität

überaus wichtiger Urkunden und ein schätzbarer
Beitrag zur Geschichte der Brester Union, auf welcher das Dasein
der unierten griechischen Kirche in ihren Resten noch heute
beruht. Pfr. Schirmer.



783

Fr. Sal. Pluskal Moravicansky : Pocâtky a vyyin krestânstvï
na Morave. (Die Anfänge und die Entwicklung des Christentums

in Mähren.) Iloleschau, Selbstverlag.

In Mähren weilend und daselbst den Spuren der Slavenapostel

nachgehend, fand ich obige Schrift in der Hand des
Volkes. Sie stammt aus der Feder eines um die Erforschung
der altmährischen Kirchengeschichte verdienten Mannes und
kommt zu selbständigen, von der bisherigen Forschung vielfach
abweichenden Resultaten. Der Verfasser wendet sich vornehmlich

gegen die auf Stredovskys unkritischem Werke „Sacra
Moravia? historia" fussende Übersicht über die Geschicke der
mährischen Kirche im „Catalogusvenerabilis cleri archidiœceseos
OlomucensisA Er betont zunächst, dass das Christentum, von
den Aposteln Petrus und Paulus eingeführt, bereits durch acht
Jahrhunderte in Mähren bestand, als Cyrillus und Methodius
auf dem mährisch-kirchlichen Schauplatz erschienen. Den Grund
ihrer Berufung sieht er in dem Zurückdrängen der altväterlichen

(altslawischen) und dem Eindringen der lateinischen
Sprache bei den gottesdienstlichen Übungen. Diese altslavische,
gottesdienstliche Sprache hiess ihm die „Cyrillo-glagola" (Kyrii,
Kyrik, Kyria Kirche, und glagol oder hlahol Gesang,
also: Kirchengesang), und die Schrift, in der die Sprache
geschrieben wurde, die cyrillo-glagolitische. „Cyrillisch" und
„glagolitisch" ist ihm eins und damit nach seiner Meinung
der wissenschaftliche Streit, wrelche von beiden die ältere ist,
gegenstandslos. Was die beiden Slavenapostel selbst betrifft,
so wendet sich der Verfasser gegen die Vermischung der Namen
Cyrillus und Konstantinus, sowie gegen jede Änderung des

Namens Cyrillus in Crha u. a., da das Volk den Namen stets
so festgehalten und auch Rastislav bei der Konsekration der
Olmützer Kathedrale ihn so genannt habe. („Radislaus dux
tradidit die consecrationis ecclesia? sancti Petri Olomutici

per vcnerabilem fratrem Cyrillum omnes homines etc. Cod.

dipi. Mor. I. 32.) Ihn (CyrillusJ sowohl als auch Methodius lässt
der Verfasser in ihren Diözesen sterben, Cyrill in Olmütz,
Method in Welehrad. Den Tod des Methodius verlegt er (im
Gegensatze zu Safarik, der 885 annimmt) in das Jahr 903.

Des weiteren unterscheidet der Verfasser zwischen den Bischöfen

Wiching und Wichin; jener, ein Deutscher, war der Gegner



— 784 —

Methods, dieser, ein Mährer, Methods Nachfolger auf dem
Welehrader Stuhle. Die mährische Kirche ist, wie der
Verfasser weiter ausführt, nach dem Falle des grossmährischen
Reiches keineswegs Passau untergeordnet worden, wie manche
in fälschlicher Anwendung der Bezeichnung „sancta ecclesia
Laureacensis" auf Passau meinen, sondern sie behielt ununterbrochen

ihre Welehrader Erzbischöfe bis 1042, die freilich, da
Welehrad nach dem Falle des grossmährischen Reiches zerstört
ward, bald in Polesovic, bald in Podivin residierten, bis Gerard
nach dem neuerrichteten Welehrad zurückkehrte. Danach
widerlegt der Verfasser auch die Ansicht, dass die mährische
Kirche nach der Gründung des Prager Bistums (973) diesem

untergeordnet wurde, während tatsächlich erst im Jahre 1042

das Erzbistum Welehrad mit dem Prager, im Jahre 1060 mit
dem Olmützer Bistum verbunden wurde und so die Metro-
politanwürde von Welehrad nach Olmütz kam. Die Schrift
ist in der Olmützer Diözese vielverbreitet und vielgelesen.
Eine Entgegnung auf die Schrift ist uns nicht bekannt geworden ;

wir behalten uns vor, auf dieselbe zurückzukommen.
Pfr. Schirmer.

A. Puech: Recherches sur le Discours aux Grecs de
Tatien, suivies d'une traduction française du Discours;
Paris, Alcan, in-8°, 1903, 6 fr.

M. Puech, non content de se mettre très scrupuleusement
au courant de ce qui a été publié sur Tatien et sur ce
Discours par Ed. Schwartz, Kukula, Ponschab, Dembowski,
Harnack, etc., s'est efforcé de pousser encore plus avant ses
recherches critiques. Ses notes sont extrêmement minutieuses,
soit qu'il fasse l'étude des mots, des phrases, de la syntaxe,
soit qu'il cherche à éclairer l'histoire des personnages cités

par Tatien, soit enfin qu'il s'applique à préciser le sens
philosophique et théologique des passages difficiles. Ce qui est
extrêmement regrettable, c'est qu'il n'ait pas mis en regard
de sa traduction le texte grec lui-même ; car il est impossible,
avec ce seul volume, de contrôler soit l'exactitude de la
traduction, soit la justesse des notes. M. Puech parle très souvent
d'interpolations du texte, et il ne met pas le lecteur à même
de le suivre.



— 785 —

Cette lacune est d'autant plus pénible au lecteur qu'il
s'agit d'un apologiste plus difficile à comprendre, d'un
philosophe plus personnel, plus original, plus indépendant dans ses
considérations, contre lequel St. Irénée a été très sévère, qui
a été accusé d'avoir apostasie non le christianisme (car il a

été un ardent défenseur de la divinité du Christ et de la
moralité chrétienne), mais «l'Eglise». Peut-être serait-il plus exact
de dire «l'Eglise romaine» que «l'Eglise» tout court: car, en

quittant Rome, Tatien est allé fonder une école en Mésopotamie,

et certes, dans cette école, il avait bien la prétention
de défendre contre les philosophes payens le Christ, le
christianisme et l'Eglise chrétienne.

On a suspecté dans leur foi les Tatien, les Clément
d'Alexandrie, les Tertullien, les Origene, etc., parce qu'ils ont
émis, sur les mystères chrétiens, des explications qui étaient
souvent en opposition avec celles des théologiens romains et

autres; ce n'est pas une raison pour réduire l'orthodoxie àia
seule doctrine qui plaît à telle ou telle Eglise : orbis major
urbe. Ce n'est pas que je veuille prendre la défense de tout
ce qu'a enseigné Tatien dans ce «Discours». Son premier but,
je crois, en l'écrivant, a été d'attaquer les Grecs payens, de
les humilier dans leur orgueil national, de leur montrer que,
loin d'avoir inventé la civilisation, ils n'ont guère fait
qu'emprunter aux barbares. Ce premier point de vue me semble
déjà passionné, étroit et rancuneux. Ensuite, il réfute le
paganisme grec plutôt par des anecdotes graveleuses qu'il a

ramassées contre les dieux et les démons, que par des
arguments sérieusement philosophiques; ce procédé de polémique
laisse aussi fort à désirer. De plus, au lieu de mettre les
philosophes grecs en contradiction avec eux-mêmes, et de les

railler, il aurait mieux lait d'entrer dans le fond même des

questions, et de faire ressortir la supériorité de l'enseignement
chrétien. Or, il ne l'a pas fait. Son Discours, à vrai dire, est
moins une exposition de la foi chrétienne qu'une simple exhortation

à renoncer aux sottises de la mythologie payenne, aux
vices de la morale payenne, et à embrasser le christianisme.
Il ne faut donc pas chercher dans cet écrit une étude
théologique approfondie.

Tatien, tout en s'adressant au public payen en général,
se place à un point de vue très restreint: ce sont les payens



— 786 —

de son temps et de son pays qu'il veut convertir; il leur parle
surtout de leurs dieux, de leurs mœurs, des démons, de la
magie, de l'astrologie ; toutes choses dont l'importance a

singulièrement diminué. Au contraire, il parle très peu du Christ
historique et de toutes les questions qui nous intéressent
actuellement.

Son Discours est important, en ce qu'il montre avec quelle
liberté les théologiens du second siècle interprétaient les
Ecritures et expliquaient les dogmes ; avec quelle élévation d'esprit
ils cherchaient à éclaircir la notion de Dieu, la notion de l'âme,
la notion de la vie future et de la destinée du monde. Tatien
n'est pas toujours clair, il s'en faut ; mais il est toujours libre
dans ses considérations psychologiques, lorsqu'il cherche à

expliquer le Logos, la position du Logos par rapport au Père,
son rôle dans la création de l'univers, ainsi que le rôle de

l'Esprit. On remarquera aussi ce qu'il dit de la matière et de

ses différentes espèces, de l'esprit et de ses différentes espèces;
de la distinction qu'il fait entre l'âme et l'esprit; de la
manière dont il envisage la mort et l'immortalité; etc. Sa théologie

dogmatique est extrêmement sobre. Il ne songe point à

polémiquer contre telle école, à mettre en opposition, par
exemple, ses idées stoïciennes contre les idées platoniciennes
de Justin, son ancien maître, et à faire ressortir ces
oppositions en faveur de sa théologie. Non. Il se borne à donner
de son mieux, en toute sincérité, les explications qui lui
paraissent les plus propres à réfuter les payens et à les

amener à se faire chrétiens; et il n'a souci ni de Pierre, ni
de Paul. Caractère personnel et même violent, il est parfois
étroit, et certaines de ses expressions et de ses explications
sont loin d'être acceptables. Mais du moins sa théologie est-
elle extrêmement simple ; il n'a encore aucune idée de la
scolastique qui étalera plus tard ses formules, et des complications
dans lesquelles se complairont certains théologiens, qui croiront

que la complication et la subtilité sont les marques essentielles

de la profondeur. Il fait allusion à quelques textes des

Ecritures, sans en faire étalage; il parle de la tradition, sans
en faire une chaîne; il dit que le Verbe s'est fait homme,
sans songer à formuler un quomodo quelconque ; il parle « du
Dieu qui a souffert (tov nmovO-oxoç, 0£ov)», mais en ajoutant:
« Quant à adorer la substance des éléments matériels, je ne



— 787 —

me laisserai pas persuader et je ne persuaderai pas autrui
de le faire» (ch. XXI). Au ch. XXV, il défend l'eucharistie
contre les payens, par ces simples mots : « Chez nous, nul ne
mange de la chair humaine ; vous qui vous laissez persuader
de telles choses, vous êtes de faux témoins. » Etc.

Bref, il importe souverainement, si l'on veut connaître
exactement la vraie doctrine chrétienne, de relire attentivement
les documents chrétiens de l'ancienne Eglise. C'est dans cette
atmosphère que nous retrouverons la liberté des enfants de
Dieu et le dépôt du vrai dogme. E. Michaud,

F. Rauh: L'expérience morale; Paris, Alcan, 1903, in-8°,
3 fr. 75 cent.

Le géomètre, le physicien ne demandent pas au philosophe
de leur fournir une méthode : cette méthode se détermine
lentement, progressivement, par le mouvement même de la
science. Jusqu'à présent, au contraire, l'honnête homme a
toujours cherché ou s'est toujours imaginé qu'il cherchait la règle
de sa vie dans la religion, la philosophie, plus récemment
dans la sociologie, toujours hors de sa vie même. M. Rauh
a essayé de déterminer quels critères moraux se dégageaient
de l'expérience d'un honnête homme, libéré de toute théorie,
occupé seulement à bien vivre. Telle est selon lui l'attitude
morale scientifique. Comme toute certitude scientifique, la
certitude morale est spéciale, non déduite, et la méthode par
laquelle elle se forme se révèle à l'expérience. De là le titre
de cet ouvrage. M. Rauh résout ainsi à sa manière, qui est

précisément l'inverse de l'habituelle, l'antinomie de la morale
et de la science. Tandis que l'on prétend ordinairement scien-

tifier la morale en l'absorbant en une science objective, science
de la nature, ou science des sociétés, M. Rauh croit, au
contraire, que la morale sera scientifique si elle reste elle-même.

Il précise ainsi, en même temps que celle de la croyance
morale, la notion plus générale de l'esprit scientifique. Il veut
que la croyance morale soit autonome et indépendante des

théories sur lesquelles on la fonde d'ordinaire.
«La foi en un idéal, en un devoir-faire, dit-il, s'impose

parfois à l'homme avec la même irrésistibilité que la croyance



— 788 —

aux lois naturelles. Pas plus dans le cas des lois naturelles
que dans le cas des lois morales l'homme ne saisit de lien
substantiel, transitif, entre un fait et un autre, le mystère
intime de la création. Il n'a donc, dans un cas comme dans

l'autre, d'autre preuve de la vérité que l'irrésistibilité même
de sa croyance. C'est là ce qu'après Hume a si bien montré
Kant. Et dès lors, pourquoi l'homme accepterait-il ce critère
de l'irrésistibilité dans un cas et non dans l'autre » (p. 2).

On voit, par cette citation, quel est l'esprit de ce volume.
Je crains les conséquences erronées auxquelles il pourra
conduire certains logiciens. Par exemple, si l'on prend comme
critère l'irrésistibilité, n'est-on pas autorisé par le fait à

déclarer vrai tout ce qui paraît irrésistible Et alors, à quelles
erreurs n'aboutira-t-on pas? L'auteur en appelle à l'irrésistibilité

des lois naturelles? Est-ce bien là le mot propre dont il
faille se servir? Le mot «évidence» ne serait-il pas plus exact?
Le mot « évidence » n'a-t-il pas, en outre, l'avantage de

rapporter les choses à une force rationnelle, avantage que n'offre
pas le mot «irrésistibilité», qui est plus aveugle? La thèse de

M. Rauh me semble trop cacher, pour ne pas dire nier, les
bases rationnelles et logiques de la morale ; elle ramène trop
brutalement la morale au simple fait, à l'usage, aux coutumes,
aux mœurs. Les choses sont ainsi parce qu'elles sont ainsi!
Telle est l'expérience, donc telle est la sagesse L'honnête
homme agit ainsi, donc l'honnêteté (ce qui doit être) consiste
dans ce qu'il fait Mais qui prouve que notre notion de l'honnête

homme, telle que la donne M. Rauh, soit exacte? Si elle
ne repose que sur l'expérience, cette base ne peut-elle pas
varier avec les temps? La morale n'a-t-elle pas un fondement
plus solide, plus stable? ne relève-t-elle pas de la raison même,
en tant que perception du vrai et du bien? Le bien ne se

ramène-t-il pas au vrai? N'en est-il pas une forme logique,
morale sans doute, mais rationnelle aussi? C'est ce que l'auteur
ne semble pas avoir compris, et les intellectualistes rationalistes
lui reprocheront certainement d'amoindrir la morale en la
réduisant à «l'expérience».

Qu'il me permette aussi de lui reprocher de n'avoir pas
compris davantage le caractère rationnel de la vraie « croyance »

religieuse. Je sais qu'il est une croyance aveugle et même
stupide. Mais les hommes religieux, pour qui la religion est



— 789 —

une idée, et une idée philosophique, disons même scientifique,
en tant qu'elle est déduite de la connaissance scientifique de
la nature, ne consentiront jamais à ce qu'on dénie les «preuves»
sur lesquelles elle repose, et à ce qu'on en fasse une chose de
« cœur » et de pur sentiment, comme semble le faire M. Rauh
(pp. 3 et 71).

Les lacunes de cet ouvrage sont donc considérables. Mais,
étant donné qu'on veuille étudier particulièrement le côté
expérimental de la morale, on y trouvera une quantité de

remarques judicieuses et utiles, très pratiques et très aptes à

frapper les esprits qui ne sont point tournés à la philosophie
spéculative. Par exemple : « Rien n'unit, ne rapproche les
hommes comme une égale sincérité dans les fois opposées.
On se serre la main, parce qu'on se sent également des hommes,
après la bataille. La véritable paix n'est pas celle qui s'obtient

par l'effacement des différences, des oppositions, par un
syncrétisme douceâtre. C'est par l'approfondissement de sa

propre foi que chacun trouvera inévitablement en soi le fond
commun qui l'unit à autrui. Celui qui cherche sa formule
morale doit donc éviter l'unanimité apparente que l'on obtient
à condition de ne pas penser ...» (p. 192). — «L'esprit, tout
au moins l'opinion, commence à mener le monde. Répandez
les lumières : la foi suivra. La science crée la conscience
Il est nécessaire d'éprouver de toutes les façons sa croyance,
et l'un de ces moyens c'est de savoir ce qu'elle peut et où
elle va. Mais cette épreuve ne doit pas nécessairement
conduire à renoncer aux aspirations héroïques (p. 206). Un

rayon de lumière n'est jamais perdu. Quand même une idée
n'aurait jamais chance de réussir parmi les hommes, n'est-ce

pas un service à rendre à l'univers que de lui montrer,' au-
dessus des platitudes et des médiocrités, une idée dans son
absolue pureté?» (p. 207). — Etc. E. M.

Dr. J. Richterich: Papst Nikolaus I. (24. April 858 bis 13.

November 867). 199 Seiten in 8°. Preis 4 Franken. Verlag
Stämpfli & Cie. in Bern oder beim Verfasser in Genf.

Unter diesem Titel erschien die seinerzeit in der Internat,
theol. Zeitschrift teilweise abgedruckte Dissertation, auf Grund



— 790 —

welcher dem Verfasser nach einem wohlbestandenen Examen am
30. April 1903 von der katholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern die theologische Doktorwürde zuerkannt wurde.

Das Buch schildert cinlässlicli in dreizehn Kapiteln das

Papsttum unter Nikolaus I. Im ersten Kapitel werden die
allgemeinen Zustände im IX. Jahrhundert besprochen. Unwissenheit,

Roheit, Aberglauben, Sittenlosigkeit und Unwahrhaftigkeit
erfüllen dieses traurige Jahrhundert. Angesichts der Willkür und
Gewaltherrschaft der grossen Vasallen, der Uneinigkeit und
Schwäche der Fürsten aus dem karolingischen Hause erschien der
Anschluss an eine kirchliche Zentralgewalt als eine Notwendigkeit.
Das von Karl dem Grossen erneuerte römische Kaisertum war
zu einem blossen Titel herabgesunken. In Rom massgebende
Persönlichkeiten und Ratgeber waren u. a. der geldgierige und
prunkliebende Bischof Arsenius von Orta und sein Sohn
Anastasius, Abt und Bibliothekar, zwei verrufene Männer. Bei der
Erhebung des Diakons Nikolaus auf den päpstlichen Stuhl leistete
Kaiser Ludwig IL bereits Stallknechtdienste, indem er das Pferd
des Papstes eine Strecke weit am Zügel führte (Kap. II). Im
dritten Kapitel wird erwähnt, wie Nikolaus I. die in Westfranken
aufgetauchte Fälschung Pseudoisidors als der erste unter den

Päpsten amtlich benützte und ihr zur allgemeinen Anerkennung
verhalf, wohl voraussehend, dass durch dieses Machwerk das

inaugurierte neue päpstliche System eine kirchenrechtlich fest
normierte Grundlage erhalten würde. Das vierte Kapitel
enthält den Nachweis weiterer Fälschungen und Fiktionen früherer
Jahrhunderte, die Nikolaus im Kampfe gegen die für die Freiheit

und Unabhängigkeit ihrer nationalen Kirchen einstehenden
Gegner verwertet, besonders gegen den griechischen Kaiser
Michael III. und den gelehrten Patriarchen Photius von
Konstantinopel. Mit Vorliebe bezieht sich der Papst auf die
unechten Bestimmungen der Synode von Sardika (343), um seinen

Jurisdiktionsprimat zu bekräftigen und eine eigentliche
Appellationsinstanz in Rom zu begründen. Auch vor eigenen
Fälschungen scheut sich Nikolaus nicht. Der Verfasser weist
nach die Fälschung des Kanons 6 des allgemeinen Konzils
von Konstantinopel (381) und des Kanons 9 des Konzils von
Chalcedon (451). An vielen Beispielen aus des Papstes Briefen
werden eine Menge Neuerungen, unrichtige Behauptungen und
historische Unwahrheiten erhärtet. Das fünfte Kapitel ist betitelt:



— 791 —

Neuerungen und Vorschriften bezüglich der Sakramente. Nikolaus

ist im unklaren über den Begriff der Sakramente. Die
Taufe auf den blossen Namen Christi genügt ihm, während
nach den meisten und gewichtigsten Vätern und Theologen die
Form dieses Sakramentes in der Anrufung der hl. Dreifaltigkeit
besteht. Die im Orient herrschende Sitte, nach welcher auch
den Presbytern die Spendung der hl. Firmung gestattet ist, muss
der römischen Übung weichen. Die Bischöfe allein sind die
ordentlichen Spender dieses Sakramentes. Nikolaus schreibt den
nüchternen Empfang der hl. Eucharistie vor. In betreff der Buss-

übungen verfährt er mit grosser Willkür. Die Gültigkeit oder
Nichtgültigkeit der Priesterweihe hängt ab von den Umständen,
je nachdem die Erhöhung der päpstlichen Allgewalt dadurch
bedingt wird. Diakone werden mit Überspringung des Pres-

byterats zu Bischöfen geweiht. Nikolaus selber war in dieser
Lage. Der Papst hat das Recht, Ehen zu schüessen und zu
lösen. Verheiratete Kleriker sind ein Stein des Anstosses,
jedoch zu dulden, da ja auch Christus den Verräter Judas im
Apostelkollegium geduldet habe. Ehescheidung wegen
Ehebruchs wird nicht gestattet, und es werden allerlei Ehehindernisse

aufgestellt.
Nicht minder anmassend und neuerungssüchtig ist Nikolaus

in bezug auf die Lehre über den päpstlichen Jurisdiktionsprimat
und die Suprematie der römischen Kirche. Die von Pseudo-
isidor aufgestellten, das alte Kirchenrecht untergrabenden Grundsätze

werden mit Wucht und Schlagfertigkeit verteidigt (Kap. VI).
In den folgenden vier Kapiteln wird die Haltung des Papstes
hervorgehoben, um seine Grundsätze ins Leben zu setzen : Sein

Konflikt mit der Kirche von Konstantinopel, der ravennatischen,
lothringischen und westfränkischen Kirche. Nikolaus sucht
aus den Wirren in Byzanz den denkbar grössten Vorteil zu
ziehen, um die dortige Kirche, die mächtige Rivalin, unter die
römische Oberherrschaft zu beugen. Der Kaiser Michael und
besonders der gelehrte Patriarch Photius weisen die römischen
Prätensionen zurück und vertreten die Selbständigkeit der
orientalischen Kirchen (Kap. VII).

Im Abendlande hat Nikolaus mehr Erfolg. Im Erzbistum
Ravenna regen sich von Zeit zu Zeit Unabhängigkeitsgelüste
angesichts des päpstlichen Strebens nach unumschränkter
Herrschaft über die italische Kirche. Erzbischof Johann wurde



— 792 —

in hinterlistiger Weise (subdole) vor eine römische Synode
geladen und abgesetzt. Schliesslich unterwarf er sich (Kap. VIII).
Nikolaus masst sich in der Eheangelegenheit des lothringischen
Königs Lothars IL die Befugnis an, aus eigener Machtvollkommenheit

eine Ehescheidung zu verhindern, auch dann, wenn der
gegenseitige Konsensus, die Grundlage der Ehe, nicht mehr
vorhanden ist, und beide Ehegatten die Trennung verlangen.
In einer energischen Protestschrift verteidigen die beiden
Erzbischöfe Günther von Köln und Theutgaud von Trier die
altkirchliche Verfassung gegenüber der usurpierten Papsthoheit
— doch die schwachen, abergläubischen Nachkommen Karls
des Grossen haben kein Verständnis mehr für eine solche
Sprache. Die pseudoisidorischen Grundsätze gelangen zur
Geltung, dank der Charakterlosigkeit des lothringischen Königs
und seiner geistlichen Ratgeber (Kap. IX).

Im w7estfränkischen Reiche verteidigt Erzbischof' Hinkmar
von Reims die altkirchlichen Freiheiten seiner Kirche gegenüber

den eigenmächtigen Eingriffen des Papstes — doch ohne

Erfolg. Das hier entstandene pseudoisidorische Kirchenrecht
drang nach und nach durch. Bischof Rothad von Soissons, der
in kanonischer Weise abgesetzt worden war, wird auf päpstlichen

Befehl restituiert. Die vom abgesetzten Erzbischof Ebo,
dem Vorgänger Hinkmars auf dem Stuhle von Reims, geweihten
Kleriker Wulfad und Genossen, deren Weihen mehrere Päpste
für ungültig erklärt hatten, werden von Nikolaus wieder in
ihre früheren Ämter eingesetzt (Kap. X).

Die Einführung des Christentums in Mähren und in der
Bulgarei erfolgte durch die Vermittlung der griechischen Kirche
von Konstantinopel aus. Cyrillus und Methodius, die Apostel
Mährens, waren Griechen und Sendlinge des Kaisers Michael.
Nikolaus liess sie nach Rom kommen, um sie zur Unterordnung-
unter den römischen Stuhl und zum Gehorsam gegen den Papst
zu veranlassen. Die römische Missionsarbeit in der Bulgarei
rief nur Verwirrung und Erbitterung hervor. Der griechische
Klerus wurde ausgewiesen unter dem Vorwande, er sei
verehelicht oder ungültig ordiniert. Die von ihm Gefirmten mussten
sich einer Wiederholung des Sakramentes unterziehen. Das
römische Kirchenwesen wurde rücksichtslos eingeführt, weil
die römische Kirche, nach dem Ausspruche des Papstes in
seinem Pastoralschreiben an die Bulgaren, vom hl. Petrus



— 793 —

gestiftet, das wahre, von Gott beglaubigte Christentum besitze
und ohne Makel und Runzel sei (Kap. XI).

Das zwölfte Kapitel berührt die Verfügungen und
Vorschriften Nikolaus I. in weiteren Angelegenheiten. In den durch
den Mönch Gottschalk hervorgerufenen Prädestinationsstreit
und in die Lehrstreitigkeit über die Verwandlungslehre im hl.
Abendmahl (Paschasius Radbertus) hat der Papst nicht
eingegriffen. Gegenüber Skotus Erigena. dem grossen Denker und
Gelehrten am Hofe Karls des Kahlen, pocht der Papst auf
sein Recht, Bücher zu verwerfen oder zu genehmigen. Bei
Besetzung von Bischofsstühlen ist sein vorheriges Gutachten
einzuholen. Nikolaus erblickt der Kirche Heil im blinden Gehorsam

der Bischöfe gegen den römischen Stuhl, „den Felsen und
Eckstein, worauf Christus sein Haus gründete".

Im dreizehnten Kapitel werden die Urteile der Zeitgenossen
und einiger späterer Geschichtschreiber über den am 13.

November 867 heimgegangenen Papst aufgezeichnet. Die
Zeitgenossen, darunter der Abt Anastasius und Papst Hadrian IL,
sind voll des Lobes über Nikolaus I. und vergleichen ihn Gregor
dem Grossen. Sogar päpstlich gesinnte Historiker geben die
durch Nikolaus hervorgerufene, kirchliche Umwälzung zu.
Romfreie Geschichtschreiber scheuen sich nicht, das Kind beim
rechten Namen zu nennen ; Nikolaus I. ist nach ihnen der
Hauptbegründer, Vorläufer und Wegbereiter der mittelalterlichen
Papstmacht, die auf dem vatikanischen Konzil vom Jahre 1870
in Rom als feierliches Dogma der Welt verkündigt wurde.

Der Verfasser schliesst die Monographie mit dem Hinweis
auf die Warnung, welche Nikolaus unbefugterweise dem grossen
Patriarchen Photius zukommen liess und welche die Träger
der Papstgewalt beachten sollten:

Fuge principatum nequiter usurpatum ; declina prseesse,
qui innumeris dignosceris indesinenter obesse (ep. 99, col. 1052).

Julian Romanczuk: Die Ruthenen und ihre Gegner in
Galizien. Wien, Rosner, 1902.

Vorliegende Schrift ist eine Entgegnung auf die Broschüre
Prof. Dr. Smolkas: „Die Ruthenen und ihre Gönner in Berlin."
Der reiche Inhalt ist aus den Kapiteln ersichtlich : I. Galizien,



— 794 —

Polen und Ruthenen. IL Die galizischen Wahlen und die ga-
lizische Verwaltung. III. Die galizischen Volksschulen. IV. Die
galizischen Gymnasien. V. Die ruthenische Universitätsfrage.
VI. Die Amtssprache in Galizien. VII. Die ruthenischen
Parteien. VIII. Schlussbemerkungen. Wir ersehen aus der Schrift,
dass die Ruthenen den alten Kampf um ihre nationale
Selbständigkeit bis in die Gegenwart zu kämpfen haben, sehen aber
auch, dass die katholisch-polnische Klerisei, wie einst so auch
jetzt, ihren Anteil an diesen Kämpfen gegen die Ruthenen hat.
„Unter Patronanz des polnischen Episkopats werden
Sammlungen veranstaltet, um überall für jeden Bruchteil der
römischkatholischen Bevölkerung in Ostgalizien eine Kirche oder
Kapelle zu bauen, obwohl die Religion auch bei den Ruthenen
katholisch (griechisch-uniert) ist und die päpstliche Kurie selbst
die Inanspruchnahme griechisch-unierter Priester für römische
Katholiken gestattete ; polnische Klöster, namentlich Frauenklöster,

werden errichtet, um auf die ruthenische Bauernschaft
einzuwirken. ." (pag. 39). Das sind dieselben Töne, wie sie

aus den ruthenischen Klagen von Suszas „De laboribus uni-
torum" (1624) bis auf die Eingabe des Lemberger ruthenischen
Erzbischofs an den Statthalter Goluchowski (1851) herausklingen.
Roms System ändert sich nicht. Aber alle Liebesmühe wird
vergeblich sein. Den 3,350,000 Lateinern in Galizien stehen

3,090,000 Uniaten gegenüber (nach der Zählung des Jahres 1900),
und an den erwachten, wenn auch langsam sich entwickelnden
Kräften des ruthenischen Volkes werden auch die Wogen der
katholisch-polnischen Hierarchie sich brechen. Wir empfehlen
die mit vornehmer Objektivität geschriebene, überaus instruktive

und bedeutsame Schrift Romanczuks angelegentlich allen,
die für die kulturelle Bewegung in der slavischen Welt
überhaupt und in Galizien im besondern ein Interesse haben.

Konstanz. Pfr. Schirmer.

Ruthenische Revue. Herausgegeben von B. Jaworskyj, Dr.
A. Kos, Roman Sembratowycz. Wien, I. Jahrgang, Nr. 1

bis 4, 1903.

Wie die Ruthenen von den Jesuiten im Bunde mit der
katholisch-polnischen Hierarchie in ihrer Nationalität und ihrem
Ritus je und je gedrückt wurden, das haben wir (Revue,
38. Heft, 1902) gezeigt. Druck erzeugt Gegendruck. Um ihre



— 795 —

Nationalität und ihren Ritus zu schützen und zu bewahren,
sind die Ruthenen auf den drei Hauptgebieten: der Volksbildung,

der Wissenschaft und der Pädagogik, überaus tätig
gewesen bis auf den heutigen Tag. Zur Förderung der
Volksbildung haben sie schon im Jahre 1848 die Gesellschaft „Halycko-
ruska Matycia" gegründet, und als diese Gesellschaft ihren
Zielen nicht gerecht wurde, 1868 den Volksbildungsverein
„Proswita", der zunächst die Aufgabe hatte, durch Herausgabe
von Volksbüchern und Zeitschriften, durch Veranstaltung von
Vorträgen und Gründung von Lesevereinen für Verbreitung
der Aufklärung zu sorgen. Zur Pflege der Wissenschaft wurde
im Jahre 1873 die „Sevcenko-Gesellschaft^, seit 1892 „Sevöenko-
Gesellschaft der Wissenschaften" genannt, gegründet. Seit 1892

erscheint auch das Hauptorgan der Gesellschaft, die „Mitteilungen

der Sevöenko-Gesellschaft der Wissenschaften", eine
wissenschaftliche Zeitschrift, welche der Förderung der
Geschichte, Sprache und Literatur der Ruthenen dient und von
der bis jetzt 52 Bände erschienen sind. Der dritte kulturelle
Verein der galizischen Ruthenen ist die „Ruthenische pädagogische
Gesellschaft", gegründet 1881 zu dem Zwecke, die Schule und
alle Angelegenheiten der öffentlichen und privaten Erziehung
auf Grundlage der Muttersprache zu fördern und die Interessen
der ruthenischen Lehrerschaft zu unterstützen. Auch diese
Gesellschaft gibt Zeitschriften heraus, und zwar eine Lehrerzeitung
(Uczycel) und eine Jugendzeitung (Dzwinok). — In diesem
Jahre nun wurde von den Reichsratsabgeordneten v. Jaworskyj
und Dr. Kos und dem Redakteur R. Sembratowycz die „Ruthenische

Revue" in Wien begründet. Sie hat einen viel wTeitgrei-
fenderen Zweck als die obengenannten Zeitschriften und
Fachschriften, diesen nämlich : eine Annäherung zwischen dem
ruthenischen Volke und Westeuropa anzubahnen. Es ist ein glücklicher

Gedanke gewesen, diese Zeitschrift ins Leben zu rufen,
ein Appell gleichsam an das westliche Europa, seine Blicke
nach Ostgalizien zu richten und zu sehen, wie ein intelligentes,
wackeres Völkchen um sein Volkstum und sein Bekenntnis

gegen eine klerikal-polnische Hochflut ankämpft. Die bisher
erschienenen Hefte (1—4) zeugen davon und versprechen Gutes

im Dienste einer edeln Sache. Und wir meinen : wer so tapfer
blanke geistige Waffen zu führen weiss, wie der „Greeco-Ru-

thene", der kann und wird nicht untergehen!
Konstanz. Pfr- Schirmer.



796

Dr. A. Scheiwiler: Die Elemente der Eucharistie in den
ersten drei Jahrhunderten; Mainz, Kirchheim, in-8°, 183 S.,
Mk. 6.50, 1903.

Les discussions se prolongeront probablement longtemps
encore sur le dogme eucharistique : longtemps encore chacun
voudra exprimer sa propre opinion, ou défendre ce que les
catéchistes de son Eglise lui ont appris. C'est le moyen de

n'en pas finir. La question eucharistique étant avant tout une
question de fait, à savoir : « quel a été l'enseignement du
Christ sur ce point, et comment cet enseignement a-t-il été
conservé et transmis par l'Eglise?», cette question, dis-je, ne
saurait être tranchée, comme toutes les questions de fait, que
par les documents historiques, c'est-à-dire par les textes des

Pères, des théologiens et des historiens de l'ancienne Eglise,
textes produits intégralement et clairement. Au lieu de cette
production objective et de cette constatation historique, on

préfère d'ordinaire discuter, en voilant ou en interprétant
inexactement ce qui est contraire à l'opinion qu'on a embrassée.
On a tort, vu que ce n'est point là de la saine critique
historique.

Quiconque prendra la peine d'étudier tous les textes relatifs
à l'eucharistie dans l'ancienne Eglise, constatera deux séries,
ou deux manières de s'exprimer, l'une qu'on appelle d'ordinaire
réaliste et l'autre spiritualiste. C'est ce que l'auteur de ce
volume a reconnu notamment au sujet de Clément d'Alexandrie,
d'Origène, de Tertullien (p. 67, 87, etc.).

L'école romaniste cherche à interpréter les textes dits
« réalistes » dans le sens de la transsubstantiation matérielle,
mot qui n'existait pas dans l'ancienne Eglise, mais dont les
romanistes prétendent affirmer l'équivalent. Pour faire cette
prétendue démonstration ils doivent: 1° prendre à la lettre et
même forcer les textes dits réalistes, ce qui est déjà une
première violation des règles les plus élémentaires d'une critique
exacte; 2° ils doivent escamoter ou dénaturer complètement
les textes « spiritualistes », et, s'ils l'osaient, ils devraient même
considérer comme hérétiques la plupart des Pères, qui, de

fait, abondent en explications spiritualistes.
La vérité est dans la conciliation des mots vérité et esprit,

suivant cette parole même du Christ: in spiritu et in veritate



— 797 —

(Jean, IV, 23). Les Pères qui ont insisté sur la réalité de la
communion eucharistique, c'est-à-dire sur la réalité de l'union
de notre âme avec le Christ immolé et sacrifié, ont voulu
dire qu'il ne s'agit pas, dans l'eucharistie, d'une simple
communion en fiction et en vaine imagination, mais déune
communion et d'une participation vraies et réelles au corps et au
sang de J.-C, à son sacrifice, à sa rédemption. Ils ont voulu
dire aussi que ce sacrifice a été réel, que cette mort a été
réelle, que ce corps et ce sang de J.-C. ont été réels; car les
docètes, qui exagéraient les côtés divins de J.-C, allaient
jusqu'à nier la réalité de son humanité, de son corps, de son

sang, et par conséquent de sa rédemption ; et il s'agissait
précisément de l'affirmer énergiquement. De là l'insistance de

quelques Pères sur les mots « vrai » et « réel » appliqués au

corps de J.-C. Et, d'autre part, pour que l'on ne prît pas ces

termes, au sujet de l'eucharistie, dans un sens littéral et
matériel (car la lettre tue, la chair ne sert de rien), ils insistaient
sur les mots: image, type, figure, représentation, reprœsentare,
censeri, census, figura, imago (Gestalt, Erscheinungsform,
Gebilde, Bild), etc. Ils ont répété à satiété le mot nrev^ianxmc,
spiritualiter, sacramentaliter ; ils ont employé les mots pain et
vin aussi réellement que les mots corps et sang ; ils ont même
dit expressément que le pain est le Logos. En sorte que la
méprise n'est vraiment pas possible à quiconque fait de la
saine exégèse et non de la critique de parti pris. Rome s'est
manifestement fourvoyée dès le XIe siècle; et les théologiens
romanistes qui savent encore que 1'« essence» du christianisme
consiste dans la « spiritualisation » et dans la « sanctification »

de l'âme, cherchent à adoucir le plus possible et à spiritualiser
les prétendues définitions du concile de Trente. Ils n'y arriveront

pas. Le langage a son honnêteté, et la science moderne
s'accommode de moins en moins des subterfuges et des
subtilités de la scolastique moyenâgesque. Tout s'explique dans

l'enseignement spiritualiste et chrétien, qui se concilie très
bien avec le vrai réalisme, et tout devient contradiction dans
le réalisme matériel et la transsubstantiation romaine.

A ce point de vue, on lira avec intérêt le volume de

M. Scheiwiler, recteur de la «Realschule» du canton de

St-Gall. On fera bien de le comparer avec le volume de

W. B. Frankland: The Early Eucharist (A. D. 30-180), où sont

Revue intern, de Théologie. Heft «, 1903. 52



— 798 —

cités, avec l'étendue nécessaire, les textes du N. T., de Clément
de Rome, d'Ignace d'Antioche, de la Didachè, de Justin, dirénée,
etc. Ces textes s'expliquent d'eux-mêmes par la reconstitution
du milieu historique et doctrinal dans lequel ils ont été écrits.
Espérons que M. Scheiwiler donnera à son volume une suite,
et qu'il étudiera aussi les Pères des siècles suivants, qui sont
si expressifs dans le sens « pneumatique ». A la fin de son
volume, il mentionne la t Revue internationale de théologie » ;

peut-être fera-t-il bien d'étudier avec attention les nombreux
textes qu'elle a publiés de Cyrille d'Alexandrie, de Jean
Chrysostome, d'Augustin, etc. E. M.

G. Séailles: Les affirmations de la conscience moderne;
Paris, Colin, in-16, 1903, 3 fr. 50.

Ce livre est un recueil d'articles et de discours, d'étendue
et de valeur inégales. Il est écrit dans un style clair, simple,
distingué, qui donnerait à l'esprit une complète jouissance si
la pensée était toujours juste. Malheureusement l'auteur a pris
le christianisme à rebours ; il a vu le tableau à contre-jour,
et croyant de parfaite bonne foi le décrire, il l'a interprété à

contre-sens, n'y voyant pas ce qui y est et y voyant ce qui
n'y est pas.

Sa première étude: «Pourquoi les dogmes ne renaissent
pas», en est une preuve frappante. Tout d'abord, il reconnaît
les services que les dogmes ont rendus (p. 2). Mais ceci n'est
que pour dorer la pilule: le fond de l'article a pour but de

saper les dogmes mêmes. D'où vient ce mélange de louange
et d'hostilité? De ce que l'auteur n'a pas pris la peine de

discerner les dogmes faux et les dogmes vrais. S'il eût fait ce

discernement, il eût condamné avec raison les dogmes faux,
et, loyalement, il eût maintenu les dogmes vrais. Au lieu de

ce travail d'analyse, il s'est contenté du bloc et est parti de

cette idée fausse: Tout dogme en soi est une erreur.
Ceux des chrétiens qui séparent les enseignements du

Christ des interprétations qui en ont été faites par les
théologiens dans le cours des siècles, suivant les sciences ou les
erreurs de leur temps, n'acceptent comme dogmes chrétiens
que les seuls enseignements du Christ, et non les commentaires



— 799 —

qu'en ont faits les hommes. Or, les enseignements du Christ,
dans leur généralité, leur paraissent d'une sagesse, d'une
philosophie, d'une sainteté supérieures à tout ce que les « sciences »

nous enseignent sur les mêmes questions. Ils disent que les
«sciences», loin de contredire les enseignements du Christ,
les confirment, et que les enseignements du Christ, bien compris,

loin de combattre les sciences, s'harmonisent admirablement

avec elles.
Malheureusement M. Séailles ne s'est pas placé sur ce

terrain pour critiquer le christianisme. Il l'a confondu avec
l'Eglise, surtout avec l'Eglise romaine, avec la théologie,
surtout avec la théologie romaine; et partant de cette grosse
méprise, il a frappé à droite et à gauche des coups qui ne

portent pas. Toutes les erreurs qu'il condamne, les vrais
chrétiens les condamnent aussi énergiquement que lui; mais
ils prétendent que ces erreurs ne sont pas des dogmes
chrétiens, et qu'ainsi elles n'atteignent pas le vrai christianisme.
Ils abandonnent à M. Séailles toutes les erreurs de la
«métaphysique alexandrine», toute la «magie des rites» (p. 43),
toutes les superstitions et les mensonges de la « Légende
dorée», etc., etc., et ils disent que rien de tout cela n'est le
vrai christianisme, et que le vrai christianisme en est
complètement indépendant, comme il est complètement indépendant
de la papauté, des écoles théologiques, des règlements
disciplinaires de telle époque, des opinions de tel théologien, etc.

Entrons dans quelques détails. « Quand l'Eglise, dit l'auteur,
s'est vue menacée par la Réforme, par la Renaissance, par
l'esprit de libre examen et par la science, après un premier
moment de désarroi, elle a suivi une politique admirable »

(p. 3). Je trouve, au contraire, que cette politique a été détestable,

et que l'Eglise romaine, au lieu de faire ses réformes
de façade du concile de Trente et de dogmatiser les erreurs
du moyen âge, aurait beaucoup mieux fait de les répudier, de
revenir aux vrais dogmes et d'expliquer ceux-ci selon la
science.

M. Séailles affirme (p. 4) que « les dogmes sont supprimés
par les vérités positives qui ne se concilient pas avec eux,
qui ne pénètrent dans l'esprit qu'en les en chassant». Evidemment,

M. S. parle des faux dogmes et alors nous sommes de

son avis. Il est regrettable qu'il ne cite aucun vrai dogme



—- 800 —

précis. Lorsqu'il en vient aux details, il aborde les « écoles
du XVIIe siècle », qui en étaient encore à la Physique et au
Traité du ciel d'Aristote (p. 7); il cite le Corps de toute la
philosophie (1614) de Théophile Bouju, aumônier du roi. En
vérité, il s'agit bien d'Aristote et de Bouju M. S. passe à
Dante (p. 17-20), puis à Bossuet; mais ni les opinions du
poète, ni celles de l'orateur, ne sont des dogmes chrétiens.
M. S. juge du christianisme par la cathédrale du moyen âge
(p. 22-26) ; mais ceci est de l'art et non du dogme. Il rappelle
l'opposition entre Gassendi et le jésuite Cazrée (p. 29-30); or
cette opposition ne tire pas à conséquence, et même nous
prenons fait et cause pour Gassendi contre Cazrée, et pour
Galilée contre Rome. En parlant du miracle, M. S. a oublié
que le Christ a gourmande ceux des Juifs qui, pour croire en
lui, lui demandaient des miracles. M. S. suppose que «le
XIIIe siècle marque l'apogée du catholicisme » (p. 34) ; je crois,
au contraire, que le XIIIe siècle, tout en étant supérieur aux
Xe et au XIe (ce qui n'était pas diffìcile), a été un siècle
inférieur au point de vue du vrai catholicisme. M. S. connaît
certainement l'histoire du catholicisme primitif, et il me permettra
d'en appeler à ce catholicisme primitif contre le catholicisme
falsifié du moyen âge. M. S. parle d'«un petit Dieu tatillon
qui ne répond plus à la grandeur et à la diversité de l'univers »

(p. 38) ; qu'il veuille bien remarquer que ce Dieu « tatillon »

n'est point celui du christianisme, et qu'un chrétien, même
sans être un Pascal, peut être aussi attaché aux sciences que
n'importe quel philosophe de nos jours, et avoir de la cause
première de l'univers une idée aussi grandiose que n'importe
quel savant «moderne».

M. S., après s'être manifestement mépris sur la «cosmologie»,

se rabat sur la «morale», et il prétend que la morale
chrétienne est « contredite » par la science » (p. 43). Ici encore
nous sommes obligés de constater de graves méprises. En
effet, selon M. S., «le bien (dans le christianisme) n'est pas
d'achever la nature, mais de la détruire » (p. 46) ; or, au
contraire, une des maximes de la morale chrétienne est que la
grâce «ne détruit pas la nature, mais la perfectionne». Selon
M. S., le tort du christianisme est de ne pas placer le
souverain bien dans ce monde et d'achever notre destinée dans
une autre vie (p. 49) ; or, nous trouvons que la saine raison,



— 801 —

loin de combattre l'existence d'une vie future, ne peut que
l'approuver, et que « l'espérance » chrétienne, sous ce rapport,
est une force morale. M. S. est beaucoup mieux inspiré, lorsque,
par une heureuse contradiction, il rend justice à la morale
chrétienne et à tous ses bienfaits (p. 49-52).

Une de ses objections contre cette morale, c'est que «le
progrès nécessaire de la vie intérieure suffirait à condamner
la révélation en rendant chimérique l'immutabilité prétendue
des dogmes révélés» (p. 53). Or cette objection n'est que futile:
car la doctrine chrétienne est une doctrine de progrès, de vie
intérieure toujours croissante (Justus justificetur adhuc), et la
vérité éternelle des dogmes ne combat pas plus ce progrès
que la vérité éternelle des principes scientifiques n'est opposée
au progrès des sciences. Si M. S., au lieu de s'embarrasser
dans la « lettre » de quelques préceptes mal interprétés,
comprenait le véritable « esprit » du christianisme, il en verrait
toute la sublimité, sublimité auprès de laquelle la simple
morale dite philosophique n'est que terre à terre. M. S. semble

reprocher au christianisme de faire de la terre un lieu de

passage et de représenter la vie future comme devant rétablir
toutes choses dans l'ordre (p. 55) ; or, ici encore, M. S. rend
le simple dogme eschatologique solidaire des commentaires
superstitieux et abusifs de certains théologiens, que nous lui
abandonnons volontiers.

Un des grands griefs de M. S. contre la morale chrétienne,
c'est qu'elle n'est pas assez sociale pour notre société, qui
abonde de plus en plus dans les points de vue sociaux (p. 56).
M. S. s'abuse: car la morale chrétienne est universelle, le
Christ est mort pour tous les hommes, la fraternité chrétienne
bien comprise est admirable. Le Christ n'avait pas à nous
enseigner un cours d'économie sociale et politique, pas plus
qu'il n'avait à nous enseigner la cosmologie; en apprenant à

chaque individu à se sanctifier, il a posé la meilleure base de
la vraie morale sociale, quoi qu'en pense M. S. C'est aussi
rapetisser la rédemption chrétienne que de la réduire à une
question de «substitution» de victime et à une question
«d'expiation parle sang», comme si Dieu était un bourreau (p. 72).
Malheureusement quelques théologiens sont tombés dans cet
anthropomorphisme; mais M. S. a tort de ne pas mentionner



— 802 —

les autres explications du dogme divin de la rédemption,
explications sublimes et qui mettent à néant son objection.

Bref, si l'on peut déprécier les plus grands bienfaiteurs
de l'humanité, on peut aussi, même à son insu, faire la
caricature du Christ et de sa religion; on peut en voiler les côtés
divins et les remplacer par des interprétations dénaturantes
et hostiles. Ce genre d'attaque n'est pas difficile, et je suis
surpris que M. S. s'y soit laissé entraîner. Son excuse est qu'il
confond le christianisme avec le romanisme et le cléricalisme,
qui sont en effet des corruptions du vrai christianisme. Mais,
en soi, juger le Christ et sa religion par l'Eglise jésuitico-
romaine qui prétend le représenter, est un indigne sophisme,
que les philosophes et les savants devraient bien répudier une
fois pour toutes.

Dans les autres chapitres de ce volume, on trouvera, à

travers des délayages de pensées, de très utiles réflexions,
notamment dans Individualisme et solidarité, et dans Vie

intérieure et action sociale. E. M.

Louis Weber: Vers le positivisme absolu par l'idéalisme;
Paris, Alcan, in-8°, 1903, 7 fr. 50.

L'auteur étudie successivement l'idéalisme empirique, l'idéalisme

critique, l'idéalisme monadiste, l'idéalisme logique, puis
la phénoménalité de la science, la notion idéaliste de l'expérience

et enfin le réalisme du savoir. C'est dire qu'il touche
à toutes les données fondamentales de la philosophie : espace,

temps, matière, mouvement, force; réalisme, positivisme,
dynamisme, monadisme, atomisme, etc. Chemin faisant, il combat

Descartes, Leibniz, Kant, Fichte, Hegel, Spencer, à peu près
tout le monde. Et cela, au profit de quel système, de quelle
idée? Que pense-t-il lui-même? Quelle est sa conception du

monde? Il me serait impossible de le dire avec quelque
précision. Lui-même fait l'aveu suivant: «D'explication dernière,
intégrale, il n'y en a aucune d'actuellement possible » (p. 384).

Que signifie au juste le titre de son ouvrage? Qu'est-ce

que le positivisme absolu, et qu'est-ce que l'idéalisme absolu?
Comment celui-ci conduit-il à celui-là? C'est ce que l'auteur
aurait dû expliquer simplement, par des définitions claires de



— 803 —

tous les termes qu'il emploie. Au lieu de ces définitions simples
et lucides, conditions essentielles de toute étude féconde et
utile, l'auteur s'envole du premier coup sur les cimes les plus
élevées, et je doute que bien peu de lecteurs l'y suivent. Dès
lors, à quoi bon tant d'efforts, un style si contourné, un
vocabulaire si obscur? Par exemple, l'idéalisme absolu, dit l'auteur,
« est le développement normal du subjectivisme kantien
(p. 101). L'idéalisme absolu, au sens empirique, n'est et ne
peut être qu'une généralisation de la chimie mentale... (p. 102).
Le sens général de l'idéalisme absolu est facile à établir en
face de l'idéalisme critique : il est la transformation du dualisme
critique par l'élimination de la tendance objective et agnos-
ticiste. L'idéalisme absolu est l'idéalisme critique, débarrassé
de la superstition de la chose en soi » (p. 104). En vérité,
sont-ce là des définitions? L'auteur a le grand tort d'être trop
abstrait, et de croire qu'il explique les mots obscurs par des

mots plus obscurs encore; ses explications ne sont au fond

que des complications ajoutées à d'autres complications, et des

subtilités multipliées par elles-mêmes.
Comment le comprendre lorsqu'il écrit, par exemple (p. 334

à 335) : « Définir le réel par le devenir de son idée et l'identifier

avec ce devenir même, c'est, corrélativement, élargir la
signification de l'idée, sortir du réduit étroit des déterminations
où l'enferme la psychologie. L'idée cesse d'être une chose

parmi d'autres choses, une existence parmi des existences
d'une autre nature et d'un autre ordre ; elle est la raison des
choses et la totalité des existences; elle se différencie par
rapport à soi et elle ne s'oppose qu'à soi. Elle n'est pas
seulement l'idée de tous les objets possibles; elle est inversement
l'objet de toutes les idées possibles. En particulier, elle est
l'existence achevée, épuisée, l'affirmation posée devant la
réflexion, et elle est, à un autre point de vue, l'existence
inachevée, inépuisée, l'affirmation incluse en puissance dans la
négation. Comme existence donnée, elle est le concept, le produit

de la pensée ; comme existence inépuisée, comme progrès,
elle est l'activité mentale, la fonction indécomposable où se
résument tous les rapports de sujet à objet. La dualité de

l'être et du devenir, du passé et du futur dans tout progrès,
est intérieure à l'idée, de même que la distinction entre l'idée
et l'objet n'est qu'un moment de l'idée en tant que réflexion.»



— 804 —

Comprenne qui pourra. Je cite cette tirade au hasard; il y en
a dans le volume autant que de pages.

Ce qui est le plus clair, je crois, c'est que l'auteur en
veut terriblement à « la chose en soi», ainsi qu'au «vieil esprit
théologique » (p. 332). Ce sont là ses bêtes noires. Pourquoi,
par exemple, le monadisme est-il si faible? C'est qu'il est
«engagé dans la théologie» (p. 133). Vieille métaphysique,
vieille théologie, ce sont là « de ces pseudo-explications dont
la pensée moderne ne veut plus» (p. 134). Qu'est-ce que la
pensée moderne, et que veut-elle? Qu'est-elle donc, la
théologie, pour être si coupable aux yeux de M. Louis Weber? Si
encore il la définissait on pourrait alors discuter. Mais il est
probable qu'il entend par là toutes les sottises qui ont été
débitées sur Dieu et sur les choses religieuses par des
théologiens ignorants et par des athées non moins ignorants.
C'est triompher d'elle aisément.

Souvent la peur d'un mal nous conduit dans un pire.
L'auteur a constaté les erreurs du sens commun et, pour les
éviter, il s'est précipité à l'extrême opposé; pour éviter la
crédulité, il a rejeté toute croyance. On avait admis des êtres
et des substances là où il n'y en avait pas, et M. L. Weber
en a conclu qu'il n'y a aucune substance. Il n'y a donc que
des phénomènes, comme si des phénomènes étaient possibles
sans une substance ou une force qui les produise L'auteur
dit avec raison (p. 122) que «l'élasticité pourtant si complaisante

du vocabulaire métaphysique a des limites >. C'est une
vérité qu'il semble avoir trop oubliée pour son propre compte.

Bref, l'absence de définitions précises a rendu l'auteur
très obscur et très difficile à lire, et a fait de son volume un
nid de quiproquos, pour ne pas dire de sophismes. C'est grand
dommage, parce qu'il a une très grande disposition à manier
l'abstraction. Il pourrait, s'il voulait s'astreindre à la simplicité
et à la clarté, mettre en vraie lumière les questions les plus
ardues de la métaphysique et de la science. Ce qui nous
manque en philosophie, ce ne sont pas les hommes épatants
et inintelligibles, mais les penseurs lumineux qui ramènent le
sublime au simple et le multiple à l'un. Autant les sophistes
sont nombreux, autant les vrais philosophes sont rares. Je
crois sincèrement que M. L. Weber pourrait être de ces
derniers, mais à la condition de procéder autrement. E. M.



— 805 —

Petites Notices.
* D. Dr. A. Dorner: Grundriss der Religionsphilosophie ;

Leipzig, Dürr, in-8°, Mk. 7, 1903. — Ce très substantiel volume
traite de la place de la philosophie de la religion parmi les
autres branches de la philosophie ; de la définition de la
religion par rapport à Dieu et à l'homme ; de la foi et de ses
manifestations (sacrifice, sacrements, révélation, miracle, prière,
contemplation); des rapports de la religion avec la morale, la
connaissance et l'art; des lois de la vie religieuse, etc. Nous
le recommandons à tous les lecteurs qui veulent approfondir
cette importante question.

* R. Eucken: Gesammelte Aufsätze sur Philosophie und
Lebensanschauung ; Leipzig, Dürr, in-8°, Mk. 4. 20, 1903. —
L'auteur prend la défense de la morale et de l'étude de la
morale. Il passe en revue les doctrines de quelques philosophes
sur l'humanité et sur la vie : Aristote, Gœthe, Fichte, Fr. Frö-
bel, Runeberg, Moritz Seebeck, K. Steffensen. Il étudie quelques
problèmes de philosophie religieuse, discutés dans notre monde
moderne. Il analyse les systèmes de Pierre Bayle et de
Willmann. Dans toutes ces études, si variées, il fait acte de penseur

et mérite une sérieuse attention. Voir la critique approfondie
que notre collaborateur, M. Keussen, en a publiée dans la Revue.

* Prof. Dr Diomedes Kyriakos: Ol tqìTc (.leydXoi 'Itçâg^at.
Ev 'Adrjvatç, in-18, 76 p., 1903. — Il s'agit de Basile le Grand,
de Grégoire le théologien, et de Jean Chrysostome. On ne
saurait assez recommander cette œuvre de propagande. Les
Pères ne sont pas assez connus; non que toutes leurs opinions
personnelles soient aujourd'hui acceptables ; non ; les sciences,
l'histoire, la philosophie ont progressé. Mais ils nous donnent
l'exemple de la foi, d'une foi vive, d'une grande ardeur pour
l'idéal chrétien, d'une liberté non moins grande dans l'interprétation

des dogmes, dans les explications qu'ils en donnent, dans

l'application morale qu'ils en font dans leurs sermons. C'est
cette liberté qui nous manque, à nous théologiens figés dans
la routine, dans la torpeur de la pensée; à nous qui prenons
cette routine pour la vraie tradition, cette torpeur pour la vraie
foi. Si nous lisions plus et mieux les Pères, si nous avions
surtout leur esprit, nous aurions vite rendu au dogme son éclat,
à la théologie sa grandeur, à la religion chrétienne sa vie.



— 806 —

* Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi, Nrn. 4 und 5, 1903:
Biblizisten und Bibelkritik (S. Jaeger) ; Zur alttestamentlichen
Krise in der Theologie (Kahler) ; Verbalinspiration und
Textkritik (J. Lepsius); Der Calvinismus nach Abr. Kuyper (M.
Jaeger) ; Der Text der Schöpfungsgeschichte (J. Lepsius); Berlin,
Reich Christi-Verlag, Lützow-Ufer 5a; Mk. 5. 50.

* Lie. Hans Lietzmann : Kleine Texte für theologische
Vorlesungen und Übungen: — Die drei ältesten Martyrologien,
Mk. 0. 40. — Origenes, Homilie X über den Propheten Jeremias

(E. Klostermann), Mk. 0. 30. —¦ Reste des Petrus-Evangeliums,

der Petrus-Apokalypse und des Kerygma Petri (E.
Klostermann), Mk. 0. 30. — Bonn, Marcus & Weber, 1903.

* Raoul Richter : Friedrich Nietzsche, sein Leben tind sein
Werk. Leipzig, Dürrsche Buchhandlung, Mk. 4. — Der grossen
Flut der Nietzsche-Literatur ist ein neues Werk zugefügt worden,

Vorlesungen, die in Leipzig gehalten wurden. Das Buch
hat die Vorzüge und Nachteile dieser Abfassungsweise. Einerseits

ist es sehr leicht zu lesen, die schweren Gedanken besser
verständlich, anderseits ist für einige Fragen, die sonst breiter
behandelt worden wären, der Raum etwas eingeschränkt. Der
Verfasser sucht, was sonst noch nirgends streng durchgeführt
wurde, « eine reinliche Scheidung der Gesichtspunkte und der
Probleme walten zu lassen». So zerfällt das Buch in drei
Abschnitte. Im ersten wird N.s an Kämpfen überreiches Leben
geschildert; die äussern Ereignisse werden als innere Erlebnisse

dem Verständnis näher gebracht. Im zweiten Abschnitt
wird mit wissenschaftlicher Gerechtigkeit eine einheitliche,
zusammenhängende Darstellung der Lehre N.s gegeben,
unbekümmert um ihre logische Plaltbarkeit, und erst im dritten
Abschnitt beurteilt Richter das Werk N.s. Durch diese Trennung
der Darstellung von der Kritik ist die Objektivität viel leichter
gewahrt worden. Einen kleinlichen Massstab hat Richter in
seiner Kritik nicht angewendet. Er unterwirft der Beurteilung
nur das definitive Studium der N.schen Philosophie, aus den
früheren Phasen nur dasjenige, was Voraussetzung hierfür ist.
Erst kritisiert er die Werttheorie und Ethik, wo er zum
Ergebnis gelangt, dass N.s Angriff auf die Moralanschauung vom
Dasein allgemein gültig seiender Werte die wesentlichen
Positionen unberührt gelassen hat; dass für die Auffassung vom



— 807 —

Oberwert als Lebenssteigerung der Art, als Übermensch, die
wissenschaftliche Kritik aussetzt und die Willenskritik einsetzt ;

und dass wir unsere vollkommene Unwissenheit einzugestehen
haben über die Unterwerte, die Zustände, die die Entstehung
des Übermenschen befördern sollen. — Dann bespricht Richter
die Metaphysik N.s, seine Lehre vom Willen zur Macht, wobei
er auf einen Grundwiderspruch zwischen der Metaphysik und
der allgemeinen Begründung der Ethik bei N. hinweist, indem
dieser in letzterer seiende Werte negiert, in ersterer aber die
Macht als allgemeines Willensziel hinstellt. — Ferner wird die
Erkenntnistheorie N.s besprochen, die, als Spezialfall des Willens

zur Macht, eine biologisch-skeptische ist ; die Widersprüche
werden hervorgehoben, aber auch die Gebiete, die N. aufgehellt

hat, gewürdigt. Zum Schluss bespricht Richter noch die

geschichtliche Bedeutung der Philosophie Nietzsches.

* Emile Tardieu: L'ennui, étude psychologique ; Paris,
Alcan, in-8°, 5 fr., 1903. — On peut faire sur l'ennui un livre
instructif, mais qui n'en sera pas moins ennuyeux à la longue;
car, quelles que soient les formes et les causes de l'ennui, c'est
toujours l'ennui. Ce qui serait plus utile que l'analyse des formes
et des causes, c'est l'analyse des remèdes. En lisant le chapitre
intitulé: «L'ennui par sentiment du néant de la vie», j'espérais
qu'il étudierait ce sentiment et qu'il en montrerait le peu de

solidité. J'ai été déçu. Le dernier chapitre traite, il est vrai,
des remèdes de l'ennui; mais ce chapitre aussi est une déception.

L'auteur semble atteint de scepticisme ; aussi n'a-t-il pas
vu toutes les ressources vitales cachées dans l'amour du vrai,
du beau, du bien, dans la recherche de l'idéal, dans le travail
intense, dans les convictions solidement assises, dans la foi au
Dieu vivant, dans le dévouement à toutes les nobles causes.
C'est dommage: car ces choses ne sauraient être trompeuses.

* Leo XIII an Paulus IV? (apud J. Parker, Londini, MCM).
— L'auteur laïque de cette brochure latine plaide avec raison
pour la validité des ordres anglicans. La Revue n'a point à

revenir sur cette question qu'elle a suffisamment élucidée (1895,
n° 9, p. 8-20). Au point de vue des formalités rituelles, la question

me semble épuisée, et si Rome pouvait se convertir, elle
serait convertie ; mais le fanatisme est inconvertissable sur son

propre terrain. Pourquoi dès lors l'y suivre? Pourquoi ne pas



— 808 —

le forcer à revenir sur le terrain dogmatique, à répondre, par
exemple, aux questions suivantes: Qu'est-ce qu'un sacrement?
D'où vient la grâce dans les sacrements? Est-ce le Christ ou
le signe cérémoniel qui confère la grâce? En quoi consiste le
«pouvoir» sacerdotal, et d'où vient-il? Le Christ l'a-t-il fait
dépendre du cérémonial romain, ou du cérémonial de Henri Vili,
ou du cérémonial d'Edouard VI, etc.?. Peut-être que des

réponses exactes à ces questions mettraient fin à cet éternel débat,
qui, comme tant d'autres, tourne toujours dans le même cercle,
faute de méthode.

Librairie.
Analecta Bollandiana, T. XXII, fase. 3, 1903: PI. Thurston. Visio

monachi de Eynsham ; — H. Delehaye. La passion de S. Théo-
dote d'Ancyre. Bruxelles, 14, rue des Ursulines.

D. W. Bousset : Volksfrömmigkeit und Schriftgelehrtentum.
Antwort auf H. Perles' Kritik meiner «Religion des Judentums im
N. T.-Zeitalter»; Berlin, Reuther & Reichard 1903, 80 Pf.

Catechism for Liberal Christians. An aspiration towards Christian
Unity. Oxford, Percy Str., Church of the Divine Love.

Ad. Coste: Dieu et l'âme, 2e édit. Paris, F. Alcan, in-18, 184 p.,
1903, fr. 2. 50 (sera analysé).

Deutschland (von Hoensbroech), Nr. 11: Das Urchristentum nach
O. Pfleiderer (H. Holtzmann) ; Wolfgang Kirchbachs « Mosaischer

Schöpfungsbericht » (H. Gunkel) ; Ed. v. Hartmann und
die moderne Theologie (A. Drews) ; Berlin, Schwetschke.

Journal des Savants. Juin 1903: La chanson de Sainte Foi (A.
Thomas), p. 337-345; — Zu den altfranzösischen Bernard-
Handschriften, von A. Schulze, p. 347-348.

D. J. Meinhold : Studien zur Israelitischen Religionsgeschichte :

Elias, Arnos, Hosea, Jesaja; Bonn, Marcus & Weber, 1903;
Mk. 3. 20.

Armand Sabatier : Philosophie de l'Effort. Essais philosophiques
d'un naturaliste; Paris, Alcan, in-8°, fr. 7. 50, 1903. (Cet
important ouvrage sera analysé prochainement.)

W. Studemund: Ist das Christentum Wahrheit? Leipzig,
Wallmann, 1903, Mk. 0. 75. (Recommandé.)

«Dö«



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Soeben erscheint:

Bibliographie der theologischen Literatur

für das Jahr 1902
bearbeitet von

BAENTSCH, BEER, CHRISTLIEB, 0. CLEMEN, EVERLING, FUNGER,

HERING, HOFFMANN, ISSEL, KNOPF, KOEHLER, KRÜGER, LEHMANN,
LÜLMANN, MEYDENBAUER, MEYER, NEUMANN, PREUSCHEN, SCHEIBE,

SMEND, SPITTA, STUHLFAUTH, TITIUS, WERNER
und

TOTENSCHAU, zusammengestellt von NESTLE

herausgegeben von

Prof. Dr. G. KRÜGER und Lie. Dr. W. KŒHLER

in Giessen.

SONDER-ABDRUCK
AUS DEM 22. BANDE DES THEOLOGISCHEN JAHRESBERICHTES.

Preis der Lieferung 50 Pfg.

Vollständig in etwa 5 Lieferungen.

Jahrgang 1900 Mk. 2. — ; 1901 Mk. 2. 20.

Diese Bibliographie ist die einzige, welche die gesamte literarische
Produktion des Jahres, einschliesslich der ausländischen und der in
Zeitschriften niedergelegten, in systematischer Ordnung bietet. Sie gewährt also

die Möglichkeit, sich über die Erscheinungen irgend eines Spezialgebietes
zuverlässig zu unterrichten. Der ungewöhnlich billige Preis ermöglicht
allgemeinste Verbreitung.

Da angesichts dieser Bibliographie die Theologischo Rundschau ihre
Bibliographie eingestellt hat, bleibt sie in der Tat das einzige Hülfsmittel,
sich über die theologische Gesamtarbeit eines Jahres kurz und schnell

zu unterrichten, und sollte in den Kreisen der den internationalen und
interkonfessionellen, wissenschaftlichen .Fortschritt der Theologie
verfolgenden Dozenten, Pfarrer und Laien unentbehrlich werden. <



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Untersuchung der Zeitfrage:

Ist eine religionslose Moral möglich?
Von

Karl Liilir,
Pfarrer in Gotha.

Preis Mk. 1. —.

Zum hundertjährigen Gedächtnis
der

Reden über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern.

Von

M. Fischer,
Pfarrer an St. Marcus in Berlin.

Preis Mk. 3. —, geb. Mk. 4. —.

Psychologismus
oder Anfipsychologismus?

Entwurf einer

erkenntnistheoretischen Fundamentierung der modernen Energetik

von

Dr. Karl Heim.
Preis Mk. 4. —.

Die

orientalische Christenheit der Mittelmeerländer.

Reisestudien zur Statistik und Symbolik
der griechischen, armenischen und koptischen Kirche

von

Lie. Dr. Karl Beth,
Privatdozent an der Universität Berlin.

Preis Mk. 8, —.




	Bibliographie théologique

