
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 594

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIOUE.

L. CouTURAT. Opuscules et fragments inédits de Leibniz,
extraits des manuscrits de la bibliothèque royale de Hanovre;
Paris, Alcan, 1903, in-8°, 682 p.

L'Association internationale des Académies, dans sa
session d'avril 1901, a résolu de publier les œuvres complètes de

Leibniz. Cette édition formera environ 110 volumes. Si cette
édition est bien faite, elle sera extrêmement intéressante : car
ce sera l'histoire d'un des plus grands génies de l'humanité,
l'histoire de ses pensées, de ses projets, de ses pressentiments,
pour ne pas dire de ses prévisions. Lorsqu'on sait combien
Leibniz était profond, et de plus, combien était vaste son cœur,
son amour pour le bonheur de l'humanité, on comprend que
tout ce qui est tombé de cette intelligence et de ce cœur, est une

relique extrêmement précieuse ; que nous devons en avoir le

culte, culte de méditation et de fécondation. M. Couturat, auteur
d'une Logique de Leibniz, est un des philosophes qui connaissent

le mieux Leibniz à l'heure qu'il est. Il indique dans la

préface de ce nouveau ATolume une excellente méthode pour
classer et publier les œuvres du grand penseur. Espérons
qu'elle sera suivie. Je ne saurais ici indiquer les fragments qui

sont particulièrement relatifs à Dieu et aux questions
théologiques; tous doivent être lus et médités avec attention. La Revue

y reviendra en temps et lieu. Je ne veux aujourd'hui que

signaler aux lecteurs sérieux, que ces éternelles questions
préoccupent, ce beau volume, si soigneusement imprimé, qui fait

le plus grand honneur à l'auteur et à l'éditeur.
E. Michaud.

L'abbé A. Durand: Un prélat constitutionnel, Jean François

Périer, 1740-1824; Paris, Bloud. 1902.

Sans partager la célébrité de Grégoire, Périer n'est pas

un inconnu. Son nom est lié à l'histoire de l'Eglise constitution-



— 595 —

nelle. Ancien professeur de l'Oratoire, il fut élu en 1791 évêque
du Puy-de-Dôme, en remplacement de M. de Bonal qui avait
refusé le serment. Il présida à l'organisation en Auvergne de

l'Eglise constitutionnelle avec fermeté et en même temps avec
tolérance. Sans acrimonie vis-à-vis des non-jureurs, qui ne le
lui rendirent guère, il devint suspect aux terroristes extrêmes par
la ténacité de sa foi et dut, pour éviter la prison, se réfugier
en 1794 à Grenoble, sa ville natale. Rentré à Clermont, il essaya
de redonner vie et corps à son Eglise, s'associa aux efforts de

Grégoire et de Le Coz, et fut un des membres en vue des

deux conciles gallicans de 1797 et de 1801. Il n'en fut pas
moins un des dix évêques constitutionnels compris dans la
première promotion concordataire : il fut placé à la tête du
diocèse d'Avignon. Jusqu'en 1814, il fut un des prélats les plus
dociles aux volontés impériales, surtout dans la lutte de Napoléon

avec le Siège romain. Ayant adhéré en 1814 à la restauration,

il salua avec un enthousiasme probablement plus sincère
le retour de l'ile d'Elbe, mais après Waterloo il paya par
mille tracasseries son imprudent mandement. En butte à l'hostilité

d'une partie de son diocèse, il démissionna en 1818 et
mourut en 1824, suivi dans sa tombe par les commentaires les
plus désobligeants. Il ne les méritait pas. Si on peut lui
reprocher d'avoir adhéré à tous les régimes en rééditant à peu
près le même mandement pour saluer Louis XVI, le premier
Consul, l'Empereur, Louis XVIII, le second Empire et la
seconde Restauration, c'est qu'il voulait montrer par là qu'il était
indifférent à la forme des gouvernements. Il ne varia pas dans
ses opinions gallicanes: c'était un homme honnête et bienveillant,

peut-être un peu trop doux et optimiste, un évêque pieux,
actif et instruit.

L'abbé Durand, qui est un prêtre du diocèse d'Avignon,
a étudié avec beaucoup de conscience son sujet: il ne nous
fait grâce d'aucun détail sur la réorganisation du culte dans la
vallée du Bas-Rhône. Un critique qui ne serait pas méridional
y trouverait presque des longueurs. Mais ce qui nous a frappé
agréablement, c'est le ton modéré et assez impartial de l'auteur
appréciant un ancien «intrus». Son œuvre embrasse presque
l'histoire de l'Eglise française de 1789 à 1810 avec des

chapitres très intéressants sur les conciles nationaux de l'époque.
C'est une belle et bonne page de plus à ajouter à la passion-



— 596 —

nante question des rapports de l'Eglise et de l'Etat sous la
Révolution et l'Empire. Cette histoire est encore à faire: celui
qui l'entreprendra aura désormais à consulter et à remercier
M. Durand. A. Chrétien.

Bernard cle Lacoaibe: Talleyrand, évêque d'Autun, d'après
des documents inédits; Paris, 1 vol., Perrin.

L'auteur est catholique-romain, et il n'est pas partisan de

la Révolution: c'est assez dire que son livre n'est pas
(involontairement peut-êtrej sans quelque parti pris: toutefois son intention

générale est de ne noircir pas plus que de réhabiliter
l'évêque d'Autun. Dans l'avant-propos de son livre, il fait
remarquer avec assez de justesse que l'épiscopat a tenu si peu
de place clans la vie de Talleyrand qu'on serait presque tenté
d'oublier cette phase de son existence. M. de Lacombe a voulu
éclaircir cette période assez ignorée de la Arie cle l'évêque
d'Autun. Il étudie d'abord l'enfance et la jeunesse de Talleyrand.

Cadet d'une illustre famille, et de plus boiteux, il était
destiné « par un des plus intolérables abus de la vieille Eglise
de France » à faire un prêtre. M. de Lacombe voit clans cette

triste obligation qui lui fut faite « la raison principale de ses

fautes». Nous ne voulons pas discuter avec l'auteur sur ce

qu'il appelle les fautes de Talleyrand. Ce dernier en a
certainement commis, mais nous ne serions pas d'accord avec M. de

Lacombe sur la nature et sur le nombre de beaucoup d'entre
elles. Ce fut le 18 décembre 1779, dans la chapelle de

l'archevêché de Reims, qu'il reçut la prêtrise des mains de l'évêque
de Noyon, M. de Grimaldi. La nomination à l'épiscopat de

celui qu'on appelait couramment l'abbé cle Périgord, ne fut

pas arrachée sans peine, dit l'auteur, aux scrupules légitimes
de Louis XVI: cette nouvelle dignité qu'il avait tant désirée

ne lui fit en rien changer sa conduite passée. Le 12 mars 1789

il fit son entrée dans sa ville episcopale d'Autun. Le 2 avril

il était élu député aux Etats généraux. Il s'y montra un grand

opportuniste allant bien rarement au-devant des événements,

mais les acceptant et cherchant à les faire tourner à son avantage.

Le passage de ses mémoires où à ce propos il dit qu il

valait « mieux céder avant d'y être contraint et quand on pouvait

encore s'en faire un mérite», le peint tout entier. Evêque,



— 597 —

il profita de l'Eglise pour arriver, dit M. de Lacombe; il l'abandonna

le jour où il n'en put rien espérer de plus: ce jugement
nous semble partial et inexact.

La seconde partie du volume est consacrée au rôle cle

Talleyrand à la Constituante. Avec le sacre des évêques
que l'auteur appelle dédaigneusement schismatiques, la Ade

episcopale de Talleyrand est finie ; bientôt il quittera la France.
Il y reviendra diplomate ambitieux,politicien prêt à tout, se
souvenant à peine jusqu'à la visite suprême de l'abbé Dupanloup
de la dignité episcopale dont il était revêtu. Il y a du vrai
clans ce jugement de l'auteur, mais tout n'y est pas vrai : on
sent que, malgré ses efforts pour rester historien impartial,
M. de Lacombe, à rencontre de Talleyrand, se souvient trop
de sa qualité si non de sa dignité de catholique-romain. Cette
qualité est souvent incompatible aA'ec celle de critique impartial.

A. Chrétien.

Franz Mach : Hiissitismus, Reformation und Gegenreformation
in Saaz und im Saazer Lande. Ein deutsch-böhmisches Ge-

schichts- und Kulturbild. Saaz, Neudörfer, 1903.

Vorliegende Schrift des rastlos tätigen Verfassers gibt das

getreue Spiegelbild einer stürmisch bewegten Epoche der
Geschichte Böhmens. Als Vorläufer und Wegbereiter der kirchlichen

Bewegung des Hussitismus und der Reformation des
16. Jahrhunderts in Böhmen erscheint der Augustinermönch
Konrad Wcddhauser, allerdings nur insoweit, als er die Sitten
der Geistlichkeit, insbesondere der Ordensgeistlichkeit, sowie
des Volkes zu verbessern trachtete, ähnlich dem Prager
Domherrn Miliii von Kremsier, Avährend u. a. Matthias von Janow
Aveiter ging und auch das dogmatische Lehrsystem der
römischkirchlichen Theologie angriff. Eine religiös-national-soziale
BeAvegung aber fachten Hieronymus und Johannes Hus an. Der
Verfasser schildert mit lebendigen Farben, was durch die
hussitische BeAvegung Saaz und das Saazer Land zu leiden
hatte, wie im besondern das Deutschtum schwer geschädigt
wurde. Mitten in die trostlos verworrenen konfessionellen
Zustände in Böhmen fiel die Kunde von dem Auftreten Martin
Luthers und wirkte auch hier befreiend, erlösend. Die Deutschen
Böhmens jubelten der neuen Lehre zu. Saaz gehört mit zu den

Revue intern, de Théologie. Heft 43, 190.1. °°



— 598 —

ersten Städten Böhmens, welche den Ufraquismus mit der Lehre
Luthers vertauschten, nachdem Matthias der Einsiedler ihr den
Weg geebnet hatte. Die wechselnden Geschicke der Protestanten
Böhmens, im besondern des Saazer Landes, unter Ferdinand,
Maximilian IL, Rudolf IL und Matthias bis auf Ferdinand II,
Averden eingehend behandelt. Zu den ergreifendsten und
lehrreichsten Kapiteln des Buches gehört die Gegenreformation
unter Ferdinand II. Die für die kaiserlichen Waffen siegreiche
Schlacht am weissen Berge 1620 hat die böhmischen Stände
und Städte dem zweiten Ferdinand auf Gnade und Ungnade
preisgegeben. „Erbarmungslos schritt nun die Rachegöttin ihren
blutgetränkten Pfad", sagt der Verfasser. Es galt die
Ausrottung aller „Ketzerei" und gründliche „Rekatholisierung" des

Landes. Der spanische Jesuit Martinez de Huerta übernahm
das „BekehrungSAverk" in Saaz, unterstützt von Graf Carette
von Milesimo und Heinrich Berg von Rheinfeld, soAvie von
Dragonern des Don Baltazar'schen Regiments. Sie haben es

mit vereinten Kräften rasch und gründlich getan, und Ferdinand IL
nahm die Stadt Saaz wieder in Gnaden auf. „Mit Schmerz und

Bitterkeit", so schliesst der Verfasser das Kapitel, „ja mit
Entrüstung und Beschämung muss der Denkende und
Aufgeklärte auf jene Epoche der Geschichte und auf das durch
den Missbrauch und die Verkennung des Wesens der Religion
und insbesondere des Christentums hervorgerufene Unheil
zurückblicken." In einem Schlusskapitel behandelt der Verfasser die

kulturellen Wirkungen der Reformation in der Stadt Saaz und

eieren ehemaligem Gebiete.
Wir begrüssen in dieser quellenmässig und kritisch gewissenhaften

Arbeit einen schätzenswerten, lehrreichen Beitrag zur

Kulturgeschichte Böhmens und empfehlen sie allen, welche aus

der Vergangenheit für die Gegenwart lernen Avollen, auf das

angelegentlichste. Pfr. Sciiirmee.

Bernhard Münz: Literarische Physiognomien; Wien und

Leipzig, W. Braumüller, in-8°, 1903.

Ce volume contient sept biographies: Adolphe Pichler,

Hieronymus Lorm, Malwida von Meysenbug, Emil Marriot,
Grossfürst Konstantin Konstantinowitsch, Olga von NowikoAV,

Ignaz von Döllinger. Toutes sont fort intéressantes. Les lee-



— 599 —

teurs de la Revue se porteront d'eux-mêmes aux trois dernières
avec un intérêt particulier. Le grand-duc Constantin est un
esprit supérieur, qui unit à la ibis la science, la poésie et la
religion. Sa réputation est universelle et méritée ; il n'a que des
admirateurs et des amis. Mme de Nowikoff est une des physionomies

les plus attrayantes de la haute société russe. Nos amis
savent déjà combien elle est sympathique à notre cause ancienne-
catholique et à notre Revue ; digne sœur de son frère, le général
A. Kiréeff, elle désire vivement, elle aussi, l'union des Eglises dans
la vraie foi chrétienne, et elle ne craint pas de dire que, si
cette union se réalisait (comme nous l'espérons tous), elle
produirait les plus heureux résultats jusque dans l'ordre social et
politique. L'auteur n'a pas moins bien saisi la physionomie
de Döllinger dans son austère gravité et sa profondeur. Nous
recommandons donc vivement ce volume à nos amis ; c'est,
d'ailleurs, une lecture qui porte avec elle sa récompense.

E. M.

Friedrich Nippold : Das deutsche Christuslied des neunzehuten
Jahrhunderts. Leipzig, Ernst Wunderlich, 1903. 389 S.,
Preis Mk. 3, geb. Mk. 4.

„Obgleich seit fast einem halben Jahrhundert mit dieser
Art des Liedes persönlich verwachsen, habe ich doch keine
blasse Ahnung gehabt von dem Reichtum, welchen unsere
deutsche Dichtung hier Avirklich besitzt." Mit diesem Bekenntnis
leitet Nippold sein neuestes Werk ein und kündigt damit schon
den Eindruck an, den jeder Leser aus seiner Arbeit empfangen
wird : Staunen über einen bisher doch grossenteils verborgenen
Reichtum. Nicht nur mehr oder minder zu allen Zeiten des

behandelten Zeitabschnittes, sondern auch in allen Kirchen und
Provinzen Deutschlands und in weiten nichtkirchlichen, wenn
nicht antikirchlichen Kreisen wird ein lebendiger Christusglaube
aufgezeigt, der immer und überall seine Innigkeit im Drange
nach dichterischem Ausdrucke enveist. Mit einem Gefühl der
Freude über so starke „Ströme lebendigen Wassers", die unter
der Oberfläche des gesellschaftlichen Lebens unserer Zeit dahin-

brausen, und mit der tröstlichen Zuversicht, dass sie, avo immer
es not tut, auch zu Tage treten werden, legt man das Buch
aus der Hand.



—- 600 —

Dass Nippold vom Wege der Untersuchung aus viele
hochinteressante, bisAveilen überraschende Ausblicke zu eröffnen
weiss, bedarf bei ihm keine besondere Erwähnung. Seine
Aufgabe ist nicht literargeschichtlich, sondern ihm liegt daran,
die Christusdichtung und den ihr zu Grunde liegenden „Glauben"
in den gebührenden zeitgeschichtlichen Zusammenhang zu stellen;
damit bietet er eigentlich in Anwendung auf eine Sonderfrage
eine Ergänzung seines grossen kirchengeschichtlichen Werkes, AAie

denn auch durch zahlreiche Verweise auf Gedankengänge seiner
anderen Schriften und zumaf der Kirchengeschichte diese Einheit

seiner Lebensarbeit zum Ausdrucke kommt. Notwendiger-
Aveise tritt er damit in Gegensatz zu jeder engherzig dogmatischen

und kirchlichen Beurteilung religiöser Dichtung und
nimmt immer Avieder Anlass, diese zurückztiAveisen.
Charakteristisch für seinen Standpunkt und seine DenkAveise in dieser
Frage sind folgende Sätze : „Stets aufs neue hat sich das Wort
Christi bestätigt, dass der Geist dem Winde gleich „Avehet,
wohin er will". Es gilt ja dies Wort gleich sehr von der

Inspiration der Religion avìc von der Inspiration der Kunst.
Und eben darum gilt es nirgends so sehr als da, avo beide in
einem zusammenfliessen. Wie unsagbar eng erscheint dem

gegenüber die die alte katholische Weitherzigkeit zerstörende
päpstliche Weltkirche" (S. 7). „Die Systeme der Theologie
Avechseln und müssen nach den Zeitbedürfuissen, zumal nach
den philosophischen Voraussetzungen, Avechseln. Über den
persönlichen „Glauben" der Apostel und der Reformatoren Avird

keine Zeitwende auf die Dauer hinauskommen" (S. 32). „Das
offizielle Kirchentum, zumal die hierarchische „Überkirche"
höfischer Bigotterie, hat Aveder auf Friedrich von Sallet noch

auf Annette von Droste ein Anrecht. Aber in beiden pulsiert
die Religion Jesu" (S. 114). Endlich verfolgt er auch bei dieser

Gelegenheit den Lieblingsgedanken seiner letzten Jahre im

Aviederholten HiiiAveis auf die Fruchtbarkeit und deshalb
NotAvendigkeit einer kirchlichen Heimatkunde.

Nippold behandelt seinen Stoff getrennt nach dem dreifach

verschiedenen Wurzelboden im deutschen Protestantismus, im

papstfreien Katholizismus und in der ausserkirchlichen Kultur.
Dass Annette von Droste-Hülshoff im ersten Teile behandelt

wird, hat seinen Grund in einer während der Ausarbeitung
eingetretenen Erweiterung des Gesamtplanes; der Zusammen-



— 601 —

hang der Darstellung lässt diese Unregelmässigkeit nicht als
Störung empfinden. Im zweiten Teile ist zunächst verblüffend
auch die „papistisch geaichte" Dichtimg untergebracht ; in der
Darstellung gibt sich aber der betreffende Abschnitt sehr
wirkungsvoll als Schatten neben dem Licht. Eine eingehende
Besprechung erfahrt auch die Dichtung des ehrwürdigen Seniors
des deutschen altkatholischen Klerus, geistlichen Rats Dr.
Tangermann. — Alles in allem —- ein fruchtbares, genussreiches
Buch. E. K. Zelenka.

C. Piat: Aristote; Paris, Alcan, in-8°, 1903, 5 fr.

Après Socrate, voici Aristote. Cette monographie du

système aristotélicien est faite d'après les sources, et avec
autant d'objectivité que de sobriété. L'auteur n'a pas voulu
discuter toutes les opinions des commentateurs d'Aristote ; il
a préféré se borner à citer les textes mêmes d'Aristote. Chacun
méditera, complétera, commentera pour son compte personnel.
Cette étude d'Aristote d'après Aristote est fort utile. On y verra
que le système aristotélicien, quoique profond en son temps et

quoique renfermant çà et là des vérités qui paraissent encore
solides, est cependant incomplet, souvent plus fondé sur des

mots de convention que sur des faits exacts, et par conséquent
inadmissible sous beaucoup de rapports. Ce qui fait la force
relative d'Aristote dans notre société actuelle, c'est moins son

génie, qui a été considérable, que la chance qu'il a eue d'être
accepté par Thomas d'Aquin ; les théologiens papistes aux abois
en sont encore à la « Somme » de Thomas d'Aquin et par
conséquent au système d'Aristote, qui lui sert de base philosophique

et scientifique. Que les lecteurs lisent notamment ce qui
concerne le premier moteur dans ses rapports avec l'univers
(p. 114-121), et l'âme dans ses rapports avec le corps (p. 142-150);
ils seront frappés de l'insuffisance de ces données.

M. Piat, dont on ne saurait assez louer la patience et la

méthode, a divisé son étude en quatre livres : le premier traite
de l'être, le second de la nature, le troisième de l'âme, le

quatrième des actions humaines (individu, famille, cité). On

remarquera la Conclusion, sur le naturalisme de Platon à

Aristote, et d'Aristote à Straton. L'Index bibliographique, qui
termine la volume (p. 387-394), est incomplet, mais utile.

E. M.



602

D1' Pierre: Deux conférences sur le miracle; Paris, Fisch-
bacher, 1903; 1 fr. 50.

L'auteur est un médecin, homme de science et homme de

foi, très respectable à ce double titre, mais qui n'a fait qu'ébaucher

la question. On peut penser, du moins, qu'il aurait pu
donner des explications plus scientifiques et aussi plus
théologiques. Quoi qu'il en soit, son livre, écrit avec une parfaite
bonne foi et une grande sincérité, contient de très utiles
réflexions, non seulement sur la faiblesse des prétendues démonstrations

dogmatiques fondées sur des miracles insuffisamment
constatés, mais encore sur la place immense qu'il y a, pour
des faits extraordinaires, dans l'état de notre uniATers et
surtout dans l'état actuel de nos connaissances.

Par exemple (p. 35-36) : « Ces lois naturelles, avons-nous
constaté où elles finissent, surtout en biologie? Nous nourrissons
toujours l'illusion instinctive de nous représenter la nature
comme fermée et limitée par le saA^oir humain, à la manière
du Cosmos des anciens. Or nous ne connaissons même pas tous
les effets possibles de cette force si simple et si anciennement
observée, la pesanteur, puisque nous nous arrêtons, hésitants,
devant des cas affirmés de léAitation. Cela devrait nous faire
réfléchir. Nous savons que l'espace et le temps sont illimités;
illimitées aussi doivent nous apparaître les combinaisons des

forces naturelles. Eh! qui fixera les bornes du monde? qui
donnera l'analyse et la synthèse dernières des énergies qui
nous entourent? En médecine, en physiologie, qui donc

ose parler de lois à jamais stéréotypées Il faudrait pourtant
bien se figurer que la médecine n'est pas une science exacte,
et qu'entre une formule magistrale et une formule algébrique
il y a quelque différence.» — P. 37-38: « Comme les forces de

la nature nous sont encore inconnues, les effets qu'elles peuvent
produire ne s'expliquent pas, et ainsi ils nous apparaissent
comme des miracles Dans l'accomplissement des miracles
du Christ, il y a évidemment des forces naturelles en jeu ; seulement

elles échappent encore à notre connaissance ; notre
expérience ne se les est pas appropriées. Mais ce fait suffit pour
établir qu'il est une classe de miracles que nous pouvons
appeler relatifs, par opposition aux actions absolues de Dieu. »

Cette dernière citation est de Rothe {Zur Dogmatik, p. 105);



— 603 —

elle a été prise clans la brochure de L. Bonnet sur Le miracle
dans la vie du Sauveur (1867).— L'auteur s'en tient à la règle
suivante (p. 40): «Toutes les fois que, dans un fait réputé
miraculeux, il y a place pour une cause seconde, je ne dis pas
visible, mais seulement possible, il est abusif de décider, soit
que ce phénomène est uniquement un effet des lois générales
de la création, soit qu'il résulte d'une application plus ou moins
complexe de ces lois oli d'une dérogation à ces lois par
l'intervention d'une cause libre surnaturelle. La très grande
probabilité est pour la première hypothèse, voilà tout ce que la
raison et la science peuvent dire. » — Et encore (p. 46) :

« Qu'il s'agisse d'un fait ancien ou contemporain, ce fait doit
être saisi, avant tout, par une critique impartiale et indépendante,

de façon à montrer qu'il est bien authentique, bien
exempt d'exagération ou de légende. Ce que j'affirme là doit
être connu de tous à l'heure actuelle, et les formes nouvelles
de l'apologétique, si différentes des formes anciennes, le
démontrent avec une clarté manifeste. Ni l'histoire ni la science
ne doivent avoir de parti pris L'histoire et la science
ne peuvent pas s'incliner devant le dogme, c'est vrai, mais
pas plus devant le dogme déterministe que devant le dogme
chrétien. L'histoire qui n'est pas scrupuleusement neutre,
dégénère en panégyrique ou en pamphlet. Quant à la science
qui obéit à des théories préconçues, elle se paralyse et se
détruit elle-même. »

Tel est l'excellent esprit de ce petit volume. E. M.

Dr. Konstantin Rhallis: Die Teräusserlichkeit des Kirchenguts
nach dem Recht der griechischen Kirche. Athen 1903.

Diese Schrift ist die 2. Auflage einer vor 10 Jahren
erschienenen ; doch ist durch die gewissenhafte Umarbeitung ein
neues Werk entstanden. Der Verfasser, ein Schüler Friedbergs,
hat eine gründliche Methode, indem er stets die Quellen benutzt.
Das Kirchenrecht der römischen Kirche ist auch berücksichtigt,
Avas sehr lobenswert ist, schon darum, weil die
rechtsvergleichende Methode die richtige ist, und weil wir in der
Literatur des Kirchenrechts der römischen Kirche kaum eine
Monographie kennen, die diesen Gegenstand erschöpfender behandelt.
In den Lehrbüchern des römisch-katholischen Kirchenrechts



— 604 —

wird naturgemäss das Institut der Unveräusserlichkeit nur kurz
behandelt. Die zwei grossangelegten Handbücher von Hinschius
und Scherer haben das Vermögensrecht in den bisher erschienenen

Bänden noch nicht behandelt. Die vorliegende Schrift
von Dr. Rhallis lässt uns grosse Hoffnungen hegen für das grosse
Werk über das griechische Kirchenrecht, das er vorbereitet.
In den 11 Kapiteln wird die Geschichte der Unveräusserlichkeit
des Kirchengutes, die Gegenstände, deren Veräusserung
verboten ist, der Begriff der Unveräusserlichkeit im weitesten Sinn
behandelt. Wie in der abendländischen, so auch in der
morgenländischen Kirche ist nicht bloss die Eigentumsübertragimg
durch Kauf, Tausch, Schenkung, sondern auch die Belastung
des Kirchengutes durch Servitut, Hypothek u. s. w. Anerboten.

Ebenfalls verboten ist der Verzicht auf Erbschaften, Schenkungen,
Zession der Eigentumsklage, absichtlicher Verlust eines schwebenden

Prozesses, Darlehen, ewige Verpachtung u. a. Behandelt sind

auch die Fälle, in denen ausnahmsweise die Veräusserung des

Kirchengutes ex justa causa gestattet ist. Der Säkularisation
der Klöster in Griechenland ist auch ein Platz eingeräumt.
Die Vorschriften bei der Veräusserung des Kirchengutes, Klagen
und Anklagen, Strafen, die dabei vorkommen können, und

manches andere, auf das wir hier nicht eintreten können, ist

mit grossem Fleiss berücksichtigt Avorden.

Auguste Sabatier : La doctrine de l'expiation et son
évolution historique; Paris, Fischbacher, in-16, 115 p., 1903;
1 fr. 50.

Certains chrétiens, protestants ou autres, raisonnent ainsi:
J.-C. a dû mourir d'une mort violente et verser son sang sulla

croix, parce qu'il a dû expier les péchés des hommes,

délivrer l'humanité du joug de Satan qui la tenait captive
depuis le péché d'Adam, satisfaire la justice et la colère de Dieu.

Il fallait, en stricte justice, une rançon à Dieu, rançon qui

l'apaisât et le déterminât au pardon ; sans cette rançon, l'humanité

était perdue à jamais. J.-C. a obéi à son Père, qui, étant

Dieu, lui a imposé ce sacrifice; et cette solde payée, Dieu a

pardonné. En sorte que J.-C. est bien vraiment, par son sacrifice

expiatoire sur la croix, le rédempteur de l'humanité. »



— 605 —

A. Sabatier s'est indigné contre ce raisonnement, à cause
de l'anthropomorphisme qu'il est facile d'y découvrir. Dieu y
est représenté comme un Dieu sans amour, qui a besoin de

souffrances et de sang pour pouvoir pardonner ; la rédemption,
comme une solde, un marché, entre Dieu qui, implacable, a

voulu qu'on lui payât jusqu'au dernier denier, et son Fils, qui,
innocent, a dû par obéissance et par dévouement se substituer
à l'humanité pécheresse et expier pour elle les châtiments
mérités. Evidemment, un tel Dieu n'est pas le vrai Dieu, et
une telle rédemption n'est pas la vraie rédemption du Christ.
Nous sommes tous d'accord sur ce point.

Si Sabatier s'était borné a réfuter ces erreurs et à montrer,
comme il l'a fait (p. 98-109), qu'elles ne représentent pas la
doctrine chrétienne, on ne pourrait que l'approuver. Mais, au
lieu de cela, il a commis deux fautes graves :

Premièrement, au lieu d'étudier exactement les mots qui
le choquaient (expiation, châtiment, sang, dette, rançon, rachat,
stricte justice, satisfaction, substitution, etc.); au lieu d'éclair-
cir le sens clans lequel ces mots ont été employés d'abord
dans l'Ecriture, ensuite par les Pères, et de montrer ce qu'ils
contiennent de vrai, il les a pris en mauvaise part, les a

poussés au noir, comme s'ils n'avaient qu'une signification
erronée, et comme s'ils ne pouvaient pas être dégagés du

sens anthropomorphique que malheureusement des esprits étroits
et grossiers leur ont donné. Ce premier procédé est déjà
coupable et inadmissible: car tous ces mots se trouvant dans les

Ecritures, c'est discréditer du même coup les Ecritures mêmes
et insinuer qu'elles enseignent l'anthropomorphisme.

Secondement, l'auteur, non satisfait de cette première
exagération, a prétendu que « presque tous les Pères » ont expliqué

la rédemption du Christ dans ce sens «juridique» et
anthropomorphique; qu'ainsi la doctrine «traditionnelle» de «l'Eglise»
est fausse; que les Sociniens ont eu raison de remplacer ce

point de vue juridique et rituel par le point de vue «moral»,
qui seul est vrai et que l'auteur défend contre toutes les

orthodoxies. Or cette seconde thèse est encore plus erronée

que la première: car, si quelques textes de quelques Pères

peuvent facilement être interprétés dans un sens erroné, il en
est des centaines d'autres, que l'auteur laisse dans le plus
complet silence et qu'il a certainement ignorés, textes qui



— 60b —

donnent de la rédemption des explications morales extrêmement

édifiantes; en sorte que le point cle vue moral, dont la
découverte et le mérite sont attribués par l'auteur aux Soci-
niens, est aussi ancien que l'Eglise même. Sabatier s'est
persuadé, avec une naïveté vraiment trop grande, que les
premiers chrétiens, «presque tous les Pères», «l'Eglise» et les
orthodoxies n'étaient guère que des intelligences très fermées,
et qu'il a fallu arriver jusqu'à F. Socin et à lui pour entrer
enfin dans la saine intelligence de la Rédemption Il s'est
piqué de faire de l'histoire et de la psychologie, mais il en a

vraiment fait trop peu. « Nous ne chicanerons pas sur les mots s,

a-t-il dit (p. 19); hélas! la plus grande partie de son volume
n'est guère qu'une chicane de mots, tout le monde étant
d'accord sur les idées de sainteté, de justice, de pénitence, d'amour
et de bonté, qui sont à la base même du dogme de la
Rédemption.

Ces idées, telles qu'elles sont exprimées dans les écrits
canoniques, étaient évidemment les idées de toutes les Eglises
particulières; car, si celles-ci n'eussent pas été d'accord entre
elles sur ce point capital, elles n'eussent certainement pas
accepté comme canoniques les écrits qui les enseignent.

Les Pères et les théologiens, en expliquant ces écrits aux

masses, ont émis des considérations qui, sans aucun doute,
étaient quelquefois critiquables, soit parce qu'ils étaient eux-
mêmes faillibles dans leur philosophie et dans leurs opinions
théologiques, soit parce que, pour faire pénétrer ces doctrines
difficiles dans l'intelligence des foules, qui souvent étaient
grossières, matérialistes, plus sensibles au côté « juridique » et au

côté « rituel » des questions qu'à tout autre, ils se croyaient en

droit de recourir à des comparaisons et à des considérations
qui pommaient faire impression sur ces masses. C'est un
procédé élémentaire qui est en usage, même encore aujourd'hui
et même dans l'Eglise de Sabatier. C'est ainsi, par exemple,

que quelques théologiens ont cru frapper davantage les esprits

en faisant du parallélisme entre l'Ancien et le Nouveau Testament,

entre le premier Adam et le second, et ont dit que, le

démon ayant réussi à tromper le premier homme, le second

Adam, dans sa sagesse, a trompé à son tour le démon « par
sa forme d'esclave», non par la force, mais par la persuasion,

en paraissant lui payer une rançon, et en réalité en lui échap-



— 607 -
pant, en sortant victorieux de la mort et de l'enfer, comme il
convenait au Fils de Dieu (non cum vi, sed secundum suade-
lam quemadmodum decebat Deum). Certes le raisonnement
était plus ou moins habile, et s'il n'y eût eu que celui-là, la
théologie de la rédemption eût été pauvre. Mais il en était
d'autres qui valaient mieux et qui contenaient la morale la plus
élevée. Sabatier ne les a pas vus ou n'a pas voulu les voir.
Au lieu de les citer, il a préféré lancer l'accusation suivante
à toute l'Eglise primitive: «Il ne pouvait venir à la pensée
des premiers chrétiens qu'une rançon pût ou dût être payée à
Dieu. Les âmes pécheresses appartenaient à Satan. C'est de lui
qu'il les fallait acheter » (p. 48). Quelle preuve donne-t-il
Aucune. Il cite Matthieu XX, 28, où il est dit: Sicut filius hominis

non venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam
redemptionem pro multis. A qui Sabatier fera-t-il croire qu'il
est dit, dans ce texte, que le Christa donné son âme à Satan?
Sabatier cite ensuite I Tim. II, 6: Qui dedit redemptionem
semetipsum pro omnibus. Ici non plus, il n'est pas question de
Satan. Même remarque sur Tite II, 14. Sabatier renvoie ensuite
à Luc X, 18, où Jésus dit à ses disciples: Videbam Satanam
sicut fulgur de cœlo cadentem; puis Jean XII, 31: Nunc prin-
ceps hujus mundi ejicietur foras ; puis I Jean III, 8 : Qui facit
peccatum ex diabolo est; enfin Coloss. II, 15: Expolians prin-
cipatus et potestates, traduxit confidenter, palam triumphans
illos in semetipso. On voit dans tous ces textes que le Christ
a vaincu Satan en le précipitant du ciel, en le chassant, en le
dépouillant; mais dans aucun on ne voit la croyance des
fidèles en une rançon qu'il lui aurait payée comme on paie
une dette stricte. Quelle étrange exégèse!

Sabatier avoue que Grégoire de Nazianze s'est élevé très
vivement contre cette idée d'une rançon offerte au diable (p. 51).
Il aurait dû ajouter, pour être exact, que le dogme de la
rédemption, réduit à sa plus simple expression, était en soi très
clair et admis de toute l'Eglise ; que, pour le mieux faire
comprendre aux simples fidèles, les théologiens ont usé de
comparaisons et d'explications plus ou moins justes; que parmi ces

explications, celles que Sabatier trouve si répréhensibles (le
piège, le pacte, la substitution), seraient effectivement très
répréhensibles si elles avaient eu le sens qu'il leur a prêté;
mais qu'en réalité elles n'avaient pas ce sens reprehensible, et



— 608 —

qu'elles reposaient sur des notions très sensées et très morales;
qu'en tout cas, du moment qu'il n'y avait pas accord « universel,

constant et unamine » clans la manière d'expliquer le pourquoi

et le comment de la rédemption, les explications données
ne pouvaient ni constituer un dogme, ni être imposées à la
foi des fidèles; que par conséquent Sabatier se trompait gravement,

en prétendant que l'une d'elles était « la tradition de

l'Eglise ».

Voilà ce que Sabatier eût dû dire, s'il eût voulu exposer
la question exactement et complètement. Mais cela eût renversé
sa théorie prétendue historique. Cette théorie, la voici:

« Cette longue histoire peut être aisément résumée ; elle

se divise en trois périodes qui se succèdent et représentent
trois conceptions différentes de l'œuvre du salut. La première,
celle des Pères de l'Eglise, est dominée par la notion
mythologique d'une rançon payée par Dieu à Satan. Bien qu'elle se

rattache à la métaphore biblique du rachat et de la rançon,
cette conception n'en est pas moins le produit d'habitudes
mythologiques de penser, qui survivaient dans l'ère nouvelle et

asservissaient l'imagination des premiers chrétiens. » —
Réponse: Il est faux que la première période de l'histoire de

l'Eglise, qui est celle des écrits du N. T. et des Pères, ait été

dominée par la notion mythologique en question. Pas un mot

dans le N. T. ne justifie cette opinion insensée, et des centaines

de textes des Pères enseignent clairement une autre doctrine.
De ce qu'il y a eu, dans un grand nombre de chrétiens de

l'ancienne Eglise, des restes de paganisme, en conclure que

l'Eglise, de ses origines au moyen âge, a été une Eglise

païenne et mythologique, c'est vraiment dépasser la* mesure.

Continuons : « La seconde période, qui va des premiers

temps cle la scolastique à la fin du XVIIe siècle, est dominée

par la conception juridique d'une satisfaction objective donnée

à Dieu, sous forme de dette payée à un créancier, ou de peine

substitutive agréée par le juge. Cette conception a sa racine

dans la métaphore biblique d'une dette ou d'un châtiment dus

par le pécheur. Mais elle n'apparaît pas moins comme la

revanche, dans la théologie du moyen âge, des idées légales du

pharisaïsme et de son code de justice fondé sur la peine du

talion. » —¦ Réponse: Que des théologiens aient forcé la

comparaison du juge pour renforcer la crainte de Dieu chez les



— 609 —

fidèles, qu'ils aient même transformé Dieu en bourreau, cela
est vrai. Mais que la notion de la réparation du mal, réparation

distincte du repentir, réparation supposant le repentir et
ne le remplaçant pas, réparation fondée sur la notion même
de la justice, que cette notion ne soit qu'une notion de
légalisme pharisaïque, ceci est faux. Et ce qui n'est pas moins
faux, c'est l'assertion de l'auteur prétendant que cette doctrine
date du moyen âge: la vérité est que les théologiens cle

l'ancienne Eglise l'ont aussi enseignée, et que les théologiens du

moyen âge ont aussi enseigné la nécessité de la contrition et
de la pénitence intérieure. Faire du moyen âge, où les juifs ont
été traqués, une période judaïque, est aussi de la pure fantaisie.

« Enfin la troisième période ou la période moderne est
marquée par l'effort de la pensée chrétienne pour saisir et
interpréter le salut religieux comme un fait essentiellement moral,
qui se passe non plus dans le ciel, mais dans la conscience.
S'élever des conceptions païennes aux conceptions juives, et
du légalisme de ces dernières à la religion de l'amour, passer
du point de vue juridique au point de vue purement moral,
telle est donc la signification et le sens dans lequel elle nous
invite à marcher. » — Réponse: Nous applaudissons à tout ce
qui, dans la théologie moderne, est de nature à spiritualiser la
religion et à moraliser l'humanité. Mais nous nions que cet
effort ne date que de la période moderne. Il est Aisible clans
tous les moralistes chrétiens des deux autres périodes. Non,
la conscience chrétienne ne date ni de Socin ni de Sabatier.

Nous reprochons, en outre, à l'auteur, d'avoir cherché à

mettre de l'opposition entre des explications qui peuvent très
bien se concilier; nous lui reprochons d'avoir cherché à faire
croire que la rédemption, tout en se passant dans la conscience
et tout en étant humaine, ne puisse pas se passer aussi dans
le ciel et ne puisse pas être aussi surnaturelle et divine. Nous
lui reprochons d'avoir voulu opposer l'amour à la justice et la
justice à l'amour, comme si Dieu n'était pas justice et amour?
et comme si l'homme pouvait sauver son âme sans expier le
mal qu'il a fait, sans satisfaire à la société qu'il a scandalisée,
sans s'imposer des efforts et des souffrances pour consolider et
perfectionner sa propre sanctification et pour prouver à Dieu
et à ses frères la sincérité de sa conversion, de sa pénitence
et de son amour.



— 610 —

Bref, A. Sabatier a vu des contradictions dogmatiques là
où il n'\' en a pas, et il a caractérisé les trois périodes en question

d'une manière plus subtile qu'exacte, disons même, absolument

fantastique. Ce volume aussi superficiel que spécieux, et
erroné dans une quantité de pages, ne peut qu'ébranler
fortement la réputation théologique de l'auteur.

Depuis la composition de cette notice, ont paru deux
articles qui semblent justifier nos critiques: l'un de M. V. Ermoni,
dans la Revue du clergé français du 15 mai dernier (p. 734 à

736), qui reproche à Sabatier d'avoir aui des antinomies
irréductibles là où il n'y en a pas; l'autre de M. C. Bruston,
professeur à la Faculté de théologie protestante de Montauban,
article publié dans la Revue de théologie (Montauban) du 1er

mai 1903 (p. 216-232), qui est une attaque directe contre la

théologie de M. Ménégoz. On sait que le système dit « symbolo-
fidéisme » est à la fois de M. Ménégoz et d'Aug. Sabatier. C'est

contre ce système que s'élève M. Bruston, qui reproche à M.

Ménégoz d'avoir fait du Christ « un charlatan » (p. 221), et qui
ajoute (p. 222): «Qu'est-ce qu'une solution qui néglige
systématiquement certains éléments, en forçant non moins
systématiquement le sens ou la portée de certains autres Or, il n'est

pas difficile de montrer que c'est là ce que fait audacieusement

l'exégèse qui se décerne les titres de scientifique et historique,
mais qui en réalité n'est rien moins que cela. » On ne saurait

parler plus exactement, et nous sommes heureux de constater

que, dans le sein même du protestantisme, la théologie de

MM. Aug. Sabatier et Ménégoz est vigoureusement battue en

brèche. E. Michaud.

S. A. A'lasto: (PiXoaoïpixcù MsXéxai (Etudes philosophiques),
Alexandrie (Lagottdaki éd.) 1902. Un vol. in-12» de 176

pages.

L'auteur a groupé dans ce livre l'exposé de ses méditations

sous les rubriques suivantes : De Dieu, De la vie future,

De la morale de l'intérêt, Du DarAvinisme, Du Gouvernement.
M. Vlasto est un penseur et il considère comme un devoir

de communiquer ses pensées à ses semblables. Nous ne

pouvons que l'en remercier, convaincu que, quelles que puissent

être certaines divergences de vues secondaires, on ne doit pas



— 611 —

moins reconnaître l'excellent esprit qui anime l'auteur et le
but élevé qu'il a en vue; il estime remplir un devoir de chrétien

et de bon citoyen en entreprenant « la défense des grandes
vérités sur lesquelles repose la morale aussi bien que tout
ordre religieux ». Par ce temps de caractères dépravés,
M. Vlasto trouve, non sans raison, qu'il importe de procurer
au peuple des lectures qui lui inspirent des idées élevées et

généreuses. Aussi s'élève-t-il avec force contre le «monstrueux »

athéisme et se pose-t-il en défenseur convaincu d'une foi
ardente et du « Dieu vivant » ; « nous arrivons à Dieu, écrit-il,
par l'idée du vrai, par la science, ainsi que par l'idée du bien
et de la loi morale ».

En lisant M. Vlasto, on a souvent l'impression d'un testament

écrit à l'adresse de ses contemporains plus jeunes. «Pour
celui qui a atteint un âge avancé, dit-il, il n'y a plus qu'un
plaisir tout philosophique cle se séparer du monde avant que
le monde ne l'abandonne et de juger les faits comme un
spectateur calme et désintéressé. Les passions du peuple, les
vicissitudes du destin ne le troublent point, et il considère tout
cela comme des enseignements, dont il fait son profit pour
mépriser les unes et ne pas craindre les autres. Je crois bien
juger les choses et dois seulement me montrer implacable
envers les basses et viles passions, la perfidie, le manque de

dignité, l'hypocrisie Nous avons malheureusement plusieurs
raisons de nous attrister par un temps où régnent partout
l'amour honteux de l'argent, les besoins de luxe, l'envie de

toute sorte de plaisirs et d'une vie dégradante de paresse,
autant de signes d'une décadence A mon avis, la principale
raison de cette situation maladive et dangereuse, c'est
incontestablement l'affaiblissement du sentiment religieux ...»

Comme tous les Hellènes, M. Vlasto, originaire de la
«Grèce irrédimée», ne considère le royaume de Grèce que
comme le noyau de la grande patrie, dont l'unité nationale
est l'idéal à atteindre. Il critique certains gouvernements
qui, préoccupés par de mesquines considérations d'intérêt
local, n'ont pas suffisament pensé «à l'éducation morale et
intellectuelle du peuple, qui porte encore des traces d'une
longue servitude » ; il constate cependant à leur décharge
que, par suite de certaines circonstances, les hommes politiques
deviennent souvent les victimes de la situation Il espère



— 612 —

en la Grèce cle demain, et c'est pourquoi il dédie son livre à

la jeunesse hellénique cle tous pays et l'exhorte, dans une
vigoureuse apostrophe, de rejeter loin les poisons du matérialisme

et de l'athéisme, de rechercher la vraie liberté par la
soumission aux lois et de se former un caractère digne et
éleA7é.

Chemin faisant, il ne manque pas cle décocher certains
traits bien sentis à l'adresse cle certains prétendus réformateurs

cle la langue grecque, dont les fantaisies malfaisantes
sont, il est ATrai, résolument condamnées par la presque unanimité

des Hellènes. M. K.

Lie. Paul Wernle: Die Anfange unserer Religion. Tübingen
und Leipzig 1901.

Ein viel umstrittenes Werk, das vor allem in der
protestantischen Kirche auf der einen Seite begeisterte Zustimmung,
auf der andern schroffe Abweisung erfahren hat. Auf seinen
410 Seiten enthält es eine solche Fülle atou Gelehrsamkeit, dass

fast jeder Satz für den Kenner das Studium eines Buches
voraussetzt, dabei alles in einer eigenartigen blühenden Sprache,
die, da keine Quellenangaben hemmend wirken, unwillkürlich
den Leser gefangen nimmt. Das Buch baut sich im wesentlichen

auf den Ergebnissen der neueren und neuesten protestantischen

Forschung über das Leben Jesu und die neutestamentlichen

Schriften und Texte auf, enthält aber dabei fast Zeile

für Zeile sehr viel Eigenartiges in kühnen Hypothesen,
geistvollen Thesen und Antithesen, die dem Verfasser Avie spielend

aus der Feder fliessen. Daneben zeigt derselbe eine umfassende

Kenntnis der spätjüdischen und altkirchlichen Literatur. Eine

eigentliche Kritik des Buches zu schreiben, ist bei der Fülle
des in ihm zusammengedrängten Stoffes nicht leicht möglich,
sie musste schon kapitehveise geschehen, und würde selbst bei

dogmatisch gegnerischer Stellung — das ist eben die Eigenart
Wernles — immer Avieder auf Gedanken und Behauptungen

stossen, die als schön und richtig anzuerkennen sind. Dass

der dogmatische altkatholische Standpunkt in den grundlegenden

Fragen mit Wernle nicht übereinstimmt, ist ausser ZAveifel.

Wir geben, um den Ziveck des Werkes zu kennzeichnen,

die Worte aus der Vorrede wieder: „Eine so zerrissene Zeit,



— 613 —

wie die unsere, bedarf vor allem der immer neuen Orientierung
an dem Evangelium Jesu. Dieses aber liegt, wie jedermann
weiss, auch im Neuen Testament nicht klar und einfach, sondern
vielfach, verschüttet und umgebildet vor. So gewiss das Auge
jedes einfachen Laien im stände ist, Jesus zu verstehen in
dem, was er war und Avas er wollte, so darf doch die
theologische Forschung nie auf den grossen Beruf verzichten, dem
einfachen Verständnis Jesu'nach Kräften aufzuhelfen. Sie tut
das freilich nur, wenn sie sich selber aufhebt, d. h. das
Evangelium von der Theologie befreien hilft. Wenn Jesus vor allem
auch ein Erlöser von den Theologen war, so sind wir Theologen
dann seine Jünger, wenn wir dies sein Befreiungswerk immerdar

erneuern.'- Die Hauptabschnitte des Buches sind „die
Entstehung der Religion'' : Jesus, die Urgemeinde, Paulus, die

Apokalypse, S. 23—230; und „die Ausbildung der Kirche": die

Entstehung der kirchlichen Verfassung, die Ausbildung der
kirchlichen Theologie, die Frömmigkeit im nachapostolischen
Zeitalter, S. 237—410. G. M.

Petites Notices.

* Graham Balfour : The Educational Systems of Great
Britain and Ireland, second Edition ; Oxford, Clarendon Press.

1903, 7 s. 6 d. — Ouvrage très documenté, rempli de renseignements

très détaillés, de chiffres, de statistiques sur la matière.
Indispensable aux spécialistes.

* Anton Beck : Die Trinitätslehre des ht. Hilarius von
Poitiers; Mainz, Kirchheim, 1903, in 8°, Mk. 7. 50. — La grandeur
infinie du sujet et la célébrité d'Hilaire de Poitiers ont déjà
attiré l'attention de plusieurs théologiens, entre autres de Reinkens,

que M. Beck cite souvent. La matière est inépuisable ;

Hilaire lui-même ne l'a pas épuisée, et il y a encore lieu de

l'étudier à nouveau. L'ouvrage du Dr. Beck est très sérieux,
substantiel, bien distribué; c'est un guide que l'on peut suivre
avec profit.

* Pfarrer Bommer (Köln) : Katholische Flugschriften, Nr. I:
Köln, die alleseit getreue Tochter del römischen Kirche, in
historischer Beleuchtung von Gregorius Illuminator ; Köln,

Revue intern, de Théologie. Heft 43, 1903. 40



— 614 —

Selbstverlag des Herausgebers. — Beaucoup cle détails historiques

sur l'histoire de la ville de Cologne, détails tantôt
ultramontains, tantôt antiultramontains, tous concluant, au point
cle vue logique et patriotique, à la nécessité de secouer le joug
des superstitions romaines. Quod Deus del!

* Dr. Fr. Ff. von der Hagen: Fibel und Fabel! Der Luther-
Mythos! Beweis, dass «Dr. Martin Luther» nie gelebt hat!
Herausgegeben von Gabriel A. Müller-Meier. Leipzig, Alldeutscher

Verlag. 42 S. Preis Mk. 0. 50. - Eine beissende Satire
auf die moderne Hyperkritik in der Bibelforschung. Nicht ohne
die Einseitigkeit einer Parteischrift, aber mit berechtigtem Kern,
den mancher beherzigen sollte, der sich nicht genug tun kann
mit dem Ansprüche der Unfehlbarkeit, Stück für Stück der
Überlieferung in Grund und Boden zu «kritisieren».

E. K. Z-a.

* Abbé Marcel LIébert : La faillite du Catholicisme despotique;

Paris, Revue blanche, br., 1903. — On peut dire de cette
brochure: Sunt falsa mixta veris. C'est dommage qu'une intelligence

si loyale, si ouverte, et évidemment de parfaite bonne

foi, soit Auctime de la fausse théologie qui lui a été inoculée

par Rome et qu'elle n'a pas su rectifier. Hautes spéculations,
mais pas de bases solides; les définitions claires des mots les

plus élémentaires font défaut. C'est, du reste, ce que l'on
remarque dans les écries de nos plus grandes célébrités et de nos

critiques les plus en vue. Ils se combattent parce qu'ils n'ont

pas troirvé le joint, c'est-à-dire le juste point de vue pour
apercevoir le tableau dans son vrai jour.

* A. Houtin: Mes difficultés avec mou évêque; Paris, chez

l'auteur, 45, avenue Gambetta. — L'auteur de la Question biblique
et de la Légende de St. René a jugé à propos de faire le public-

juge des difficultés qui lui sont suscitées par M. Rumeau, évêque

d'Angers, et par M. Richard, archevêque de Paris. Cet exposé

cle la situation, fait avec une parfaite loyauté et dans des

détails même minutieux, témoigne, de la part de l'auteur, de

sa parfaite urbanité et de son admirable patience. Le public

n'avait pas besoin de cette nouvelle preuve pour être
convaincu que M. Houtin est une conscience. Il ne reconnaît à

aucune autorité le droit de l'obliger à parler contre la vérité,

et il a raison. La vérité le protégera et le délivrera: Veritas



— 615 —

liberabit. Puisse-t-il, à l'encontre de ceux qui se soumettent
en souriant, avoir le courage de rester sérieux, même en face
de ceux qui ne le sont pas

* F. Mülhaupt : Religion—Kultus—Kirchenspräche. Bonn
a./Rh. 1908. 41 S. — Der Herausgeber zeigt in der vorliegenden

Schrift zunächst, dass die Grundlage aller Erziehung die

Religion sein müsse, und gibt dann eine ausführliche, auf
geschichtliche BeAveise gegründete Übersicht A*on der Entwicklung

der Kirchensprache, wie letztere jeAveils in den verschiedenen

Ländern und verschiedenen Zeiten der Kirche gebraucht
wurde. Ungeachtet aller römischen Gegenbehauptungen kommt
der Verfasser wohl mit Recht zu dem Schlüsse, dass für den
öffentlichen Kultus und Gemeindegottesdienst die Muttersprache
allein als diejenige Sprache immer angesehen wurde und
angesehen AArerden muss, die einen tatsächlichen Erfolg in der
Erbauung und religiösen Förderung der Gemeindemitglieder
nach sich ziehen kann.

Die Broschüre, die der « Oud-Katholik » in seiner Juni-
Nummer als sehr lesenswert bezeichnet, soll demnächst an die

Mitglieder des « Altkatholischen Press- und Schriften-Vereins »

zur Verteilung gelangen. **

Gleichzeitig erscheint von Hrn. Prof. Mülhaupt eine sehr
interessante und Avissenschaftliche Studie : « Zur Geschichte des

Bibelverbots» (Bonn, 29 S.). Alle diejenigen, die Avissen wollen,
wie hochmütig die römische Kirche sich über die Bibel erhebt,
werden diese Schrift mit Profit lesen.

* F. Pillon: L'année philosophique: XIIIe année, 1902. —
Ce volume contient quatre mémoires: le 1er, de M. Brochard)
sur les Lois de Platon et la théorie des idées ; le 2e. de M

Hamelin, sur le raisonnement par analogie; le 3e, de M. Pillon,
sur la critique des attributs de Dieu par Bayle; le 4«, de
M. Dauriac, sur la notion d'absolu clans la métaphysique immanente.

En outre, M. Pillon rend compte de 109 ouvrages, dont
plusieurs ont été analysés ici même ; ils sont d'inégale valeur,
mais ils méritent tous d'être connus.

* Joh. Renatus (Freiherr v. Wagner) : Konrad v. Neesen,
Ein Lebens- und Geschichtsbild; Berlin, A. Schall, Mk. 3. —
Konrad v. Neesen war in der Reformationszeit Bürgermeister
in Zittau und wurde wegen seiner hervorragenden Eigenschaften



61o —

vom deutschen Kaiser in den Adelstand erhoben. Wie eine
deutsche Eiche steht er in der kampfbewegten Zeit da, und
seine (.estalt ist wohl wert, dauernd der Vergessenheit
entrissen zu werden. Job. Renatus gibt gleichzeitig ein getreues
Bild jener Zeit, wobei namentlich die Zustande am Hof zu Prag
hochinteressant zur Geltung kommen. Dieses Buch können Avir

allen Freunden der Reformationsgeschichte Avarm empfehlen,
auch für die heramvaehsende Jugend ist es ein treffliches
Werk.

* Wilhelm Schirmer: Der Weg des Friedens, geAviesen in
kurzen Betrachtungen. Konstanz, Ernst Ackermann, 1908, 117 S.

Preis Mk. 2. - Ein herzerquickendes Buch, zart und feinsinnig,
aber ohne SchAAxiche und Süsslichkeit, ganz besonders geeignet
als Geschenk für Erstkommunikanten und Firmlinge als echt
christlicher « WegAveiser >.

E. K. Z-a.

* Dr. Otto Sickenberger : Veritas et iustitia? Ein letztes
Wort zur 3. Auflage der Reformrede Bischof Kepplers von

Rottenburg. Augsburg, Lampart & Cie., 1903, 28 S. Preis
Mk. 0. 40. — Ein schneidiges Schriftchen, das des Verfassers
y Falsche Reform ?», die wir im Aprilhefte anzeigten, ergänzt
und abschliesst. Der Verfasser weicht keinen Finger breit von
der römischen Kirchenlehre ab, stellt sich aber praktisch in

einen so krassen Gegensatz zum römischen Autoritätsprinzip,
class auf die Dauer eine «Katastrophe» unvermeidlich scheint.

E. K. Z.

* Dr. Polycarp Ventura : Christentum und Ultramontanismus.

Leipzig, G. Strübig, 1903. 180 S. Preis Mk. 2. — Wir
erwähnen diese Schrift nur, um unseren Lesern die Anschaffung
zu ersparen. Sie ist eine Übersetzung aus dem Französischen,
wird mit lebhafter Reklame ausgeboten, bietet aber nichts, Avas

sie Avertvoll macht. Sic erhebt Vorwurf nach Voi-Avurf gegen
den Ultramontanismus, die der Kundige versteht und billigt,

bringt es aber selbst nur zu den dürftigsten Ansätzen eines

BeAveises, und der geringe gebotene Beweisstoff ist nicht neu

oder unbekannt. Die eigene Arbeit des Verfassers lässt jedes

tiefere Verständnis für die behandelten Dinge vermissen; zum

Teil fallen seine Verstandnisgrenzen mit denen des engherzigen

protestantischen Orthodoxismus zusammen. An mehreren Stellen



-¦ 617 —

der Schrift stolpert man über sprachliche Unebenheiten, die
augenscheinlich dem Übersetzer zur Last fallen.

E. K. Zelenka.

* Dr. Karl Weiss: «¦ Fünfundzwanzig fahre im Kampfe
gegen Rom. Geschichte der christkatholischen Gemeinde St. Gallen.
Quellenmässig dargestellt. Mit 32 Illustrationen in Autotypiedruck.

St. Gallen und Leipzig, Wiser und Frey, 1903. 307 S.

Preis geb. Fr. 6. 50. — Der verdiente Pfarrer der Gemeinde
St. Gallen gibt eine freimütig und warmherzig geschriebene
Darstellung ihrer Geschichte ; man gewinnt im Lesen und
Schauen diese Gemeinde und ihre Männer lieb, und mancher
Leser wird stellemveise sich an eigene Erfahrungen in seiner
Gemeinde lebhaft erinnert fühlen. Die Ausstattung des Buches
ist vortrefflich. Möge es recht viele Käufer und Leser finden
und unter diesen nicht Avenige, die zum neusten Werk der
mutigen Gemeinde, dem Turmausbau ihrer Kirche, eine Gabe

beitragen. E. K. Z-a.

* Würzburger Luthervorträge. Als Antwort auf die Angriffe
des Jesuiten Berlichingen herausgegeben vom Evangelischen
Bunde. München, J. F. Lehmann, 1903. Preis brosch. M. 2. —
« Eine Luthersymphonie, die in einheitlicher, tiefgehender Weise
ein Zeugnis ablegt für die innere Einheit der Protestanten. »

So nennt der Vorstand des Evangelischen Bundes in Bayern,
Pfarrer Fikenscher in Fürth, in seinem Schlusswort diese
Vorträge. Ein gewaltiger Zusammenklang sind sie der Begeisterung
und Liebe zu dem « grössten unter den Deutschen seines
Zeitalters», wie Döllinger schon im Jahre 1861 Luther genannt
hat. Nicht kleinlich wird da das ekle Lug- und Truggewebe
des jesuitischen « Geschichtsforschers > in seine Fäden zerlegt,
sondern schlicht und einfach wird ein getreues Denkmal des

Wittenbergers aufgebaut, neben dem sich die Kläglichkeit jenes
Zerrbildes jedem gesunden Empfinden von selbst aufdrängt.
Jedem auch nicht protestantischen Leser, sofern er nur
Verständnis für geschichtliche Grösse hat, Avird dieses Buch einige
genussreiche Stunden bieten. Die einzelnen Vorträge handeln
über: «Luther und das deutsche Kulturleben» (Professor Dr.
Graf du Moulin, München), « Luther auf dem Reichstage zu
Worms » (Professor Dr. Kolde, Erlangen), « Luther und der
Bauernkrieg» (Pfarrer Steinlein, Ansbach), «Luther und die



618

Moral» (Hauptprediger Dr. Geyer, Nürnberg), «Luther, ein
christlicher Charakter » (Pfarrer D. Dr. Buchwald, Leipzig),
« Luther und seine Gegner » (Professor Dr. Kawerau, Breslau),
und < Luthers bleibende Bedeutung » (Superintendent D. Meyer,
Zwickau). E. K. Zelenka.

Librairie.
N. AmbrazÈ: '/J ogtloâo'^oç 'ExxXrjaîa. Ev Allr/raìc, IlagaaxsvorrovXoc,

1902.

Anglo-Continental Società*: Report and Accounts for 1902;
in-S", 43 p.

J. Archatzikakis : Christianisme et matérialisme ; Genève, H.

Robert, in-8°, 93 p., 1903.

Dr. Matthias Högl : Die Bekehrung der Oberpfalz durch
Kurfürst Maximilian I. I.Band. Gegenreformation; Regensburg,
Manz, 1903, M. 3.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi. Monatsschrift für Verständnis
und Verkündigung des Evangeliums. 6. Jahrgang, Nr. 1-3;

Berlin, Reich Christi-Verlag, 1903.

Ath. Piperas: EvayysXixà âiâdyfiaxa. Ev KwvaxaviivovnoXsi, 1903.

Ces enseignements évangéliques ont été publiés, avec
l'autorisation du Patriarche Joachim, dans V'ExxX^o'iaGxixrj AXifisiu
de Constantinople, 1903.

A. Rau : Harnack, Gœthe, D. Strauss und L. Feuerbach, über

das Wesen des Christentums. Eine kritische Darlegung.
Delitzsch, Walter, 1903, M. 1.

Reimar von Rheine: Konstanzer Spaziergänge; Bonn, C. Georgi,
1903.

Prof. C. Stooss: Das babylonische Strafrecht Hammurabis;

Bern, Stampili & Cie., 1903.

Prof. L. Strack: Die Sprüche Jesus', des Sohnes Sirachs; der

jüngst gefundene hebräische Text mit Anmerkungen und

Wörterbuch; Leipzig, Deichert, 1903; M. 1. 50.

Prof, Dr. A. Thürlings : Die schweizerischen Tonmeister im

Zeitalter der Reformation; Bern, Franche, 1903, 32 S.



619

Arch. Gr. Zigavinos: Discours sur l'influence de l'esprit
hellénique en Occident ; Marseille, imprimerie marseillaise, 232 p.

— Kgiaiç sni iov (pvXXaâiov EniaxoXal rj 2xt'ipsiç rrsgl xi~ç svéasmç

xwv ExxXifiiwv. Ev MaaauXia, Nitard, 1902.

Rapport du Conseil synodal de l'Eglise catholique-chrétienne
de la Suisse, sur son activité de juillet 1902 à juin 1903 ; lu à

la 29e session, tenue à Soleure le jeudi 18 juin 1903. — Ce

Rapport, signé de M. le président, prof. P. Dietschi, contient
quelques renseignements que nos lecteurs liront sans doute avec
intérêt: — Faculté de théologie. Par suite de sa maladie, il a

été impossible à M. l'évêque Herzog d'exercer son professorat
comme par le passé. M. le curé D1' Kunz s'est déclaré très
obligeamment prêt à prendre à sa charge, sans aucun honoraire,

l'exégèse de l'Ancien Testament et les cours de théologie
pastorale que M. l'évêque donnait volontairement depuis le

départ de M. le prof. Görgens. La direction de l'Education de

Berne a souscrit à cet arrangement. Le Conseil synodal a

exprimé à M. le curé Kunz ses remerciements et sa gratitude
pour le service signalé qu'il rend ainsi non seulement à la
Faculté mais aussi à l'Eglise. Depuis lors, le Conseil d'Etat a

nommé M. le Dr Kunz professeur extraordinaire d'exégèse de

l'Ancien Testament et de théologie pastorale. Pour rendre la
situation de notre Faculté aussi solide que possible, la
commission des finances a été chargée de trouver les voies et

moyens propres à atteindre ce but, les charges du canton de

Berne devenant de plus en plus grandes. D'après la communication

de M. l'évêque, le fonds de la Faculté s'élève à fr. 43,755.90
et celui des stipendia administré par la direction de l'Education
de Berne à fr. 52,214. 70. L'intérêt de notre Faculté est que ces
fonds deviennent de plus en plus considérables. Nous attirons
l'attention des catholiques-chrétiens privilégiés de la fortune
sur l'importance extraordinaire de cette rubrique. — Congrès
des anciens-catholiques. Le Congrès international des anciens-
catholiques, qui a eu lieu à Bonn en août 1902, n'a pas été
aussi fréquenté par nos compatriotes que nous l'eussions désiré.
Malheureusement il ne fut pas même possible à M. l'évêque
Herzog d'y prendre part. Le Conseil synodal s'y était fait
représenter par M. le juge Dr Kaiser et par M. l'avocat Dr Stock-



— 620 —

lin qui donnèrent au Congrès l'assurance que l'Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse tiendrait à honneur de saluer dans
notre pays la prochaine réunion du congrès. Nous ferons aussi

remarquer ici qu'une délégation de l'Association suisse des

jeunes gens catholiques-chrétiens a fait accepter à Bonn la
proposition de provoquer partout clans nos paroisses anciennes-
catholiques la création cle sociétés de jeunes gens, rien n'étant
plus propre à consolider et à fortifier nos communautés que
cette importante et essentielle innovation. — NB. Le Synode
de Soleure a décidé que le prochain Congrès international
aurait lieu à Berne en 1904, et il a chargé la Faculté de
théologie cle Berne d'en arrêter le programme. — Revue internationale

de théologie. Comme la Revue internationale de

théologie contient cle nombreux documents qui importent à l'histoire
de l'Eglise catholique-chrétienne et de ses rapports avec d'autres
Eglises sœurs ou amies, le Conseil synodal a décidé de s'abonner

dès maintenant à la Revue pour nos archives et de se

procurer les livraisons précédentes. — NB. Nous profitons de

de la circonstance pour appeler de nouveau l'attention de nos

amis sur l'importance toujours croissante des questions étudiées

par la Revue. Grâce à ses travaux, les bases non seulement
de l'union des Eglises chrétiennes, mais encore de la réforme
de la théologie, sont de plus en plus éclaircies et assurées.

Cette double œuvre, entreprise par l'Eglise ancienne-catholique,
prend tous les jours une gravité plus grande. Nous prions donc

nos amis de vouloir bien s'intéresser davantage à notre Revue

et de la répandre dans leurs cercles ecclésiastiques et laïques.

ERRATA. — Dans le numéro 42 de la Revue, p. 193,

ligne 22, au lieu de Lünewink, lire Liininck ; ligne 25, au lieu

de Wisseln, lire Wickeln ; et p. 197, ligne 36, au lieu de Jegers-

leben, lire Ingersleben.

-^TST^



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

„Der Zweck heiligt das Mittel."

Mein Be^^eismaterial
gegen

Herrn Dastoacli
von

Graf von Hoensbroech

enthalten im Juli-Heft von „Deutschland", Monatsschrift für die

gesamte Kultur, unter ständiger Mitarbeit von Eduard von
Hartmann, Theodor Lipps, Berthold Litzmann, Otto Pfleiderer
und Ferdinand Tönnies herausgegeben von Graf von Hoensbroech.

Vierteljahrespreis 6. — Mk., Einzelheft 2.50 Mk.

Das Abonnement kann mit jedem Heft begonnen werden, muss aber
¦mindestens drei Hefte umfassen. Abonnements durch alle Buchhandlungen,
Post oder vom Verlag. Hefte zur Ansicht versendet der Verlag.

Zur gefälligen Beachtung

Diesem -Hefte liegen bei :

Prospekte der Verlagsbuchhandlung C. A. Schwetschke und Sohn, Berlin.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35,

Soeben wurde ausgegeben :

Der authentische Text
der Leipziger Disputation (1519)

aus bisher unbenutzten Quellen
herausgegeben von

Lie. theol. Otto Seitz,
Inspektor am Kgl. Predigerseminarr in Wittenberg.

Preis 12. 80 Mark.

Kaiser Maximilian II.

bis zu seiner Thronbesteigung
(1527—1564)

Ein Beitrag zur Geschichte des Übergangs von der Reformation zur Gegenreformation

von

Robert Holtzmann,
Privatdozent der Geschichte an der Universität Strassburg i. E.

Preis 18. — Mark.

Der Wortschatz
des

Zürcher* A.lten Testaments
yon 1525 und 1531

verglichen mit dem

Wortschatz Luthers
Eine sprachliche Untersuchung

von

Dr. Hans Byland.
Preis 5. SO Mark.


	Bibliographie théologique

