Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)
Heft: 42

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

R. ArLier: La cabale des dévots (1627-1666); Paris, Colin,
in-16, 448 p., 4 fr., 1902,

Ce livre est rempli de détails curieux, minutieux et impor-
tants pour l'histoire exacte du XVII® siecle. Il mérite une étude
approfondie, et j'espére la faire ici méme. En attendant, remar-
quons que cette fameuse Compagnie du St. Sacrement n'a été
que, sous un nom auguste, une Compagnie de fanatiques étroits,
animés de bonnes intentions (je veux le croire), poursuivant
comme but intentionnel la défaite de l'impiété et de 'immora-
lité, mais, de fait, ne visant que la satisfaction de leurs passions
religieuses, donc l'anéantissement des jansénistes et des protes-
tants, les deux bétes noires des jésuites et de la cour de Rome.
Les intrigues et les ramifications occultes de cette société,
pendant trente-neuf ans, furent néfastes pour la France. La
cour méme finit par s'en émouvoir, et en 1666 le gouvernement
en décréta la dissolution. Le mal était fait. Qu'il me soit permis
d’appeler l'attention des lecteurs sur ce fait que ces fanatiques
se sont dissimulés sous le couvert du sacrement de 'eucharistie,
pour cacher leur zélotisme malsain. Ce fait a sa raison d’étre:
c’est que l'eucharistie, au XVII® siecle, n'était plus l'auguste
sacrement de l'ancienne Eglise. Falsifi¢, dénaturé, détourné de
sa vraie signification et de son but religieux, ce sacrement était
devenu, a partir du IX° sigcle, un moyen de matérialisme soi-
disant religicux, un instrument de superstition, un prétexte a
mille spéculations scolastiques plus excentriques les unes que
les autres. Les exagérations des siécles suivants, notamment
du XIII® et du XVIe, avaient porté leurs fruits. Au XVII®, la
fausse théologie, sur cette question, se développa considérable-
ment; 'évéque de Langres, Zamet, joua dans cette affaire un
role néfaste, dont les bonnes religieuses de Port-Royal ne: se
douterent malheureusement pas, mais qui n’en est pas moins



e BEE =

évident aujourd’hui. Tl faudra bien un jour écrire la véritable
histoire du culte eucharistique; on y verra, d'une part, la
simplicité et la profondeur du dogme dans l'ancienne Eglise;
et, d'autre part, les misérables complications nées de l'obscu-
rantisme des siécles de fer et de plomb, développées par la
scolastique du moyen age, s’'étalant en sociétés mystiques et
tanatiques au XVII® sitcle, en attendant les adorations noc-
turnes du XIX°® siécle, etc. Remercions M. Allier, dont le volume
est la premicre pierre d'un édifice qui se construira certainement,

pour le triomphe du vrai christianisme sur le faux.
E. MicHauD.

H. Barcy; La religion dans la société aux Etats-Unis;
Paris, Colin, in-16, 299 p., 1902, 3 fr. 50.

Cet ouvrage est extrémement suggestif, en ce sens qu'il
fournit une quantité de détails trés positifs et trés précis sur
la religion aux Etats-Unis; qu'’il avertit la vieille Europe qu’elle
fait fausse route dans ses cadres vermoulus, dans ses formules
usées, dans ses points de vue scolastiques épuisés. L’ « améri-
canisme » est a4 la fois une mdéthode nouvelle et un systeme
nouveau; non qu'il veuille détruire le christianisme et le rem-
placer, mais il veut en faire ressortir «l'esprit», chose qui
jusqu’ici a été trop effacée par ce qu’il appelle '¢lément litur-
gique et 1'élément dogmatique.

Au fond, le Christ a déja dit: «C’est 1'esprit qui vivifie,
la chair ne sert de rien, mes paroles sont esprit et vie » (Jean VI,
64). Mais il faut avouer que les foules matérialistes et de
nombreux théologiens matérialistes ont, par leurs explications
grossieres et erronées, matérialisé les dogmes et le culte.
L’Eglise périrait dans ces bas-fonds de la pensée, si I'Esprit
de Dieu ne la soutenait sur les eaux. Les penseurs, partout,
se détachent d'elle et de sa fausse théologie. C'est un fait,
que les aveugles seuls ne voient pas. Ce n’est pas seulement
I'Eglise de Rome qui est coupable de cet obscurantisme écceurant;
dans toutes les Eglises, de tels obscurantistes parlent, écrivent,
enseignent, agissent, exercent une influence malheureusement
trop grande. De 1a le mal. Les Américains, qui ne doutent de
rien, veulent diriger la réforme du coté de I'esprit. S'ils veulent
Pesprit contre le culte et contre de dogme (comme cela ne me



— 369 —

semble que trop vrai), ce sera un grand malheur: car il n'y
a pas de christianisme, ni de réforme chrétienne, sans culte et
sans dogme. Mais s’ils veulent vivifier et spiritualiser le culte
et le dogme, en les dépouillant des explications et des symboles
matériels et erronés qui y ont été ajoutés par l'ignorance et
l'ergotage, alors ils entreprennent une grande chose. Beaucoup
de penscées du président Schurman sont excellentes.

Bref, il faut lire attentivement ce livre, réfléchir, faire son
mea culpa, se mettre a I'ccuvre a la suite non du pape, ni de
tel ou tel hiérarque, mais de Celui qui seul est la voie, la vérité
et la vie. E. M.

A. Bouvier: Dogmatique chrétienne, publi¢e d'apres le cours
manuscrit et les notes de l'auteur, par Ed. Montet, 2 vol.
in-8°; Paris, Fischbacher, 1903, 12 fr.

Construire une Dogmatique chrétienne, qui soit a la fois
objective, scientifique et personnelle, est un travail considérable,
dont ceux-la seuls qui 'ont essayé connaissent toutes les diffi-
cultés. Déja a ce titre, il faut admirer et remercier 1'éminent
et regretté professeur Auguste Bouvier. En outre, son édifice
n’est pas une maisonnette quelconque, batie avec les premiers
matériaux venus, maconnerie de pacotille que le moindre coup
de vent renverse. l.e constructeur y a mis tout son art archi-
tectural et toutes ses connaissances théologiques. Il n'a écrit
que ce qu'il a cru, expérimenté ou compris; et lorsqu’il s'est
vu en face d'un mysteére insoluble, il a eu la franchise de
I'avouer, au lieu de le dissimuler par de prétendues explica-
tions qui ne sont que des faux-fuyants et des formules illu-
soires. Tant de franchise, de loyauté, de modestie, dans tant
d’efforts de pensée et de piété, touche, émeut, ravit. Non que
toutes les parties de cet édifice soient solides et construites
pour l'éternité; quelques-unes méme me paraissent beaucoup
trop écourtées, comme l'eschatologie, ou mélangées d’erreurs,
comme la christologie, etc. Je ne saurais ici entrer dans un
tel labyrinthe. Mais ceux-la méme qui trouveront erronées cer-
taines pensées de l'auteur, auront encore a en profiter, en ce
sens qu'elles sont accompagnées de considérations souvent trés
justes et de motifs trés religieux et tres élevés.

Revue intern. de Théologie. Heft 42, 1903. 24



o B

Bouvier était un chercheur de parfaite bonne foi, qui ou-
vrait ses fenétres dans toutes les directions, sachant que de
tous les cotés il recevrait du soleil, de l'air pur et de la lu-
miere. Je ne saurais oublier qu'il fut, & peine notre Revue
tnternalionale de théologie fondé (1893), le premier abonné
parmi les théologiens protestants; ct il resta abonné jusqu'a
sa mort. Il a certainement mis en pratique, pour son compte
personnel, ce conseil qu'il a donné aux autres: «Dirigeons de
ce coté-la notre pensée religieuse et théologique. Mais pour
cela il ne faut vouloir &tre wn:i orthodoxe, ni [libéral,; il faut
vouloir &tre un c/wwétien inilérieur, c'est-a-dire un théologien
auquel rien d'intime, de vrai dans lorthodoxie ne demeure
étranger, mais dont la méthode est d'un souverain libéralisme.
J'entends par ce dernier mot le libéralisme vraiment indépen-
dant d'un esprit librement arrivé et fermement campé au cceur
des choses, et qui ne s'est laissé détourner ni par les fanatiques,
ni par les détracteurs de la lettre» (T.1I, pag. 123).

La partie la plus originale de cette Dogmatique, celle qui
mérite le plus d'attention, est la Théorie de la vie divine. On
y sent circuler un souffle profondément religieux, qui fait re-
specter, aimer et admirer la religion. Hé¢las! il y a tant de
théologies qui produisent 1'effet contraire! E. M.

P. Bover: Le Dieu de Platon d'apres l'ordre chronolo-
gique des Dialogues; Geneve, Kiindig, 1903, in-8°, 186 p.

Si on prend les ceuvres de Platon en bloc et si on les lit
au hasard et sans ordre, on y trouve des contradictions qui
rendent la pensée du philosophe trés incertaine et trés difficile
a saisir. Si, au contraire, on établit entre elles un ordre chro-
nologique, tout s’éclaircit: une premiere période apparait, ol
Platon s’occupe 2 peine de théodicée, et beaucoup de logique,
surtout de la théorie des idées; puis une période finale, ol il
s’occupe, au contraire, surtout de théodicée et fait a Dieu une
place beaucoup plus considérable dans tout son systéme phi-
losophique de la conception du monde.

Mais comment établir parmi les ccuvres de Platon l'ordre
chronologique en question, et un tel ordre peut-il étre fondé
sur des données certaines? C’est la tache qu'a tentée M. Luto-
slawski, auteur d’'une «stylométrie », c’est-a-dire d’une table sty-



— B -

lométrique ou sont notées 500 particularités du style des Loids,
da Zimée, du Critias, voire méme du Sophiste, du Politique et
du Philebe. L’auteur en a conclu qu'un lien étroit unit entre
eux ces dialogues; ct en comparant a leur style, griace a cette
table, celui des ocuvres antérieures, il a cherché a déterminer
laffinité exacte de chacune d'elles avec les derniers dialogues
(p. 121). Mais ce procédé est-il péremptoire? Non, car un
~ écrivain a souvent, dans une méme période, plusieurs maniéres
d’écrire, plusieurs styles, plusieurs tournures, suivant ses dis-
positions d’esprit. C'est un fait journalier. On ne saurait donc
ériger ces variations en critére indiscutable.

M. Bovet, qui parait l'avoir compris, a néanmoins établi
sur la classification de M. Lutoslawski toute son étude de la
théodicée de Platon. Prenons-la pour ce qu’elle vaut; peut-étre
cst-elle solide; en tout cas, elle jette une grande clarté sur la
pensée du Malitre, en ce sens qu'elle en montre les évolutions
avec une grande vraisemblance. De cette maniére, nous aurions
la pensée définitive de Platon sur Dieu, ce qui serait déja un
point important. En outre, nous verrions ce grand philosophe,
a mesure qu’il creusait davantage le probleme de l'univers et
qu'il voulait s’en rendre compte philosophiquement, nous le
verrions, dis-je, attacher & la notion de Dieu une valeur tou-
jours plus grande, et arriver & cette conclusion: que Dieu, étre
réel, individuel et personnel, Ame parfaite et transcendante,
est la cause universelle et premieére, en un mot le créateur du
monde. On lira avec un vif intérét les trois chapitres de la
seconde partie (p. 119-179); on y trouvera des observations
trés précises et trés fines, que je regrette de ne pouvoir noter
ici, faute de place.

Si M. Bovet s’en fiit tenu la, sa these efit été excellente,
autant qu’elle peut I'étre avec la classification encore discutable
de M. Lutoslawski. Malheureusement il a voulu montrer que
Platon, par les explications de sa derniere période, a été le
premier de tous les philosophes a vouloir expliquer T'univers
par Dieu comme cause efficiente premiere; et, en cela, non
seulement il a forcé la note, mais il a mis dans un faux jour
toute la philosophie antérieure. Il a prétendu en effet que les
philosophes ioniens, Pythagore, Xénophane, les €éléates, etc.,
n'ont fait, les uns que de la poésie religieuse, d'autres que de
la morale, d'autres que de la physique, etc.,, et qu'aucun n'a



— 372

considéré Dieu comme le principe méme des é&tres. Cette
assertion est contraire a l'histoire: car I'histoire montre que
les premicres cosmogonies ct théogonies ont ¢été précisément
des essais d’explication du monde par Dieu ou par les dieux;
que le principe de causalité, appliqué & Dieu ou a I'Etre pre-
mier, pour rendre compte des étres dérivés de lui, a été ainsi
admis par tout le monde et qu'il se retrouve, comme fond,
dans toutes les I¢gendes plus ou moins poétiques, plus ou
moins morales, non scientifiques il est vrai, non didactiques,
trés peu philosophiques (si l'on veut parler de philosophic
profonde et savante), certainement erronées au point de vue
de la science actuelle, mais cependant historiquement positives
et indéniables. L'auteur a oublié que 1'Age premier a été sur-
tout théologique; que la théologie d’alors était toute la science;
et que la science d'alors ¢tait toute la théologie; que dans
tous les systémes d’explication qui ont suivi (si 'on peut leur
donner le nom de systémes), on retrouve, comme je l'ai dit,
le principe de causalité appliqué & Dieu par rapport au monde,
méme quand le mot «Dieu» n'est pas employé et qu'on se
contente des mots « principe premier, cause, démiurge, ouvrier»,
etc. Par exemple, lorsque Thales enseignait que tout vient de
I'eau et que tout est plein de dieux, il joignait, sans les dis-
tinguer, sa physique et sa théodicée; il en était de méme pour
Anaximandre, lorsqu’il plagait a l'origine des choses la matiere
infinie, et qu'il parlait des dieux; de méme aussi pour Ana-
ximeéne, lorsqu'il voyait le principe des choses dans I'air infini,
et qu'il tenait ce principe pour divin; etc. M. Bovet a été trop
sévere envers les premiers poetes et les premiers philosophes:
de ce qu'ils ne se sont pas exprimés scientifiquement, de ce
qu'ils sont restés dans le vague, le confus, la contradiction, il
en a conclu que, comme philosophes, ils n'admettaient pas de
principe premier et divin des choses. Ils l'admettaient, mais
ils ne pouvaient pas en tirer le parti philosophique et didac-
tique qu'en a tiré Platon a4 la fin de sa vie, parce que, comme
philosophes, ils étaient inférieurs a Platon, parce qu'ils man-
quaient de connaissances scientifiques, en un mot, parce qu’ils
n'ont pas su, comme lui, dominer leur milieu intellectuel, encore
grossier, On peut certes glorifier Platon et lui rendre ample-
ment justice, sans pour cela amoindrir outre mesure les pre-
décesseurs qui lui ont frayé la voie. Que M. Bovet veuille bien



~. 373 —

relire son appendice sur «Dieu dans les philosophies anté-
rieures » (p. 83-115); je serais bien surpris s'il n'y découvrait
pas plus tard des arguments contre ses exagérations actuelles;
de méme, je serais plus surpris encore, s'il ne se repentait pas
un jour d'avoir traité avec tant de sévérité des spdécialistes
comme Zeller, Fouill¢e, Chaignet, Croiset et autres, qui ont
jugé autrement que lui la philosophie «religieuse » des philo-
sophes en question. E. M.

J. Bovon: Théologie du N. T.; T. I, La vie et 'enseigne-
ment de Jésus. II° ¢dition revue et augmentée; Lausanne,
Bridel, in-8°, 10 fr., 1892,

Nous avons d¢ja dit tout le bien que nous pensons de ce
1 volume lors de sa premiére édition?). La seconde édition
en est une amdlioration. L’auteur a utilisé les travaux de quel-
que importance qui ont paru pendant les dix dernieres anndes.
Il a insist¢ particulierement sur la valeur et le contenu de
PEvangile de Jean, et il a montré combien sont erronces les
théories, aujourd’hui 4 la mode, sur le royaume de Dieu entendu
dans le sens socialiste de certaines écoles. « De telles doctrines,
a-t-il dit, ne prennent une apparence de vérit¢ que sil'on s’en
tient & des textes synoptiques mal compris, c’est-a-dire isolés
de tout le reste, un peu comme le faisaient au cours du dernier
siecle, pour justifier leurs théories, 1'école de Tubingue et le
protestantisme libéral. Des qu'on accorde, au contraire, a 'évan-
gile de Jean la valeur qui lui revient, on trouve dans ce mer-
veilleux écrit non seulement un enrichissement du fond doctrinal,
mais méme - - fait a relever —— la clef des documents plus
anciens, dont le contenu se dérobe et demeure en partie in-
cohérent tant qu’il n'est pas éclairé par le récit johannique »
(p. 7). A cette ¢poque ol la critique négative redouble d’efforts
pour réduire le Christ & ses éléments purement humains, il est
nécessaire d’en écouter la contre-partie sérieuse, scientifique
et vraiment rédemptrice. E. M.

1) Revue, d’octobre 1893, p. 705-709.



374

Bt Carra vE Vaux: Gazali; Paris, Alcan, 1902, in-8° 5 fr.

Ce nouveau volume de la Collection des Grands philo-
sophes se relie ¢étroitement a celui que l'auteur a publié il y
a deux ans sur Avicenne. 11 en forme le complément, le pen-
dant ct la contre-partie. Dans le premier, il ¢tudiait le passage
de la tradition philosophique grecque dans 1'lslam; dans cclui-
ci, il traite des théologiens orthodoxes ct des théologiens sp¢-
culatifs dits motékallin, des moralistes, des mystiques ou sou-
Jfis. M. Carra de Vaux y met en outre en ¢évidence un fait par-
ticulierement intéressant: c'est que, d'une part, les mystiques
de T'Islam ont demandé a la religion de Jésus la notion et le
sentiment de quelques-unes de ses vertus, et que, d’autre part,
I'Islam a donn¢ au Christianisme un mode de philosopher, fruit
du génie naturel de ses enfants. Il y eut donc entre les deux
religions une double relation, une pénétration mutuelle.

Cette étude présente enfin un intérét actuel: Gazali et la
plupart des autres ¢crivains dont il y est fait mention, sont
aujourd’hui les auteurs classiques de l'islamisme; leurs livres
fort répandus sont lus et étudiés dans les ¢écoles et les mos-
quées; c'est en eux que se forme encore de nos jours 'ame
mahométane. Leur examen est donc nécessaire a quiconque
veut acquérir la connaissance complete de l'esprit et de la vie
intérieure de 1'lslam.

Le plan de l'ouvrage est celui-ci: La théologie avant Ga-
zali. — Gazali, sa vie et sa bibliographie. — Sa lutte contre
les philosophes. — La théologie de Gazali. — La théologie
apres Gazali. — La morale. — La mystique avant Gazali. — La
mystique de Gazali. — Mystiques arabes postérieurs a Gazali.

— Sur les poétes mystiques persans. -— Total 10 chapitres.
Bt

H. CorNELIUS: Einleitung in die Philosophie. L.eipzig, Teubner,
1903.

Der Kritizismus ist in den letzten Jahrzehnten auch in
einem Teile der naturwissenschaftlichen Literatur zu Khren
gekommen. Er macht sich dort in dem Versuche geltend, die
metaphysischen Voraussetzungen, die man frither unbesehen
in die Theorie des Naturgeschehens aufgenommen hatte, aus-
zuschalten. Kein Begriff soll zur Erklirung der Naturvorginge



— 375 —

verwandt werden, der nicht sein Recht aufl die Erfahrung griindet.
Insbesondere hat Kirchhoft in seiner Mechanik die Forderung
aufgestellt, sie solle nur eine ,vereintfachende zusammenfassende
Beschreibung® der Tatsachen geben. Der Erklarungswert einer
solchen Beschreibung wird dann darin gefunden, dass Erschei-
nungskomplexe verschiedener Art in einen genau bestimmbaren
und bekannten Zusammenhang gebracht werden, womit dem
Bediirfnis nach Einheit unserer Frfahrung Geniige geleistet wird.

Cornelius bemerkt in dem Vorwort seines Buches, dass er
den Vorlesungen Kirchhoffs den ersten Grund zur Entwicklung
seiner Anschauungen verdanke. Diese entwerfen auf psycho-
logischer Basis eine streng empiristische Weltansicht. Nichts
Wirkliches ist fir uns erkennbar, das nicht in unser Bewusst-
sein fiele. In ihm sind daher die Bedingungen aufzuweisen fir
den Zusammenhang und die Ordnung jeder moglichen Erfahrung.
Zugleich sind die vom vorwissenschaftlichen Denken gebildeten
Lnaturalistischen Begritfe“, denen gemiiss wir zumeist die Er-
fahrung zu interpretieren gewohnt sind, auf ihren Ursprung
und damit ihre Berechtigung zu untersuchen. Welchen Sinn
hat z. B. die fundamentale Voraussetzung einer objektiven
Existenz der Welt ausser unserm Bewusstsein? Das Resultat
der Kritik fiallt bei Cornelius im Sinne des Idealismus aus und
deckt sich ungefihr mit den prinzipicllen Bestimmungen der
Kantischen Weltanschauung. Allerdings ist das ,Ding an sich“
unbedingt zu streichen, daher auch die Verwendung dieses
Begriffs im Bereiche der praktischen Vernunft, wo er bei Kant
eine so grosse Rolle spielt.

Wir entscheiden an dieser Stelle nicht, ob diese Elimination
eine berechtigte ist, glauben aber den KEindruck nicht ver-
schweigen zu diirfen, dass Cornelius durch seine Kritik zuletzt
doch in den ,traumerischen Idealismus® hineingetrieben wird,
den er in dem ersten Teile seiner Betrachtungen (S. 126 ff.)
ablehnt. Denn wohl wird von ihm der Unterschied zwischen
der Wahrnehmungswelt und der Vorstellungs- oder Gedanken-
welt nicht tibersehen. Aber der Begriff der objektiven Existenz
fallt allein in diesen letzteren Kreis, so dass es uns wohl moglich
ist, von einem Dasein der Dinge unabhiingig von unserer Wahr-
nehmung, nicht aber von unserem Denken zu reden. — Hier
liegt unseres Erachtens eine Vernachlissigung der Tatsache
vor, dass die Begriffsbildung ein sekundirer Prozess ist.



376 —

Die FKErorterungen iiber die praktischen Probleme der
Philosophie nehmen bei Cornelius einen engeren Raum ein als
die erkenntnistheoretischen. Sie erbringen den Nachweis der
Moglichkeit einer von jeder religiosen Betrachtung absehenden,
also unabhiingigen BMoral. — Dass das sittliche Leben des
religiosen Menschen auch mit religiosen Gedanken und Gefiithlen
durchwirkt ist und zugleich hiufig zu grosserer Energie an-
gestachelt wird, beweist nichts gegen eine mogliche ,Autonomie
der praktischen Vernunft“.

Das Buch von Cornelius, seiner Ausfiihrung nach wohl
weniger fiir den Anfanger als ,Linleitung® geeignet, denn als
Antrieb zur Selbstprifung fiir den philosophisch Forschenden,
verdient jedenfalls die beste Empfehlung. Auch demjenigen,
der erkenntnistheoretisch zu einem grossern ,Naturalismus® —

nach der Bezeichnung von Cornelius — neigt, bieten die hier
gegebenen psychologischen Analysen reiche und wertvolle
Ausbeute, R. K.

Deutschland. Monatsschrift fir die gesamte Kultur. Heraus-
gegeben von Graf v. Hoensbroech. Berlin, Schwetschke.
Vierteljahrspreis 6 M.

Das Januar-, Februar- und Méirz-Heft sind dem ersten
ebenbiirtig. Sie bringen eine Fiille interessanter Abhandlungen
aus allen Gebieten, fiir die die Namen der Verfasser birgen,
von denen wir eigentlich alle hier anftihren sollten. Prof.
Bornemann, Henriette Fiuirth behandeln Fragen aus dem Gebiete
der Erziehung und des Unterrichts; Dr. Frantz beleuchtet das
Verhiltnis von Kirche und Staat; Prof. Lujo Brentano gibt sein
Urteil ab tiber: die Getreidezolle als Mittel gegen die Not der
Landwirte; Graf von Hoensbroech kritisiert ,die bestehenden
Verwaltungsgrundsitze“ und die ,katholisch-theologische Fakul-
tdt zu Strassburg®.

Ed. von Hartmann gibt eine interessante Abhandlung tiber
den ,Wert der Welt" (1. Erkenntniswert der Welt; 2. Schon-
heitswert der Welt; 3. Sittlichkeitswert der Welt; 4. Erlosungs-
wert der Welt). Fin Westpreusse behandelt die brennende
»polnische Frage®; X. Y. Z.: ,Friedrich der Grosse und die
nordamerikanische Republik“, und Prof. Achelis ,Die kultur-



377 —

historische Bedeutung der Kolonisation®. Der Literaturgeschichte,
der Poesie, der Musik und den bildenden Kiinsten ist ebenfalls
ein Platz eingeriumt. In den Streiflichtern werden in der
bekannten energischen und geraden Art des Herausgebers
aktuelle Fragen beleuchtet: ,In geziemender Ehrfurcht, aber
in Klarheit und Entschiedenheit muss ausgesprochen werden,
was leider wahr ist.® Unsern [esern empfehlen wir diese
Zeitschrift, die, durchweht von einem Hauch gesunden Lebens,
gegen ,den Feind“ zu Felde gezogen, dessen ,Ierrschaft sich
in keinem Lande der Welt mit dem Frieden und der Wohlfahrt
der Volker vertriiglich erwiesen hat®, und die somit tur _die
gesamte Kultur® ein Nutzen ist.

Heinr. Finke: Bilder vom Konstanzer Konzil. Neujahrsblitter
der badischen historischen Kommission. Heidelberg, Carl
Winters Universitiatsbuchhandlung, 1905.

Der Verfasser behandelt im vorliegenden Buche zwei Ka-
pitel aus der Kulturgeschichte der Reichsstadt am Bodensee:
1. Flucht und Schicksale Johanns XXIII. in badischen Landen;
2. Literarisches Leben und Schaffen auf dem Konzil. Die Per-
sonlichkeit des Papstes Johanns XXIIL. wird klassisch mit den
Worten des Historikers Antonin als ,tauglich fir alles Welt-
liche, unpassend fiir alles Kirchliche® bezeichnet. Die Flucht
wird nach dem Bericht Richentals, dem fast alle Konzils-
schilderer, wie Aschbach, Tosti, Hefele, gefolgt sind, ferner
nach einer Frankfurter Handschrift, nach den Berichten der
aragonesischen Gesandten an Konig Ferdinand I. und nach
dem Bericht des Konzilschronisten Cerretanus eingehend eror-
tert. Die Berichte gehen in verschiedenen, unseres Krachtens
recht unwesentlichen Punkten auseinander. Die ganze Flucht
mit ihren Irrfahrten (von Schafthausen tber Waldshut und
Laufenburg nach Freiburg, dann nach Breisach, Neuenburg,
zuriick nach Freiburg, Absetzung und Gefangenschaft in Mann-
heim) zeigt uns einen ,gehetzten Mann®, so dass der Verfasser
zum Schlusse sagen kann: ,Johann XXIII. hat viel gesiindigt,
der Kirche viel Schaden zugefigt, aber er hat auch hart gebiisst
in badischen Landen.* — Im zweiten Kapitel behandelt der
Verfasser das literarische Leben und Schaffen auf dem Konzil:



— B —

Die Humanisten in Konstanz (Poggio, Bruni, .die beiden stol-
zesten Namen®), Dichtungen tiber das Konzil (besonders Oswald
von Wolkenstein, der letzte Minnesiinger), allerlei Invektiven
und Pamphlete (iber die allgemeinen kirchlichen Zustinde,
iiber die Papste und nicht zuletzt tiber Konig Sigismund),
Briefe des spanischen Hofnarren Mossen Borra. Auf die Eror-
terung strittiger Punkte, sowie auf die Wiedergabe der ein-
zelnen, vielfach ungedruckten Quellenbelege verzichtete der
Verfasser, da er (nach dem ,Vorwort“) in einer demmniichstigen
Greschichte des Konstanzer Konzils auf dieselben Gegenstinde
einzugehen haben wird. Pfr. SCHIRMER.

Th. Frournov: Les principes de la psychologie religieuse;
Geneve, Kiindig, 1903, br. in-8°, 27 p.

Cette étude faite par un maitre, dont la compétence est
¢vidente, devrait étre lue et méditée par tous les théologiens
et les pasteurs, ne flit-ce que pour cette simple considération
que les masses se détachent de la religion entendue comme
dogme ou comme rite imposés du dehors, et que, par consé-
quent, sil'on veut les v ramener, c’est en leur dé¢montrant que
la religion posseéde «une réalité avant tout psychologique, une
donnée de vie intérieure, donc expérimentale en quelque me-
sure et capable de soutenir 'épreuve d'un examen scientifique »
(p. ). Il va de soi qu'en faisant de la psychologie, religicuse
ou non, le psychologue n’étudie que le fait psychologique, et
refuse, comme psychologue, de tirer les conséquences dites
métaphysiques ou transcendantes de ce fait. Il ne les nie pas,
pas plus que la tendance intellectuelle que nous avons 4 passer
du subjectif & l'objectif, mais il ne les affirme pas non plus, et
il se concentre exclusivement dans les données purement psy-
chologiques ou subjectives. L.a psychologie n’est qu'une science,
donc limitée a son objet; elle est complétée par d'autres.

M. Flournoy est trés prudent. En méme temps qu'il arréte
le zele trop précipité de certains transcendantalistes, qui batis-
sent leurs systémes fantaisistes avant d’avoir examiné la qua-
lit¢ de leurs matériaux, il avertit aussi les physiologistes ex-
clusifs qu'ils ont tort de s’adjuger a eux seuls les faits psy-
chologiques qui les dépassent et dont ils ne peuvent pas rendre



e BTG e

compte. «Nous ne nous bergons certes pas de la naive illusion
que la physiologie cérébrale, méme achevée, rendrait compte
de Texistence de la conscience religieuse; car, en vertu de
Paxiome de dualisme psychophysique — de 1'hétérogénéité qui
sépare le phénoméne mental, non spatial, de son corrélatif
matériel, spatial — la connaissance parfaite du cerveau, en
tant qu’organe physique, ne diminuerait en rien le mystere
ultime qui plane sur le pourquoi du fait psychologique » (p. 13).
M. Flournoy combat aussi tous les Homais prétendus savants
qui, sous prétexte que tous les cultes ont trainé a leur suite
des superstitions grossiéres, des cérémonies barbares, des folies
mystiques, etc., affirment que «le compte de la religion a été
définitivement réglé» (p. 19).

La vérit¢ est que la religion, au point de vue personnel
et subjectif, est avant tout une fonction vitale, un processus de
I'étre organique ct psychique tout entier; qu'il y a, dans ce
processus, non seulement une activité émotionnelle, mais aussi
une activité intellectuelle qui perc¢oit des idées et qui les lie;
car, deés le principe, I'homme n’est pas seulement un animal,
mais un animal plus ou moins raisonnable, et la psychologie
vraie, exacte, positive, ne saurait ni se borner aux émotions
aveugles, ni renvoyer a ce qu'on appelle volontiers « métaphy-
sique » tout ce qui est simplement activité¢ intellectuelle et
logique, parfaitement psychologique au fond. Que les pseudo-
psychologues qui ne sont que des physiologistes exclusifs, €car-
tent 'activité raisonnante et logiquement raisonnante qui les
géne et dont leur esprit de parti ne peut pas rendre compte,
je le congois; mais tels ne peuvent étre les vrais psychologues
qui étudient I'ame intégrale. Donc la vérité est que, dans ce
processus, il y a des émotions, des idées, des raisonnements,
que, parmi ces ¢émotions, il en est d'illusoires, et parmi ces
raisonnements, il en est d'erronés; mais qu'il en est d’autres
aussi de logiques; qu'en mettant de l'unité dans ceux-ci, on
arrive a4 un ensemble de doctrines, disons méme de dogmes;
et qu'ainsi est constituée la religion naturelle objective, trésor
commun de l'humanité, comme la science, et fondée comme
celle-ci sur un travail intellectuel, sur des idées, sur des vé-
rités. Ceux qui ne voient dans la religion qu'un ensemble de
doctrines et de rites, imposés du dehors et ne reposant
sur aucune activité intérieure de 1'ame, ne comprennent rien



5380

a la religion. Ceux qui la réduisent a un simple sentiment
fantaisiste sans base dans la raison et dans la vérité, ne la
comprennent pas davantage. Les deux points de vue subjectif
ct objectif, ou, si l'on aime mieux, les activités physiologiques,
¢motives, intellectuelles et volitives, se concilient scientifique-
ment trés bien. Et j'ajoute que le surnaturel bien compris ne
se concilie pas moins avec les donnces scientifiques, psycho-
logiques et logiques.

Je recommande particulierement aux lecteurs les pages ol
auteur montre leur défaut de logique aux matérialistes soit
de la physiologie, soit de la pathologie, et ol il constate que
«la psychologie religieuse ne risque pas plus de prendre la
place de la religion que la connaissance des lois de la diges-
tion ne dispense les physiologistes de digérer pour leur propre
compte, aussi bien que le premier ignorant venu» (p. 21). Et
encore: «Ce qui est vrai de la science en général ne Vest pas
moins de la psychologie religicuse en particulier. Elle ne nous
tournit 1’explication ultime de ricn, et nous ne visons pas i
résoudre le mystere de la religion, mais seulement & introduire
dans ses phénomenes un ordre suffisant pour que notre enten-
dement puisse s’y retrouver et en ¢prouver quelque satisfac-
tion. Tenez donc pour certain que, quel que soit le degré de
perfection auquel arrive jamais la psychologie, elle restera
toujours muette quant a la solution des problémes angoissants
que nous posent 'Univers et la Vie» (p. 23). A la page 25,
M. Flournoy, si je I'ai bien compris, se déclare leibnizien. Bref,
toute cette étude, trop courte, est trés suggestive et tres inté-
ressante. E. M.

Criticism of the New Testament; St Margaret’s Lectures, 1902,
London, Murray, 1902.

This book will prove of wvalue not only to laymen who
wish to be well informed as to the course of recent New
Testament criticism, but also to those clergy who cannot aftford
time for minute study of the question and yet desire to read
something more solid than review articles. M* Henson, who 18
Rector of St Margaret’s and Canon of Westminster, arranged
last year for a series of lectures to be given in his Church,



— 381 —

not by one scholar but by a number of specialists; and he
has chosen his lecturers well. Four of them are clergymen
and two are laymen, but all of them are well known in Eng
land—some throughout Europe —as high authorities on the sub-
jects on which they write.

Dr Sanday’s lecture is introductory to the whole course;
he explains what criticism is, both the “lower” and the
“higher”, its subject matter, and the problems it seeks to solve.
Few persons are better qualified than DT Sanday for this task;
his knowledge of current criticism 1s almost unrivalled, and
his judgment singularly fair and impartial. He takes the New
Testament book by book, explains the views as to date and
authorship which seem to be most reasonable, gives references to
larger works for those who wish to study further, and himself
sums up in an attitude of sober and intelligent conservatism.

D F. G. Kenyon, of the British Museum, whose name is
still famous in connection with the discovery of the Aristotle
fragments, contributes an interesting lecture on New Testament
Manuscripts and the history of the transmission of the text.
With our knowledge of these we can explain much of the
history of the Canon; D* Kenyon considers it certain that the
books of the New Testament were in the carliest times written
not on parchment (spite of S' Paul's reference to it in 2 Tim.,
IV, 3) but on papyrus, and consequently circulated not in book
form but in a number of separate rolls; and as it is probable
that few Church writers had a complete set of such rolls, the
fact that a Father quotes some books and not others affords
no presumption that the latter did not exist or were not re-
cognised as authoritative in his time. The establishment of
Christianity under Constantine synchronized with the general
adoption of vellum as a writing material; this in turn rendered
the book form possible and consequently the inclusion of all
the books of the New Testament in a single volume; and so
with the fourth century came the consideration and deter-
mination of the limits of the Canon and the order of its books;
and with the same century appear our oldest and finest Mss. of
the Bible, the Vatican and the Sinaitic.

M~ Burkitt lectures on the versions; he reminds his hea-
rers how the two most important versions came from the ends
of the Roman Empire, the extreme West and the extreme East:



382

it was into Latin and Syriac, and no other tongues, that the
New Testament was translated in the second century. Each
version too, had much the same history; their first stage a
number of texts proceeding possibly from one origin but diver-
eing widely from it and from cach other; their second an autho-
ritative revision which gradually superseded all its predecessors.
Of those two revisions it is the Western which has exercised
most influence on the fortunes of the Christian Church; the
Latin Vulgate and the versions made from it or largely colou-
red by it have been the Bible of the greater part of Christen-
dom for the greater part of Church History.

The two next lectures, that on the history of the Canon
by Dr Chase, and that on the dates of the New Testament
books by M® A. C. Headlam, traverse to a certain extent the
same ground, while M Headlam’s subject has also been briefly
treated by Dr Sanday; but after all there is not much over-
lapping, and it is sometimes an advantage to have the same
conclusions put before us more than once, and from more than
one point of view. D™ Bernard, of Dublin, closes the lectures
with an examination of a single book—the Acts of the Apostles.
In some respects this is perhaps the best lecture of all; the
writer is concerned with the internal not the external testi-
mony of the book, and it is always more interesting to discuss
internal evidence; and he keeps strictly to his purpose, which
1s not to prove either the inspiration of S* Luke or his iner-
rancy in every minute detail, but simply to use the tests we
should apply to any historical work and see how the Acts
stand them; it is only when the internal evidence is thus so-
berly and clearly put before us that we realise how strong it
1s and what claims S* Luke’s work has to be regarded as
history of the highest value. H. J. WHITE.

J. FrieDpricH: Die Unechtheit der Canones von Sardika. II.
Sitzungsbericht der kgl. bayer. Akademie der Wissenschaften,
1902, Heft III, S. 383—426. (Sonderabdruck in Kommission
des . Franzschen Verlags [J. Roth], Miinchen.)

Angeregt durch eine eingehende Besprechung, die seine
vorjahrige hochbedeutsame Arbeit durch Bischof Wordsworth



von Salisbury im Londoner ,Guardian® gefunden hat, macht
sich Friedrich daran, seinc Auffassung der sog. Canones von
Sardika weiter auszubauen. Nachdem er néimlich noch an einem
neuen Beispiel, der Klage der Bubaling und Taurianus 414,
gezeigt hat, dass jene Canones damals in Rom mnoch nicht
bekannt scin konnten, wendet er sich eingehend der Frage
zu, wie eine Reihe sardizensischer Namen in ihnen erklart
werden konnen, und beantwortet sie dahin, dass die betreffenden
einzelnen Canones spétere Zusitze zu der urspringlichen
Falschung seien. Diese Annahme stiitzt er zuniichst mit dem
Nachweis, dass auch nach dem Abschluss der uns jetzt vor-
liegenden Kanonreihe noch die Fabrikation sardizensischer
Canones vorkommt, sodann gibt er aber eine unmittelbare, auf
dem Vergleich der griechischen und der lateinischen Fassung
der Canones aufgebaute Untersuchung mit dem Ergebnis, dass
wir in den Canones mit sardizensischen Namen (vor allem
Canon 4) cinen in der Obermetropolie Thessalonich entstan-
denen Zusatz zu erblicken haben. Zum Schlusse weist der
Verfasser zur weiteren Beglaubigung seiner ganzen Hypothese
auf ihnliche Erdichtungen mit dem Anspruche auf nicéinische,
bezw. sardizensische Autoritit hin. Wir glauben nicht, dass
wesentliche Teile der Friedrichschen Arbeit durch die wissen-
schaftliche Nachpriifung seiner Ausfithrungen werden berihrt
werden, und sind geneigt, die Frage der sog. Canones von
Sardika nunmehr als dahin gelost zu betrachten, dass sie sich
darstellen als ein nicht wvor 416 entstandener, bezw. in FRom
belannt gewordener Filschungszusatz zum Nicenum, der spdter
unter Voraussetzung seines sardizensischen Charakters eine KEi-
weiterung erfahren hat. E. K. Z—a.

v

J. Ginpraux: Les espérances messianiques d'Israél; T. IV,
Derniers grands et derniers petits propheétes; Lau-
sanne, Bridel; in-18, 1902, 3 fr.

L'auteur étudie les propheétes de la période chaldéenne :
Jérémie, Ezéchiel et Daniel; puis 1'époque d'Esdras et de
Néhémie, ainsi que Aggée, Zacharie et Malachie. Il résume la
vie et le role de chaque prophete, et analyse son ceuvre en
citant les principaux textes. Il n'ignore pas les difficultés



relatives au livre de Daniel et il les résout & sa maniére; mais
qu'il me permette sur ce point une remarque que je crois im-
portante. Dans les ouvrages de polémique religicuse ou de
simple exposition de la foi, il ne suffit pas d’avorr raison; il
faut encore wmontrer qu'on a raison. Or M. Gindraux ne le
démontre pas assez. Il aurait da, je crois, exposer trés nette-
ment, non seulement l'ancienne opinion sur le livre de Daniel,
mais encore les opinions actuelles; il aurait dt résumer subs-
tantiellement les raisons sur lesquelles toutes s'appuient, les
discuter philologiquement et historiquement; et s’il en choisis-
sait une, dire les motifs de sa préférence. Il aurait pu expli-
quer aussi ce que l'apologétique chrétienne perd own gagne
avec le criticisme actuel; je crois, pour ma part, qu'elle y
gagne en profondeur. Mais c’est & démontrer. L’auteur pour-
rait, s!il fait une seconde édition, mettre a contribution le
récent ouvrage du professeur Driver, d’Oxford, sur Daniel;
etc. Son volume actuel, au point de vue de la critique scien-
tifique, offre des lacunes qu’il importe de combler. Sa réplique
a Kuenen, qui n'a vu dans l'id¢e messianique que I'expression
du patriotisme juif (p. 259), n’est pas non plus assez vigou-
reuse. Ce sont 12 des questions capitales; du moment qu’on
veut prouver la divinité du Christ et du christianisme par le
double fait des prophéties messianiques et de leur accomplis-
sement, il faut y apporter tous les ¢léments de démonstration
necessaires. E. M.

L. Mextion: Documents relatifs aux rapports du clergé
avec la royauté de 168z a 17035, et de 1705 a 1789; Paris,
Alph. Picard, 2 vol in-8° 1893 et 1903, 4 fr. 50 et 6 fr.

On sait que la Collection de textes, dont les deux volumes
susmentionnés font partie sous les numéros 14 et 34, est pu-
bliée sous les auspices de la Société historique. Le n® 14 con-
tient les documents relatifs a4 la Régale, a l'affaire des fran-
chises, a 'édit de 1695, aux Maximes des Saints et au Jansé-
nisme en 1705. Le n° 34 contient des documents relatifs a la
bulle Unigenitus, au Parlement, aux Jansénistes et au clergeé,
au clergé et au fisc, et 4 la suppression des jésuites. Indiquer
les sujets, c’est indiquer l'importance de ces deux volumes.



— 385 —

Nous les recommandons vivement a tous les lecteurs qui ont
souci de lhistoire religicuse et ecclésiastique, et méme simple-
ment des intéréts politiques de leur pays. Ils y verront tout le
mal que la papauté et les jésuites ont causé a la France, et
ils en tireront les cons¢quences relativement a leur propre
nation. Les deux volumes en question sont loin de dire toute
la vérité. J'ai publi¢, dans mon ouvrage sur Lowis XIV et In-
nocent X/, de nombreux documents officiels, tirés des archives
du Ministere des affaires ¢trangeres de France (de 1676 a 1689)
et complétant ceux-ci; on peut aussi consulter mes ¢tudes sur
les conclaves de 1689, de 1691 et de 1721. Toutefois, pour étre
incomplets, les documents publiés par M. Mention n'’en sont
pas moins de premiere nécessit¢; ils sont indispensables pour
I'étude des XVII® et XVIII® siecles. E. M.

Rev. G. MiLBurN: A Study of Modern Anglicanism; London,
Swan Sonnenschein, 1901; 223 p., 3 s. 6 d.

Cet ouvrage, écrit avec beaucoup de modestie et de tran-
quillité, contient des détails instructifs sur les trois grandes
fractions de 1'Eglise anglicane, et surtout d'excellentes pensées
sur la Réunion. Je ne saurais admettre la définition que l'au-
teur donne du credo, lorsqu'il prétend, d’'une part, qu'il ne doit
pas étre une régle de foi, et, d’autre part, qu’il doit inspirer
la foi de maniere a la rendre définie, consciente et articulée
(p. 170). Comment peut-il faire ceci, s'il n’est pas d'abord cela
en soi? Mais laissons de coté les opinions attaquables de l'au-
teur. Voyons plutot quelques-unes des vérités dont chacun peut
profiter. Il explique comment la Réunion ne peut se faire ni
par le procédé des concessions mutuelles, ni par les efforts
pour convertir le monde entier a nos propres opinions (p. 199).
Il ajoute (p. 176): «The faith is indeed One in so far as all
schools of thought are varying interpretations of the gospel of
Christ to which all ave resolved o be loyal. Catholicism, Pro-
testantism, and Liberalism can all be attempts to explain the
true nature of Christianity, They are not different religions,
they are varieties of the one Christian religion and should
therefore be represented, not by hostile denominations but by
different theological parties within the one Church». Nous en-
tendons ces choses non en ce sens que, de fait, actuellement,

Revue intern. de Théologie. Heft 42, 1902. 2b



386 -

les trois groupes en question représentent la vraie nature du
christianisme et ne difféerent que sur des questions purement
théologiques. Hélas! plusieurs différences semblent des oppo-
sitions radicales sur des dogmes essentiels qui touchent a la
nature méme du christianisme. Mais nous pensons que l'auteur
veut dire que les trois groupes en question doivent s’efforcer
d’arriver, par la profession de la méme et véritable foi chré-
tienne, a n'étre que trois tendances théologiques dans la méme
Eglise. L'auteur ne pense pas que l'union puisse se faire avec
I'Eglise de Rome dans l'esprit de la cour de Rome (p. 207-208).
11 a raison. Il dit encore (p. 170): «The Church is essentially
a xowwvie, a brotherhood, a Communion. [t is One not only
in that it comprises men of all nations, but also in that it
comprises men of all shades of thought, provided only that
they ave Christian and will accept membership.» Trés bien.
Mais l'auteur n’explique pas assez clairement ce qui fait le
vrai chrétien et en quoi consiste exactement cette xovwrie. Or,
c'est la l'essentiel et toute la difficulté. E. M.

H. OLpenBeErG: Le Bouddha, sa vie, sa doctrine, sa com-
munauté; traduit de l'allemand par A. Foucher, avec une
préface de M. Sylvain Lévi; 2° édit. revue et augmentée,
in-8°, 1903, 10 fr. — La Religion du Véda; traduit de
I'allemand par V. Henry; in-8°, 1903, 7 fr. 50. — Paris, Alcan.

Ces deux remarquables ouvrages du savant professeur de
Kiel font partie de la Bibliotheque de philosophie contempo-
raine, éditée par la maison Félix Alcan. Ils fournissent un
tableau complet des religions de I'Extréme-Orient. Les histo-
riens, les philosophes et les théologiens y trouveront I'histoire
de la pensée religieuse et le développement de la religion brah-
manique d’'aprés les anciens Oupanishads, un exposé clair,
cohérent, nourri de textes, de la doctrine de Bouddha, ainst
qu'un tableau des formes que la vie monastique a prises en
Orient. Les notes indiquent de nombreuses références, sans
surcharger le lecteur ni alourdir le récit. Le titre méme du
volume sur le Bouddha fait connaitre le plan et la division
adoptés par Pauteur. Le volume sur la religion du Véda com-
prend, aprés une introduction sur les sources, quatre parties:



387 —

1° les divinités védiques en général; 2° les divinités védiques
envisagées dans leurs attributions respectives; 3° le culte; 4°
l'animisme et le culte des morts. De telles études si pleines,
si substantielles, s’analysent difficilement; il faut les lire et les
relire encore. i

Apyuavdoiros Xove. A. Hamradomoviog: Zroiyeinidne ieoc Eonnvevuie.
Ev Tspoooivuoig, 1902, in-8° 110 p.

Ce Manuel d’herméneutique, rédigé par le savant Archi-
mandrite Papadopoulos, de I'Ecole de Théologie de Sainte-Croix
(prés Jérusalem), pour les étudiants en théologie de 1'Eglise
orthodoxe, est un résumé substantiel, olt 'on ne doit pas
chercher les détails minuticux des questions qui se rattachent
a I'exégese. Apres avoir fait, dans 1'Introduction, un exposé
sommaire de l'histoire de I’herméneutique, 'auteur s’est appli-
qué a déterminer la manitre dont on peut interpréter saine-
ment et slirement, dans un esprit orthodoxe, 'Ecriture sainte.
Sans négliger les ouvrages scientifiques de 1'Occident sur ces
matieéres, 'auteur recourt surtout aux commentaires des Péres
et de la tradition. Nous ne pouvons donc que recommander
ce petit Manuel & nos €tudiants, en insistant sur la grande
utilité de 1'étude des Peres. Comme nous l'avons déja répété
maintes fois, on trouve chez les Péres un esprit treés grand de
piété et de liberté. Leur esprit était d’interpréter les Ecritures
suivant la science; la science de leur temps, en philologie et
en histoire surtout, sans oublier les sciences physiques et
psychologiques, était fort incomplete, et s'ils vivaient de nos
jours, ils seraient les premiers a profiter des progreés de nos
sciences pour jeter plus de lumigre sur nos Ecritures et sur
nos divins mysteres. Faisons ce qu’ils n’ont pu faire, et con-
tinuons leur esprit de sagesse, de conscience, de foi et de
liberté. E. M.

Cu. Revouvier: Le Personnalisme, suivi d'une étude sur
la perception externe et sur la force; Paris, Alcan, in-8°,
537 p., 1903, 10 fr.

Dans cetouvrage, trés considérable comme tous les ouvrages
de l'auteur, sont examinées: d’abord la métaphysique du per-



388

sonnalisme, puis sa sociologie, cnsuite son eschatologic (ou la
restauration finale de la personne et de la société). Apres ces
trois parties, vient une ¢tude, en cinquante chapitres, sur la
perception externe et sur la force. Il suffit d'¢noncer de tels
sujets, pour en indiquer les difficultés et limportance. Tout
effort accompli dans le but d'un éclaircissement, doit étre
applaudi. M. Renouvier ajoute a ses efforts personncls une
vaste érudition, toujours instructive, sinon toujours claire. Il
ne craint point de soulever les questions, ct ses essais dc
solution sont toujours suggestifs.

Sa doctrine philosophique, connue jusqu’ici sous le nom de
néocriticisme, est pour la premicre fois présentée, dans ce livre,
sous son véritable nom: lL.e persounalisme ou doctrine de In
personnalité. L'auteur dit dans sa préface: «Le néocriticisme
admettait la conscience comme fondement de 'existence, la
personne comme premier principe causal a 'égard du monde,
et posait la thése métaphysique d'un premier commencement
des phénomenes, a raison de limpossibilité logique de leur
rétrogression a l'infini. La doctrine personnaliste a ¢té plus
tardive 4 se compléter par la reconnaissance d'un acte de
création comme fait initial, et de 'unité de la personne premiere
et créatrice comme une vérité imposée a notre assentiment
par le caractere d'unité harmonique des lois qui régissent 'en-
tendement des étres intelligents, et ce monde, dont la représen-
tation leur est donnée. Le concept du commencement premier
ne se peut fixer sur aucun autre sujet ou matiere que le sen-
timent du vouloir, fondement unique des concepts de cause et
de force. La création est et doit &tre, ainsi que le commen-
cement, hors de notre compréhension. L'hypothese du monde
existant par soi, éternel, n'est pas non plus celle d'un monde
qui pourrait se rendre raison a lui-méme de son existence. Le
dernier progrés que réclamait le personnalisme a été le néces-
saire complément de ce théisme positif... La théorie cosmo-
gonique et eschatologique du personnalisme, abordée dans les
Essais de critique générale (troisieme essai, 2° édit.) et exposee
dans la Nowwvelle monadologie, est reprise & fond dans le présent
ouvrage.» On le voit, cet ouvrage de trés haute métaphysique
est, pour les philosophes, une mine & explorer. E. M.



— 389 -

A. RousseL: Un évéque assermenté (1790-1802), Le Coz,
éveque d'Ille-et-Vilaine, métropolitain du nord-ouest; Paris,
Lethielleux (sans date), in-8°, 565 p. — Correspondance
de Le Coz, évéque constitutionnel d'Ille-et-Vilaine, pu-
bliée pour la société d'histoire contemporaine par le P. Roussel,
de 1'Oratoire; in-8°, 429 p., Picard, 1901.

Le P. Roussel est un prétre de I'Oratoire, donc un ultra-
montain, mais s'il ¢tait possible d'unir les deux qualificatifs,
nous dirions qu'il est un ultramontain libéral. Nous nous
sommes déja occupés de lui, il y a quelques années, lorsque
parut son ouvrage en deux volumes sur Lamennais. S'il n'a
pas essay¢ de réhabiliter le grand déchu (pour parler le lan-
gage romain), il a été du moins assez juste pour faire ressortir
ses éminentes qualités, de sorte qu'aprés lecture des deux
volumes du P. Roussel, on aime de bon ou de mauvais gré
Lamennais et on l'admire; c’est plus qu'on n’en peut demander
a un prétre de 1'Oratoire.

Les deux nouveaux et récents volumes sur lesquels nous
attirons aujourd’hui l'attention, montrent d’abord le progres
qu'ont fait, dans ces derniers temps, les études historiques
relatives & la période révolutionnaire. L'évéque Le Coz n'était
pas le premier venu. Métropolitain du nord-ouest, c’est-2-dire
archevéque de Rennes, il présida successivement les deux con-
ciles de 1797 et de 1801, et le Concordat le #ransféra, sans
consécration nouvelle, sans pénitence et sans rétractation, de
I'évéché de Rennes a l'archevéché de Besancon. Le livre du
P. Roussel est intéressant, d’abord en ce qu’il se distingue
essentiellement par le ton de ceux des écrivains de la méme
€cole ultramontaine, des Cretineau-Joly et de tant d’autres. Au
lieu d’appliquer a Le Coz, comme le faisaient ses devanciers,
les ¢épithetes de loup, d'intrus, de jureur, voire méme de grédin,
le P. Roussel veut bien considérer comme un honnéte homme
ce coryphée du clergé constitutionnel. Il parlera de lui, dit-il,
<avec indifférence», sans se constituer «son ami ou son
ennemi, son panégyriste ou son détracteur ». Nous devons certes
un bon point & l'auteur pour une déclaration de ce genre, et
nous ne saurions trop relever le principe qu’il exalte lui-méme:
«Sans impartialité, la plume de 1'écrivain se déconsidere, quand
elle ne va jusqu'a se déshonorer.» Mais nous pouvons nous



—- 390

demander si, malgré sa bonne volonté, le P. Roussel a été
aussi impartial dans son ouvrage qu’'il en a eu lintention.
Qu'on en juge. P. 242, Tauteur parle des chouans, «ces impla-
cables justiciers de Dieu», et il raconte gaiement que ces der-
niers allaient la nuit chez les curés constitutionnels accusés ou
simplement soupg¢onnés de délation, et qu’ils les priaient de
venir en toute hate assister quelque mourant. «Le pauvre
jurenr, sans défiance et tout heureux de voir que ses parois-
siens recouraient enfin & son ministere, se levait et suivait ses
guides. Aprés avoir passé le bourg, dans le coin du premier
champ venu, ceux-ci déclaraient au malheureux que le mori-
bond c’était lui-méme, et qu’il se dépéchat de réciter son acte
de contrition, car il n’avait plus qu'un instant a vivre; puis
ramassant leurs fusils, cachés dans la haie voisine, ils le fusil-
laient sans écouter ses plaintes, ni se laisser attendrir par ses
lamentations.» [’assassinat de I'évéque Audrein ou plutot «'exé-
cution du pauvre Audrein aprés un jugement sans doute un
peu sommaire » (p. 407), est raconté sur le méme ton, presque
badin, qui froisse le lecteur impartial. Nous retrouvons ce
style étrange, sous la plume du P. Roussel, p. 308, quand par-
lant des mobiles bretons de 1871, il dit: «Leurs balles se plai-
saient & perforer la poitrine et plus souvent le dos des com-
munards.» Et pour en revenir a I'évéque Le Coz, l'auteur
semble bien le prendre pour un brave et honnéte homme, mais
aussi pour un naif que le gallicanisme avait engagé¢ dans une
bien mauvaise voie. Le P. Roussel, qui, évidemment, n'est pas
favorable au clergé constitutionnel, ne sait peut-étre pas que
Pie VII avait déclaré, étant évéque d'Imola, que, s'il avait €te
Francais, il aurait accepté la constitution civile du clergé. Il
lui resterait aussi & expliquer comment douze évéques consti-
tutionnels ont été transférés par le pape a de nouveaux siéges
et quels sietges? Versailles, Strasbourg, Besancgon, Toulouse,
ce qui suffirait & laver de tout crime le haut clergé constitu-
tionnel. Chez quelques-uns de ses membres, chez Le Coz en
particulier, les vertus sacerdotales étaient jointes au patrio-
tisme le plus ardent. La correspondance de Le Coz comprend
environ 180 lettres, écrites entre les années 1790 et 1802: elle
est intéressante.

En résumé, si impartial qu'il ait voulu ou qu'il ait cru
étre (et nous avons rendu hommage a ses intentions), le



— 391 —

P. Roussel ne 1'a pas été encore suffisamment (la faute en est
a ses éducateurs). Aussi ne faut-il demander & son livre que
des faits et des matériaux pouvant servir aux historiens futurs.
Toutefois, nous concluons ainsi: Encore quelques monographies
semblables et l'histoire religieuse de la Révolution francaise
sera bien prés d'étre éclaircie. Dr A. CHRETIEN.

Armand SaBaTiER: L’univers matériel est-il éternel? Mont-
pellier, Delord-Becehm, 1902, in-8°, 44 p.

Ce discours prononcé par le savant doyen de la Faculté
des sciences de 1'Université de Montpellier, est une accumu-
lation de pensées et de suggestions, qui sont d’'un philosophe
et d'un métaphysicien plus encore que d’'un naturaliste. L’au-
teur répond négativement & la question posée, en ce sens que,
selon lui, la forme matérielle de 1'énergie qui compose l'uni-
vers disparaitra. Mais & cette question il en a rattaché plu-
sieurs autres, la matiere, la force, 1'esprit, la chaleur, la vie,
I'ame, 'immortalité, 1'évolution, etc. Le tableau sort du cadre.
Nul ne s’en plaindra. Que le savant professeur regoive mes
plus vifs remerciements pour la profonde jouissance spirituelle
qu'il m'a procurée, et puisse-t-il nous donner encore souvent
des apercus aussi vastes et aussi réconfortants! D’uisse-t-il
développer tout ce systeme de philosophie naturelle qu'il a
€bauché, en !'appuyant sur un ensemble de considérations
scientifiques! Il a cherché a concilier «la loi de la conserva-
tion de I'énergie, le principe de Carnot en ce qui concerne la
loi de wvariation d’entropie et de dissipation de 1’énergie, la
conception dynamique de la matiere, la loi de 1'évolution as-
cendante et la loi morale, puisque la réalisation d'un plus grand
bonheur et d'une plus grande justice semble avoir chance de
se produire dans un état du monde out 1'énergie sera dégagée
de l'oppression de sa forme matérielle » (p. 42).

I1 importe de citer textuellement la conclusion: «La ma-
titre est un ensemble d'épiphoneémes contingents, dus a I'acti-
vité de I'énergie et pouvant étre sentis. L’énergie disparais-
sant — l'auteur parle de I'énergie cosmique — les épiphonémes
ne sont plus et il n'y a plus de matiére. Ainsi semblerait de-
voir disparaitre I’Univers matériel. Lui disparu, resferait iniacte



— 392

la masse d'énergie qui constituait le germe de 1"Univers ef
devenue énevgic psychique, ovganisée en personnalilés indisso-
[ubles,; et U'Eternité, poursuivant le cours infini de sa durée,
verrait peut-étre une nouvelle vibration de son rythme colossal
remplie par une Création nouvelle, objet, & son tour, de 1'ac-
tivité et de l'amour divins, et destinée, comme celles qui l'ont
précédée et comme celles qui la suivront, & obéir a la loi de
I’évolution ascendante, par lUeffort incessant vers un idéal de
justice et de bonheur. »

Pour arriver a ces perspectives grandioses, l'auteur a émis
beaucoup d’hypotheses, mais qui ne sont pas en contradiction
avec les données de la science et de la logique. L'hypothése,
dit-il, estlégitime et féconde; elle fait penser, elle provoque &
la recherche, elle suscite des impatiences de vérification. Elle
ne devient coupable que le jour ou, contredite par les faits,
elle refuse de disparaitre.

Ni la foi chrétienne, ni la science de M. Sabatier n’ont fait
faillite, et il faut ’en féliciter. « On aura beau, dit-il, proclamer
le dogme de l'agnosticisme et du positivisme, on n’empéchera
pas les hommes de se préoccuper de la signification de leur
destinée présente et de la nature de leur destinée future. II
s'agit 1a d'intéréts trop majeurs pour qu'ils en détournent les
regards. L’agnosticisme complet et conscient, c'est-a-dire la
volonté de se désintéresser entiérement de tout ce qui n’est
pas directement connaissable, sera toujours le but d’un petit
nombre de dilettanti; et le fait que quelques fakirs sont par-
venus par des efforts contre nature a déformer leur corps et
a fausser leur attitude, ne suffira pas a convaincre 'humanité
qu’elle est appelée, comme les cigognes, a se dresser sur un
seul pied» (p. 43).

Avec M. Armand Sabatier, on peut répéter avec confiance
le mot de St. Paul: Scio enim cui cvedidi (I Tim. I, 12). E. M.

A. SapHIR: Christ et les Ecritures; trad. de I'anglais; Lyon,
Bichsel, in-16, 186 p., 1902.

L’auteur, mort en 1891, était un Israélite, qui, ayant vu
dans le Christ la clef des Ecritures et la Gloire d'Israél, se fit
chrétien. On retrouve dans son livre plusieurs idées qu'il a



393 —

conservées de son judaisme, et aussi une intelligence trés juste
du sens chrétien des Ecritures. Je dis «sens chrétien», non
qu'il s’agisse d'un sens oppos€é au sens obvie, usuel et histo-
rique de la Bible, considérée comme livre ordinaire et soumise
a toutes les regles de la critique scientifique; mais je veux dire
qu'en interprétant la Bible d'aprés ces régles, on y découvre
le Christ comme envoyé¢ de Dieu, ainsi que sa religion. Et
lorsque cette découverte est faite, lorsqu’on apercoit le lien qui
existe entre Israc¢l et le Christ, entre 1I'’Ancien et le Nouveau
Testament, alors tout s'éclaire d'une lumiere chrétienne, qui,
sans violer aucune régle, transfigure et surnaturalise tout,

A ce point de vue, cet ouvrage est d’autant plus utile que
beaucoup de critiques ne s’appliquent qu’au travail philologique
et historique, et, loin de voir le sens complémentaire chrétien,
le nient. Oui, il est nécessaire de rappeler que le Christ a
constamment cit¢ Moise et les prophetes; qu'il a évoqué toutes
les périodes de 1'histoire racontée dans 1I'’Ancien Testament;
que son enseignement repose sur l'Ancien Testament; qu'il
s'est donné comme celui qui accomplit les Ecritures; qu'il I'a
fait remarquer avec instance; quc les apOtres ont continué ce
point de vue; que c’est & cette condition que le Nouveau
Testament apparait dans son vrai jour; et que le Christ est
réellement l'esprit de I'Ecriture, en quelque sorte la substance
et le centre de la Bible; et gqu’ainsi la Bible est vraiment un
livre religieux, sacré, extraordinaire, d'une inspiration superbe
et l'on peut dire prophétique et divine. Qu’on lise en particulier
les chapitres II et III, V et VI, et 'on comprendra l'exactitude
de cette doctrine, sans tomber aucunement dans la bibliolatrie
(p. 146-161). L'auteur, en blamant les Juifs qui, ’Ancien Testa-
ment a la main, n'ont pas reconnu J.-C. et 'ont méme crucifi€,
fait allusion avec raison a ces chrétiens qui, «tout en croyant
que la Bible contient la vérité, ne croient pas la vérité qu'elle
contient »; ils étudient la lettre, ils n’entendent pas la voix qui
parle en elle, ils ne comprennent pas l'esprit qui vivifie et qui
sauve; nouvelle forme de bibliolatrie, non moins funeste que

l'ancienne. Ecrit avec foi, cet ouvrage fortifie la foi.
E. M.



—— 394 —

Hermann ScuerLrL: Christus; Mainz, Kirchheim, mit Buch-
schmuck und 90 Abbildungen, 1902, 4 Mk.

L’éditeur Kirchheim de Mayence a entrepris la publication
d'une Histoire universelle, sous forme de galerie des person-
nages les plus caractéristiques (Weltgeschichte in Charakter-
bildern). Le Christ s'y trouve au milieu du roi bouddhiste
Asoka, de St. Augustin, de Jean Huss, de Napoléon I°¢r, dc
Cavour, etc. Nombre de chrétiens trouveront que c’est «déplacer »
'Homme-Dieu, que de le faire figurer au milieu d’hommes dont
les défauts et les fautes éclatent aux yeux. Cette réserve faite,
on ne peut qu'admirer la belle étude du savant professeur.
Alors méme qu'on pourrait caractériser autrement qu'il a fait
chacun des quatre Evangiles et expliquer autrement certains
passages de ces mémes Evangiles, toujours est-il qu’'il en a
donné une analyse substantielle et religieusement bienfaisante.
Les images du Christ qui accompagnent le texte sont aussi
fort intéressantes, en ce sens qu'elles nous montrent davantage
les unes 'homme de douleurs, d’autres 'homme de la vie in-
térieure, d'autres le docteur, d’autres le consolateur plein de
bonté, etc. M. le professeur Schnitzer, dans un ¢loge mérité
qu'il a fait de ce trés beau volume, s’est exprimé ainsi:

« Was st Christus dey modernen Welt? Das ist das grosse
religivse Problem, das die Gegenwart bewegt, das #st auch das
Problem, das Schell in seinem wneuesten herrlichen Werke su
beantworlen sucht — und, sagen wir es gleich, 7n meisterhafter
Weise beantwortet. In grossen Strichen, miit dem markigen Stifte
des Propheten, seichnet Schell die wellgeschichtliche Bedeulung
Jesu und sucht die charakleristischen Ziige festzuhallen, die
sein Bild in jedem der vier Evangelien aufweist: im Matthdus-
evangelium die geistige Tatkraft, die sich den Weg ins Gottes-
reich bahnt; bei Markus die tiefe Innerlichkeit, die im schérf-
sten Gegensatz zu dem mit dusserlichen Leistungen leicht zu-
friedenen Pharisidismus in heisser unablissiger Arbeit um die
geistige Aneignung und tatkriftige Ausprigung der gottlichen
Wahrheit sich abmiiht; im Evangelium des Lukas, «dem lieb-
lichsten Buche, das je geschrieben worden», die Frohbotschaft
von der gottlichen Erbarmung und Liebe; im Johannesevan-
gelium endlich das Wort des Lebens, jenes Lebens, das sich
im Gottesreiche auslebt, als dessen Organ der innere Mensch,



395

die Tatkraft und die Liebesgemeinschaft erscheint. Was Schell
tiber die Bergpredigt, iiber Christi Stellung zsur Asszese, su
Kultur, Besitz und Arbeit sagt, gehovt sum Tiefsten und
Schonsten, was wir je itber diese in meuester Zeit durch Har-
nacks Vortrige in den Vordevgrund der Erorierungen ge-
viickten Fragen gelesen haben. Wer bedenkt, wie Christi
Leben und Lehren im Laufe der Jahrhunderte unziihligemal
und zwar von den edelsten Geistern. zum Gegenstande ein-
dringendster Studien und mannigfachster Schilderungen und
Untersuchungen gewihlt worden ist, wird leicht ermessen, wie
schwer es ist, auf diesem so ausserordentlich reich bebauten
Gebiete eine populdr gehaltene und doch nicht bloss formell,
sondern auch znhaltlich fesselnde und anzichende Darstellune
zu liefern. Und doch ist es dem Wiirzburger Gelehrvten gelungen,
setnem Thema neue Seilen abzugewinnen, neue Fragen, mneue
Gesichispunkle aufsustellen und so das lebhafteste Interesse
nicht bloss des siinftigen Theologen, sondern jedes gebildeten
Laien, in dessen Denken und Fiihlen der gekveusigte Gotles-
sohn noch eine Rolle spielt, su evwecken.»

Dr. Otto SicKENBERGER: Kritische Gedanken iiber die inner-
kirchliche Lage. Vorgelegt dem katholischen Klerus und
den gebildeten Katholiken Bayerns. I. Die praktische Ver-
nunft im katholischen Leben und Wirken. Augsburg, Lam-
part & Co., 1902, 119 S. II. Auflage, ibidem 1903, VI und
105 S. Preis 1 Mark 50 Pf.

— — Falsche Reform? Offener Brief an Seine Gnaden Herrn
Dr. Paul Wilhelm von Keppler, Bischof von Rottenburg.
Als Antwort auf seine am 1. Dezember 1902 in der Klerus-
konferenz zu Rottenburg gehaltene Rede: ,Wahre und falsche
Reform.“ Augsburg, Lampart & Co., 1903, 27 S. Preis 80 Pf.

Otto Sickenberger war der theologischen Welt bislang
kein recht gelidufiger Name ; nach dem Erscheinen seiner beiden
genannten Schriften wird man sich ihn merken miissen, aller-
dings nicht in erster Linie ihres Inhalts, sondern der Tatsache
ihres Erscheinens wegen, weil ihr Verfasser damit in die vor-
derste Reihe des kirchenpolitischen Kampfes getreten ist. Nach
dieser Seite hin haben die beiden Schriften ihre Wiirdigung



396 —

im ,Deutschen Merkur® gefunden. Aber auch in diesen Blit-
tern verdienen sie, namentlich die erste, eine ausdriickliche
Erwihnung.

Die ,Kritischen Gedanken® geben in ihrem ersten Teile
Lprinzipielle Iirwigungen tber die praktische Vernunft im
kirchlichen Leben und Wirken“. Warum der Verfasser da mit
aufregender Weitschweifigkeit die fir jeden geistig gesunden
Menschen selbstverstiindlichsten Dinge mithsam beweist, ist
nur so erklirlich, dass er damit von vornherein eine gewisse
Art dummdreister Einwédnde, wie er sie von der ultramontanen
Presse gewiirtigen musste, verhindern wollte; leider bietet er
dadurch dem normalen Leser gleichzeitig eine listige Gedulds-
probe. Dafiir bringt der zweite Teil, ,Priifung unseres Wirkens
unter dem Gesichtspunkt der praktischen Vernunft®, eine
Reihe wirklich kostlicher, fruchtbarer Gedanken, und zwar
zuniichst tiber die Erzichung der Jugend. Wir geben in einer
Reihe wvon Zitaten (nach der II. Auflage) ecinen annéihernden
Begrift von dem Geist und der Tiefe dieser Ausfihrungen.
+Man tut fast so, als ob alle Eltern sich von selbst auf die
Frziehungskunst verstinden. Aber das ist offenbar nicht wahr.
... Die angehenden Eltern bediirfen eines ex professo gege-
benen Unterrichtes in der Erzichungskunst® (5.43); , wir erziehen
iiberhaupt unsere Jugend fast gar nicht fiir die Ehe und das
Familienleben, was doch die gewdohnliche Form des Lebens
ist“ (S. 44); ,wie wir das Volk zur Khe nicht genitigend er-
ziehen, so lehren wir es auch nicht an, die Familie als das,
was sie ist, als Haupterziehungsstiitte zu gebrauchen®; ,die
Sitte, die Tochter sechs Jahre lang ausser der Familie erziehen
zu lassen, ist ein Verbrechen nicht nur an den Tochtern
selbst, die man in diesen wichtigen Jahren um das Familien-
leben bringt, sondern auch an den Mittern, welche man tiber
eine Hauptaufgabe ihres Lebens hinwegtiuscht® (S. 45); ,mit
der ausserfamilifiren FErziehung unserer Sohne und Tochter
hiangt notwendig die eingeschlechtige FErziehung zusammen;
sie ist kaum ein minder grosses Ubel als jene“ (S. 46); ,dass
man nicht fromm genug sein konne, ist ja offenbar im allge-
meinen falsch, so sehr falsch, dass man sogar zu fromm sein
kann® (S. 52); ,es ist sehr schédlich, die Jugend tiber ein be-
stimmtes Alter hinaus durch autoritativen Zwang zum Empfang
der hl. Sakramente an bestimmten Tagen anzuhalten“ (S. 54).



—. 397 —

Fingehend bekédmpft Sickenberger den extremen Supranatura-
lismus und Spiritualismus, die den verhiltnisméissigen Wert
des Naturlichen und Kérperlichen {ibersehen (S. b4 ff.). Im
folgenden heisst es dann wieder: ,Formell betrachtet, erziehen
wir sicherlich unsere Jugend zu sehr nach (Gewohnheit und
ausserer Regel, ohne ihr den Sinn und das Verstiindnis der
Vorschriften und Verbote zu erdffnen, so dass sie nicht fihig
wird, dieselben von Fall zu IFall nach verntnftiger Uberlegung
anzuwenden. . .. Hand in Hand damit geht der Fehler, dass
wir die Jugend immer durch Autoritit zu leiten suchen und
so die selbstindige Tétigkeit des Gewissens unterbinden® (S. 57);
y,man glaubt die Jugend zu erziehen, wenn man in ihr starke
und machtige Affekte in bezug auf Gegenstinde der Religion
und Moral erregt. Aber die Ausbildung des Herzens in dieser
Richtung muss 1mmer mit der Ausbildung des moralischen
Urteils, also des Verstandes, gleichen Schritt halten, darf nicht
iiberwiegen, geschweige denn dieselbe iiberwuchern und ver-
driangen. Michtige Affekte sind gefihrlich, wenn ihnen nicht
klare und sichere Erkenntnis zu grunde liegt. Zwei schlimme
Symptome sind die Folgen davon: Fanatismus und Skrupu-
lositat“ (S. 60); ,statt die Tugend der Keuschheit auf ihr wahres
Fundament, die Wiirde der menschlichen Person und die Hel-
ligkeit des menschlichen Leibes, zu griinden, baut man sie auf
Grefithle, welche den menschlichen Leib und besondere Teile
desselben als unschon, hédsslich und abstossend empfinden
lassen. . .. Als ob nicht der ganze Leib des Menschen edel und
der Ehre wiirdig (honestus) wire, als ob nicht der hl. Paulus
sagte, dass unsere Glieder Tempel des hl. Geistes sind....Das
stirkste sittliche Motiv der Keuschheit ist das Bewusstsein von
der Wiirde der menschlichen Person und des menschlichen
Leibes“ (S. 67 f.); ,man hilt ferner die geschlechtlichen Dinge
zu heimlich und die Jugend zu lange in Unwissenheit dariber®
(S. 70); ,ein anderer Fehler, der in dieser Richtung gemacht
wird, ist der, dass man zu wenig den Unterschied zwischen
dem, was wirklich unkeusch ist und gegen Gottes Gesetz, und
dem, was nur gegen den Anstand und die feineren, edleren
Sitten verstosst, betont; ja, dass man oft vor dem letzteren
grosseren Abscheu einflosst als vor dem ersteren“ (S. 72).
Nur ungern, mit Riicksicht auf den Raum, verzichten wir
darauf, auch aus den beiden letzten Kapiteln iber die Pasto-



— 398

ration und die Erziehung des Klerus eine dhnliche Bliitenlese
zu geben; es geniige, zu betonen, dass sie leicht zusammen-
zustellen wiire. Gewiss sind diese Ausfiihrungen unterbrochen
von Gedankenreihen, die lediglich auf Verhiltnisse der ro-
mischen Kirche passen. Aber im ganzen bleibt noch genug
tibrig, wiinschen zu lassen, jeder Geistliche und Religionslehrer
mochte dieses Buch kennen lernen; jeder triige Anregung und
Belehrung davon und mancher empfinge eine wohltitige Mah-
nung, doch ja gewisse Einrichtungen (besonders in Pastoration
und Kleruserziehung) der romischen Kirche als Besonderheit
zu lassen, da sich aus ihr selbst schon Stimmen gegen sie
erheben. Vor allem aber ldsst uns die reife padagogische An-
schauung Sickenbergers verbunden mit seiner gesunden Art
von Sexualethik, wie sie beide aus den gegebenen Zitaten
hervorleuchten, die schon im ,Deutschen Merkur®“ ausgespro-
chene Hoffnung wiederholt und mit verstirktem Nachdrucke
aussprechen, dass der Verfasser den christlichen Lesern ein-
mal eine umfassende Behandlung der sexuellen Frage biete:
wir besédssen damit ein wertvolles, noch sehr notwendiges
Gegenstiick zu der trefflichen, warm zu empfehlenden Arbeit,
die, vom Standpunkte des Mediziners ausgehend, der Professor
an der Universitit ILund, Dr. Seved Ribbing, im Jahre 1888
veroffentlicht hat. (Die sexuelle Hygiene und ihre ethischen
Konsequenzen. Deutsch herausgegeben von Dr. med. Oskar
Reyher. Neuer Abdruck. Stuttgart, Hobbing & Biichle, 1902.
Preis geb. 2 Mark.) E. K. Z—a.

Petites Notices.

* Der V. internationale, XIV. deutsche Altkatholiken-Kon-
gress tn Bonn, vom 5. bis 8. August 1902. Stenographischer
Bericht. Verlag der Synodal-Repriasentanz, M. 3; Bonn, Eisele,
1902. — Cette publication, trés complete, renferme I'historique
du Congres, le résumé des discours prononcés, le texte des
travaux communiqués, le texte des adresses, les propositions,
les discussions, les votes, la liste des participants, etc. On
remarquera notamment 1'étude de M. I'évéque Weber sur le
« Reform-Katholizismus », les discours prononcés par MM. les
évéques a 'église paroissiale, par M. le prof. Nippold au Commers,
et les allocutions de M. le président du Congres, Prof. von



— 399

Schulte. Parmi les Annexes: la Déclaration du Général A. Kiréeft
au nom de la Commission synodale pétersbourgeoise, la lettre
tres catégorique du Prof. Kyriakos d’Atheénes, celle non moins
amicale du Prof. Svetlof, le salut de I'Eglise épiscopale américaine
présenté par M. 'archevéque Potter de New York, et 'adresse
de M. I'évéque de Salisbury.

* The Anglican Church Magazine. — Nous saluons avec
le plus grand plaisir la réapparition de cette Revue, dont les
directeurs, M. Davies, chapelain anglais de Lausanne, et
M. Lomas, de Territet, sont si appréciés dans leur Eglise et
dans la notre. On lit dans le numéro de janvier de cette
année (p. 5): « The Old Catholic Churches, which have redis-
covered for us all that same rule of a primitive faith and a
Catholic organization, have flourished exceedingly, in their
necessarily unobtrusive fashion, during the year just ended. »

* Prof. E. BEzoLp: Ninive und Babylon, mit 102 Abbil-
dungen; Bielefeld und Leipzig, Velhagen und Klasing, 1903,
4 M. — Cette belle publication fait partie des Monographies
a’Histoire universelle, publi¢es par le prof. Ed. HEvck. Le soin
donné au texte, aux gravures, al'impression, mérite tous les ¢loges.

* P. FarGcugs: Introduction au N.-T.,; Paris, Fischbacher,
1902, in-18, 179 p. — Ce petit résumé est substantiel; il con-
tient beaucoup de renseignements. L’auteur, qui n’a cité que
des sources protestantes de valeurs trés inégales et un peu a
l'aveuglette, s'est efforcé d’étre modéré. Peut-&tre trouvera-t-on
plusieurs de ses assertions insuffisamment justifiées.

* T. Gav: Arsenal antipapal, Dictionnaire des hérésies,
impostures et idolatries de 1I'Eglise romaine; traduction de
l'italien par Léa Gay-Humbert, 1901, in-8°, 232 p. — Cet ouvrage
contient beaucoup de renseignements curieux,; il a €té com-
posé dans lintention excellente de détourner les ames des
superstitions papistes; malheureusement il dépasse quelquefois
le but, par exemple a l'article Flagellation, ou 'auteur donne
d’intéressants détails sur cet acte, mais ne dit pas un mot du
vrai motif qui le fait pratiquer dans certains couvents, a
savoir: lintention de s'unir davantage a Jésus flagellé pour
nos péchés; intention qui éleve cet exercice et qui aurait da
empécher 'auteur d'y voir « barbarie et blasphéme ». Beaucoup
d’autres articles renferment des inexactitudes et manquent
leur but.



ce KOG o

¥ A. Hourin: La question bibligue ches les catholiques de
France aun XIX® siecle, 2° édition revue et augmentée; Paris,
A. Picard, 1902. — Cette scconde é&dition est un véritable
succes dont il faut féliciter l'auteur et 1'école a laquelle il
appartient; dans les circenstances présentes, ce succes des
chercheurs et des critiques, amis de la science et de la vérité
avant tout, contre les obscurantistes qui ne veulent que la
lumiére de leur étroite lanterne, est trés significatif; il prouve
que la vérité fait son chemin. Z pur si muove! tel est le titre
d'une addition faite par lauteur, avec raison, a son cha-
pitre XIII. L’appendice qui mentionne les principaux comptes
rendus sur la 1™ édition est trés intéressant comme indice de
Uopinion du clergé¢. Vivat sequens! Le bruit a ¢té répandu
dans beaucoup de journaux que cette édition vient d'étre mise
a lindex. Ce serait tant pis pour la cour de Rome qui, une
fois de plus, aurait tenté d’¢touffer la vérité et la science; et
nous féliciterions d'autant plus l'auteur d'avoir mérit¢ 1'hon-
neur de cette condamnation. Nous faisons des voeux pour qu'il
suive sa voie, celle que le Christ méme a tracée, et pour qu'il
laisse les morts enterrer les morts.

Nous recevons au dernicr moment, de U'éditeur Picard, la
3¢ édition, revue et augmentée, de La Conlraverse de ['aposto-
licité des Eglises de France au XIX® siécle, par le méme auteur,
(in-18, 316 p., 1903). Nous avons déja apprécié¢ cet intéressant
et savant ouvrage, dans la Revue d'octobre 1901, p.814-818. Nous
souhaitons a cette nouvelle ¢dition tout le succes qu’elle mérite.

* Johann Hus: Gefangenschaftsbriefe, neu herausgegeben
von Constantin von Kiigelgen, Lic. Theol.; Leipzig, R. Wopke,
1902, M. 1.50. — Als «Mahn- und Weckruf fiir Deutsche und
Bshmen in Osterreich» erscheinen als Neudruck die 1536 von
Luther mit einer Vorrede «das zukiinfftig concilium betreffend »
herausgegebenen Briefe von Johannes Hus, wihrend seiner
Konstanzer Gefangenschaft geschrieben. Eine Schrift, die im
Hinblick auf die Los-von-Rom-Bewegung aktuell ist. Dem schén
ausgestatteten Biichlein sind Abbildungen interessanter Medaillen
beigefiigt. Wir wiinschen diesem alten Dokument viele Leser.

* Lic. O. Konvuscumipr: Protestantisches Taschenbuch, ein
Hiilfsbuch in konfessionellen Streitfragen. Vollstdndig in zirka
20 Lieferungen. I Lieferung, 159 S. Leipzig, C. Braun, 1903,
75 Pfg. — Excellente idée, dont le Bund évangélique a bien



401

tait de confier la rcéalisation au savant pasteur de Magdebourg.
Mais qu’il me permette de regretter le titre. Par cela méme
qu'il s’agit d'un Manuel #nterconfessionnel, il ne devrait pas,
ce semble, &tre appelé prolestant. Sans doute aussi, dans un
ouvrage aussi restreint, les articles ne peuvent pas étre com-
plets; cependant les anciens-catholiques trouveront insuffisant
celui qui leur est consacré,

* II. LENMANN: Zingendorfs Religiositit, l.eipzig, Jansa,
1903, 63 S. — Cette these de Licence en théologie est carac-
térisée par son sous-titre: Eine Anschauung von einem persin-
lichen Verhiltnis des Menschen zu seinem Schopfer und Hei-
land. Untersucht nach psychologischen und zeitgeschichtlichen
Voraussetzungen ohne den Massstab dogmatischer Lehrsiitze.
Eine Lkirchengeschichtliche Studie fiir religiose Psychologie
und Menschenkunde des 18. Jahrhunderts. Dans la premiere
partie, l'auteur précise ce que Zinzendorf a voulu: « Nicht
eine theologische Lchre, nicht Kirchengriindung, nicht gesetz-
liche Mecthode; dem lutherischen Volke wollte er dienen als
ein freier Diener der Kirche, als praktischer Philosoph, in
seinem politischen Beruf, auf Grund der Gewissensireiheit,
in der Fortsetzung des Erziehungswerkes seit Herzog Ernst
dem Frommen, als Anftihrer eciner Streiterschar im Geschichts-
zusammenhang mit Luther, mit einem personlichen und sub-
jektiven Zug seiner Religiositiit. » La seconde partie preécise
encore davantage ce qu'a ¢t¢ la « religiosité » de Zinzendorf.
Cette ¢tude est donc tres sérieuse, trés objective et claire.

* Lic. G. NauManN: Die Wertschitzung des Wunders im
N. T.; Leipzig, Diirr, in-8% 85 5., 2 Mark 60 Pf.; 1903. —
Trés instructive ¢tude, dans laquelle 'auteur examine ce que
les Juifs pensaient du miracle au temps de Jésus, ce que Jésus
lui-méme en a dit, ce qu'en disent les quatre Evangiles, ainsi
que Pierre, Paul et les premiers chrétiens. Dans un appen-
dice, il indique la place que le miracle a occupée dans la
religion des Grecs et des Romains.

* Di PrrrOT: Une grande lumidve au moyen dge, Neu-
chatel, Delachaux, in-8°, 98 p.; 1902. — Ce volume est un
recueil de pensées du c¢lebre dominicain Jean Tauler, de
Strasbourg (14¢ siecle). Ces pensées ont ¢té traduites en fran-
cais par le colonel de Perrot qui, dans une préface courte,
fait militairement sa profession de foi: ses pensées ont requ

Revue intern. de Théoleogie. Heft 42, 1903. 26



402

'impulsion de deux généraux russes, Souworoff et Drago-
mirow, puis du pasteur G. Rosselet d'lvernois, et enfin du
professeur Hilty, qui lui a fait connaitre les ouvrages de
Tauler. Les penscées du grand mystique sont distribuées en
51 méditations que nous ne saurions analyser. De telles choses
ne s'analysent pas; elles se lisent et se relisent, jusqu'a ce
qu'elles aient pénétré non seulement 1esprit, mais 1'Ame
entiére, jusque dans son centre, ol Tauler entendait la voix
méme de Dieu. Il est bon que de vaillants chrétiens sachent,
au milieu du tapage des choses humaincs, faire entendre des
paroles aussi sérieuses et nous remettre en face de notre
destinée et des choses ¢ternelles. Souhaitons a cet excellent
livre d'¢tre bien compris et bien pratiqué.

* (. H. Ross-Lewin, h. Canon of Durham: Father Gilpin,
the Noblest Representative of the English Reformation; his
Conformity during the Reigns of Edward, Mary and Elizabeth;
and his Witness against Trent and Geneva. Edinburgh, St. Giles'
Printing Company, Raeburn House, 1901, — «Bernard Gilpin
was the true product of the English Reformation... He lost
nothing that was valuable in the old, and he appropriated all
that was true in the new.» Bishop Lightfoot of Durham.

* E. SamLens : La vie el Ueeuvre de Spurgeon, Lyon,
Bichsel, in-16, 1902. — Le nom de Spurgecon est connu dans
l'univers entier. Bien que son génie fit essentiellement anglo-
saxon et qu'aucune traduction ne puisse rendre la force et
'originalité de sa prédication, celle-ci a eu un tres grand
retentissement; eclle montre une fois de plus ce que peut la
conviction chrétienne. On lira avec un intérét particulier les
chapitres 14 (Spurgeon orateur), 15 (Spurgeon théologien),
16 (Spurgeon pasteur et auteur).

* B, SANGER: Auants Lehre vom Glauben; Leipzig, Dirr,
in-8°, 1903, 3 M. — Le D H. Vaihinger a mis une préface
en téte. Cette étude, condensée et pourtant détaillée et treés
analytique, est trés approfondie. On dirait que Kant a crée
la doctrine de la foi; sa pensée est prise de face, de proli,
dans toutes les directions. Est-ce un culte? n’est-ce pas déja de la
superstition? On ramasse les miettes de la table du grand homme.

# Eb. Scuraper : Die Keilinschriften und das Alte Testament;
III. Auflage, mit Ausdehnung auf die Apokryphen, Pseudepi-
graphen und das Neue Testament neu bearbeitet von H. Zimmern



403 —

und H. Winckler; mit einer Karte der vorderasiatischen Liinder.
Berlin, Reuther & Reichard, 1903, M. 21; in gediegenem
Halbfranzband M. 23. — Cet ouvrage, essentiellement d’érudition,
est de premier ordre. La premitre partie (histoire et géographie)
a ¢t¢ retouchée par M. Winckler, de T'université de Berlin; la
seconde (religion et langue), par M. Zimmern, de 'université de
Leipzig. L’actualit¢ des questions bibliques rend cet ouvrage
en quelque sorte nécessaire a quiconque veut s'orienter a
travers toutes les difficultés de cet immense sujet.

* Dr Nahum Svrouscuz: La renaissance de la littératurve hé-
braique, Paris, G. Bellais, in-18, 3 fr. 50, 1903, — Cet essai
d’histoire littéraire est fort utile & ceux qui croient a I'extinc-
tion de 'h¢breu comme langue littéraire moderne. En le lisant,
ils auront la preuve du contraire. L'auteur les promeénera en
Italie, en Allemagne, en Pologne, en Autriche, en Lithuanie,
etc.; il leur fera admirer surtout les romans de Smolensky, et
cherchera surtout & les convaincre que la floraison nouvelle
de la langue des prophetes contribuera puissamment & faire €vo-
luer 'humanité¢ vers l'idéal.

* Theol. Jahresbericht (Kriiger u. Koehler): Bd. XXI, 1901,
VI. Abt. Praktische Theologie, M. 7; VIL. Abt. Register, M. 5.80.
— Bibliographie der theologischen Literatur fiiy das Jahr 1901,
Lieferung 4, M. 1 70. — Berlin, Schwetschke, 1902. — Ces
nouvelles livraisons, rédigées par les théologiens les plus com-
pétents de I'Allemagne, sont, comme les précédentes, riches
d'indications tres détaillées et sont indispensables dans toute
bibliotheque théologique sérieuse,

Erratum. Sur la foi d'un critique que je croyais bien ren-
seigné, j’ai reproché (Revue de janvier 1902, p. 163) a M. V. Giraud,
auteur d'un ouvrage sur « Taine », de n'avoir pas mentionn€ les
funérailles protestantes faites a ce dernier. Or a la page 103
de son ouvrage, il a dit expressément: «On fit & Taine,.sur
sa demande, de modestes funérailles protestantes.» Si courte
que soit cette trés importante petite phrase, si enfoncée qu’elle pa-
raisse au milieu de lalinéa qui la met quelque peu dans 'ombre,
et si absorbé que jaie pu étre d'ailleurs, elle aurait di ne
pas m’'échapper. J'en exprime publiquement a 'auteur mon tres
vif regret, et je prie les lecteurs de vouloir bien en prendre
note. E. M.



e 1 e

Librairie.

J. Bunvan (4 1688): Le voyage du chrétien vers I'éternité bien-
heurcuse; Lyvon, Bichsel, in-16, 162 p.

W. B. Frankranp: The Early Eucharist (A. D. 30-180); London,
Clay, in-4°, 132 p. (Eitude séricuse et objective.)

G. Karo und J. Lietzmann: Catenarum graecarum catalogus;
Gottingen, 1902, Hefte 1, 3, 5.

X. Kenig: De la sincérit¢ dans Venseignement de 1histoire
sainte de T'A. T. aux enfants; Paris, Fischbacher, in-18,

68 p., 1903.

E. peE LaveLeve: De lavenir des peuples catholiques, avec les
opinions de Gladstone, Michelet, Quinet, d'Hulst, etc., et le
Syllabus en francais et en latin; Genéve, H. Robert; Lyon,
Bichsel,

H. Loseau: Une marée de feu, les victimes de 'alcool; Lyon,
Bichsel; in-16, 298 p., 1902, 2 fr. 50,

P. W. MicuagrLis, Pastor: Der biblische Begriff der Heiligung
und seine Bedeutung fiir unser Glaubensleben. Stuttgart,
Deutsch. Philadelphia-Verein, br. 16 S., 15 cent. (7res édifiant.)

Théod. NaviLLE: Révélation et évolution; Geneve, Richter, in-8°,
88 p., 1902,

A, T. Pierson: George Miller; Trad. de 'anglais en francais
par D. Lortsch, avec préfaces par J. Wright, D Pierson, S.
Delattre; Lyon, Bichsel, 1901, in-8°.

Jean REviLLE: Le protestantisme libéral, ses origines, sa nature,
sa mission; Paris, Fischbacher, 1903, in-18, 182 p., 2 fr. 50.

Bei Richard Worke (Leipzig): — Karl Konig: Wahre Lebens-
kraft; fiinf Predigten: Vom Geiste des Christentums, Wahre
Hiilte, Weltliberwindung, Heiliges Feuer, Ewigkeitsbewusst-
sein. — Ernst Lupwic: Fiinf Brote zur Seelenspeise. — Paul
Mencnory: Aus Hohen und Tiefen; fiinf Predigten. — Paul
SEEBERG: Vorstudien zur Dogmatik: zur Erkenntnistheorie,
zur Theologie und Anthropologie. - Hermann ScuuLze: Fir
die Wahrheit; undogmatische Predigten; — Die Urspriing-
lichkeit des Galaterbriefes; Versuch einer Apologie auf lite-
rarhistorischem Wege.




Die 7
orienfalische Christenheit der Mittelmeerlinder.

Reisestudien -

ZUr

Statistik und Symbolik der griechischen, armenischen und koptischen Kirche

Lic. Dr. Karl Beth,
Privatdozent an der Universitit Berlin.

Preis Mark 8, —.

Soeben beginnt zu erscheinen :

Handbuch

der

Neuesten Kirchengeschichte.

Friedrich Nippold.

Funtter Band

Geschichte der Kirche im deutschen Protestantismus des neunzehnten Jahrhunderts.

Die Ausgabe geschieht in Lieferungen 2u je 2 Mk






	Bibliographie théologique

