
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


367

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIOUE.

R. Allier: La cabale des dévots (1627-1666); Paris, Colin,
in-16, 448 p., 4 fr., 1902.

Ce livre est rempli de détails curieux, minutieux et importants

pour l'histoire exacte du XVIIe siècle. Il mérite une étude
approfondie, et j'espère la faire ici même. En attendant, remarquons

que cette fameuse Compagnie du St. Sacrement n'a été

que, sous un nom auguste, une Compagnie de fanatiques étroits,
animés de bonnes intentions (je veux le croire), poursuivant
comme but intentionnel la défaite de l'impiété et de l'immoralité,

mais, de fait, ne visant que la satisfaction de leurs passions
religieuses, donc l'anéantissement des jansénistes et des protestants,

les deux bêtes noires des jésuites et de la cour de Rome.
Les intrigues et les ramifications occultes de cette société,
pendant trente-neuf ans, furent néfastes pour la France. La
cour même finit par s'en émouvoir, et en 1666 le gouvernement
en décréta la dissolution. Le mal était fait. Qu'il me soit permis
d'appeler l'attention des lecteurs sur ce fait que ces fanatiques
se sont dissimulés sous le couvert du sacrement de l'eucharistie,
pour cacher leur zélotisme malsain. Ce fait a sa raison d'être:
c'est que l'eucharistie, au XVIIe siècle, n'était plus l'auguste
sacrement de l'ancienne Eglise. Falsifié, dénaturé, détourné de

sa vraie signification et de son but religieux, ce sacrement était
devenu, à partir du IXe siècle, un moyen de matérialisme-soi-
disant religieux, un instrument de superstition, un prétexte à

mille spéculations scolastiques plus excentriques les unes que
les autres. Les exagérations des siècles suivants, notamment
du XIII" et du XVIe, avaient porté leurs fruits. Au XVIIe, la
fausse théologie, sur cette question, se développa considérablement;

l'évêque de Langres, Zamet, joua dans cette affaire un
rôle néfaste, dont les bonnes religieuses de Port-Royal ne* se

doutèrent malheureusement pas, mais qui n'en est pas moins



— 368

évident aujourd'hui. Il faudra bien un jour écrire la A'éritable
histoire du culte eucharistique; on y verra, d'une part, la
simplicité et la profondeur du dogme dans l'ancienne Eglise;
et, d'autre part, les misérables complications nées de
l'obscurantisme des siècles de fer et de plomb, développées par la
scolastique du moyen âge, s'étalant en sociétés mystiques et

fanatiques au XVII" siècle, en attendant les adorations
nocturnes du XIXe siècle, etc. Remercions M. Allier, dont le volume
est la première pierre d'un édifice qui se construira certainement,
pour le triomphe du vrai christianisme sur le faux.

E. MlCHAUD.

H. Bargy ; La religion dans la société aux Etats-Unis ;

Paris, Colin, in-16, 299 p., 1902, 3 fr. 50.

Cet ouvrage est extrêmement suggestif, en ce sens qu'il
fournit une quantité de détails très positifs et très précis sur
la religion aux Etats-Unis ; qu'il avertit la vieille Europe qu'elle
fait fausse route dans ses cadres vermoulus, dans ses formules
usées, dans ses points de vue scolastiques épuisés. L' «

américanisme » est à la fois une méthode nouvelle et un système
nouveau; non qu'il veuille détruire le christianisme et le
remplacer, mais il veut en faire ressortir «l'esprit», chose qui
jusqu'ici a été trop effacée par ce qu'il appelle l'élément
liturgique et l'élément dogmatique.

Au fond, le Christ a déjà dit: «C'est l'esprit qui vi\dfie,
la chair ne sert de rien, mes paroles sont esprit et vie » (Jean VI,
64). Mais il faut avouer que les foules matérialistes et de

nombreux théologiens matérialistes ont, par leurs explications
grossières et erronées, matérialisé les dogmes et le culte.

L'Eglise périrait dans ces bas-fonds de la pensée, si l'Esprit
de Dieu ne la soutenait sur les eaux. Les penseurs, partout,
se détachent d'elle et de sa fausse théologie. C'est un fait,
que les aveugles seuls ne voient pas. Ce n'est pas seulement
l'Eglise de Rome qui est coupable de cet obscurantisme écœurant;
dans toutes les Eglises, de tels obscurantistes parlent, écrivent,
enseignent, agissent, exercent une influence malheureusement
trop grande. De là le mal. Les Américains, qui ne doutent de

rien, veulent diriger la réforme du côté de l'esprit. S'ils veulent
l'esprit contre le culte et contre de dogme (comme cela ne me



— 369 —

semble que trop vrai), ce sera un grand malheur : car il n'y
a pas de christianisme, ni cle réforme chrétienne, sans culte et
sans dogme. Mais s'ils veulent vivifier et spiritualiser le culte
et le dogme, en les dépouillant des explications et des symboles
matériels et erronés qui y ont été ajoutés par l'ignorance et
l'ergotage, alors ils entreprennent une grande chose. Beaucoup
de pensées du président Schurman sont excellentes.

Bref, il faut lire attentivement ce livre, réfléchir, faire son
mea culpa, se mettre à l'œuvre à la suite non du pape, ni de
tel ou tel hiérarque, mais de Celui qui seul est la voie, la vérité
et la vie. E. M.

A. Bouvier : Dogmatique chrétienne, publiée d'après le cours
manuscrit et les notes de l'auteur, par Ed. Montet, 2 vol.
in-8°; Paris, Fischbacher, 1903, 12 fr.

Construire une Dogmatique chrétienne, qui soit à la fois
objective, scientifique et personnelle, est un travail considérable,
dont ceux-là seuls qui l'ont essayé connaissent toutes les
difficultés. Déjà à ce titre, il faut admirer et remercier l'éminent
et regretté professeur Auguste Bouvier. En outre, son édifice
n'est pas une maisonnette quelconque, bâtie aA^ec les premiers
matériaux venus, maçonnerie de pacotille que le moindre coup
de vent renverse. Le constructeur y a mis tout son art
architectural et toutes ses connaissances théologiques. U n'a écrit
que ce qu'il a cru, expérimenté ou compris ; et lorsqu'il s'est
vu en face d'un mystère insoluble, il a eu la franchise de

l'avouer, au lieu de le dissimuler par de prétendues explications

qui ne sont que des faux-fuyants et des formules
illusoires. Tant de franchise, de loyauté, de modestie, dans tant
d'efforts de pensée et de piété, touche, émeut, ravit. Non 'que
toutes les parties de cet édifice soient solides et construites
pour l'éternité ; quelques-unes même me paraissent beaucoup
trop écourtées, comme l'eschatologie, ou mélangées d'erreurs,
comme la christologie, etc. Je ne saurais ici entrer dans un
tel labyrinthe. Mais ceux-là même qui trouveront erronées
certaines pensées de l'auteur, auront encore à en profiter, en ce

sens qu'elles sont accompagnées de considérations souventJxès
justes et de motifs très religieux et très élevés.

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1903. 24



— 370 —

Bouvier était un chercheur de parfaite bonne foi, qui
ouvrait ses fenêtres dans toutes les directions, sachant que de

tous les côtés il recevrait du soleil, de l'air pur et de la
lumière. Je ne saurais oublier qu'il fut, à peine notre Revue
internationale de théologie fondé (1893), le premier abonné
parmi les théologiens protestants ; et il resta abonné jusqu'à
sa mort. U a certainement mis en pratique, pour son compte
personnel, ce conseil qu'il a donné aux autres : « Dirigeons de

ce côté-là notre pensée religieuse et théologique. Mais pour
cela il ne faut vouloir être ni orthodoxe, ni libéral ; il faut
vouloir être un chrétien intérieur, c'est-à-dire un théologien
auquel rien d'intime, de vrai dans l'orthodoxie ne demeure
étranger, mais dont la méthode est d'un souverain libéralisme.
J'entends par ce dernier mot le libéralisme vraiment indépendant

d'un, esprit librement arrivé et fermement campé au cœur
des choses, et qui ne s'est laissé détourner ni par les fanatiques,
ni par les détracteurs de la lettre» (T. II, pag. 123).

La partie la plus originale de cette Dogmatique, celle qui
mérite le plus d'attention, est la Théorie de la vie divine. On

y sent circuler un souffle profondément religieux, qui fait
respecter, aimer et admirer la religion. Hélas! il y a tant de

théologies qui produisent l'effet contraire E. M.

P. Bovet: Le Dieu de Platon d'après l'ordre chronologique

des Dialogues; Genève, Kündig, 1903, in-8°, 186 p.

Si on prend les œuvres de Platon en bloc et si on les lit
au hasard et sans ordre, on y trouve des contradictions qui
rendent la pensée du philosophe très incertaine et très difficile
à saisir. Si, au contraire, on établit entre elles un ordre
chronologique, tout s'éclaircit : une première période apparaît, où
Platon s'occupe à peine de théodicée, et beaucoup de logique,
surtout de la théorie des idées ; puis une période finale, où il
s'occupe, au contraire, surtout de théodicée et fait à Dieu une
place beaucoup plus considérable dans tout son système
philosophique de la conception du monde.

Mais comment établir parmi les œuvres de Platon l'ordre
chronologique en question, et un tel ordre peut-il être fondé
sur des données certaines? C'est la tâche qu'a tentée M. Luto-
slawski, auteur d'une « stylométrie », c'est-à-dire d'une table sty-



— 371 —

lométrique où sont notées 500 particularités du style des Lois,
du Timée, du Critias, voire même du Sophiste, du Politique et
du Philèbe. L'auteur en a conclu qu'un lien étroit unit entre
eux ces dialogues; et en comparant à leur style, grâce à cette
table, celui des œuvres antérieures, il a cherché à déterminer
l'affinité exacte de chacune d'elles avec les derniers dialogues
(p. 121). Mais ce procédé est-il péremptoire? Non, car un
écrivain a souvent, clans une même période, plusieurs manières
d'écrire, plusieurs styles, plusieurs tournures, suivant ses
dispositions d'esprit. C'est un fait journalier. On ne saurait donc
ériger ces variations en critère indiscutable.

M. Bovet, qui paraît l'avoir compris, a néanmoins établi
sur la classification de M. LutoslaAA'ski toute son étude de la
théodicée de Platon. Prenons-la pour ce qu'elle vaut; peut-être
est-elle solide ; en tout cas, elle jette une grande clarté sur la
pensée du Maître, en ce sens qu'elle en montre les évolutions
avec une grande vraisemblance. De cette manière, nous aurions
la pensée définitive cle Platon sur Dieu, ce qui serait déjà un
point important. En outre, nous verrions ce grand philosophe,
à mesure qu'il creusait davantage le problème de l'univers et

qu'il voulait s'en rendre compte philosophiquement, nous le
ATerrions, dis-je, attacher à la notion de Dieu une valeur
toujours plus grande, et arriver à cette conclusion : que Dieu, être
réel, individuel et personnel, âme parfaite et transcendante,
est la cause universelle et première, en un mot le créateur du
monde. On lira avec un vif intérêt les trois chapitres de la
seconde partie (p. 119-179); on y trouvera des observations
très précises et très fines, que je regrette de ne pouvoir noter
ici, faute de place.

Si M. Bovet s'en fût tenu là, sa thèse eût été excellente,
autant qu'elle peut l'être avec la classification encore discutable
de M. LutoslaAvski. Malheureusement il a voulu montrer que
Platon, par les explications de sa dernière période, a été le

premier de tous les philosophes à vouloir expliquer l'univers
par Dieu comme cause efficiente première; et, en cela, non
seulement il a forcé la note, mais il a mis dans un faux jour
toute la philosophie antérieure. U a prétendu en effet que les

philosophes ioniens, Pythagore, Xénophane, les éléates, etc.,
n'ont fait, les uns que de la poésie religieuse, d'autres que de

la morale, d'autres que de la physique, etc., et qu'aucun n'a



— 372

considéré Dieu comme le principe même des êtres. Cette
assertion est contraire à l'histoire : car l'histoire montre que
les premières cosmogonies et théogonies ont été précisément
des essais d'explication du monde par Dieu ou par les dieux;
que le principe de causalité, appliqué à Dieu ou à l'Etre
premier, pour rendre compte des êtres dérivés de lui, a été ainsi
admis par tout le monde et qu'il se retrouve, comme fond,
dans toutes les légendes plus ou moins poétiques, plus ou
moins morales, non scientifiques il est vrai, non didactiques,
très peu philosophiques (si l'on Areut parler de philosophie
profonde et savante), certainement erronées au point de vue
de la science actuelle, mais cependant historiquement positives
et indéniables. L'auteur a oublié que l'âge premier a été
surtout théologique ; que la théologie d'alors était toute la science;
et que la science d'alors était toute la théologie ; que dans
tous les systèmes d'explication qui ont suivi (si l'on peut leur
donner le nom de systèmes), on retrouve, comme je l'ai dit,
le principe de causalité appliqué à Dieu par rapport au monde,
même quand le mot «Dieu» n'est pas employé et qu'on se

contente des mots « principe premier, cause, démiurge, ouvrier»,
etc. Par exemple, lorsque Thaïes enseignait que tout vient de

l'eau et que tout est plein de dieux, il joignait, sans les

distinguer, sa physique et sa théodicée ; il en était de même pour
Anaximandre, lorsqu'il plaçait à l'origine des choses la matière
infinie, et qu'il pariait des dieux ; de même aussi pour Ana-
ximène, lorsqu'il voyait le principe des choses dans l'air infini,
et qu'il tenait ce principe pour divin; etc. M. Bovet a été trop
sévère envers les premiers poètes et les premiers philosophes :

de ce qu'ils ne se sont pas exprimés scientifiquement, de ce

qu'ils sont restés dans le vague, le confus, la contradiction, il
en a conclu que, comme philosophes, ils n'admettaient pas de

principe premier et divin des choses. Us l'admettaient, mais
ils ne pouvaient pas en tirer le parti philosophique et didactique

qu'en a tiré Platon à la fin de sa vie, parce que, comme
philosophes, ils étaient inférieurs à Platon, parce qu'ils
manquaient de connaissances scientifiques, en un mot, parce qu'ils
n'ont pas su, comme lui, dominer leur milieu intellectuel, encore
grossier. On peut certes glorifier Platon et lui rendre amplement

justice, sans pour cela amoindrir outre mesure les
prédécesseurs qui lui ont frayé la voie. Que M. Bovet veuille bien



- ¦ 373 —

relire son appendice sur « Dieu dans les philosophies
antérieures » (p. 83-115); je serais bien surpris s'il n'y découvrait
pas plus tard des arguments contre ses exagérations actuelles ;

de même, je serais plus surpris encore, s'il ne se repentait pas
un jour d'avoir traité avec tant de séATérité des spécialistes
comme Zeller, Fouillée, Chaignet, Croiset et autres, qui ont
jugé autrement que lui la philosophie « religieuse » des
philosophes en question. E. M.

J. Bovon: Théologie du N. T.; T. Ier, La vie et l'enseignement

de Jésus. IIe édition revue et augmentée ; Lausanne,
Bridel, in-8u, 10 fr., 1892.

Nous avons déjà dit tout le bien que nous pensons de ce
1er ATolume lors de sa première édition1). La seconde édition
en est une amélioration. L'auteur a utilisé les travaux de quelque

importance qui ont paru pendant les dix dernières années.
11 a insisté particulièrement sur la valeur et le contenu de

l'Evangile de Jean, et il a montré combien sont erronées les

théories, aujourd'hui à la mode, sur le royaume de Dieu entendu
clans le sens socialiste de certaines écoles. « De telles doctrines,
a-t-il dit, ne prennent une apparence de vérité que si l'on s'en
tient à des textes synoptiques mal compris, c'est-à-dire isolés
de tout le reste, un peu comme le faisaient au cours du dernier
siècle, pour justifier leurs théories, l'école de Tubingue et le

protestantisme libéral. Dès qu'on accorde, au contraire, à l'évangile

de Jean la valeur qui lui revient, on trouve dans ce mer-
A'eilleux écrit non seulement un enrichissement du fond doctrinal,
mais même - fait à relever - la clef des documents plus
anciens, dont le contenu se dérobe et demeure en partie
incohérent tant qu'il n'est pas éclairé par le récit johannique >

(p. 7). A cette époque où la critique négative redouble d'efforts
pour réduire le Christ à ses éléments purement humains, il est
nécessaire d'en écouter la contre-partie sérieuse, scientifique
et vraiment rédemptrice. E. M.

') Revue, d'octobre 1893, p. 705-709.



374

B0!1 Carra de Vaux: Gazali; Paris, Alcan, 1902, in-8°, 5 fr.

Ce nouveau volume de la Collection des Grands
philosophes se relie étroitement à celui que l'auteur a publié il y
a deux ans sur Avicenne. Il en forme le complément, le
pendant et la contre-partie. Dans le premier, il étudiait le passage
de la tradition philosophique grecque dans l'Islam ; dans celui-
ci, il traite des théologiens orthodoxes et des théologiens
spéculatifs dits motékallim, des moralistes, des mystiques ou sou-

fis. M. Carra de Vaux y met en outre en évidence un fait
particulièrement intéressant : c'est que, d'une part, les mystiques
de l'Islam ont demandé à la religion de Jésus la notion et le

sentiment de quelques-unes de ses vertus, et que, d'autre part,
l'Islam a donné au Christianisme un mode cle philosopher, fruit
du génie naturel de ses enfants. U y eut donc entre les deux
religions une double relation, une pénétration mutuelle.

Cette étude présente enfin un intérêt actuel : Gazali et la

plupart des autres écrivains dont il y est fait mention, sont
aujourd'hui les auteurs classiques de l'islamisme; leurs livres
fort répandus sont lus et étudiés dans les écoles et les
mosquées; c'est en eux que se forme encore de nos jours l'âme
mahométane. Leur examen est donc nécessaire à quiconque
veut acquérir la connaissance complète de l'esprit et de la vie
intérieure de l'Islam.

Le plan de l'ouvrage est celui-ci: La théologie avant
Gazali. — Gazali, sa vie et sa bibliographie. - Sa lutte contre
les philosophes. — La théologie de Gazali. - La théologie
après Gazali. — La morale. — La mystique avant Gazali. — La
mystique de Gazali. — Mystiques arabes postérieurs à Gazali.

— Sur les poètes mystiques persans. - Total 10 chapitres.

H. Cornelius : Einleitung in die Philosophie. Leipzig, Teubner,
1903.

Der Kritizismus ist in den letzten Jahrzehnten auch in
einem Teile der naturwissenschaftlichen Literatur zu Ehren
gekommen. Er macht sich dort in dem Versuche geltend, die

metaphysischen Voraussetzungen, die man früher unbesehen
in die Theorie des Naturgeschehens aufgenommen hatte,
auszuschalten. Kein Begriff soll zur Erklärung der Naturvorgänge



— 375 —

verwandt werden, der nicht sein Recht auf die Erfahrung gründet.
Insbesondere hat Kirchhoff in seiner Mechanik die Forderung
aufgestellt, sie solle nur eine „vereinfachende zusammenfassende
Beschreibung" der Tatsachen geben. Der Erklärungswert einer
solchen Beschreibung Avird dann darin gefunden, dass

Erscheinungskomplexe verschiedener Art in einen genau bestimmbaren
und bekannten Zusammenhang gebracht Averden, womit dem
Bedürfnis nach Einheit unserer Erfahrung Genüge geleistet wird.

Cornelius bemerkt in dem Vorwort seines Buches, class er
den Vorlesungen Kirchhoffs den ersten Grund zur EntAvicklung
seiner Anschauungen verdanke. Diese entwerfen auf
psychologischer Basis eine streng empiristische Weltansicht. Nichts
Wirkliches ist für uns erkennbar, das nicht in unser BeAvusst-

sein fiele. In ihm sind daher die Bedingungen uufzmveisen für
den Zusammenhang und die Ordnung jeder möglichen Erfahrung.
Zugleich sind die vom verwissenschaftlichen Denken gebildeten
„naturalistischen Begriffe'', denen gemäss Avir zumeist die
Erfahrung zu interpretieren gCAVöhnt sind, auf ihren Ursprung
und damit ihre Berechtigung zu untersuchen. Welchen Sinn
hat z. B. die fundamentale Voraussetzung einer objektiven
Existenz der Welt ausser unserm BeAUisstsein? Das Resultat
der Kritik fällt bei Cornelius im Sinne des Idealismus aus und
deckt sich ungefähr mit den prinzipiellen Bestimmungen der
Kantischen Weltanschauung. Allerdings ist das „Ding an sich"
unbedingt zu streichen, daher auch die Verwendung dieses

Begriffs im Bereiche der praktischen Vernunft, avo er bei Kant
eine so grosse Rolle spielt.

Wir entscheiden an dieser Stelle nicht, ob diese Elimination
eine berechtigte ist, glauben aber den Eindruck nicht
verschweigen zu dürfen, dass Cornelius durch seine Kritik zuletzt
doch in den „träumerischen Idealismus" hineingetrieben wird,
den er in dem ersten Teile seiner Betrachtungen (S. 126 ff.)
ablehnt. Denn wohl wird von ihm der Unterschied zwischen
der Wahrnehmungswelt und der Vorstellungs- oder Gedanken-
Avelt nicht übersehen. Aber der Begriff der objektiven Existenz
fällt allein in diesen letzteren Kreis, so dass es uns wohl möglich
ist, von einem Dasein der Dinge unabhängig von unserer
Wahrnehmung, nicht aber von unserem Denken zu reden. — Hier
liegt unseres Erachtens eine Vernachlässigung der Tatsache

vor, dass die Begrift'sbildung ein sekundärer Prozess ist.



376 -

Die Erörterungen über die praktischen Probleme der
Philosophie nehmen bei Cornelius einen engeren Raum ein als
die erkenntnistheoretischen. Sie erbringen den Nachweis der
Möglichkeit einer von jeder religiösen Betrachtung absehenden,
also unabhängigen Moral. — Dass das sittliche Leben des

religiösen Mensehen auch mit religiösen Gedanken und Gefühlen
durcliAvirkt ist und zugleich häufig zu grösserer Energie
angestachelt wird, beAveist nichts gegen eine mögliche „Autonomie
der praktischen Vernunft".

Das Buch v7on Cornelius, seiner Ausführung nach wohl
Aveniger für den Anfänger als „Einleitung" geeignet, denn als
Antrieb zur Selbstprüfung für den philosophisch Forschenden,
verdient jedenfalls die beste Empfehlung. Auch demjenigen,
der erkenntnistheoretisch zu einem grössern „Naturalismus" —
nach der Bezeichnung von Cornelius — neigt, bieten die hier
gegebenen psychologischen Analysen reiche und wertvolle
Ausbeute. R. K.

Deutschland. Monatsschrift für die gesamte Kultur.
Herausgegeben \ron Graf v. Hoensbroech. Berlin, SchAvetschke.

Vierteljahrspreis 6 M.

Das Januar-, Februar- und März-LIeft sind dem ersten
ebenbürtig. Sie bringen eine Fülle interessanter Abhandlungen
aus allen Gebieten, für die die Namen der Verfasser bürgen,
von denen AA'ir eigentlich alle hier anführen sollten. Prof.
Bornemann, Henriette Fürth behandeln Fragen aus dem Gebiete
der Erziehung und des Unterrichts; Dr. Frantz beleuchtet das

Verhältnis von Kirche und Staat; Prof. Lujo Brentano gibt sein

Urteil ab über: die Getreidezölle als Mittel gegen die Not der

Landwirte; Graf von Hoensbroech kritisiert „die bestehenden

Verwaltungsgrundsätze" und die „katholisch-theologische Fakultät

zu Strassburg".
Ed. von Hartmann gibt eine interessante Abhandlung über

den „Wert der Welt" (1. Erkenntniswert der Welt; 2.

Schönheitswert der Welt ; 3. Sittlichkeitswert der Welt ; 4. Erlösungs-
Avert der Welt). Ein Westpreusse behandelt die brennende
„polnische Frage"; X. Y. Z.: „Friedrich der Grosse und die

nordamerikanische Republik", und Prof. Achelis „Die kultur-



— 377 —

historische Bedeutung der Kolonisation". Der Literaturgeschichte,
der Poesie, der Musik und den bildenden Künsten ist ebenfalls
ein Platz eingeräumt. In den Streiflichtern werden in der
bekannten energischen und geraden Art des Herausgebers
aktuelle Fragen beleuchtet: „In geziemender Ehrfurcht, aber
in Klarheit und Entschiedenheit muss ausgesprochen werden,
was leider wahr ist." Unsern Lesern empfehlen wir diese
Zeitschrift, die, durchweht von einem Hauch gesunden Lebens,
gegen „den Feind" zu Felde gezogen, dessen „Herrschaft sich
in keinem Lande der Welt mit dem Frieden und der Wohlfahrt
der Völker verträglich erwiesen hat", und die somit für „die
gesamte Kultur" ein Nutzen ist.

Heinr. Finke: Bilder vom Konstanzer Konzil. Neujahrsblätter
der badischen historischen Kommission. Heidelberg, Carl
Winters Universitätsbuchhandlung, 1903.

Der Verfasser behandelt im vorliegenden Buche ZAvei

Kapitel aus der Kulturgeschichte der Reichsstadt am Bodensce:
1. Flucht und Schicksale Johanns XXIII. in badischen Landen;
2. Literarisches Leben und Schaffen auf dem Konzil. Die
Persönlichkeit des Papstes Johanns XXIII. Avird klassisch mit den
Worten des Historikers Antonin als „tauglich für alles Weltliche,

unpassend für alles Kirchliche" bezeichnet. Die Flucht
Avird nach dem Bericht Richentals, dem fast alle Konzils-
schilderer, Avie Aschbach, Tosti, Hefele, gefolgt sind, ferner
nach einer Frankfurter Handschrift, nach den Berichten der
aragonesischen Gesandten an König Ferdinand I. und nach
dem Bericht des Konzilsehronisten Cerretanus eingehend erörtert.

Die Berichte gehen in verschiedenen, unseres Erachtens
recht unAvesentlichen Punkten auseinander. Die ganze Flucht
mit ihren Irrfahrten (von Schaffhausen über Waldshut und

Laufenburg nach Freiburg, dann nach Breisaeh, Neuenburg,
zurück nach Freiburg, Absetzung und Gefangenschaft in Mannheim)

zeigt uns einen „gehetzten Mann", so dass der Verfasser
zum Schlüsse sagen kann: „Johann XXIII. hat viel gesündigt,
der Kirche A'iel Schaden zugefügt, aber er hat auch hart gebüsst
in badischen Landen." — Im ZAveiten Kapitel behandelt der
Verfasser das literarische Leben und Schaffen auf dem Konzil :



— 378 —

Die Humanisten in Konstanz (Poggio, Bruni, „die beiden
stolzesten Namen.";, Dichtungen über das Konzil (besonders Oswald
Aron Wolkenstein, der „letzte Minnesänger"), allerlei ln\rektiven
und Pamphlete (über die allgemeinen kirchlichen Zustände,
über die Päpste und nicht zuletzt über König Sigismund),
Briefe des spanischen Hofnarren Mossen Borra. Auf die
Erörterung strittiger Punkte, sowie auf die Wiedergabe der
einzelnen, vielfach ungedruckten Quellenbelege verzichtete der
Verfasser, da er (nach dem „Vorwort") in einer demnächstigen
Geschichte des Konstanzer Konzils auf dieselben Gegenstände
einzusehen haben Avird. Pfr. Schirmer.

Th. Flournoy : Les principes de la psychologie religieuse ;

Genève, Kündig, 1903, br. in-8°, 27 p.

Cette étude faite par un maître, dont la compétence est
évidente, devrait être lue et méditée par tous les théologiens
et les pasteurs, ne fût-ce que pour cette simple considération
que les masses se détachent de la religion entendue comme
dogme ou comme rite imposés du dehors, et que, par conséquent,

si l'on veut les y ramener, c'est en leur démontrant que
la religion possède « une réalité avant tout psychologique, une
donnée de vie intérieure, donc expérimentale en quelque
mesure et capable de soutenir l'épreuve d'un examen scientifique »

(p. 5). U va de soi qu'en faisant de la psychologie, religieuse
ou non, le psychologue n'étudie que le fait psychologique, et

refuse, comme psychologue, de tirer les conséquences dites
métaphysiques ou transcendantes de ce fait. U ne les nie pas,
pas plus que la tendance intellectuelle que nous avons à passer
du subjectif à l'objectif, mais il ne les affirme pas non plus, et

il se concentre exclusivement dans les données purement
psychologiques ou subjectives. La psychologie n'est qu'une science,
donc limitée à son objet ; elle est complétée par d'autres.

M. Flournoy est très prudent. En même temps qu'il arrête
le zèle trop précipité de certains transcendantalistes, qui bâtissent

leurs systèmes fantaisistes avant d'avoir examiné la qualité

de leurs matériaux, il avertit aussi les physiologistes
exclusifs qu'ils ont tort de s'adjuger à eux seuls les faits
psychologiques qui les dépassent et dont ils ne peuvent pas rendre



-- 379 —

compte. « Nous ne nous berçons certes pas de la ndive illusion
que la physiologie cérébrale, même achevée, rendrait compte
de l'existence de la conscience religieuse ; car, en vertu de
l'axiome cle dualisme psychophysique — de l'hétérogénéité qui
sépare le phénomène mental, non spatial, de son corrélatif
matériel, spatial — la connaissance parfaite du cerveau, en
tant qu'organe physique, ne diminuerait en rien le mystère
ultime qui plane sur le pourquoi du fait psychologique» (p. 13).
M. Flournoy combat aussi tous les Homais prétendus savants
qui, sous prétexte que tous les cultes ont traîné à leur suite
des superstitions grossières, des cérémonies barbares, des folies
mystiques, etc., affirment que «le compte cle la religion a été
définitivement réglé» (p. 19).

La vérité est que la religion, au point de vue personnel
et subjectif, est aArant tout une fonction vitale, un processus de
l'être organique et psychique tout entier; qu'il y a, dans ce

processus, non seulement une activité émotionnelle, mais aussi
une actiA'ité intellectuelle qui perçoit des idées et qui les lie;
car, dès le principe, l'homme n'est pas seulement un animal,
mais un animal plus ou moins raisonnable, et la psychologie
A'raie, exacte, positive, ne saurait ni se borner aux émotions
aveugles, ni renvoyer à ce qu'on appelle volontiers «métaphysique

» tout ce qui est simplement activité intellectuelle et
logique, parfaitement psychologique au fond. Que les
pseudopsychologues qui ne sont que des physiologistes exclusifs, écartent

l'activité raisonnante et logiquement raisonnante qui les

gêne et dont leur esprit de parti ne peut pas rendre compte,
je le conçois ; mais tels ne peuvent être les vrais psychologues
qui étudient l'âme intégrale. Donc la vérité est que, dans ce

processus, il y a des émotions, des idées, des raisonnements;
que, parmi ces émotions, il en est d'illusoires, et parmi ces

raisonnements, il en est d'erronés; mais qu'il en est d'autres
aussi de logiques; qu'en mettant de l'unité dans ceux-ci, on

arrive à un ensemble de doctrines, disons même de dogmes;
et qu'ainsi est constituée la religion naturelle objective, trésor
commun de l'humanité, comme la science, et fondée comme
celle-ci sur un travail intellectuel, sur des idées, sur des

vérités. Ceux qui ne voient dans la religion qu'un ensemble de

doctrines et de rites, imposés du dehors et ne reposant
sur aucune activité intérieure de l'âme, ne comprennent rien



380

à la religion. Ceux qui la réduisent à un simple sentiment
fantaisiste sans base dans la raison et clans la vérité, ne la

comprennent pas davantage. Les deux points de vue subjectif
et objectif, ou, si l'on aime mieux, les activités physiologiques,
émotives, intellectuelles et volitives, se concilient scientifiquement

très bien. Et j'ajoute que le surnaturel bien compris ne
se concilie pas moins aArec les données scientifiques,
psychologiques et logiques.

Je recommande particulièrement aux lecteurs les pages ou
l'auteur montre leur défaut de logique aux matérialistes soit
de la physiologie, soit cle la pathologie, et où il constate que
« la psychologie religieuse ne risque pas plus de prendre la
place cle la religion que la connaissance des lois cle la digestion

ne dispense les physiologistes cle digérer pour leur propre
compte, aussi bien que le premier ignorant venu» (p. 21). Et
encore: «Ce qui est vrai de la science en général ne l'est pas
moins cle la psychologie religieuse en particulier. Elle ne nous
fournit l'explication ultime de rien, et nous ne visons pas à

résoudre le mystère de la religion, mais seulement à introduire
clans ses phénomènes un ordre suffisant pour que notre
entendement puisse s'y retrouver et en éprouver quelque satisfaction.

Tenez donc pour certain que, cpiel que soit le degré cle

perfection auquel arrive jamais la psychologie, elle restera
toujours muette quant à la solution des problèmes angoissants
que nous posent l'Univers et la Vie» (p. 23). A la page 25,
M. Flournoy, si je l'ai bien compris, se déclare leibnizien. Bref,
toute cette étude, trop courte, est très suggestiva et très
intéressante. E. M.

Criticism of the New Testament; S' Margaret's Lectures, 1902.

London, Murray, 1902.

This book will prove of Aralue not only to laymen who
A\dsh to be Aveil informed as to the course of recent NeAV

Testament criticism, but also to those clergy who cannot afford
time for minute study of the question and yet desire to read
something more solid than review articles. Mr Henson, Avho is
Rector of S* Margaret's and Canon of Westminster, arranged
last year for a series of lectures to be gi\7en in his Church,



— 381

not by one scholar but by a number of specialists; and he
has chosen his lecturers well. Four of them are clergymen
and two are laymen, but all of them are well known in Eng
land—some throughout Europe -as high authorities on the
subjects on Avhich they AArrite.

Dr Sunday's lecture is introductory to the whole course ;

he explains what criticism is, both the "lower" and the
"higher", its subject matter, and the problems it seeks to sohre.
Few persons are better qualified than Dr Sanday for this task;
his knowledge of current criticism is almost unrivalled, and
his judgment singularly fair and impartial. He takes the New
Testament book by book, explains the views as to date and
authorship which seem to be most reasonable, gives references to

larger works for those who wish to study further, and himself
sums up in an attitude of sober and intelligent conservatism.

Dr F. G. Kenyon, of the British Museum, whose name is
still famous in connection with the discovery of the Aristotle
fragments, contributes an interesting lecture on New Testament
Manuscripts and the history of the transmission of the text.
With our knowledge of these avc can explain much of the
history of the Canon ; Dv Kenyon considers it certain that the
books of the New Testament were in the earliest times Avritten
not on parchment (spite of S' Paul's reference to it in 2 Tim.,
IV, 3) but on papyrus, and consequently circulated not in book
form but in a number of separate rolls ; and as it is probable
that few Church writers had a complete set of such rolls, the
fact that a Father quotes some books and not others affords
no presumption that the latter did not exist or were not
recognised as authoritative in his time. The establishment of

Christianity under Constantine synchronized with the general
adoption of vellum as a writing material ; this in turn rendered
the book form possible and consequently the inclusion of all
the books of the New Testament in a single volume; and so
Avith the fourth century came the consideration and
determination of the limits of the Canon and the order of its books ;

and with the same century appear our oldest and finest Mss. of
the Bible, the Vatican and the Sinaitic.

Mr Burkitt lectures on the versions; he reminds his hearers

how the two most important versions came from the ends
of the Roman Empire, the extreme West and the extreme East ;



- - 382

it Avas into Latin and Syriac, and no other tongues, that the
NeAV Testament was translated in the second century. Each
version too, had much the same history; their first stage a

number of texts proceeding possibly from one origin but diverging

widely from it and from each other; their second an
authoritative revision which gradually superseded all its predecessors.
Of those two revisions it is the Western which has exercised
most influence on the fortunes of the Christian Church : the
Latin Vulgate and the versions made from it or largely coloured

by it have been the Bible of the greater part of Christendom

for the greater part of Church History.
The two next lectures, that on the history of the Canon

by Dr Chase, and that on the dates of the New Testament
books by Mr A. C. Ileadlam, traverse to a certain extent the
same ground, Avhilc Mr Headlam's subject has also been briefly
treated by Dr Sanday; but after all there is not much
overlapping, and it is sometimes an advantage to have the same
conclusions put before us more than once, and from more than
one point of view. Dr Bernard, of Dublin, closes the lectures
with an examination of a single book —the Acts of the Apostles.
In some respects this is perhaps the best lecture of all; the
writer is concerned with the internal not the external
testimony of the book, and it is always more interesting to discuss
internal evidence ; and he keeps strictly to his purpose, which
is not to prove either the inspiration of S' Luke or his
inerrancy in every minute detail, but simply to use the tests Ave

should apply to any historical Avork and see hoAV the Acts
stand them; it is only Avhen the internal evidence is thus
soberly and clearly put before us that Ave realise how strong it
is and what claims S' Luke's work has to be regarded as

history of the highest value. H. J. White.

J. Friedrich: Die Unechtheit (1er Canones von Sardika. II.
Sitzungsbericht der kgl. bayer. Akademie der Wissenschaften,
1902, Heft III, S. 383—426. (Sonderabdruck in Kommission
des G. Franzschen Verlags [J. Roth], München.)

Angeregt durch eine eingehende Besprechung, die seine

vorjährige hochbedeutsame Arbeit durch Bischof Wordsworth



— 383 —

von Salisbury im Londoner „Guardian" gefunden hat, macht
sich Friedrich daran, seine Auffassung der sog. Canones von
Sardika weiter auszubauen. Nachdem er nämlich noch an einem
neuen Beispiel, der Klage der Bubalius und Taurianus 414,
gezeigt hat, dass jene Canones damals in Rom noch nicht
bekannt sein konnten, wendet er sich eingehend der Frage
zu, wie eine Reihe sardizensischer Namen in ihnen erklärt
werden können, und beantwortet sie dahin, dass die betreffenden
einzelnen Canones spätere Zusätze zu der ursprünglichen
Fälschung seien. Diese Annahme stützt er zunächst mit dem

Nachweis, dass auch nach dem Abschluss der uns jetzt
vorliegenden Kanonreihe noch die Fabrikation sardizensischer
Canones vorkommt, sodann gibt er aber eine unmittelbare, auf
dem Vergleich der griechischen und der lateinischen Fassung
der Canones aufgebaute Untersuchung mit dem Ergebnis, dass
Avir in den Canones mit sardizensischen Namen (vor allem
Canon 4) einen in der Obermetropolie Thessalonich entstandenen

Zusatz zu erblicken haben. Zum Schlüsse Aveist der
Verfasser zur Aveiteren Beglaubigung seiner ganzen Hypothese
auf ähnliche Erdichtungen mit dem Ansprüche auf nicänische,
bezw. sardizensische Autorität hin. Wir glauben nicht, dass

wesentliche Teile der Friedrichsehen Arbeit durch die Avissen-

schaftliche Nachprüfung seiner Ausführungen werden berührt
werden, und sind geneigt, die Frage der sog. Canones von
Sardika nunmehr als dahin gelöst zu betrachten, dass sie sich
darstellen als ein nicht vor 416 entstandener, bezw. in Rom
bekannt gewordener Fälschungszusatz zum Niccenum, der später
unter Voraussetzung seines sardizensischen Charakters eine

Erweiterung erfahren hat. E. K. Z—a.

J. Gindraux: Les espérances messianiques d'Israël; T. IV,
Derniers grands et derniers petits prophètes ;

Lausanne, Bridel; in-18, 1902, 3 fr.

L'auteur étudie les prophètes de la période chaldéenne :

Jérémie, Ezéchiel et Daniel ; puis l'époque d'Esdras et de

Néhémie, ainsi que Aggée, Zacharie et Malachie. Il résume la
vie et le rôle de chaque prophète, et analyse son œuvre en
citant les principaux textes. Il n'ignore pas les difficultés



— 384

relatives au livre de Daniel et il les résout à sa manière; mais
qu'il me permette sur ce point une remarque que je crois
importante. Dans les ouvrages cle polémique religieuse ou de

simple exposition de la foi, il ne suffit pas d'avoir raison; il
faut encore montrer qu'on u raison. Or M. Gindraux ne le
démontre pas assez. Il aurait dû, je crois, exposer très nettement,

non seulement l'ancienne opinion sur le livre cle Daniel,
mais encore les opinions actuelles; il aurait dû résumer
substantiellement les raisons sur lesquelles toutes s'appuient, les
discuter philologiquement et historiquement; et s'il en choisissait

une, dire les motifs cle sa préférence. Il aurait pu expliquer

aussi ce que l'apologétique chrétienne perd ou gagne
avec le criticisme actuel ; je crois, pour ma part, qu'elle y
gagne en profondeur. Mais c'est à démontrer. L'auteur pourrait,

sul fait une seconde édition, mettre à contribution le
récent ouvrage du professeur Driver, d'Oxford, sur Daniel ;

etc. Son volume actuel, au point de Arue de la critique
scientifique, offre des lacunes qu'il importe de combler. Sa réplique
à Kuenen, qui n'a vu dans l'idée messianique que l'expression
du patriotisme juif (p. 259), n'est pas non plus assez vigoureuse.

Ce sont là des questions capitales; du moment qu'on
A'eut prouver la divinité du Christ et du christianisme par le
double fait des prophéties messianiques et cle leur accomplissement,

il faut y apporter tous les éléments de démonstration
nécessaires. E. M.

L. Mention : Documents relatifs aux rapports du clergé
avec la royauté de 1682 à 1705, et de 1705 à 1789; Paris,
Alph. Picard, 2 vol in-80, 1893 et 1903, 4 fr. 50 et 6 fr.

On sait que la Collection de textes, dont les deux volumes
susmentionnés font partie sous les numéros 14 et 34, est
publiée sous les auspices de la Société historique. Le n° 14

contient les documents relatifs à la Régale, à l'affaire des

franchises, à l'édit de 1695, aux Maximes des Saints et au Jansénisme

en 1705. Le n° 34 contient des documents relatifs à la
bulle Unigenitus, au Parlement, aux Jansénistes et au clergé,
au clergé et au fisc, et à la suppression des jésuites. Indiquer
les sujets, c'est indiquer l'importance de ces deux volumes.



— 385 —

Nous les recommandons vivement à tous les lecteurs qui ont
souci de l'histoire religieuse et ecclésiastique, et même simplement

des intérêts politiques de leur pays. Us y verront tout le
mal que la papauté et les jésuites ont causé à la France, et
ils en tireront les conséquences relativement à leur propre
nation. Les deux volumes en question sont loin de dire toute
la vérité. J'ai publié, dans mon ouvrage sur Louis XIV et
Innocent XI, de nombreux documents officiels, tirés des archives
du Ministère des affaires étrangères de France (de 1676 à 1689)
et complétant ceux-ci ; on peut aussi consulter mes études sur
les conclaves de 1689, de 1691 et de 1721. Toutefois, pour être
incomplets, les documents publiés par M. Mention n'en sont
pas moins de première nécessité ; ils sont indispensables pour
l'étude des XVIIe et XVIIIe siècles. E. M.

Rev. G. Milburn : A Study of Modem Anglicanism; London,
Swan Sonnenschein, 1901; 223 p., 3 s. 6 d.

Cet ouvrage, écrit avec beaucoup de modestie et de
tranquillité, contient des détails instructifs sur les trois grandes
fractions cle l'Eglise anglicane, et surtout d'excellentes pensées
sur la Réunion. Je ne saurais admettre la définition que l'auteur

donne du credo, lorsqu'il prétend, d'une part, qu'il ne doit
pas être une règle de foi, et, d'autre part, qu'il doit inspirer
la foi de manière à la rendre définie, consciente et articulée
(p. 170). Comment peut-il faire ceci, s'il n'est pas d'abord cela
en soi? Mais laissons de côté les opinions attaquables de
l'auteur. Voyons plutôt quelques-unes des vérités dont chacun peut
profiter. U explique comment la Réunion ne peut se faire ni
par le procédé des concessions mutuelles, ni par les efforts
pour convertir le monde entier à nos propres opinions (p. 199).
U ajoute (p. 176): «The faith is indeed One in so far as'all
schools of thought are varying interpretations of the gospel of
Christ to which all are resolved to be loyal. Catholicism,
Protestantism, and Liberalism can all be attempts to explain the
true nature of Christianity. They are not different religions,
they are varieties of the one Christian religion and should
therefore be represented, not by hostile denominations but by
different theological parties within the one Church». Nous en-
tendons ces choses non en ce sens que, de fait, actuellement,

Kevue intern, de Théologie. Heft 42, 1902. 25



— 386 --

les trois groupes en question représentent la vraie nature du
christianisme et ne diffèrent que sur des questions purement
théologiques. Hélas! plusieurs différences semblent des
oppositions radicales sur des dogmes essentiels qui touchent à la
nature même du christianisme. Mais nous pensons que l'auteur
veut dire que les trois groupes en question doivent s'efforcer
d'arriver, par la profession de la même et véritable foi
chrétienne, à n'être que trois tendances théologiques dans la même
Eglise. L'auteur ne pense pas que l'union puisse se faire avec
l'Eglise de Rome dans l'esprit de la cour de Rome (p. 207-208).
11 a raison. Il dit encore (p. 170): «The Church is essentially
a xoivowi'a, a brotherhood, a Communion. It is One not only
in that it comprises men of all nations, but also in that it
comprises men of all shades of thought, provided only that
they are Christian and will accept membership. » Très bien.
Mais l'auteur n'explique pas assez clairement ce qui fait le
vrai chrétien et en quoi consiste exactement cette xoivmvi'a. Or,
c'est là l'essentiel et toute la difficulté. E. M.

H. Oldenberg: Le Bouddha, sa vie, sa doctrine, sa
communauté ; traduit de l'allemand par A. Foucher, avec une
préface de M. Sylvain Lévi; 2° édit. revue et augmentée;
in-8°, 1903, 10 fr. — La Religion du Véda; traduit de

l'allemand par V. Henry; in-8°, 1903, 7 fr. 50. — Paris, Alcan.

Ces deux remarquables ouvrages du savant professeur de

Kiel font partie de la Bibliothèque de philosophie contemporaine,

éditée par la maison Félix Alcan. Us fournissent un
tableau complet des religions de l'Extrême-Orient. Les
historiens, les philosophes et les théologiens y trouveront l'histoire
de la pensée religieuse et le développement de la religion
brahmanique d'après les anciens Oupanishads, un exposé clair,
cohérent, nourri de textes, de la doctrine de Bouddha, ainsi
qu'un tableau des formes que la vie monastique a prises en

Orient. Les notes indiquent de nombreuses références, sans

surcharger le lecteur ni alourdir le récit. Le titre même du

volume sur le Bouddha fait connaître le plan et la division
adoptés par l'auteur. Le volume sur la religion du Véda
comprend, après une introduction sur les sources, quatre parties :



387 —

1° les divinités védiques en général; 2° les divinités védiques
envisagées dans leurs attributions respectives; 3° le culte; 4°

l'animisme et le culte des morts. De telles études si pleines,
si substantielles, s'analysent difficilement ; il faut les lire et les
relire encore. ***

'AQXinavÔQÎToç Xqvo. A. IIciTTadonovXnç: 2roixsio>ârjç isgd 'Eg/irjievTixf.
'Ev 'leQoaoXvfiotç, 1902, in-8°, 110 p.

'

Ce Manuel d'herméneutique, rédigé par le savant
Archimandrite Papadopoulos, de l'Ecole de Théologie de Sainte-Croix
(près Jérusalem), pour les étudiants en théologie de l'Eglise
orthodoxe, est un résumé substantiel, où l'on ne doit pas
chercher les détails minutieux des questions qui se rattachent
à l'exégèse. Après avoir fait, dans l'Introduction, un exposé
sommaire de l'histoire de l'herméneutique, l'auteur s'est appliqué

à déterminer la manière dont on peut interpréter sainement

et sûrement, dans un esprit orthodoxe, l'Ecriture sainte.
Sans négliger les ouvrages scientifiques de l'Occident sur ces
matières, l'auteur recourt surtout aux commentaires des Pères
et de la tradition. Nous ne pouvons donc que recommander
ce petit Manuel à nos étudiants, en insistant sur la grande
utilité de l'étude des Pères. Comme nous l'avons déjà répété
maintes fois, on trouve chez les Pères un esprit très grand de

piété et de liberté. Leur esprit était d'interpréter les Ecritures
suivant la science; la science de leur temps, en philologie et
en histoire surtout, sans oublier les sciences physiques et
psychologiques, était fort incomplète, et s'ils vivaient de nos
jours, ils seraient les premiers à profiter des progrès de nos
sciences pour jeter plus de lumière sur nos Ecritures et sur
nos divins mystères. Faisons ce qu'ils n'ont pu faire, et
continuons leur esprit de sagesse, de conscience, de foi et de

liberté. E. M.

Ch. Renouvier: Le Personnalisme, suivi d'une étude sur
la perception externe et sur la force ; Paris, Alcan, in-8°,
537 p., 1903, 10 fr.

Dans cet ouvrage, très considérable comme tous les ouvrages
de l'auteur, sont examinées: d'abord la métaphysique du per-



388

sonnalisme, puis sa sociologie, ensuite son eschatologie (ou la
restauration finale de la personne et de la société). Après ces
trois parties, vient une étude, en cinquante chapitres, sur la
perception externe et sur la force. Il suffit d'énoncer de tels
sujets, pour en indiquer les difficultés et l'importance. Tout
effort accompli dans le but d'un éclaircissement, doit être
applaudi. M. Renouvier ajoute à ses efforts personnels une
vaste érudition, toujours instructive, sinon toujours claire. 11

ne craint point de soulever les questions, et ses essais de

solution sont toujours suggestifs.
Sa doctrine philosophique, connue jusqu'ici sous le nom de

néocriticisme, est pour la première fois présentée, dans ce livre,
sous son véritable nom: Le personnalisme ou doctrine de la

personnalité. L'auteur dit dans sa préface : « Le néocriticisme
admettait la conscience comme fondement de l'existence, la
personne comme premier principe causal à l'égard du monde,
et posait la thèse métaphysique d'un premier commencement
des phénomènes, à raison de l'impossibilité logique de leur
rétrogression à l'infini. La doctrine personnaliste a été plus
tardive à se compléter par la reconnaissance d'un acte de

création comme fait initial, et de l'unité de la personne première
et créatrice comme une vérité imposée à notre assentiment

par le caractère d'unité harmonique des lois qui régissent
l'entendement des êtres intelligents, et ce monde, dont la représentation

leur est donnée. Le concept du commencement premier
ne se peut fixer sur aucun autre sujet ou matière que le
sentiment du vouloir, fondement unique des concepts de cause et
de force. La création est et doit être, ainsi que le commencement,

hors de notre compréhension. L'hypothèse du monde
existant par soi, éternel, n'est pas non plus celle d'un monde

qui pourrait se rendre raison à lui-même de son existence. Le
dernier progrès que réclamait le personnalisme a été le nécessaire

complément de ce théisme positif... La théorie cosmo-
gonique et eschatologique du personnalisme, abordée dans les
Essais de critique générale (troisième essai, 2e édit.) et exposée
dans la Nouvelle monadologie, est reprise à fond dans le présent
ouvrage. » On le voit, cet ouvrage de très haute métaphysique
est, pour les philosophes, une mine à explorer. E. M.



— 389 —

A. Roussel : Un évêque assermenté (1790-1802), Le Coz,

évêque d'Ule-et-Vilaine, métropolitain du nord-ouest; Paris,
Lethielleux (sans date), in-8°, 565 p. — Correspondance
de Le Coz, évêque constitutionnel d'Ille-et-Vilaine,
publiée pour la société d'histoire contemporaine par le P. Roussel,
de l'Oratoire; in-8°, 429 p., Picard, 1901.

Le P. Roussel est un prêtre de l'Oratoire, donc un
ultramontain, mais s'il était possible d'unir les deux qualificatifs,
nous dirions qu'il est un ultramontain libéral. Nous nous
sommes déjà occupés de lui, il y a quelques années, lorsque
parut son ouvrage en deux volumes sur Lamennais. S'il n'a
pas essayé cle réhabiliter le grand déchu (pour parler le
langage romain), il a été du moins assez juste pour faire ressortir
ses eminentes qualités, de sorte qu'après lecture des deux
volumes du P. Roussel, on aime de bon ou de mauvais gré
Lamennais et on l'admire; c'est plus qu'on n'en peut demander
à un prêtre de l'Oratoire.

Les deux nouveaux et récents volumes sur lesquels nous
attirons aujourd'hui l'attention, montrent d'abord le progrès
qu'ont fait, dans ces derniers temps, les études historiques
relatives à la période révolutionnaire. L'évêque Le Coz n'était
pas le premier venu. Métropolitain du nord-ouest, c'est-à-dire
archevêque de Rennes, il présida successivement les deux
conciles de 1797 et de 1801, et le Concordat le transféra, sans
consécration nouvelle, sans pénitence et sans rétractation, de
l'évêché de Rennes à l'archevêché de Besançon. Le livre du
P. Roussel est intéressant, d'abord en ce qu'il se distingue
essentiellement par le ton de ceux des écrivains de la même
école ultramontaine, des Cretineau-Joly et de tant d'autres. Au
lieu d'appliquer à Le Coz, comme le faisaient ses devanciers,
les épithètes de loup, d'intrus, de jureur, voire même de gredin,
le P. Roussel veut bien considérer comme un honnête homme
ce coryphée du clergé constitutionnel. U parlera de lui, dit-il,
«avec indifférence», sans se constituer «son ami ou son
ennemi, son panégyriste ou son détracteur». Nous devons certes
un bon point à l'auteur pour une déclaration de ce genre, et
nous ne saurions trop relever le principe qu'il exalte lui-même:
« Sans impartialité, la plume de l'écrivain se déconsidère, quand
elle ne va jusqu'à se déshonorer. » Mais nous pouvons nous



390

demander si, malgré sa bonne volonté, le P. Roussel a été
aussi impartial dans son ouvrage qu'il en a eu l'intention.
Qu'on en juge. P. 242, l'auteur parle des chouans, «ces
implacables justiciers de Dieu», et il raconte gaiement que ces
derniers allaient la nuit chez les curés constitutionnels accusés ou
simplement soupçonnés de délation, et qu'ils les priaient de

venir en toute hâte assister quelque mourant. « Le pauvre
fureur, sans défiance et tout heureux de voir que ses paroissiens

recouraient enfin à son ministère, se levait et suivait ses
guides. Après avoir passé le bourg, dans le coin du premier
champ venu, ceux-ci déclaraient au malheureux que le moribond

c'était lui-même, et qu'il se dépêchât de réciter son acte
de contrition, car il n'avait plus qu'un instant à vivre ; puis
ramassant leurs fusils, cachés dans la haie voisine, ils le
fusillaient sans écouter ses plaintes, ni se laisser attendrir par ses
lamentations.» L'assassinat de l'évêque Audrein ou plutôt «

l'exécution du pauvre Audrein après un jugement sans doute un
peu sommaire » (p. 407), est raconté sur le même ton, presque
badin, qui froisse le lecteur impartial. Nous retrouvons ce

style étrange, sous la plume du P. Roussel, p. 308, quand
parlant des mobiles bretons de 1871, il dit: «Leurs balles se
plaisaient à perforer la poitrine et plus souvent le dos des
communards. » Et pour en revenir à l'évêque Le Coz, l'auteur
semble bien le prendre pour un brave et honnête homme, mais
aussi pour un naïf que le gallicanisme avait engagé dans une
bien mauvaise voie. Le P. Roussel, qui, évidemment, n'est pas
favorable au clergé constitutionnel, ne sait peut-être pas que
Pie VII avait déclaré, étant évoque d'Imola, que, s'il avait été

Français, il aurait accepté la constitution civile du clergé. Il
lui resterait aussi à expliquer comment douze évêques
constitutionnels ont été transférés par le pape à de nouveaux sièges
et quels sièges? Versailles, Strasbourg, Besançon, Toulouse,
ce qui suffirait à laver de tout crime le haut clergé constitutionnel.

Chez quelques-uns de ses membres, chez Le Coz en

particulier, les vertus sacerdotales étaient jointes au patriotisme

le plus ardent. La correspondance de Le Coz comprend
environ 180 lettres, écrites entre les années 1790 et 1802: elle

est intéressante.
En résumé, si impartial qu'il ait voulu ou qu'il ait cru

être (et nous avons rendu hommage à ses intentions), le



— 391 —-

P. Roussel ne l'a pas été encore suffisamment (la faute en est
à ses éducateurs). Aussi ne faut-il demander à son livre que
des faits et des matériaux pouvant servir aux historiens futurs.
Toutefois, nous concluons ainsi : Encore quelques monographies
semblables et l'histoire religieuse de la Révolution française
sera bien près d'être éclaircie. Dr A. Chrétien.

Armand Sabatier: L'univers matériel est-il éternel?
Montpellier, Delord-Bœhm, 1902, in-8°, 44 p.

Ce discours prononcé par le savant doyen de la Faculté
des sciences de l'Université de Montpellier, est une accumulation

de pensées et de suggestions, qui sont d'un philosophe
et d'un métaphysicien plus encore que d'un naturaliste. L'auteur

répond négativement à la question posée, en ce sens que,
selon lui, la forme matérielle de l'énergie qui compose l'univers

disparaîtra. Mais à cette question il en a rattaché
plusieurs autres, la matière, la force, l'esprit, la chaleur, la vie,
l'âme, l'immortalité, l'évolution, etc. Le tableau sort du cadre.
Nul ne s'en plaindra. Que le savant professeur reçoive mes
plus vifs remerciements pour la profonde jouissance spirituelle
qu'il m'a procurée, et puisse-t-il nous donner encore souvent
des aperçus aussi vastes et aussi réconfortants! Puisse-t-il
développer tout ce système de philosophie naturelle qu'il a

ébauché, en l'appuyant sur un ensemble de considérations
scientifiques! U a cherché à concilier «la loi de la conservation

de l'énergie, le principe de Carnot en ce qui concerne la
loi de variation d'entropie et de dissipation de l'énergie, la

conception dynamique de la matière, la loi de l'évolution
ascendante et la loi morale, puisque la réalisation d'un plus grand
bonheur et d'une plus grande justice semble avoir chance de

se produire dans un état du monde où l'énergie sera dégagée
de l'oppression de sa forme matérielle » (p. 42).

U importe de citer textuellement la conclusion: «La
matière est un ensemble d'épiphonèmes contingents, dus à l'activité

de l'énergie et pouvant être sentis. L'énergie disparaissant

— l'auteur parle de l'énergie cosmique — les épiphonèmes
ne sont plus et il n'y a plus de matière. Ainsi semblerait
devoir disparaître l'Univers matériel. Lui disparu, resterait intacte



— 392 —

la masse d'énergie qui constituait le germe de l'Univers et
devenue énergie psychique, organisée en personnalités indissolubles

; et l'Eternité, poursuivant le cours infini de sa durée,
verrait peut-être une nouvelle vibration de son rythme colossal
remplie par une Création nouvelle, objet, à son tour, de
l'activité et de l'amour divins, et destinée, comme celles qui l'ont
précédée et comme celles qui la suivront, à obéir à la loi de

l'évolution ascendante, par l'effort incessant vers un idéal de

justice et de bonheur. »

Pour arriver à ces perspectives grandioses, l'auteur a émis
beaucoup d'hypothèses, mais qui ne sont pas en contradiction
avec les données de la science et de la logique. L'hypothèse,
dit-il, est légitime et féconde ; elle fait penser, elle provoque à

la recherche, elle suscite des impatiences de vérification. Elle
ne devient coupable que le jour où, contredite par les faits,
elle refuse de disparaître.

Ni la foi chrétienne, ni la science de M. Sabatier n'ont fait
faillite, et il faut l'en féliciter. « On aura beau, dit-il, proclamer
le dogme de l'agnosticisme et du positivisme, on n'empêchera
pas les hommes de se préoccuper de la signification de leur
destinée présente et de la nature de leur destinée future. Il
s'agit là d'intérêts trop majeurs pour qu'ils en détournent les

regards. L'agnosticisme complet et conscient, c'est-à-dire la
volonté de se désintéresser entièrement de tout ce qui n'est
pas directement connaissable, sera toujours le but d'un petit
nombre de dilettanti ; et le fait que quelques fakirs sont
parvenus par des efforts contre nature à déformer leur corps et
à fausser leur attitude, ne suffira pas à convaincre l'humanité
qu'elle est appelée, comme les cigognes, à se dresser sur un
seul pied» (p. 43).

Avec M. Armand Sabatier, on peut répéter avec confiance
le mot de St. Paul: Scio enim cui credidi (II Tim. I, 12). E. M.

A. Saphir : Christ et les Ecritures ; trad, de l'anglais ; Lyon,
Bichsel, in-16, 186 p., 1902.

L'auteur, mort en 1891, était un Israélite, qui, ayant vu
dans le Christ la clef des Ecritures et la Gloire d'Israël, se fit
chrétien. On retrouve dans son livre plusieurs idées qu'il a



393 —

conservées de son judaïsme, et aussi une intelligence très juste
du sens chrétien des Ecritures. Je dis «sens chrétien», non
qu'il s'agisse d'un sens opposé au sens obvie, usuel et historique

de la Bible, considérée comme livre ordinaire et soumise
à toutes les règles de la critique scientifique ; mais je veux dire
qu'en interprétant la Bible d'après ces règles, on y découvre
le Christ comme envoyé de Dieu, ainsi que sa religion. Et
lorsque cette découverte est faite, lorsqu'on aperçoit le lien qui
existe entre Israël et le Christ, entre l'Ancien et le Nouveau
Testament, alors tout s'éclaire d'une lumière chrétienne, qui,
sans violer aucune règle, transfigure et surnaturalise tout.

A ce point de vue, cet ouvrage est d'autant plus utile que
beaucoup de critiques ne s'appliquent qu'au tra\rail philologique
et historique, et, loin de voir le sens complémentaire chrétien,
le nient. Oui, il est nécessaire de rappeler que le Christ a

constamment cité Moïse et les prophètes ; qu'il a évoqué toutes
les périodes de l'histoire racontée dans l'Ancien Testament;
que son enseignement repose sur l'Ancien Testament ; qu'il
s'est donné comme celui qui accomplit les Ecritures ; qu'il l'a
fait remarquer avec instance ; que les apôtres ont continué ce

point de vue; que c'est à cette condition que le Nouveau
Testament apparaît dans son vrai jour; et que le Christ est
réellement l'esprit de l'Ecriture, en quelque sorte la substance
et le centre cle la Bible ; et qu'ainsi la Bible est vraiment un
livre religieux, sacré, extraordinaire, d'une inspiration superbe
et l'on peut dire prophétique et divine. Qu'on lise en particulier
les chapitres II et III, V et VI, et l'on comprendra l'exactitude
de cette doctrine, sans tomber aucunement dans la bibliolatrie
(p. 146-161). L'auteur, en blâmant les Juifs qui, l'Ancien Testament

à la main, n'ont pas reconnu J.-C. et l'ont même crucifié,
fait allusion avec raison à ces chrétiens qui, « tout en croyant
que la Bible contient la vérité, ne croient pas la vérité qu'elle
contient » : ils étudient la lettre, ils n'entendent pas la voix qui
parle en elle, ils ne comprennent pas l'esprit qui vivifie et qui
sauve; nouvelle forme de bibliolatrie, non moins funeste que
l'ancienne. Ecrit avec foi, cet ouvrage fortifie la foi.

E. M.



— 394 —

Hermann Schell: Christus; Mainz, Kirchheim, mit
Buchschmuck und 90 Abbildungen, 1902, 4 Mk.

L'éditeur Kirchheim de Mayence a entrepris la publication
d'une Histoire universelle, sous forme de galerie des personnages

les plus caractéristiques (Weltgeschichte in Charakterbildern).

Le Christ s'y trouve au milieu du roi bouddhiste
Asoka, de St. Augustin, de Jean Huss, de Napoléon Ier, de

Cavour, etc. Nombre de chrétiens trouveront que c'est «déplacer»
l'Homme-Dieu, que de le faire figurer au milieu d'hommes dont
les défauts et les fautes éclatent aux yeux. Cette réserve faite,
on ne peut qu'admirer la belle étude du savant professeur.
Alors même qu'on pourrait caractériser autrement qu'il a fait
chacun des quatre Evangiles et expliquer autrement certains
passages de ces mêmes Evangiles, toujours est-il qu'il en a

donné une analyse substantielle et religieusement bienfaisante.
Les images du Christ qui accompagnent le texte sont aussi
fort intéressantes, en ce sens qu'elles nous montrent davantage
les unes l'homme de douleurs, d'autres l'homme de la vie
intérieure, d'autres le docteur, d'autres le consolateur plein de

bonté, etc. M. le professeur Schnitzer, dans un éloge mérité
qu'il a fait de ce très beau volume, s'est exprimé ainsi:

« Was ist Christus der modernen Welt? Das ist das grosse
religiöse Problem, das die Gegenwart bewegt, das ist auch das

Problem, das Schell in seinem neuesten herrlichen Werke su
beantworten sucht — und, sagen wir es gleich, in meisterhafter
Weise beantwortet. In grossen Strichen, mit dem markigen Stifte
des Propheten, zeichnet Schell die weltgeschichtliche Bedeutung
Jesu und sucht die charakteristischen Züge festzuhalten, die
sein Bild in jedem der vier Evangelien aufweist : im
Matthäusevangelium die geistige Tatkraft, die sich den Weg ins Gottesreich

bahnt ; bei Markus die tiefe Innerlichkeit, die im schärfsten

Gegensatz zu dem mit äusserlichen Leistungen leicht
zufriedenen Pharisäismus in heisser unablässiger Arbeit um die

geistige Aneignung und tatkräftige Ausprägung der göttlichen
Wahrheit sich abmüht ; im Evangelium des Lukas, « dem
lieblichsten Buche, das je geschrieben worden», die Frohbotschaft
von der göttlichen Erbarmung und Liebe ; im Johannesevangelium

endlich das Wort des Lebens, jenes Lebens, das sich
im Gottesreiche auslebt, als dessen Organ der innere Mensch,



- 395 -

die Tatkraft und die Liebesgemeinschaft erscheint. Was Schell
über die Bergpredigt, über Christi Stellung zur Aszese, su
Kultur, Besitz und Arbeit sagt, gehört zum Tiefsten und
Schönsten, was wir je über diese in neuester Zeit durch
Harnacks Vorträge in den Vordergrund der Erörterungen
gerückten Fragen gelesen haben. Wer bedenkt, wie Christi
Leben und Lehren im Laufe der Jahrhunderte unzähligemal
und zwar von den edelsten Geistern zum Gegenstande
eindringendster Studien und mannigfachster Schilderungen und
Untersuchungen gewählt worden ist, wird leicht ermessen, wie
schAver es ist, auf diesem so ausserordentlich reich bebauten
Gebiete eine populär gehaltene und doch nicht bloss formell,
sondern auch inhaltlich fesselnde und ansiehende Darstellung
zu liefern. Und doch ist es dem Würzburger Gelehrten gelungen,
seinem Thema neue Seiten abzugewinnen, neue Fragen, neue
Gesichtspunkte aufzustellen und so das lebhafteste Interesse
nicht bloss des zünftigen Theologen, sondern jedes gebildeten
Laien, in dessen Denken und Fühlen der gekreuzigte Gottessohn

noch eine Rolle spielt, zu erwecken. »

Dr. Otto Sickenbeegeb: Kritische Gedanken über die inner-
kirchliche Lage. Vorgelegt dem katholischen Klerus unii
den gebildeten Katholiken Bayerns. I. Die praktische
Vernunft im katholischen Leben und Wirken. Augsburg, Lampart

& Co., 1902, 119 S. IL Auflage, ibidem 1903, VI und
105 S. Preis 1 Mark 50 Pf.

Falsche Reform? Offener Brief an Seine Gnaden Herrn
Dr. Paul Wilhelm von Keppler, Bischof von Rottenburg.
Als Antwort auf seine am 1. Dezember 1902 in der
Kleruskonferenz zu Rottenburg gehaltene Rede : „Wahre und falsche
Reform." Augsburg, Lampart & Co., 1903, 27 S. Preis 80 Pf.

Otto Sickenberger war der theologischen Welt bislang
kein recht geläufiger Name ; nach dem Erscheinen seiner beiden
genannten Schriften wird man sich ihn merken müssen,
allerdings nicht in erster Linie ihres Inhalts, sondern der Tatsache
ihres Erscheinens wegen, weil ihr Verfasser damit in die
vorderste Reihe des kirchenpolitischen Kampfes getreten ist. Nach
dieser Seite hin haben die beiden Schriften ihre Würdigung



396 —

im „Deutschen Merkur" gefunden. Aber auch in diesen Blättern

verdienen sie, namentlich die erste, eine ausdrückliche
Erwähnung.

Die „Kritischen Gedanken" geben in ihrem ersten Teile
„prinzipielle Erwägungen über die praktische Vernunft im
kirchlichen Leben und Wirken". Warum der Verfasser da mit
aufregender Weitschweifigkeit die für jeden geistig gesunden
Menschen selbstverständlichsten Dinge mühsam beweist, ist
nur so erklärlich, dass er damit von vornherein eine gewisse
Art dummdreister Einwände, wie er sie von der ultramontanen
Presse geAvärtigcn musste, verhindern wollte ; leider bietet er
dadurch dem normalen Leser gleichzeitig eine lästige Geduldsprobe.

Dafür bringt der zweite Teil, „Prüfung unseres Wirkens
unter dem Gesichtspunkt der praktischen Vernunft", eine
Reihe Avirklich köstlicher, fruchtbarer Gedanken, und zwar
zunächst über die Erziehung der Jugend. Wir geben in einer
Reihe Aron Zitaten (nach der IL Auflage) einen annähernden
Begriff von dem Geist und der Tiefe dieser Ausführungen.
„Man tut fast so, als ob alle Eltern sich von selbst auf die

Erziehungskunst Arerständen. Aber das ist offenbar nicht wahr.
Die angehenden Eltern bedürfen eines ex professo

gegebenen Unterrichtes in der Erziehungskunst" (S.43); „wir erziehen
überhaupt unsere Jugend fast gar nicht für die Ehe und das

Familienleben, was doch die gewöhnliche Form des Lebens
ist" (S. 44) ; „wie Avir das Volk zur Ehe nicht genügend
erziehen, so lehren wir es auch nicht an, die Familie als das,
Avas sie ist, als Haupterziehungsstätte zu gebrauchen" ; „die
Sitte, die Töchter sechs Jahre lang ausser der Familie erziehen
zu lassen, ist ein Verbrechen nicht nur an den Töchtern
selbst, die man in diesen wichtigen Jahren um das Familienleben

bringt, sondern auch an den Müttern, welche man über
eine Hauptaufgabe ihres Lebens hinwegtäuscht" (S. 45) ; „mit
der ausserfamiliären Erziehung unserer Söhne und Töchter
hängt notAvendig die eingeschlechtige Erziehung zusammen;
sie ist kaum ein minder grosses Übel als jene" (S. 46); „dass
man nicht fromm genug sein könne, ist ja offenbar im
allgemeinen falsch, so sehr falsch, dass man sogar zu fromm sein
kann" (S. 52) ; „es ist sehr schädlich, die Jugend über ein
bestimmtes Alter hinaus durch autoritativen ZAvang zum Empfang
der hl. Sakramente an bestimmten Tagen anzuhalten" (S. 54).



— 397 —

Iringehend bekämpft Sickenberger den extremen Supranatura-
lismus und Spiritualismus, die den verhältnismässigen Wert
dos Natürlichen und Körperlichen übersehen (S. 54 ff.). Im
folgenden heisst es dann wieder: „Formell betrachtet, erziehen
wir sicherlich unsere Jugend zu sehr nach Gewohnheit und
äusserer Kegel, ohne ihr den Sinn und das Verständnis der
Vorschriften und Verbote zu eröffnen, so dass sie nicht fähig
wird, dieselben von Fall zu Fall nach vernünftiger Überlegung
anzuwenden. Hand in Hand damit geht der Fehler, dass

wir die Jugend immer durch Autorität zu leiten suchen und
so die selbständige Tätigkeit des Gewissens unterbinden" (S.57);
„man glaubt die Jugend zu erziehen, wenn man in ihr starke
und mächtige Affekte in bezug auf Gegenstände der Religion
und Moral erregt. Aber die Ausbildung des Herzens in dieser

Richtung muss immer mit der Ausbildung des moralischen
Urteils, also des Verstandes, gleichen Schritt halten, darf nicht
überwiegen, geschweige denn dieselbe überwuchern und
verdrängen. Mächtige Affekte sind gefährlich, Avenn ihnen nicht
klare und sichere Erkenntnis zu gründe liegt. Zwei schlimme
Symptome sind die Folgen daAron : Fanatismus und Skrupu-
losität" (S. 60) ; „statt die Tugend der Keuschheit auf ihr wahres
Fundament, die Würde der menschlichen Person und die
Heiligkeit des menschlichen Leibes, zu gründen, baut man sie auf
Gefühle, welche den menschlichen Leib und besondere Teile
desselben als unschön, hässlich und abstossend empfinden
lassen. Als ob nicht der ganze Leib des Menschen edel und
der Ehre würdig (honestus) Aväre, als ob nicht der hl. Paulus
sagte, dass unsere Glieder Tempel des hl. Geistes sind.... Das
stärkste sittliche Motiv der Keuschheit ist das Bewusstsein von
der Würde der menschlichen Person und des menschlichen
Leibes" (S. 67 f.) ; „man hält ferner die geschlechtlichen Dinge
zu heimlich und die Jugend zu lange in UnvAdssenheit darüber"
(S. 70); „ein anderer Fehler, der in dieser Richtung gemacht
wird, ist der, dass man zu Avenig den Unterschied zwnschen

dem, was wirklich unkeusch ist und gegen Gottes Gesetz, und

dem, was nur gegen den Anstand und die feineren, edleren
Sitten verstösst, betont; ja, dass man oft vor dem letzteren
grösseren Abscheu einflösst als vor dem ersteren" (S. 72).

Nur ungern, mit Rücksicht auf den Raum, verzichten Avir

darauf, auch aus den beiden letzten Kapiteln über die Pasto-



— 398

ration und die Erziehung des Klerus eine ähnliche Blütenlese
zu geben; es genüge, zu betonen, dass sie leicht zusammenzustellen

wäre. Gewiss sind diese Ausführungen unterbrochen
von Gedankenreihen, die lediglich auf Verhältnisse der
römischen Kirche passen. Aber im ganzen bleibt noch genug
übrig, Avünschen zu lassen, jeder Geistliche und Religionslehrer
möchte dieses Buch kennen lernen ; jeder trüge Anregung und
Belehrung davon und mancher empfinge eine wohltätige
Mahnung, doch ja geAvisse Einrichtungen (besonders in Pastoration
und Kleruserziehung) der römischen Kirche als Besonderheit
zu lassen, da sich aus ihr selbst schon Stimmen gegen sie
erheben. Vor allem aber lässt uns die reife pädagogische
Anschauung Sickenbergers verbunden mit seiner gesunden Art
von Sexualethik, wie sie beide aus den gegebenen Zitaten
hervorleuchten, die schon im „Deutschen Merkur" ausgesprochene

Hoffnung wiederholt und mit verstärktem Nachdrucke
aussprechen, dass der Verfasser den christlichen Lesern
einmal eine umfassende Behandlung der sexuellen Frage biete :

wir besässen damit ein wertvolles, noch sehr notwendiges
Gegenstück zu der trefflichen, warm zu empfehlenden Arbeit,
die, vom Standpunkte des Mediziners ausgehend, der Professor
an der Universität Lund, Dr. Seved Ribbing, im Jahre 1888

veröffentlicht hat. (Die sexuelle Hygiene und ihre ethischen
Konsequenzen. Deutsch herausgegeben von Dr. med. Oskar
Reyher. Neuer Abdruck. Stuttgart, Hobbing & Büchle, 1902.

Preis geb. 2 Mark.) E. K. Z a.

Petites Notices.
* Der V. internationale, XIV. deutsche Altkatholiken-Kongress

in Bonn, vom 5. bis 8. August 1902. Stenographischer
Bericht. Verlag der Synodal-Repräsentanz, M. 3 ; Bonn, Eisele,
1902. — Cette publication, très complète, renferme l'historique
du Congrès, le résumé des discours prononcés, le texte des

travaux communiqués, le texte des adresses, les propositions,
les discussions, les votes, la liste des participants, etc. On

remarquera notamment l'étude de M. l'évêque Weber sur le

«Reform-Katholizismus», les discours prononcés par MM. les

évêques à l'église paroissiale, par M. le prof. Nippold au Commers,
et les allocutions de M. le président du Congrès, Prof, von



— 399

Schulte. Parmi les Annexes : la Déclaration du Général A. Kiréeff
au nom de la Commission synodale pétersbourgeoise, la lettre
très catégorique du Prof. Kyriakos d'Athènes, celle non moins
amicale du Prof. Svetlof, le salut de l'Eglise episcopale américaine
présenté par M. l'archevêque Potter de New York, et l'adresse
de M. l'évêque de Salisbury.

* The Anglican Church Magasine. — Nous saluons avec
le plus grand plaisir la réapparition de cette Revue, dont les

directeurs, M. Davies, chapelain anglais de Lausanne, et
M. Lomas, de Territet, sont si appréciés dans leur Eglise et
dans la nôtre. On lit dans le numéro de janvier de cette
année (p. 5) : « The Old Catholic Churches, which have
rediscovered for us all that same rule of a primitive faith and a
Catholic organization, have flourished exceedingly, in their
necessarily unobtrusive fashion, during the year just ended. »

* Prof. E. Bezold: Ninive und Babylon; mit 102

Abbildungen; Bielefeld und Leipzig, Velhagen und Klasing, 1903,
4 M. — Cette belle publication fait partie des Monographies
d'Histoire universelle, publiées par le prof. Ed. Heyck. Le soin
donné au texte, aux gravures, à l'impression, mérite tous les éloges.

* P. Fargues: Introduction au N.-T; Paris, Fischbacher,
1902, in-18, 179 p. — Ce petit résumé est substantiel; il
contient beaucoup de renseignements. L'auteur, qui n'a cité que
des sources protestantes de A^aleurs très inégales et un peu à

l'aveuglette, s'est efforcé d'être modéré. Peut-être trouvera-t-on
plusieurs de ses assertions insuffisamment justifiées.

* T. Gay: Arsenal antipapal, Dictionnaire des hérésies,
impostures et idolâtries de l'Eglise romaine ; traduction de

l'italien par Léa Gay-Humbert, 1901, in-8°, 232 p. — Cet ouvrage
contient beaucoup de renseignements curieux ; il a été composé

dans l'intention excellente de détourner les âmes des

superstitions papistes ; malheureusement il dépasse quelquefois
le but, par exemple à l'article Flagellation, où l'auteur donne
d'intéressants détails sur cet acte, mais ne dit pas un mot du

vrai motif qui le fait pratiquer dans certains couvents, à

savoir: l'intention de s'unir davantage à Jésus flagellé pour
nos péchés; intention qui élève cet exercice et qui aurait dû

empêcher l'auteur d'y voir « barbarie et blasphème ». Beaucoup
d'autres articles renferment des inexactitudes et manquent
leur but.



_ 400 —

* A. Houtin: La question biblique chez les catholiques de

France au XIXe siècle, 2e édition revue et augmentée ; Paris,
A. Picard, 1902. Cette seconde édition est un véritable
succès dont il faut féliciter l'auteur et l'école à laquelle il
appartient ; clans les circonstances présentes, ce succès des
chercheurs et des critiques, amis de la science et de la vérité
avant tout, contre les obscurantistes qui ne veulent que la
lumière de leur étroite lanterne, est très significatif; il prouve
que la A'érité fait son chemin. E pur si muove i tel est le titre
d'une addition faite par l'auteur, avec raison, à son
chapitre NUL L'appendice qui mentionne les principaux comptes
rendus sur la lre édition est très intéressant comme indice de

l'opinion du clergé. Vivat sequens! Le bruit a été répandu
dans beaucoup de journaux que cette édition vient d'être mise
à l'index. Ce serait tant pis pour la cour de Rome qui, une
fois de plus, aurait tenté d'étouffer la vérité et la science ; et

nous féliciterions d'autant plus l'auteur d'avoir mérité l'honneur

de cette condamnation. Nous faisons des vœux pour qu'il
suive sa voie, celle que le Christ même a tracée, et pour qu'il
laisse les morts enterrer les morts.

Nous recevons au dernier moment, de l'éditeur Picard, la
3e édition, revue et augmentée, de La Contraverse de l'apostolicité

des Eglises de France au XIXe siècle, par le même auteur,
(in-18, 316 p., 1903). Nous avons déjà apprécié cet intéressant
et savant ouvrage, dans la Revue d'octobre 1901, p. 814-818. Nous
souhaitons à cette nouvelle édition tout le succès qu'elle mérite.

* Johann Hus: Gefangenschaftsbriefe, neu herausgegeben
von Constantin von Kügelgen, Lie. Theol.; Leipzig, R. Wöpke,
1902, M. 1.50. — Als «Mahn- und Weckruf für Deutsche und

Böhmen in Österreich» erscheinen als Neudruck die 1536 von
Luther mit einer Vorrede « das zukünfftig concilium betreffend »

herausgegebenen Briefe von Johannes Hus, während seiner
Konstanzer Gefangenschaft geschrieben. Eine Schrift, die im
Hinblick auf die Los-von-Rom-Bewegung aktuell ist. Dem schön

ausgestatteten Büchlein sind Abbildungen interessanter Medaillen
beigefügt. Wir wünschen diesem alten Dokument viele Leser.

* Lie. O. Kohlschmidt: Protestantisches Taschenbuch, ein
Hülfsbuch in konfessionellen Streitfragen. Vollständig in zirka
20 Lieferungen. I. Lieferung, 159 S. Leipzig, C. Braun, 1903,

75 Pfg. — Excellente idée, dont le Bund évangélique a bien



— 401 —

fait de confier la réalisation au savant pasteur de Magdebourg.
Mais qu'il me permette cle regretter le titre. Par cela même
qu'il s'agit d'un Manuel interconfessionnel, il ne devrait pas,
ce semble, être appelé protestant. Sans doute aussi, dans un
ouvrage aussi restreint, les articles ne peuvent pas être
complets; cependant les anciens-catholiques trouveront insuffisant
celui qui leur est consacré,

* IL Lehmann: Zinsendorfs Religiosität ; Leipzig, Jansa,
1903, 63 S. — Cette thèse de Licence en théologie est
caractérisée par son sous-titre: Eine Anschauung von einem persönlichen

Verhältnis des Menschen zu seinem Schöpfer und
Heiland. Untersucht nach psychologischen und zeitgeschichtlichen
Voraussetzungen ohne den Massstab dogmatischer Lehrsätze.
Eine kirchengeschichtliche Studie für religiöse Psychologie
und Menschenkunde des 18. Jahrhunderts. Dans la première
partie, l'auteur précise ce que Zinzendorf a vroulu: «Nicht
eine theologische Lehre, nicht Kirchengründung, nicht gesetzliche

Methode ; dem lutherischen Volke wollte er dienen als
ein freier Diener der Kirche, als praktischer Philosoph, in
seinem politischen Beruf, auf Grund der Gewissensfreiheit,
in der Fortsetzung des Erziehungswerkes seit Herzog Ernst
dem Frommen, als Anführer einer Streiterschar im
Geschichtszusammenhang mit Luther, mit einem persönlichen und
subjektiven Zug seiner Religiosität. » La seconde partie précise
encore davantage ce qu'a été la « religiosité » de Zinzendorf.
Cette étude est donc très sérieuse, très objective et claire.

* Lie. G. Naumann: Die Wertschätzung des Wunders im
N. T.; Leipzig, Dürr, in-8°, 85 S., 2 Mark 60 IT.; 1903. —
Très instructive étude, dans laquelle l'auteur examine ce que
les Juifs pensaient du miracle au temps de Jésus, ce que Jésus
lui-même en a dit, ce qu'en disent les quatre Evangiles, ainsi

que Pierre, Paul et les premiers chrétiens. Dans un appendice,

il indique la place que le miracle a occupée dans la

religion des Grecs et des Romains.
* De Perrot: Une grande lumière au moyen âge;

Neuchâtel, Delachaux, in-8°, 98 p.; 1902. — Ce volume est un
recueil de pensées du célèbre dominicain Jean Tauler, de

Strasbourg (14e siècle). Ces pensées ont été traduites en français

par le colonel de Perrot qui, clans une préface courte,
fait militairement sa profession de foi: ses pensées ont reçu

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1803. 26



— 402 —

l'impulsion de deux généraux russes, Souworoff et Drago-
miroAv, puis du pasteur G. Rosselet d'Ivernois, et enfin du

professeur I lilty, qui lui a fait connaître les ouvrages de

Taulcr. Les pensées du grand mystique sont distribuées en
51 méditations que nous ne saurions analyser. De telles choses
ne s'analysent pas ; elles se lisent et se relisent, jusqu'à ce

qu'elles aient pénétré non seulement l'esprit, mais l'Ame
entière, jusque dans son centre, où Tauler entendait la voix
même de Dieu. Il est bon que de vaillants chrétiens sachent,
au milieu du tapage des choses humaines, (aire entendre des

paroles aussi sérieuses et nous remettre en face de notre
destinée et des choses éternelles. Souhaitons à cet excellent
livre d'être bien compris et bien pratiqué.

* Cr. LI. Ross-Lewin, h. Canon of Durham: Father Gilpin,
the Noblest Representative of the English Reformation; his

Conformity during the Reigns of EdAvarcl, Mary and Elizabeth;
and his Witness against Trent and GeneAra. Edinburgh, St. Giles'

Printing Company, Rseburn House, 1901. — «Bernard Gilpin
Avas the true product of the English Reformation... Lie lost
nothing that Avas valuable in the old, and he appropriated all
that Avas true in the neAV. » Bishop Lightfoot of Durham.

* E. Saillens : La vie et l'œuvre de Spurgeon ; Lyon,
Bichsel, in-16, 1902. — Le nom cle Spurgeon est connu dans

l'univers entier. Bien que son génie fût essentiellement anglo-
saxon et qu'aucune traduction ne puisse rendre la force et

l'originalité de sa prédication, celle-ci a eu un très grand
retentissement; elle montre une fois de plus ce que peut la
conviction chrétienne. On lira avec un intérêt particulier les

chapitres 14 (Spurgeon orateur), 15 (Spurgeon théologien),
16 (Spurgeon pasteur et auteur).

* E. Sänger : Kants Lehre vom Glauben ; Leipzig, Dürr,
in-8", 1903, 3 M. — Le Dr IL Vaihinger a mis une préface
en tête. Cette étude, condensée et pourtant détaillée et très

analytique, est très approfondie. On dirait que Kant a créé

la doctrine de la foi; sa pensée est prise de face, de profil,
dans toutes les directions. Est-ce un culte? n'est-ce pas déjà de la

superstition? On ramasse les miettes cle la table du grand homme.
* Eb. Schrader : Die Keilinschilften und das Alte Testament;

III. Auflage, mit Ausdehnung auf die Apokryphen, Pseudepi-

graphen und das Neue Testament neu bearbeitet von H. Zimmern



— 403 —

und H. Winckler; mit einer Karte der vorderasiatischen Länder.
Berlin, Reuther & Reichard, 1903, M. 21; in gediegenem
Halbfranzband M. 23. — Cet ouvrage, essentiellement d'érudition,
est cle premier ordre. La première partie (histoire et géographie)
a été retouchée par M. Winckler, cle l'université de Berlin; la
seconde (religion et langue), par M. Zimmern, de l'université de

Leipzig. L'actualité des questions bibliques rend cet ouvrage
en quelque sorte nécessaire à quiconque veut s'orienter à

travers toutes les difficultés de cet immense sujet.
* Dr Nahum Slouschz: La renaissance de la littérature hébr

clique; Paris, G. Bellais, in-18, 3 fr. 50, 1903. — Cet essai
d'histoire littéraire est fort utile à ceux qui croient à l'extinction

de l'hébreu comme langue littéraire moderne. En le lisant,
ils auront la preuve du contraire. L'auteur les promènera en

Italie, en Allemagne, en Pologne, en Autriche, en Lithuanie,
etc.; il leur fera admirer surtout les romans de Smolensky, et
cherchera surtout à les convaincre que la floraison nou\Telle
de la langue des prophètes contribuera puissamment à faire évoluer

l'humanité v7ers l'idéal.
* Theol. Jahresbericht (Krüger'u. Kcehler) : Bd. NXI, 1901,

VI. Abt. Praktische Theologie, M. 7 ; VII. Abt. Register, M. 5.80.

— Bibliographie der theologischen Literatur für das Jahr 1901,

Lieferung 4, M. 1 70. — Berlin, SchAvetschke, 1902. — Ces

nouvelles livraisons, rédigées par les théologiens les plus
compétents de l'Allemagne, sont, comme les précédentes, riches
d'indications très détaillées et sont indispensables clans toute
bibliothèque théologique sérieuse.

Erratum. Sur la foi d'un critique que je croyais bien
renseigné, j'ai reproché (Revue de janvier 1902, p. 163) àM.V. Giraud,
auteur d'un ouvrage sur « Taine», de n'avoir pas mentionné les

funérailles protestantes faites à ce dernier. Or à la page 103

de son ouvrage, il a dit expressément : « On fit à Taine, - scusa

demande, de modestes funérailles protestantes. » Si courte
que soit cette très importante petite phrase, si enfoncée qu'elle
paraisse au milieu de l'alinéa qui la met quelque peu dans l'ombre,
et si absorbé que j'aie pu être d'ailleurs, elle aurait dû ne

pas m'échapper. J'en exprime publiquement à l'auteur mon très
vif regret, et je prie les lecteurs de vouloir bien en prendre
note. E. M.



— 404 —

Librairie.
J. Bunyan (j- 1688): Le voyage du chrétien vers l'éternité

bienheureuse; Lyon, Bichsel, in-16, 162 p.

W. B. Frankland: The Early Eucharist (A. D. 30-180); London,
Clay, in-4°, 132 p. (Etude sérieuse et objective.)

G. Karo und J. Lietzmann: Catenarum grsecarum catalogus;
Göttingen, 1902, biette 1, 3, 5.

X. Kcenig: De la sincérité dans l'enseignement de l'histoire
sainte de l'A. T. aux enfants; Paris, Fischbacher, in-18,
68 p., 1903.

E. de Laveleye: De l'avenir des peuples catholiques, avec les
opinions de Gladstone, Michelet, Quinet, d'Hulst, etc., et le

Syllabus en français et en latin; Genève, H. Robert; Lyon,
Bichsel.

H. Loiseau: Une marée de feu, les victimes de l'alcool; Lyon,
Bichsel; in-16, 298 p., 1902, 2 fr. 50.

P. W. Michaelis, Pastor: Der biblische Begriff der Heiligung
und seine Bedeutung für unser Glaubensleben. Stuttgart,
Deutsch. Philadelphia-Verein, br. 16 S., 15 cent. (Très édifiant.)

Théod. Naville: Révélation et évolution; GenèAre, Richter, in-8°,
88 p., 1902.

A. T. Pierson: George Müller; Trad, de l'anglais en français
par D. Lortsch, avec préfaces par J. Wright, Dr Pierson, S.

Delattre; Lyon, Bichsel, 1901, in-8°.

Jean Réville: Le protestantisme libéral, ses origines, sa nature,
sa mission; Paris, Fischbacher, 1903, in-18, 182 p., 2 fr. 50.

Bei Richard Wöpke (Leipzig): — Karl König: Wahre Lebenskraft;

fünf Predigten : Vom Geiste des Christentums, Wahre
Hülfe, Weltübcrwindung, Heiliges Feuer, Ewigkeitsbewusst-
sein. — Ernst Ludwig : Fünf Brote zur Seelenspeise. — Paul
Mehlhorn: Aus Höhen und 'Liefen; fünf Predigten. — Paul
Seeberg: Vorstudien zur Dogmatik: zur Erkenntnistheorie,
zur Theologie und Anthropologie. - biermann Schulze: Für
die Wahrheit; undogmatische Predigten; — Die Ursprünglichkeit

des Galaterbriefes ; Versuch einer Apologie auf
literarhistorischem Wege.

*-*~



Verlag von O, A, Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35,

Die

orientalische Christenheit der Mittelmeerländer.

Reisestudien
zur

Statistik und Symbolik der griechischen, armenischen und koptischen Kirche

von

Lie. Dr. Karl Beth,
Privatdozent an der Universität Berlin.

Preis Mark 8.

Soeben beginnt zu erscheinen :

Handbuch
der

Neuesten Kirchengeschichte.
Von

Friedrich Nippold.

Fünfter Band.
Geschichte der Kirche im deutschen Protestantismus des neunzehnten Jahrhunderts.

Die Ausgabe geschieht in Lieferungen .in je 2 Mfc.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Zur Kritik der Machschen Philosophie.

Eine erkenntnistheoretische Studie
von

Dr. Richard Hönigswald.

Preis Mk. 1. 20.

Psychologismus oder Antipsycliologismus?

Entwurf einer erkenntnistheoretischen Fiindamentienmg der modernen Energetik

Dr. Karl Heim.

Preis Mk. 4. —.

Kant:
Naturgesetze, Natur und Gotteserkennen.

Eine Kritik der reinen Vernunft
von

Professor Dr. L. Weis,

Preis Mk. 3. 60.

Religiöse Vorträge
gehalten von

Qoswin Uphues,
Professor der Philosphie in Halle.

Preis brosch. Mk. 1. SO, geb. Mk. 2. W.


	Bibliographie théologique

