
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


160

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

V. Bernies : Spiritualité et immortalité ; Paris, Bloud, in-8°,
1901, 5 fr.

Ces deux graves questions sont très gravement étudiées
dans ce volume, volume de haute philosophie, écrit dans un
style très aisé, agrémenté çà et là de vers de V. Hugo, de

citations de Klopstock, etc. L'auteur croit à la spiritualité et
à l'immortalité de l'âme, et il cherche à les démontrer cle son
mieux. A ce point de vue, il mérite les plus grands éloges.

Mais, entre penseurs, la question ne saurait porter sur
les bonnes intentions. Elle porte entièrement sur la nature des

preuves exposées. Ces preuves sont-elles probantes, oui ou
non

On peut tenter la démonstration de la spiritualité et de

l'immortalité de l'âme à un triple point de vue : au point de

vue du dualisme cartésien, ou au point de vue du monisme
spiritualiste, ou à un point de vue intermédiaire. M. Bernies
a préféré ce dernier, et, dans cette région intermédiaire qui
est très vaste et où il y a place pour plusieurs explications,
il s'est attaché exclusivement à l'explication aristotélicienne et
thomistique. C'est ici qu'il a eu, je crois, la main malheureuse.

Je ne saurais, dans un simple article bibliographique,
discuter à fond ce système. Qu'il me suffise de signaler d'abord
quelques-unes de ses contradictions, et d'indiquer ensuite la
voie dans laquelle l'auteur aurait pu trouver une meilleure
solution, si, après y être entré un instant, il ne l'avait presque
aussitôt délaissée.

L'auteur admet que l'homme est composé d'un corps et
d'une âme, et que ce corps et cette âme sont unis
substantiellement dans un même moi. Qu'est-ce que cette union
substantielle? Ici est la première amphibologie. — Il eût fallu
commencer par donner une définition précise des mots : « matière,



— 161 —

•esprit, âme, substance, principe substantiel, forme substantielle,
moi ontologique, moi psychologique, moi intégral, » etc., qui
jouent un si grand rôle dans toute cette discussion ; c'était
élémentaire et de bonne fogique ; mais qui songe aujourd'hui
à définir les mots, surtout quand ils sont obscurs et pris en

sens divers? Une fois cette confusion admise, on tâtonne dans
le labyrinthe. — On croit d'ordinaire que le corps est une
substance (matière) et l'âme une autre substance (esprit), et
qu'ainsi l'homme est composé de deux substances. M. Bernies,
par les mots «union substantielle», souffle sur ces deux
substances; et, de par Aristote, il n'y en a plus qu'une. «Nous
avons conscience, dit-il (p. 349), que le moi implique unité du

centre d'attribution, donc unité de substance complète : d'où
nécessité de conclure à l'union de tous nos éléments dans une
même substance. En d'autres mots, nos constitutifs essentiels
se compléteront pour constituer une substantialité unique
Le psychique est la forme du corps. Nous parlons des faits
psycho-organiques ou des opérations mixtes, qui présentent le
double caractère de la matérialité et du psychisme. Double
caractère, et pourtant opération unique De même, double

principe substantiel pour rendre raison de ce double caractère,
et pourtant substance unique! » C'est tout à fait comme autrefois

chez les monothélites : deux natures, et pourtant une seule
volonté! Et l'auteur s'écrie après cet exposé: «Quoi de plus
logique et de plus rationnel?»

C'est précisément cette logique que nous ne voyons pas.
D'une part, lorsque l'auteur veut démontrer la spiritualité de

l'âme, il insiste sur ce que la sensation et le concept sont des
choses essentiellement différentes, qui exigent des causes
essentiellement différentes ; et, d'autre part, cette démonstration
terminée, il ne fait plus de la substance corporelle qu'une
substance «incomplète», disons le mot, une substance incomplète
qui n'est plus une substance, puisqu'on assure qu'il n'y en a

qu'une dans l'homme. Ecoutons l'auteur : « Notre psychisme
n'est pas, comme notre somatisme, une substance incomplète,
ratione substantialitatis. Il est plus et mieux. Il constitue, par
ce fait qu'il est principe suffisant, intrinsèquement indépendant
d'opérations propres, ce que l'on a dénommé une substance
incomplète, ratione speciei. De soi elle est complète ; elle n'est
incomplète que par rapport à un but étranger à son être

Revue intern, de Théologie. Heft 41, 1903. 11



— 162 -
absolu, qu'en vue de réaliser telle fin autre que son
existence» (p. 351). Mais comment une substance qui est complète
ratione substantialitatis, peut-elle être incomplète ratione speciei?
Pour être dites en latin, ces choses n'en sont pas plus claires,
et l'auteur a bien fait de ne pas les risquer en français. En
français, il s'exprime ainsi (p. 353) : « Ces deux éléments (le

corps et l'âme) s'agglutinent se compénètrent, s'unifient de
manière à ne constituer plus qu'une substantialité réelle,
actuellement unique, bien que virtuellement double. » Si le concept
et la volition sont les résultats de cette agglutination, ne
faut-il pas en conclure que l'âme, seule et sans son corps, est
incapable de concept et de volition? Et alors de quoi est-elle
capable, en tant que substance pensante et voulante, «

intrinsèquement indépendante ayant tout ce qui constitue la
substantialité»? Tantôt l'auteur déclare qu'«il n'y a pas lieu
de supposer un seul instant que le fond substantiel de notre
moi psychique dépend entitativement du système organique »

(p. 367) ; et tantôt il déclare que notre âme, pour agir, dépend
du corps comme d'une condition sine qua non.

Donc, déjà au simple point de vue de la spiritualité, on
voit dans quelles contradictions s'est enfermé le système
aristotélicien. Ces contradictions redoublent encore dans la question

de l'immortalité de l'âme : car si nos concepts et nos
volitions sont les actes du composé humain, et non de l'âme,
que devient l'âme et de quoi est-elle capable lorsque la mort
dissout ce composé? M. Bernies nous assure que «Dieu peut
fort bien donner à l'âme séparée des notions nouvelles sur le
monde matériel» (p. 372), et que, «si tel est son bon plaisir*,
il peut immatérialiser lui-même l'objet matériel qu'il désire
nous faire percevoir. Certes, nous ne doutons pas de ce que
Dieu peut faire. Mais la question est ailleurs. Si Dieu a voulu
que l'âme humaine fût « agglutinée » à un corps pour penser
humainement et vouloir humainement, quelle est la preuve
qu'il veuille, après la mort, changer à ce point la substance,
l'essence et la vie de cette âme? Ce ne serait plus une
continuité de la vie humaine, mais une vie essentiellement autre
qu'il faudrait attribuer à l'homme, si tant est qu'on s'en tienne
au système d'Aristote.

Lorsque M. Bernies est gêné par la théorie aristotélicienne
du composé humain, il recourt aux idées platoniciennes et



— 163 —

affirme que «l'âme ne peut se concevoir que vivante», que

par conséquent elle est « esprit et vie essentiellement » (p. 394

à 395), etc. Il se rabat aussi sur des images commodes, mais qui
ne sont pas des arguments, l'aristotélisme une fois admis. « La
spiritualité substantielle, dit-il, est comme un vulnéraire... c'est

une cuirasse, un second rempart qui protègent le moi » (p. 388).

Loin de moi de reprocher à M. Bernies sa poésie et ses

arguments tirés de l'ordre moral. J'en reconnais la force, mais
à la condition qu'on ne les fasse pas reposer sur l'aristotélisme,
qui, effectivement, les saperait par la base s'il n'était une
erreur. M. Bernies a été beaucoup mieux inspiré dans les

pages trop courtes où, écartant le monisme matérialiste, il a

reconnu quelque mérite au monisme spiritualiste, qui cherche
à résoudre la question en dehors du dualisme cartésien et des

contradictions aristotéliciennes. Je regrette de ne pouvoir citer
les pages 338-345; on les lira avec intérêt. C'est de ce côté,
je crois, qu'il faut creuser. E. Michaud.

La Sainte Bible illustrée ; Neuchâtel, Zahn, grand in-8°,
1200 p., 850 illustrations, 1903, 24 fr. (en souscription), 35 fr.
(hors souscription).

Il serait déplacé cle recommander aux lecteurs de cette
Revue la lecture cle la Bible. Il suffit de leur dire que la
version Segond, adoptée par M. le pasteur Secrétan, est peut-être
la meilleure version française que nous ayons; que les
illustrations insérées dans le texte de la Bible sont d'une très
grande importance, si l'on veut rendre cette lecture populaire,
et que ceci est extrêmement désirable; que rien n'est beau et
utile comme de voir, en famille, autour de la lampe, les enfants
contempler et admirer des gravures qui provoquent leur attention

et leurs réflexions sur les sujets religieux ; que la Bible
de Doré et les Evangiles de Tissot sont des éditions de luxe
qui ne s'adressent qu'aux personnes très riches ; qu'une belle
édition illustrée à la portée des bourses moyennes était le
vœu de beaucoup de chrétiens, et qu'il faut féliciter vivement
M. Zahn de nous l'avoir procurée. Grâce à lui, nous avons
maintenant une « Bible de famille » moderne, appelée très justement

le Livre d'or des familles.



— 164 —

Le choix des gravures y est excellent : ce sont les plus
grands maîtres anciens et les meilleurs artistes modernes. A
côté des Michel-Ange, des Raphaël, des Titien, des Léonard
de Vinci, des Rembrandt, des LIolbein, des Lesueur, on peut
admirer les Bonnat, les Dietrich, les Gebhardt, les Henner, les
Lhermitte, les Munkaczy, les Wencker, etc. De telles œuvres,
si pleines d'idées, de sentiments, d'inspirations élevées, sont
aussi des prédications Le commentaire de l'art n'est pas moins
précieux que celui de la science et des lettres. Aussi sommes-
nous persuadés que ce très beau volume aura le plus grand
succès, et nous le signalons comme un charmant présent à

faire, non seulement à la veille du nouvel an, mais en toutes
circonstances. E. M.

D. W. Bousset : Die Religion des Judentums im
neutestamentlichen Zeitalter; Berlin, Reuther und Reichard,
in-8°, 10 M., 1903.

Cet ouvrage est de premier ordre, soit parce qu'il est
composé d'après les sources les plus sûres et avec une
parfaite impartialité, soit parce que l'exposition en est méthodique
et claire. L'auteur est au courant de tout ce qui a été publié
avant lui sur cette question et il en a tenu compte selon les

règles d'une critique savante. Malgré son érudition, il n'a pas
la prétention de dire le dernier mot sur les problèmes qu'il
étudie: «Je mehr ich mich in meine Aufgabe hineinarbeitete,
desto mehr wurde mir bewusst, wie viel Arbeit noch auf dem

vorliegenden Gebiet zu tun sei. » Toutes les questions sont si

graves que je ne saurais dire quels sont les chapitres les plus
importants. On lira, en tout cas, avec un vif intérêt ceux qui
sont intitulés : Die messianische Hoffnung. Die Apokalyptik.
Die Hypostasen-Spekulation. Zur Anthropologie. Das
religionsgeschichtliche Problem.

Ce dernier chapitre se termine par les paroles suivantes,
qui indiquent exactement la conclusion et l'esprit de l'ouvrage:

« Es musste einer, der grösser als Apokalyptiker und rabbi-
nische Theologen war, kommen, es musste im Evangelium
eine Neubildung erfolgen, ehe aus jenem gärenden Chaos
wieder die Einheit und die Lebendigkeit echter und wahrer
Frömmigkeit entstehen konnte. Aber lebendig geworden sind



— 165 —

die neuen Gedanken, die Keime träumen unter der Oberfläche
und harren des göttlichen Werde Die Elemente, die notwendig
sind für den grossen Gesundungs- und Lebensprozess, liegen
nebeneinander. Es muss nur der Kontakt hergestellt werden,
und der Prozess beginnt. — Vorarbeit hat in redlicher Weise
zu dem allem das Judentum getan, und, das dürfen wir nicht
vergessen, es tat diese Vorarbeit, indem es wesentliche
Elemente fremder Religion in sich aufnahm und bis zu einem

gewissen Grade verarbeitete. Schliesslich hat nicht nur eine

Religion zu dem Werden des Christentums beigetragen, sondern
ein Kontakt der Religionen der abendländischen Kulturwelt,
der hellenistischen Kulturperiode. Alexander der Grosse musste
kommen und das hellenistische Reich bauen, das Zusammenfluten

der nationalen Kulturen vom Euphrat und Tigris bis
nach Alexandria und Rom musste beginnen, damit die
Vorbedingungen zum Werden des Evangeliums geschaffen wurden.
Das Judentum war die Retorte, in welcher die verschiedenen
Elemente gesammelt wurden. Dann erfolgte durch ein schöpferisches

Wunder die Neubildung des Evangeliums » (S. 493).
Ajoutons qu'une excellente Table termine ce savant volume,

et rend les recherches faciles. E. M.

Grande Encyclopédie (Paris, rue de Rennes, 61), 31 volumes,
d'environ 75,000 colonnes. Prix, 775 fr.

Autant l'Encyclopédie du XVIIIe siècle a été une œuvre
d'attaque, autant celle du XIXe a été une œuvre de science

pure, non agressive et seulement objective. Elle a été
commencée vers 1885 et terminée en 1902; elle est l'œuvre
d'environ cinq cents collaborateurs, œuvre toutefois aussi une que
possible, en ce sens qu'elle a été conçue et exécutée d'après
un plan général un. Le but a été de dresser l'inventaire des
connaissances humaines à la fin du XIXe siècle sans rien
omettre d'essentiel. Il va de soi que le XXe siècle écrira, lui
aussi, son Encyclopédie, qui achèvera et perfectionnera celle
du XIXe. En attendant, celle-ci est monumentale, pour ne pas
dire colossale, et en tout cas admirable. Ce n'est pas à dire
que tous les articles y soient d'égale valeur; ceux de la
première moitié sont plus volumineux et plus complets ; ceux de



— 166 —

la seconde ont été, faute d'espace, écourtés, quelques-uns même
supprimés. Il faut sans aucun doute le regretter. Les gravures
et les cartes ont été aussi, vers la fin, raréfiées et moins
soignées. Néanmoins et malgré les défauts inévitables dans une
œuvre d'une telle dimension, on peut dire de la Grande
Encyclopédie qu'elle est une des merveilles du XIXe siècle, et que,
même dans ses pages obscures, elle est encore substantielle,
consciencieuse et suggestive. Les théologiens apprécieront
particulièrement les articles du regretté M. E. H. Vollet.

E. M.

Das Evangelium in Mähren. Bittschrift zu gunsten der
evangelischen Sache in Hohenstadt. Den deutschen Glaubensbrüdern

dargereicht von der evangelischen Gemeinde Hohenstadt

(Nordmähren). Selbstverlag, 1901.

Von Cyrillus und Methodius an war Mähren je und je ein
günstiger Boden für selbständige religiöse Bestrebungen. So

fand die Lehre der Waldenser auch in Mähren Aufnahme und
Verbreitung. Ferner hat Milic, des Matth. Janow Gesinnungsgenosse,

hier gelehrt und begeisterte Zustimmung gefunden.
Nach den Hussitenstürmen haben die mährischen Brüder, von
den Herren von Zerotin gefördert, ihre stille Tätigkeit daselbst
entfaltet. Den Mittelpunkt derselben bildete Prerau, wo auch ihr
erster Bischof, Matth. von Kunewald, begraben liegt. In Kralitz
hatten sie eine Druckerei, aus der neben vielen anderen Schriften
die berühmte „Kralitzer Bibel" hervorging. Im Jahre 1522

führte Paulus Speratus die lutheranische Lehre in Iglau ein,
der sich auch andere Städte, wie namentlich Brunn, anschlössen,
wrährend die Brüderunität sich mehr der Lehre Calvins näherte.
Es war ein frisches reformatorisches Knospen und Blühen
ringsum im Lande Mähren. Aber die Gegenreformation fiel
wie ein Reif auf dieses verheissungsvolle Blühen. In Olmütz
wurde ein Jesuitenkollegium eröffnet und ein eigener Inquisitor
bestellt. Der Führer der mährischen Brüder, K. v. Zerotin,
wurde des Hochverrats angeklagt und aus dem Landrecht aus-
gestossen; aus dem Stadtrat von Brunn wurden alle Evangelischen

entfernt; die Aufnahme von „Ketzern" in den
Bürgerverband wurde verboten, die Bestattung wurde ihnen
verweigert. 185 Edelleute und über 30,000 Bürger zogen, durch



— 167 —

Liechtensteinsche Dragoner von Haus und Hof vertrieben, in
die Verbannung. Damit verschwand auch jene herrliche Blüte
der Wissenschaft und des Handels aus Mähren, zu der gerade
die Brüderunität durch ihre Lehranstalten in Eibenschitz, Pross-

nitz und Prerau so viel beigetragen hatte. Selbst der
ehrwürdige Senior und letzte Bischof der mährischen Brüder, Amos
Comenius, wurde aus Fulnek durch spanische Soldaten
vertrieben. Die Gegenreformation hat ihr Werk gründlich getan.
Nur geheim und kümmerlich fristeten die Evangelischen in
Mähren ihr Leben. Erst unter Maria Theresia ward ihnen
wieder gestattet, wenigstens stille Hausandachten zu halten.
Kaiser Josephs Toleranzpatent aber gab ihnen die Möglichkeit,
in Bethäusern gottesdienstlich sich zu versammeln. Und da

zeigte sich, wie viele Evangelische noch im Lande waren :

im Jahre 1786 wurden 14 Gemeinden Akatholiken mit etwa 15,000
Seelen gezählt. Es mussten jedoch noch viele Kämpfe
durchgekämpft werden, bis Kaiser Franz Joseph I. mit dem Patent
vom 4. März 1849 volle Glaubensfreiheit gewährte und jeder
„gesetzlich anerkannten Kirche und Religionsgesellschaft volle
Selbständigkeit in der Ordnung und Verwaltung ihrer
Angelegenheiten" zusprach. Aber schon die fünfziger Jahre brachten
die Reaktion, die in dem Konkordat vom Jahr 1855 gipfelte. Es
bedurfte eines unglücklichen Krieges (1859), um die Regierung
gegenüber den Wünschen der Untertanen gefügiger zu machen.
Das Protestantenpatent vom 8. April 1861 garantierte völlige
Gleichberechtigung aller Bekenntnisse und freie Religionsübung.
Auf ihm ruht die heutige Stellung und Verfassung der
evangelischen Kirche in Österreich.

Nach diesem in nuce hier skizzierten historischen Rückblick
geht der Verfasser auf die jetzige evangelische Bewegung in
Osterreich und im besondern in Mähren über. Er bespricht
die Ursachen, die Fortschritte und die Hemmnisse der Bewegung.

Bemerkenswert ist das Bekenntnis, das Dr. Eisenkolb
im österreichischen Reichsrate abgelegt : „Wir sind dem neuen
Bekenntnis beigetreten aus innerer Überzeugung, wir wollen
unser neues Bekenntnis nicht betrügen, wir haben den
Katechismus zur Hand genommen, wir haben nach langer Zeit
wieder beten gelernt, unser Inneres hat sich dem christlichen
Glauben wieder erschlossen, unser Herz gehört Jesu Christo,
dem Heiland. Wir dulden nicht, dass irgend jemand, und sei



-- 168 —

es ein Geistlicher, zwischen uns und unserm Gott, unserm
Heiland steht. Wir sind glücklich, den Kampf für das wahre
Christentum, für das Evangelium zu führen, wreil wir unserm
Heiland ergeben sind." Die Bewegung schreitet fort. An mehr
denn 50 Orten sind evangelische Vikariate errichtet, in Mähren
allein in Trübau, Ilohenstadt, Olmütz, Neutitschein, Nikolsburg,
Zauchtl und Chrostau. Zwar arbeitet Rom mächtig gegen die

Bewegung, aber sie schreitet dennoch fort. Der Verfasser
zeigt dies an seiner eigenen Gemeinde Ilohenstadt in
Nordmähren. Noch hat sie viel zu kämpfen und zu dulden. Zu
ihrer Stärkung ersehnt sie besonders heiss ein eigenes Kirchlein

; wir wünschen ihr in brüderlicher Gesinnung offene Herzen
und Hände.

Konstanz. Pfr. Schirmek.

N. Gloubokoffsky : L'Epître aux Galates (en russe).

M. Nicolas Gloubokoffsky, l'un de nos professeurs de

théologie les plus estimés, vient de faire paraître un ouvrage
sur l'Epître de St. Paul aux Galates, sous le titre dé « Evangelisation

de la liberté chrétienne dans l'Epître aux Galates*) ».

Les lecteurs de la « Revue Lnternationale de Théologie »

trouveront certainement de l'intérêt à connaître le contenu de cet
ouvrage, ne fût-ce qu'en extraits sommaires.

Voici la table des matières: La Galatie à l'époque des

apôtres. Ethnographie de la Galatie du Nord, aux habitants
de laquelle fut principalement adressée l'épître. Fondation et
histoire des Eglises galates avant la publication de l'épître.
Epoque de la publication de cette épître. Son authenticité. Sa
conservation intacte. Conditions historiques; but et caractère
général de l'épître. Analyse du contenu. St. Paul comme apôtre.
Son evangelisation. Doctrine de St. Paul touchant la vie
réellement chrétienne. L'importance historique de l'Epître aux
Galates.

L'auteur dit que St. Paul, tout en adressant son épître à

tous les Galates indifféremment, avait pourtant en vue ceux

*) Parmi ses autres ouvrages, je citerai: Théodoret de Cyr; La conversion de
Saul et l'Evangile de St. Paul; L'Evangile des Evangiles; Le divorce; La langue
grecque de la Bible.



— 169 —

d'entre eux qui avaient gardé leurs particularités nationales.
Il fait remonter la fondation des Eglises galates à l'époque du

deuxième voyage d'évangélisation de l'apôtre. Son intention
première avait été de prêcher l'Evangile en Occident,
principalement à Ephèse, aux Juifs; mais le Seigneur le détourna
de cette idée et le conduisit parmi les Gentils. La tâche de

St. Paul était surtout rendue difficile par le caractère des

Galates, gens versatiles, changeants, capables d'entraînements.
Sa position était encore aggravée par l'hostilité qu'il rencontra
parmi les particularistes judaïsants, qui l'entourèrent d'espions
et mirent toutes les entraves possibles au succès de sa
prédication.

Le professeur Gloubokoffsky, rejetant l'opinion de Rendali,
de Zahn et de Ramsay, dit que l'Epître aux Galates n'a pas
précédé la troisième visite de St. Paul aux Eglises de l'Asie
mineure et de l'Europe, et il la place entre les Epîtres aux
Corinthiens et l'Epître aux Romains, c'est-à-dire vers la fin de
l'année 57 et certainement pas plus tard que vers le
commencement de l'année 58.

L'authenticité et la parfaite conservation de l'Epître aux
Galates, attaquées par quelques savants, ne sauraient, au dire
de M. Gloubokoffsky, être mises en doute. L'auteur passe en
revue les opinions contraires; elles sont nombreuses, mais ne
surgissent que tard, vers la moitié du XIXe siècle; l'auteur
nomme Bruno Bauer (le même qui envisageait le christianisme
comme un produit du stoïcisme romain), comme le premier
savant ayant émis des doutes sérieux sur l'épître; malgré les
quelques difficultés qu'elle offre, difficultés soulevées par une
critique chicanière et qui s'expliquent par l'insuffisance générale

des données que nous possédons sur l'époque apostolique,
l'auteur dit que l'on peut affirmer hardiment que, dans cette
épître, nous possédons un texte d'une authenticité parfaite,
corroborée par l'étude des conditions historiques de l'époque,
des motifs, du but de l'épître, de son caractère général et palla

conformité de ces différentes données avec le contenu de

l'épître.
A l'époque où l'apôtre écrivait son épître, dit l'auteur, il

se trouvait dans une position particulièrement difficile. Il avait
à lutter contre l'opposition des judaïsants, à cette époque encore
très puissants et qui tâchaient de contrecarrer et de ruiner



— 170 —

tout son ouvrage. La Galatie était précisément la contrée qui
demandait le plus de soins, vu le caractère inconstant, léger,
des habitants qui se laissaient facilement influencer. Les
conditions où se trouvait l'apôtre, le forçaient à une lutte, à une
polémique constante et parfois très énergique, presque violente.
Il affirme, il souligne son droit à une opinion absolument
indépendante, il attaque fortement la façon de voir, la doctrine
des judaïsants et prouve victorieusement la vérité de la sienne.

Mais l'apôtre ne se borne pas seulement à la polémique,
il ne lui suffit pas de confondre ses adversaires, il jette les

principes, les bases immuables d'une vie, d'une morale
chrétienne, indépendante du formalisme judaïco-pharisien, et en
même temps absolument contraire à l'immoralité effrénée du
matérialisme païen.

Dans l'épître nous possédons, outre une introduction et
une conclusion, trois parties distinctes : l'apologie personnelle
de l'apôtre, sa polémique dogmatique et une exhortation à

suivre la morale indiquée dans l'épître.
L'auteur analyse cette épître à ces différents points de

vue. D'abord l'apologie de l'apôtre. Il parle avec une grande
autorité, il assume son titre d'apôtre élu par Dieu, pour
accomplir sa mission chrétienne; il souligne qu'il n'est pas le

porte-voix, le représentant d'un cercle de gens ayant certaines
vues humaines. Ce n'est pas dans l'esprit humain qu'il puise
les principes de ses discours, mais bien dans la doctrine même
du Sauveur. Il est devenu chrétien et apôtre en vertu d'une
mission directe de Dieu. Cela le met au niveau des autres
apôtres, témoins oculaires de l'activité du Seigneur pendant sa
vie terrestre, et lui donne le droit, lui impose le devoir de

prêcher avec une absolue liberté, en sa qualité d'apôtre des

Gentils. Aussi voyons-nous cette evangelisation de St. Paul
sanctionnée par l'Eglise.

Il est à remarquer, dit l'auteur, que St. Paul qui, au
commencement de son evangelisation, entreprenait ses voyages en
vertu d'un mandat de l'Eglise d'Antioche, qu'il informait des

résultats obtenus, change de système après sa troisième visite
à Jérusalem; il n'agit plus comme mandataire de l'Eglise
d'Antioche, mais de sa propre initiative, de son autorité personnelle,

et rejette résolument les liens imposés par la loi de

Moïse, et cela malgré l'opposition violente et les intrigues des



__ 171 —

judaïsants. Nous voyons donc que le système d'évangélisation
de St. Paul s'étaye sur des bases chrétiennement immuables et

qu'il y trouve la confirmation de son autorité apostolique.
Ensuite, l'Evangile de St. Paul et sa polémique dogmatique.

La loi ne conduit pas au salut, dit l'apôtre; elle ne confère et
ne saurait conférer la sainteté : car pour cela il aurait fallu
que l'homme qui se trouve sous le règne de la loi, pût
l'observer jusque dans ses moindres détails; la moindre infraction
aux prescriptions de la loi conduit à la condamnation ; on
n'obtient donc le salut que dans la voie de la foi, et non,
comme le pensent les judaïsants, ces aveugles et fanatiques
défenseurs de la grandeur de la loi, par les actes prescrits
par la loi. Les judaïsants, dit l'auteur, ont donné à la loi, qui
a une grande importance historique, une portée dogmatique
qu'elle ne possédait pas. Mais la loi a été mise de côté et elle
a, quoique négativement, préparé le règne de la foi, que tous
peuvent atteindre au moyen du baptême qui unit à Dieu. La
loi n'a donc eu qu'une importance temporaire; elle n'a été
qu'un moment préparatoire pour le règne de la foi, et
contenait en elle-même sa condamnation. Les judaïsants ne niaient
pas ce caractère temporaire de la loi, mais ils affirmaient que,
pour atteindre le salut, l'homme devait passer par ce stage
préparatoire et traverser l'alliance de la loi. C'était là leur
erreur et St. Paul la combattait avec toute l'énergie d'une
conviction profonde. Il corrobore souvent ses arguments
par des citations tirées de la Bible (Abraham et ses deux
fils, etc.).

L'apôtre voit l'essence objective du salut de l'humanité
dans le sacrifice de Golgotha, où la loi qui punit tombe de
tout son poids sur la plus innocente des victimes et s'annihile
par cet acte de la plus grande injustice. Ce sacrifice met fin
à notre misère et à notre impuissance juridique d'atteindre le

salut; mais, ajoute l'apôtre, ce bénéfice ne saurait être atteint
par l'homme que s'il agit conformément aux lois de son nouvel
état d'être libre, en union avec la perfection éthique du nouvel
ordre de choses.

Doctrine morale de St. Paul sur la vraie vie chrétienne.
Il s'agissait, pour l'apôtre, d'éclairer théoriquement cette
existence nouvelle du «juste». Le trait caractéristique de cette
nouvelle existence est que le juste, le chrétien n'est plus un



— 172 —

esclave, qu'il a acquis la liberté sans laquelle il ne saurait
mettre à profit la grâce qui lui est accordée et en vertu de

laquelle, dirigé par le St-Esprit, il s'identifie avec Dieu. Le
chrétien vit librement, mais en conformité parfaite avec sa

nouvelle dignité de fils. De son activité basée sur la foi, naît
l'amour qui nous excite à remplir la volonté de Dieu. Le principe,

la source de la morale chrétienne, est donc le Christ ;

son arme, son organe est la foi, et son effet l'amour dans

toutes ses manifestations. Le problème moral du chrétien est

son identification avec l'idéal; mais il ne peut l'atteindre que

par de grands et de constants efforts. Tel est l'enseignement
de St. Paul, son «évangile de la liberté chrétienne».

Importance historique de l'épître. Nous ne connaissons ni
toutes les menues conditions où a été écrite cette épître, ni
comment elle a été transmise à son adresse, ni l'accueil que
lui ont fait ses premiers lecteurs. L'auteur est enclin à

supposer que le succès a couronné, en Galatie, les efforts du

grand missionnaire; que, de même qu'à Corinthe, son
argumentation ardente, mais en même temps pleine de bonté et

d'encouragements, a produit les résultats voulus. Si toutefois
il est des points douteux sur l'effet immédiat de l'épître parmi
les Galates, il ne saurait y avoir le moindre doute sur
l'immense influence qu'elle a eue sur le développement général de

l'idée chrétienne. C'est elle qui règle définitivement les
rapports entre la loi ancienne et la liberté nouvelle. Le moment
était critique. Les judaïsants, puissants et nombreux, demandaient

un compromis entre la loi ancienne et la grâce
nouvelle; c'était une question brûlante. Si l'apôtre avait faibli, s'il
avait accepté le compromis, le sacrifice de Golgotha était
déclaré insuffisant, l'idée fondamentale du salut restait mal
comprise ou insuffisamment, et la chrétienté risquait de se

transformer en une secte qui, comme beaucoup d'autres sectes
judéo-chrétiennes de cette époque, aurait été vouée à la
disparition; aussi l'apôtre souligne-t-il l'importance de sa missive:
il dit qu'il l'écrit avec de grandes lettres, et de sa main, du

commencement à la fin L'apôtre décide la question dans toute
son étendue, définitivement, sans aucune concession à la partie
adverse. Aucun doute, aucune hésitation ne sont plus possibles.
Cette épître est la proclamation de l'Evangile de J.-C. dans
toute la plénitude de sa force et de sa vitalité.



— 173 —

Il ne me reste à ajouter à cet aperçu qu'une remarque.
L'ouvrage du professeur Gloubokoffsky n'est pas volumineux;
mais, pour l'écrire, l'auteur a dû faire de très grandes recherches

dans différentes littératures (la nomenclature des auteurs
cités forme plus de deux pages). C'est un travail d'érudition.

Rev. H. Riley Gummey: The «Prayer of Consecration » in
the American Liturgy. An Exposition. Germantown,
Philadelphia, Pennsylvania; br. in-8°, 21 p., 1902.

L'auteur s'est proposé le but suivant: «It is therefore the

purpose of this paper to make an examination of the text and
historical origin of the Prayer of Consecration which the
American Church adopted on the 14th of October, 1789, in
relation to the Lord Christ's original institution of the Holy
Eucharist as recorded in the N. T., and to the genuine liturgical

tradition of the individed Church, in order, if possible,
to clear away the misconception of this venerable prayer
wherewith it is enwrapped in the minds of some to day, and
to elucidate the principles upon which a lawful ceremonial
accompanying it must be based».

L'auteur a tenu parole. Quoique les textes des Pères qu'il
a cités pourraient être plus nombreux, ils suffisent pourtant
pour mettre la question au clair. Son résumé des changements
introduits, en Occident, dans le canon de la messe (p. 16-21),
est excellent, et je regrette que la place me manque pour le
reproduire ici. Il termine ainsi : « To sum up, the Prayer of
Consecration in our American Liturgy has a natural and
obvious rationale and significance; it closely follows the
analogy of obedience to our Lord Christ's command « Do this » ;
it is in absolute accord with early patristic teaching, both
Eastern and Western ; it is in harmony with the norm of the
primitive liturgical tradition, with the unaltered usage of the
Eastern Church until to-day, and of the Western Church until
after the XII. century. Any ceremonial therefore of merely
Western origin and of relatively recent introduction and
development, and involving a late misinterpretation of the text
of the Roman Canon Missae, and an ignoring of historical fact,
not to mention the setting at naught of the very diction and



— 174 -
grammatical construction of the Prayer of Consecration is
ruled out ipso facto. All elevations of either species during
the recital of the narrative institution, with the accompanying
genuflexions, etc., are barred, being borrowings from the modern
Roman rite (in which they have found an authoritative place
since 1570 only) and being based upon a misconception and
an erroneous view of Eucharistie Consecration that grew into
ripened existence only in the late medigeval period. »

Bref, cette étude est une très bonne contribution à l'histoire

des altérations de la doctrine eucharistique en Occident;
elle sera utile aux théologiens de la tendance matérialiste.

E. M.

Dr. E. Herzog, Bischof : Die kirchliche Sündenvergebung nach
der Lehre des hl. Augustin. Bern, K. J. Wyss, 1902, Fr. 2.

Diese jüngste Schrift in der Beichtliteratur bietet sehr viel
Neues und Interessantes. Ihre Veröffentlichung wurde veranlasst

durch die Broschüre des Dr. P. A. Kirsch: „Zur Geschichte
der katholischen Beichte." Nachdem nämlich Bischof Herzog
in zwei früher erschienenen Publikationen („Die obligatorische
römische Ohrenbeichte eine menschliche Erfindung" und
„Erwiderung auf die versuchte Widerlegung meiner Schrift") die

Behauptung des Bischofs Egger von St. Gallen, die Beichte (im
römischen Sinn) sei keine menschliche Erfindung, sondern in
der hl. Schrift und den Werken der Kirchenväter begründet,
auf das klarste und gründlichste widerlegt hatte, glaubte
Dr. Kirsch, dem geschlagenen römischen Bischof zu Hülfe
kommen zu müssen, wie es vor ihm Professor Schanz getan
hatte. Dr. Kirsch geht bei seinen Angriffen etwas vorsichtiger
zu Werk als seinerzeit Bischof Egger. So hält er die naive
Behauptung, man habe in den ersten christlichen Jahrhunderten
gerade so gebeichtet wie in der heutigen römischen Kirche,
nicht aufrecht, auch spricht er nicht von einer unmittelbaren
göttlichen Einsetzung der Ohrenbeichte, sondern macht das

Zugeständnis, sie habe sich mit der Zeit zu dem entwickelt,
was sie heute ist, aber „der Keim" dazu sei „von Christus in
das Ackerland der Kirche gepflanzt worden" Nun beweist
aber Bischof Herzog in der vorliegenden Schrift auf das
schlagendste, dass selbst zur Zeit des grössten Kirchenvaters der



— 175 —

abendländischen Kirche, des hl. Augustin, die Beichte im
heutigen römischen Sinn noch völlig unbekannt war und erst viel
später erfunden wurde. Das Busssakrament der alten Kirche
war demnach etwas ganz anderes, als was die römische Kirche
heute so bezeichnet. Hatte Bischof Herzog in seiner Antwort
an Bischof Egger sich hauptsächlich auf Äusserungen des hl.
Chrysostomus berufen, so stützt er sich nun in seinen neuesten
Ausführungen ausschliesslich auf Aussprüche des hl. Augustin.
Das Werk erhält dadurch einen einheitlichen Charakter. Im
Gegensatz zu den fast durchwegs unrichtig angeführten oder
verstümmelten Zitaten in Eggers Broschüre : „Die Beicht keine
menschliche Erfindung", können die von Bischof Herzog
beigezogenen Aussprüche des hl. Augustin mit grösster Leichtigkeit
nachgeschlagen und auf ihre Authentizität geprüft werden,
indem sie alle nach der Kirchenväter-Ausgabe von Caillau (Paris
1836—40) quellenmässig belegt sind und dem Buch überdies
ein besonderes Verzeichnis der entnommenen Zeugnisse als
Anhang beigegeben ist. Die Auswahl der 114 Aussprüche
Augustins — es werden auch noch 14 Stellen aus Schriften, die
dem hl. Augustin unterschoben worden sind, erörtert — ist eine
in jeder Beziehung vortreffliche und verrät den mit den Schriften
der Kirchenväter wohlvertrauten und gründlichen Gelehrten,
der keine Mühe scheut, um die Wahrheit ans Licht zu bringen.
Man erhält beim Lesen der Schrift unwillkürlich den Eindruck,
dass bei der Auswahl der Zeugnisse nicht ein einseitiges
Interesse massgebend war, sondern die Rücksicht auf das
organische Ganze, auf das Busssakrament überhaupt; gleichwohl
wird das Werk von selbst zu einer unwiderlegbaren Apologie
des Standpunktes, den die christkatholische Kirche von jeher
in der Beichtfrage eingenommen hat. Sein streng wissenschaftlicher

Charakter und sein reicher Inhalt machen es unzweifelhaft

zu einem standard work in der Beichtliteratur. Sehr
angenehm und wohltuend berührt es endlich, dass Bischof Herzog,
im Gegensatz zu dem anmassenden, unklaren Gerede des Herrn
Kirsch, seine Ausführungen rein sachlich darstellt und die
Widerlegung in einem ruhigen und würdigen Tone führt. Statt
einzelne Abschnitte besonders hervorzuheben, beschränken wir
uns darauf, den Hauptinhalt der sieben Kapitel kurz zu skizzieren.

Im I. Kapitel, das den Titel führt: „Von der Sünde unter
den ChristgldubigenC vernehmen wir, dass Augustin in seinen



— 176 —

Belehrungen über die kirchliche Bussübung immer nur zwei
Klassen von Sünden unterscheidet, nämlich grobe Missetaten,
infolge deren die Abendmahlsgemeinschaft verloren geht, und
tägliche Fehltritte. Von den „mittleren Sünden" des Professor
Schanz, welche ..eine Mittelstufe zwischen täglichen und Kapitalsünden"

darstellen sollen, weiss der hl. Augustin noch nichts.
Zur Tilgung der täglichen Fehltritte empfiehlt Augustin als
Reinigungs- und Heilmittel das Gebet, die eigene Versöhnlichkeit

und Werke der Wohltätigkeit. Die Bussübung in der Form
der Ohrenbeichte erwähnt er mit keinem Wort, wohl aber mahnt
er, dass auch Christen, die keine groben Sünden begangen
haben, ihre allgemeine Sündhaftigkeit aufrichtig eingestehen
sollen. Das ist das einzige Bekenntnis, das er von den Gläubigen
fordert.

Von grosser Wichtigkeit ist das //. Kapitel: „Von der

Kirche,'" in welchem bewiesen wird, dass Augustin die Kirche
nicht wie die heutigen römischen Theologen als eine nur in
Bischöfe und Priester organisierte Hierarchie ansieht, sondern
an der apostolischen Auffassung festhält und mit dem Ausdruck
„Kirche" die Gemeinschaft aller Christgläubigen auf dem ganzen
Erdkreis bezeichnet, deren Haupt Christus ist. Dass Augustin
noch keinen sichtbaren Stellvertreter Christi gekannt hat, zeigen
schon die Aussprüche: „Unser Haupt ist im Himmel" (also nicht
in Rom!). „Unser Haupt ist ohne Sünde und ohne Tod." Ferner
sieht Augustin in Christo selbst den Felsen, auf welchem die
Kirche erbaut ist, und nicht in Petrus; an einen Jurisdiktionsprimat

der sogenannten Nachfolger Petri hat er in keiner
Weise gedacht.

Das III. Kapitel handelt „ Von der Schlüsselgewalt der Kirche1-1.

Darunter versteht Augustin regelmässig die Gewalt der
Sündenvergebung. Da Lasterhafte das Reich Gottes nicht erben werden,
können schwere Vergehen als ein geschlossenes Tor bezeichnet
werden, das den Menschen nicht zur wirklichen Teilnahme am
Heile gelangen lässt. Die Öffnung des Tores ist die
Sündenvergebung, die Schlüssel sind die Gnadenmittel, durch die
Vergebung der Sünden erlangt wird. Diese Schlüssel gab Christus
seiner Kirche, sie hat also Gewalt, Sünden zu binden und zu
lösen. Dass der Papst als Nachfolger des Petrus der eigentliche
Träger der Gewalt der Sündenvergebung sei und eine besondere
Schlüsselgewalt besitze, war dem hl. Augustin völlig unbekannt.



— 177 —

Er betrachtet es vielmehr als etwas Selbstverständliches, dass

die Kirche, die organisierte Gemeinschaft der Christgläubigen,
die Schlüssel erhalten hat, und nicht die Gesamtheit der
Kirchenvorsteher, oder gar der Bischof von Rom. Für ihn ist die Kirche
die höchste und letzte Instanz, daher kann von einer
„selbständigen" Gewalt der Hierarchie über die Kirche keine Rede
sein. Die Kirche übt aber die Schlüsselgewalt durch ihre
rechtmässigen Organe aus; als solche gelten in erster Linie die
Vorsteher der Kirche, die Bischöfe. Von einer Anwendung der
Schlüsselgewalt kann jedoch nur bei groben Sündern und
Verbrechern die Rede sein, welche die kirchliche Rekonziliation
aus eigenem Antrieb nachsuchen. Solche müssen, wenn es der
Kirchenvorsteher für gut findet und es im Nutzen der Kirche
liegt, „vor den Augen vieler oder auch der ganzen Gemeinde
Busse tun". Weil Augustin die Bischöfe und Priester nur als
die Organe der Kirche betrachtet und nicht als Richter über
die Kirche, so will er von einer Absolution in der damals bei
der Sekte der Donatisten und heute in der ganzen römischen
Gemeinschaft üblichen Form: „Ich spreche dich los", nichts
wissen. Er ruft aus: „Was fällt dir ein, Häretiker, dich zu
brüsten, dass du lösest, du aufrichtest, du erfeuchtest? Menschen
geben das Heil nicht; der Herr löst die Gefesselten." Was
Augustin an den Donatisten heftig rügt, nämlich, dass sich ihre
Bischöfe und Priester für Mittler zwischen Gott und Menschen,
für Stellvertreter Gottes hielten und wähnten, als solche mit
richterlichem Spruch den Menschen die Sünden vergeben oder
behalten zu können, das gilt nun heute in der römischen Kirche
als unumstösslichcs Dogma.

Im IV. Kapitel, das die Überschrift trägt: „ Von der kirchlichen

Sündenvergebung im allgemeinen'1, wird die Frage erörtert,
was man unter dem reumütigen Bekenntnis, das nach Augustin
zur Erlangung der Sündenvergebung notwendig ist, zu
verstehen hat, vor wem und in wTelcher Form es abzulegen ist.
Das Resultat der Untersuchung lautet für die römische Lehre
geradezu vernichtend. Augustin kennt die Beichte im modernen
Sinne nicht. Abgesehen von dem Eingeständnis schwerer
Verbrechen, die die kirchliche Rekonziliation notwendig machen,
redet er niemals von einem speziellen Sündenbekenntnis vor
einem Organ der Kirche. Das Bekenntnis, das er für tägliche
Übertretungen verlangt, ist die demütige Selbstanklage vor Gott,

Rtivuc intern, de Théologie. Heft 41, 1903. 12



— 178 —

die ausgedrückt werden kann in der Teilnahme an den
Bussgebeten der Kirche. „Alles wird getilgt, wenn wir aus
aufrichtigem Herzen und mit vollem Vertrauen zum Allwissenden
sagen: Vergib uns, wie auch wir vergeben." Von einer
Sündenvergebung durch den Priester redet Augustin niemals, sondern
er schreibt immer der Kirche die Gewalt der Sündennachlassung
zu, weil sie den hl. Geist als Unterpfand empfangen hat, ohne
welchen keine Sünden nachgelassen werden.

Das V. Kapitel lautet: „Von der Vergebung der täglichen
Sünden". Nach augiistinischer Lehre bewirkt das in reumütiger
und versöhnlicher Gesinnung gesprochene Bussgebet die
Vergebung der täglichen Sünden. Unter diesem Bussgebet versteht
der Kirchenvater die gemeinschaftliche Bussandacht der
Gemeinde, die einen wesentlichen Bestandteil des täglichen
Gottesdienstes bildete. Die gegenseitige Fürbitte der versammelten
Gemeinde galt demnach als Form der kirchlichen
Sündenvergebung. Die Kommunikanten legten vor dem Abendmahls-

genuss keine spezielle Beichte ab, weil man sich nach den
Äusserungen .Augustins noch an die Weisung des Apostels Paulus
I. Cor. 11, 28 hielt.

Das VI. Kapitel behandelt die Lehre Augustins: „Von der
Vergebung schwerer Vergehen". Grobe Sünder, welche von der
Abendmahlsgemeinschaft ausgeschlossen worden, werden nur
einmal im Leben, nachdem sie sich längere Zeit den von der
Kirche auferlegten Bussübungen unterzogen hatten, zur
kirchlichen Rekonziliation zugelassen. Die Wiederaufnahme in die

Kirchengemeinschaft wurde dem Gefallenen nur ein einziges
Mal gestattet, damit „das Heilmittel für die Kranken nicht
gemein werde und an Nutzen verliere". Die Busse für die
Rekonziliation begann jeweilen mit einem reumütigen Bekenntnis
der Schuld vor dem Bischof, als dem Organ der Gemeinde,
welcher dem Büsser Anweisung gab, welchen Bussübungen er
sich zu unterziehen habe und, wie oben bemerkt, auch darüber
entschied, ob ein öffentliches Bekenntnis stattzufinden habe oder
nicht. Nach Ablauf der Busszeit empfing der Büsser während
des Gottesdienstes in der vom Bischof gesprochenen Fürbitte
der versammelten Gemeinde das Unterpfand der göttlichen
Vergebung. Dass mit dem geheimen Bekenntnis vor dem Bischof
auch eine geheime Lossprechung verbunden gewesen sei, dafür
findet sich in den Werken Augustins kein einziges Zeugnis.



— 179 —

In dem VII. Kapitel verbreitet sich Bischof Herzog darüber :

„ Wie sich der hl. Augustin hätte äussern müssen, um die Ohrenbeichte

der römischen Kirche zu lehren", und zeigt an einer grossen
Anzahl von prägnanten Beispielen, wie im Mittelalter die Schriften
Augustins und sogar die hl. Schrift absichtlich gefälscht wurden,
um mit diesen Falsifikaten die römische Lehre und Praxis
rechtfertigen zu können. Dr. J. Kunz.

H. Ch. Lea : Histoire de l'Inquisition au moyen âge, trad,
par S. Reinach; T. III: Domaines particuliers de l'activité

inquisitoriale ; Paris, Société nouvelle de librairie, rue
Cujas, 17; 1 vol., 898 p., 1902, 3 fr. 50.

N'ayant pas sous les yeux les deux premiers volumes de

cette œuvre importante, je regrette de ne pouvoir la juger
dans son ensemble. Toutefois ce troisième volume est déjà
suffisant par lui-même pour donner une idée de l'érudition et
de l'exactitude de la méthode de l'auteur. Il traite: 1° des
débats entre Franciscains ; 2° de Guillelma, de Dolcino et de
leurs disciples ; 3° des Fraticelli ; 4° et 5° de l'hérésie politique
utilisée par l'Eglise et par l'Etat; 6° de la magie et des arts
occultes; 7° des sorcières; 8° de questions théologiques; 9° enfin
de la corruption de la papauté, des moines, du clergé séculier,
et de la nécessité de la Réforme. On le voit, c'est une
histoire de l'Eglise occidentale du XIIIe siècle à la fin du XVe ;

et cette histoire est un réquisitoire d'autant plus terrible contre
Rome que l'auteur indique ses sources, sources inattaquables
et irréfutables.

Je dis «irréfutables», parce que les théologiens romains
eux-mêmes ne peuvent pas les réfuter et se bornent à les nier
ou à les dénaturer. « On a peine à croire, dit M. Lea, qu'il
ait pu se trouver, dans la pleine clarté du XIXe siècle, des
hommes assez hardis pour défendre la conduite de l'Eglise
à l'égard des hérétiques; mais, indice des progrès de l'humanité,

on ne tente plus cette tâche en justifiant les crimes ; on
préfère les nier effrontément. Dans une œuvre récente, M. le
chanoine Claessens, camérier secret de S. S., après avoir averti
le lecteur qu'il écrit avec la scrupuleuse impartialité et le
calme qui conviennent à l'historien, à la suite d'une longue et



180 —

sérieuse étude des sources originales déclare que la peine
appliquée par l'Eglise aux hérétiques avérés et endurcis est
simplement l'excommunication, et que jamais l'Eglise ne se

permit d'employer aucune contrainte brutale, qu'il s'agît de
convertir des Juifs et des payens ou de ramener au bercail
des chrétiens égarés. En même temps, M. Claessens prend
soin de faire cette réserve, que l'Eglise possède incontestablement

le droit d'employer des moyens physiques pour forcer
les gens baptisés à remplir les obligations que leur impose le
baptême» (p. 781).

En présence de cette impudente falsification de l'histoire
par les écrivains romanistes, des ouvrages comme celui de
M. Lea sont absolument précieux et nécessaires. M. Lea
glorifie hautement le courage et la foi de tous ces prétendus
hérétiques, martyrs oubliés, victimes de l'Inquisition (p. 780).
Il décrit, par un simple exposé des faits et des textes, le trafic
des indulgences, la simonie des papes et du clergé, les
scandales de toutes sortes, qui font du système papiste un système
irreligieux et immoral au premier chef. On ne saurait assez

répéter ces vérités, qui conduisent logiquement à la rupture
avec la papauté irréformable.

M. Lea démontre que l'Inquisition, loin d'avoir servi la
vérité et l'Eglise, n'a fait que les dénaturer et les affaiblir.
Autant l'unité de la vraie foi est nécessaire, autant les moyens
employés par l'Inquisition ont été coupables et contraires à la
vraie foi, en ce sens que les plus grands criminels, pourvu
qu'ils restassent fidèles extérieurement à l'orthodoxie romaine,
étaient épargnés par l'Inquisition, moyennant finances. « Cette
conception de l'orthodoxie séparait entièrement la religion de

la morale, comme l'atteste la remarque de Pie II que les
Franciscains étaient d'excellents théologiens, mais ne se souciaient
nullement de vertu. C'était là le résultat direct du système de

persécution incarné par l'Inquisition. On exterminait impi-
pitoyablement, au nom du Christ, des hérétiques que l'on
reconnaissait pour des modèles de vertu, tandis que, toujours au
nom du Christ, les orthodoxes pouvaient acheter l'absolution
des crimes les plus infâmes moyennant quelques pièces de

monnaie Le monde n'a peut-être jamais vu société plus
corrompue que le fut l'Europe du XIVe et du XVe siècle
(p. 775). Ainsi se forma naturellement une conception arti-



— 181 —

ficielle et arbitraire de la vie et des devoirs. Si, pour gagner
la faveur de Satan, un homme foulait aux pieds l'eucharistie
en croyant que l'hostie est le corps du Christ, il n'était pas
passible des peines édictées contre l'hérésie ; mais s'il avait
commis cet acte sans croire à la présence réelle, il était
hérétique. S'il prêtait à usure en sachant qu'il agissait mal, il était
relativement épargné; mais s'il avait cru agir correctement, il
était condamné. Le méfait consciemment perpétré était traité
avec plus de mansuétude que la bonne foi ignorante » (p. 779).

Bref, M. Lea résume ainsi sa pensée sur l'Inquisition
(p. 785-786) : « L'Inquisition introduisit un système de jurisprudence

qui corrompit le droit criminel dans tous les pays soumis

à son influence et, pour des siècles entiers, fit de
l'administration de la justice pénale une cruelle dérision. Elle fournit
au saint-siège une arme puissante pour seconder ses empiétements

politiques ; elle offrit aux souverains séculiers la tentation

d'imiter son exemple, et elle prostitua la religion au
service des plus abjectes convoitises. Elle stimula la tendance
maladive aux aberrations doctrinales, au point que la plus
insignifiante dissidence devint capable de susciter une clémence
et de révolutionner l'Europe entière. D'autre part, lorsque
l'athéisme fut de mode clans les hautes sphères, les foudres du
saint-office restèrent muettes L'inquisition fit comprendre
au peuple que les seuls péchés méritant un châtiment étaient
la participation au sabbat et la méfiance en l'infaillibilité de

l'Eglise Ainsi, le jugement de l'histoire impartiale doit être
celui-ci: l'Inquisition, fruit monstrueux d'un zèle erroné, au
service de la cupidité égoïste et de la soif du pouvoir,
s'employa à étouffer les plus hautes aspirations des hommes et à

stimuler leurs appétits les plus vils. »

M. Lea donne aux réformateurs un conseil très sage et
trop souvent oublié (p. 785) : « Le plus grand danger pour la
société moderne vient de ces théoriciens impatients qui veulent

réformer le monde d'un seul coup, au lieu de coopérer à

la lutte du bien contre le mal en s'inspirant des lois éternelles.
S'ils pouvaient se convaincre du progrès si rapidement obtenu
et de l'évolution constante de ce progrès, ils modéreraient
peut-être leur ardeur et appliqueraient leur énergie à une
œuvre de sage édification plutôt qu'à une besogne de destruction

stérile. » C'est ce que nos libres-penseurs irreligieux ne



— 182 —

comprennent malheureusement pas : ils s'imaginent pouvoir
détruire le mal sans le remplacer par le bien, et faire
disparaître les fausses religions sans leur substituer la vraie
religion. Ils se trompent.

Je reviendrai sur cet ouvrage capital, recueil d'une quantité

de faits qu'il faut connaître et que tant de personnes
s'obstinent à ne pas voir. Remercions M. Lea de cette savante
et laborieuse étude et M. S. Reinach de cette très belle
traduction. E. Michaud.

Pixdoe, Jos., lie. theol. : Die evangelische Kirche Kroatien-
Slavoniens in Vergangenheit und Gegenwart. Essek, Verlag
des Verfassers, 1902.

Das Buch bezweckt „vor allem, den heimatlichen Protestantismus

mit seiner Vorgeschichte bekannt zu machen und ihn
zur Treue gegenüber den so schwer erkämpften Errungenschaften

der Reformation zu ermuntern, auf der andern Seite
aber auch die Kenntnis der evangelischen Sache unserer Länder
in weitere Kreise zu tragen" (Vorwort). Frühe schon ward
Luthers Wort in den südslavischen Ländern gehört. Südslavische

Jünglinge eilten nach Deutschland, um zu den Füssen
Luthers und Melanchthons der neuen Botschaft zu lauschen.
Unter ihnen hat besonders der streitbare Mathias Flacius Tllyri-
cus (Flacic, Frankovich) seinen Namen bekannt gemacht. Im
istrianischen Küstenlande stellte sich der Bischof Beter Paul
Vergerius von Capoclistria an die Spitze der neuen Bewegung
und förderte sie im Verein mit gleichgesinnten Freunden. In
Kroatien selbst haben die beiden Bane, Graf Nikolaus von
Zriny und Graf Peter Erdödy, die Bewegung begünstigt. Ihr
feurigster Verteidiger war der Landschaftsprediger Gregor
Vlahovic und neben ihm die markanteste Gestalt aus der
Geschichte des Protestantismus in Kroatien der Pfarrer Michael
Buck. In Slavonien hat der Bischof Andreas Dudicius, der
auf dem Tridentinischen Konzil für den Gebrauch des Kelches
und die Aufhebung des Zölibats eingetreten war, die Reformation
möglich gemacht. Fast alle zum Agramer und Fünfkirchner
Bistum gehörigen Geistlichen nahmen teils Luthers, teils Calvins
Lehre an. Besonders verdient um die Ausbreitung der
Reformation in Slavonien hat sich der Pfarrer Michael Starni ge-



— 183 —

macht. Die grosse Masse des Volkes war jedoch von der
reformatorischen Bewegung wenig ergriffen. Man suchte daher
dem Volke durch Verbreitung der Bibel und anderer Schriften
Katechismus, Postille u. a.) teils in der Glagolica, teils in der

Cyrillica eine Anregung zu geben. Um diese Schriften dem
wachsamen Auge der österreichischen Behörden zu entziehen,
beförderte man sie ungebunden in Fässern auf verschiedenen
Wegen nach Kroatien und Slavonien. Im Jahre 1563 liess
Kaiser Ferdinand in Wien alle Buchhandlungen und
Buchbindereien durchstöbern und fand auch eine Menge der gla-
golischen und cyrillischen Bücher. Man verbot bei Todesstrafe,
die Bücher weiter zu befördern. Trotzdem gelangte ein Teil
der Bücher an seinen Bestimmungsort. Aber nur wenig war
damit erreicht, denn das Volk war des Lesens und Schreibens
unkundig und ausserdem zu sehr durch die Türkennot in
Anspruch genommen. Nötig war es vor allem, ein geordnetes
Schulwesen ins Leben zu rufen und ständige Gemeinden zu
organisieren. Die Reaktion hat beides unmöglich gemacht.
Der Bischof Georg Draskovich von Agram, zugleich Banus,
liess die evangelischen Bücher verbrennen, verjagte die
Prediger und setzte durch, dass niemand, der die römisch katholische

Kirche verliess, in Kroatien-Slavonien bewegliches oder
unbewegliches Vermögen besitzen oder Ämter und "Würden
bekleiden durfte. Seine Nachfolger auf dem Agramer Stuhle
traten in seine Fussstapfen. Und einNachkomme des evangelischen
Peter Erdödy, Graf Thomas Erdödy, erklärte 1609 auf dem
Pressburger Landtage mit gezücktem Schwert: „Mit diesem
Eisen werden wir die lutherische Pest unter uns ausrotten.
Wir haben drei Flüsse: die Save, die Drave und die Kulpa;
aus einem derselben werden wir den neuen Gästen zu trinken
geben. Ich will mich lieber mit dem ganzen Königreich von
der ungarischen Krone losreissen, als eine solche Pest in meinem
Lande haben." Demgemäss entschieden auch die Gesetze :

„Lutherani omnes de Regno exstirpentur ; et ubieunque reperti
fuerint, non solum per ecclesiasticas, verum etiam per sœcu-
lares personas libere capiantur et comburantur." Jesuiten
und Franziskaner hatten die Aufgabe, die „Irrenden" in den
Schoss der alleinseligmachenden Kirche zurückzuführen.
Bischöfe wie Benko Vinkovic und Borico vie halfen ihnen. So

war es möglich, dass in Kroatien die Reformation ganz aus-



— 184 —

gerottet wurde, während sie sich in Slavonien in kümmerlichen
Resten erhielt. Bessere Verhältnisse traten erst ein unter der
Regierung Maria Theresias und Josephs IL Neue Gemeinden
bildeten sich und neues Leben kam in die Gemeinschaft. Aber
noch war des Kampfes nicht genug. Die Revolutionswirren
des Jahres 1848 und die Konkordatsära haben dem protestantischen

Kirchenwesen abermals schwere Wunden geschlagen.
Das Protestantenpatent endlich hat ruhige Zeiten angebahnt,
welche einer gedeihlichen Entwicklung des protestantischen
Gemeinwesens förderlich waren. Die Zahl der Protestanten
in Kroatien-Slavonien dürfte heute 40,000 Seelen überschreiten.

Alles in allein : Es ist dem Verfasser gelungen, durch
sorgfältige Sichtung und gewissenhafte Verarbeitung des

umfangreichen, aktenmässigen Materials ein klares Bild von der
Vergangenheit und Gegenwart der evangelischen Kirche Kroatien-
Slavoniens zu entwerfen. Wir begrüssen das Buch und
empfehlen es um so mehr, als der Reinertrag für den notwendigen
Bau einer evangelischen Kirche in Essek bestimmt ist.

Konstanz. Pfr. Schirmer.

Ch. Renouvier : Histoire et solution des problèmes
métaphysiques; Paris, Alcan, in-8°, 1901, 7 fr. 50.

Ce titre est énorme comme le monde même: d'une part,
l'histoire des problèmes métaphysiques ; d'autre part, leur
solution! N'est-ce pas une prétention bien orgueilleuse? L'auteur
a voulu simplement grouper les problèmes fondamentaux de
la spéculation philosophique autour de la question de la
conception du monde, de ses origines et de sa nature ; conception
de laquelle dépend celle de la destinée de l'humanité, de la
vie et des devoirs. C'est grandiose, comme on le voit par cette
seule indication; c'est, en effet, toute la substance de la
philosophie, débarrassée des mille questioncules qui l'obstruent
d'ordinaire. L'auteur a déployé, dans cette étude, de grands
efforts et un vaste savoir. Il parle d'abondance et dans les
477 pages de son volume, il n'indique ni les sources ni les

preuves de ses assertions. Ce procédé très primesautier est
manifestement incomplet, bien qu'il ait l'avantage de ne pas
compliquer la lecture, déjà suffisamment difficile, du texte.

La clarté est la moindre des qualités de M. Renouvier.



— 185 —

Qu'a-t-il voulu reprocher, au juste, aux théologiens en les

accusant d'avoir subi l'empire de la méthode réaliste (p. 89-90)?

Il serait difficile de le préciser. Même obscurité dans son
interprétation des hypostases chrétiennes et de l'incarnation (p. 152

à 155). L'auteur confond le dogme strict de l'Eglise chrétienne,
dogme au fond très simple, avec certaines explications
théologiques qu'il trouve, à bon droit, irrationnelles. Faute de cette
distinction, il fait retomber sur le dogme même ce qui ne

frappe que la mauvaise théologie. C'est avec une grande
perspicacité toutefois qu'il a dit : « Le sens particulier que la
théologie aurait à donner au terme de « personne » pour éviter la
contradiction, n'a jamais été défini. Les termes de « nature »

et de «substance.», également employés dans renonciation des

dogmes, ne l'ont pas été davantage. La doctrine orthodoxe est
une sorte de philosophie dont la terminologie est fixée sans
que la signification des termes soit éclaircie. » L'auteur reproche
ensuite aux théologiens d'avoir « toujours condamné les
interprétations de la foi, clans le dogme de la trinité, quand elles
ont tendu à le formuler en termes logiquement acceptables».
Disons que le mot « toujours > est ici de trop et qu'il est
opposé à l'exactitude historique. M. Renouvier ajoute en parlant

du dogme trinitaire ainsi expliqué ou plutôt dénaturé :

« Ce dogme systématiquement irrationnel, avec la prétention
de ne l'être pas, et qui se trouve en somme incompatible avec
l'application de la notion de personne à Dieu, à Dieu absolument

pariant, a été fatal à l'humanité par la séparation et
l'hostilité permanente qu'il a rendue inévitable entre des nations
fanatiques» (p. 155).

Certes, cet ouvrage peut être très utile aux théologiens,
s'ils consentent à en profiter; il leur montre en effet plusieurs
contradictions commises par eux, qu'il faudrait écarter. Mais
les théologiens qui ont fait le pape infaillible, se font, dans le
secret, plus infaillibles encore et ne veulent point avoir tort.
Quoi qu'il en soit, signalons, dans le très intéressant chapitre
sur «les deux doctrines de l'origine du mal», les griefs de
l'auteur contre la théorie augustinienne (p. 158 et 161), et surtout

sa peinture de l'imbroglio actuel, qu'il a tort, je le répète,
de confondre avec « le christianisme > (p. 162-163). M. Renouvier
combat les théologiens qui définissent le mal «la privation du
bien», mais il ne les combat que par des affirmations sans



— 186 —

preuves (p. 164). En général, il se donne le facile plaisir de
faire ressortir les contradictions dans lesquelles sont tombés
ses devanciers, depuis Platon et Aristote jusqu'à Kant. Il prise
Kant très fort (p. 301), mais il l'attaque plus fortement encore.
S'il emboîte le pas à la suite de Berkeley et de Hume, ce
n'est pas sans leur dire à l'un et à l'autre leur fait. Bref, en
le lisant, on a l'impression que la philosophie et la science ne
sont qu'une docte ignorance, docta ignorantia. Heureusement,
depuis quelque cinquante ans, la philosophie « est dans la voie
d'une renaissance » (p. 434). C'est M. Renouvier qui nous
l'affirme, et cette renaissance sera en même temps la solution
des problèmes métaphysiques; et cette solution, c'est son

propre système, le néocriticisme, autrement dit le phénomé-
nisme antisubstantialiste. Cependant, d'autre part, M. Renouvier
est pessimiste; tout en affirmant la renaissance, il dit (p. 433):
«Jamais l'usage, on dirait presque, jamais le sentiment de la
logique n'est descendu aussi bas que nous le voyons aujourd'hui;

effet probable de l'immense diffusion d'une presse périodique

dont l'argumentation, improvisée pour les besoins du

jour, est ordinairement appuyée sur des données menteuses,
et composée de raisonnements sans précision ni méthode. »

A dire vrai, je crois M. Renouvier mieux renseigné quand
il parle de la décadence présente que lorsqu'il entrevoit une
renaissance dans le sens néocriticiste. Quoi qu'il en soit
M. Renouvier pense — et c'est la base de sa philosophie —

que l'intelligence n'a pour matière de connaissances réelles

que les phénomènes et les lois des phénomènes (p. 439). Le
néocriticisme est donc phénoméniste et très hostile à toute
métaphysique réaliste ; il est fondé sur le principe de relativité,
et sa tâche est d'appliquer partout ce principe, entendu dans
le sens exclusif et, j'allais dire, absolu (car, en fait de relativité,

M. Renouvier est le plus absolu des absolutistes). En
conséquence il rejette l'inconditionné pur et les noumènes de Kant,
les substances ou êtres en soi, l'infini actuel ou réel, etc.; il
ne voit dans la conscience qu'une loi, dans la personne qu'une
relativité, passagère comme toutes les relations, et dans l'esprit

qu'une série de sentiments et de relations. La loi a pris
la place de la substance, à titre de lien intelligible des

phénomènes, substitué au vinculum substantiale des scolastiques
(p. 259). M. Renouvier rejette vivement tout ce qui est absolu



— 187 —

et substance. « Le développement des théories néocriticistes
sur le principe de relativité et sur la nature de la loi de

causalité a amené, dit-il, un intéressant rapprochement de ces

théories et des admirables conceptions de Leibniz, dont Kant
a si fort tenu à se montrer éloigné. Le relativisme appliqué à

la notion de cause, après qu'on a renoncé à l'imagination des

substances, et de l'action transitive de leurs qualités comme
causes, conduit immédiatement au point de vue de l'harmonie
préétablie, qui lui-même s'était présenté naturellement à la
suite de l'hypothèse de deux substances, mais regardées comme
sans action mutuelle (école cartésienne). De ce point cle vue,
qui est fondamental, le néocriticisme dérive de Leibniz, qu'il
corrige, et, plus haut, de Descartes, et est en opposition
complète avec le kantisme. Le monadisme de Leibniz n'a que les

apparences d'un substantialisme; il subit au fond les conditions
du principe de relativité, parce que la définition de cette
substance individuelle qui est la monade est celle d'une fonction

de qualités définies et toutes relatives» (p. 444). Ce

rapprochement du néocriticisme avec le monadisme de Leibniz
autorise-t-il à croire que M. Renouvier, en combattant le
substantialisme, ne combat nullement la force par laquelle Leibniz
précisait la notion de substance, mais qu'il combat seulement
la substance inerte et sans qualités? Il est difficile de le savoir,
tant M. Renouvier est obscur en ses explications.

Ce n'est pas le lieu de faire ressortir les illogicités du
phénoménisme antisubstantialiste. Malgré ces illogicités, le
volume de M. Renouvier est rempli de remarques philosophiques

et historiques originales, piquantes et suggestives, qui le
recommandent à l'attention de tous les lecteurs sérieux. J'en
citerai une entre cent: «Les libres-penseurs du XVIIIe siècle,
passionnés pour leur objet principal, la lutte contre la religion
d'intolérance qui prétend soumettre et gouverner l'esprit,
écartèrent systématiquement les vues profondes qui les auraient
conduits sur le terrain de l'adversaire, et forcés d'en reconnaître

la partie forte. Révoltés par l'absurdité et par l'iniquité
des dogmes que l'Eglise (lire romaine) enseigne et qu'elle
impose aux croyances chrétiennes, en ce qui touche le
problème du mal, ils n'entreprirent ni une exégèse sérieuse de la
théologie et de ses origines, ni une étude de ceux des points
de doctrine et de tradition qui seraient conciliables avec la



— 18S —

raison. Ils ne réussirent ainsi qu'à affaiblir, si ce n'est à ruiner
tout à fait les sentiments théistes chez leurs disciples et clans

la partie éclairée du peuple, tandis que l'autorité de la déraison,
dont le clergé est investi, s'exerce autant que jamais sur la
multitude ignorante, et paraît inébranlable » (p. 316). La leçon
est excellente ; nos libres-penseurs irreligieux d'aujourd'hui la
méritent non moins que ceux du XVIIIe siècle, et tournent
clans le cercle des mêmes errements, en ne cessant de fortifier
leurs adATersaires. E. M.

Petites Notices.
* Matthew' Arnold: Literature and Dogma ; London, Watts,

1902. — L'auteur s'est proposé de donner une meilleure
compréhension de la Bible. Il faut lui en savoir gré: car
malheureusement ce livre est trop souvent mal interprété ; et ainsi
ce qui devrait n'être que lumière, devient ténèbres. Corruptio
optimi pessima. Beaucoup d'excellentes observations seraient
à signaler dans cette étude, mais aussi des exagérations et
des méprises: la raison raisonnante n'est pas toujours
raisonnable.

* Deutschland, Monatsschrift für die gesamte Kultur, unter
ständiger Mitarbeit von Ed. von Hartmann, Th. Lipps, B.

Litzmann, 0. Pfleiderer, F. Tönnies herausgegeben von Graf von
Hoensbroech ; Berlin, Schwetschke. — Tous les abonnés de la
Revue internationale cle Théologie recevront, avec le présent
numéro, le prospectus de la nouvelle Revue de M. le comte
de Hoensbroech, qui leur fera connaître, avec le nom de ses

collaborateurs, les conditions de l'abonnement. Nous leur
souhaitons à tous les plus vifs succès, puisqu'il s'agit du triomphe
de la vérité sur l'erreur en général, et en particulier sur celle

qui se cache si habilement derrière les spéciosités du
catholicisme romain (identifié aujourd'hui avec le jésuitisme). On

remarquera, entre autres, dans les premières livraisons, les

articles intitulés : Die Grenzen der Staatswirksamkeit auf
religiösem Gebiet, von Prof. Pfleiderer; Ultramontanismus und

Sozialdemokratie, von Graf von Hoensbroech ; Das Wesen des

Christentums, von Prof. Kaftan.



— 189 —

* Pfarrer Paul Graue: Kurse Glaubens- und Sittenlehre

für die evangelische Gemeinde; Berlin, Schwetschke, 154 S.,

1902, M. 2.80. — Très bon ouvrage d'édification. L'auteur
examine, dans 56 chapitres, le but, la foi en Dieu, les devoirs
envers Dieu et le prochain, les péchés et le salut, l'Eglise.
Chaque chapitre contient une doctrine positive, exposée avec
simplicité et méthode ; et il se termine par des indications de

textes évangéliques. Il est regrettable que les textes mêmes

ne soient pas cités; on n'a pas toujours sous la main son N. T.

Que l'auteur les cite dans une seconde édition; il en éprouvera
la gratitude de ses lecteurs.

* Lie. Osk. Kohlschmidt: Kirchengeschichte der Neuseit
von 1789 bis sur Gegenwart, mit Einschluss des

Interkonfessionellen. ¦— Cette étude fait partie du Theologischer Jahresbericht

(Band XXI) ; elle forme un répertoire très précieux à

consulter, dans lequel sont mentionnés et admirablement classés
une quantité d'ouvrages, dont on chercherait vainement les
titres ailleurs. Aucune Eglise n'est oubliée. Citons en particulier
l'Eglise ancienne-catholique (p. 767-772). Remarquons aussi que
les Eglises d'Angleterre et d'Amérique sont mentionnées sous
la rubrique du Protestantisme (p. 795-799).

* Lie. Hans Lietzmann : Das muratortsche Fragment und
die monarchianischen Prologe su den Evangelien ; Bonn, Marcus
und Weber, 1902; br. 16 S., 30 Pf. — Il faut remercier
M. Lietzmann de publier une collection de petits textes,
absolument nécessaires aux théologiens sérieux et souvent trop
difficiles à se procurer. Les petites livraisons, dont celle-ci est
la première, seront à très bas prix et à la portée des plus
humbles bourses. Ce qui est à désirer, c'est que les éditeurs
choisissent avant tout les textes de valeur, et que leurs notes
explicatives ne soient pas de simples remarques de librairie
comme c'est généralement le cas, mais qu'elles expliquent
vraiment les choses mêmes.

* Supernatural Religion. An Inquiry into the Reality of
Divine Revelation. Popular Edition carefully revised. London,
Watts, 1902, 6 s. — Cet ouvrage, publié par l'Association de
la «Rationalist Press», porte en tête cette pensée de l'archevêque

Trench: «Credulity is as real, if not so great, a sin as

unbelief», et cette autre du Dr Lightfoot: «The abnegation of



— 190 —

reason is not the evidence of faith, but the confession of
despair. » Rien de mieux jusqu'ici. Mais, en étudiant la question

du miracle, en examinant la littérature des premiers
siècles chrétiens, l'auteur a-t-il donné une exacte appréciation
des véritables doctrines chrétiennes? N'a-t-il pas, au contraire,
confondu le miraculeux avec le surnaturel, et ne s'est-il pas
mépris autant sur celui-ci que sur celui-là? Nous ne saurions
être de son avis dans de nombreuses questions. Rendons toutefois

hommage à son érudition, à sa loyauté, à son désir de
faire triompher la vérité sur l'erreur, et la vraie religion sur
la superstition.

* Theologischer Jahresbericht (Krüger und Koehler); Berlin,
Schwetschke. — Les livraisons III, IV et V de 1901 viennent
de paraître: Le N. 1"., par Meyer et Knopf; l'PIistoire de

l'Eglise, par Preuschen, Bruckner, Clemen, Koehler, Werner et
Kohlschmidt ; la Théologie systématique, par Neumann, Scheibe,
Titius et Elsenhaus. — C'est toujours la même abondance de

renseignements. Il est bon de remarquer qu'outre l'édition
complète renfermant la critique des principaux ouvrages,
l'éditeur publie une édition abrégée, indiquant seulement les
titres des ouvrages, sans la critique. Ces tirages à part sont
intitulés : Bibliographie der theologischen Literatur für das
Jahr 1901.

* W. H. Turton: The Truth of Christianity, 4th Ed. ; London,
Jarrold, 1902, in-16, 538 p. — Cette quatrième édition de

l'ouvrage du Major Turton mérite d'être signalée aux hommes du

monde, qui veulent avoir une notion sérieuse du christianisme.
Peut-être l'auteur s'est-il plus tenu à l'extérieur du temple
qu'il n'a pénétré dans l'intérieur. Peut-être n'a-t-il pas
suffisamment entrevu la réfutation de certaines objections ; de là
la timidité de plusieurs de ses assertions, par exemple : ch. IV,
que l'existence de Dieu est extrêmement probable ; ch. XXV,
que la vérité de la religion chrétienne est extrêmement
probable. Nous croyons que la raison, bien éclairée, peut s'élever
plus haut que la probabilité et atteindre à la certitude rationnelle.

* Right Rev. Dr J. Wordsworth, Bishop of Salisbury : The

Chtirch of England and The Eastern Patriarchates (Lecture
delivered at Oxford to the Summer School of Clergy); James



— 191 —

Parker, Oxford, 1902, 39p. — Cette brochure contient: Dune
courte étude sur Cyrille Lucar, le patriarche Dosithée, leurs

rapports avec l'Eglise anglicane ; 2° les récents documents
concernant les relations de l'Eglise anglicane et de l'Eglise
orientale. Voir la Revue de janvier 1902, pp. 191-196 et
207-210. — L'auteur termine par ces paroles: «Our object is

to restore the Church's broken unity in fulfilment of our
Blessed Lord's designs, and to help our fellow-Christians to
be such as He desires them to be. It is a purely religious
object, not any personal or professional or national or
ecclesiastical ambition that we set before us. There is so much
ecclesiastical intrigue in the East, that secondary and ulterior
motives are often suspected and imputed where they do not
exist. In particular, Roman controversialists sometimes seek
to represent Anglicans as suitors for recognition from the
Eastern Church. This is a misrepresentation which it is only
possible to combat, where it exists, by consistent and dignified
assertion of our independence as a National Church, and by
shewing that we have positive and unselfish objects in view,
viz., to aid Eastern Churchmen in their difficulties and struggles
as brothers in Christ. »

Librairie.
R. Allier: La Cabale des dévots (1627—1666); Paris, Colin,

in-16, 1902.

H. Bargy: La religion dans la société aux Etats-Unis; Paris,
Colin, in-16, 1902.

K. Beth: Die orientalische Christenheit der Mittelmeerländer.
Reisestudien zur Statistik und Symbolik der griechischen,
armenischen und koptischen Kirche; Berlin, Schwetschke,
in-8°, Mk. 8, 1902.

Mgr J. Bonomelli : Das neue Jahrhundert ; deutsche Übersetzung
von V. Holzer; München, Schuh, 60 Pf., 1903.

P. Bovet : Le Dieu de Platon, d'après l'ordre chronologique
des Dialogues; Genève, Kündig, in-8°, 1903.



— 192 —

W. Gaul: Die Abfassungsverhältnisse der pseudojustinischen
Cohortatio ad Graeeos; Berlin, Schwetschke, Mk. 3.60, 1902.

J. Gindraux : Les Espérances messianiques d'Israël : les derniers
prophètes; Lausanne, Bridel, 1 vol., 3 fr.

A. Houtin : La question biblique chez les catholiques de FYance
au XIXe siècle, II" édition, revue et augmentée; Paris, A.
Picard, in-8°, 1902.

Los von Rom! Zeitschrift zur Verbreitung der Aufklärung und
Förderung religiöser Freiheit; Olmütz; halbjährig Mk. 1.50.

S. A. la Grande Duchesse Louise de Bade: Paroles de foi pour
les jours de l'épreuve ; trad, par Mme L. Ruffet, avec préface
de M. E. Naville; Genève, Kündig, in-16, 83 p., 1903.

R. Schultze: Das Bleibende in der Lehre Jesu. Eine kritische
Ergänzung zu Harnacks «Wesen des Christentums»; Berlin,
Schwetschke, Mk. 1.20; 1902.

L. Weis: Kant, Naturgesetze, Natur- und Gotteserkennen. Eine
Kritik der reinen Vernunft; Berlin, Schwetschke, Mk. 3.60;
1903.

(Plusieurs de ces ouvrages nous sont parvenus trop tard
pour pouvoir être analysés dans la présente livraison; ils le

seront dans la prochaine.)



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Neue theologische Veröffentlichungen:

Bibliographie der theologischen Literatur

für das Jahr 1901
BEARBEITET von

BAENTSCH, BEEK, BRÜCKNER, 0. CLEMEN, ELSENHANS, EVERLING,
FUNGER, HERING, KNOPF, KOEHLER, KOHLSCHMIDT, LEHMANN, LÜL-
MANN, MARBACH, MEYDENBAUER, MEYER, NEUMANN, PREUSCHEN,

SCHEIBE, SPITTA, STUHLFAUTH, TITIUS, WERNER
und TOTENSCHAU zusammengestellt von NESTLE

herausgegeben von

Prof. Dr. G. KRÜGER und Lie. Dr. W. KŒHLER

in Giessen.

SONDER-ABDRUCK
AUS DEM 21. BANDE DES THEOLOGISCHEN JAHRESBERICHTES.

Preis der Lieferung 50 Pfg.

Vollständig in etwa 5 Lieferungen.
Diese Bibliographie ist die einzige, welche die gesamte literarische

Produktion des Jahres, einschliesslich der ausländischen und der in
Zeitschriften niedergelegten, in systematischer Ordnung bietet. Sie gewährt
also die Möglichkeit, sich über die Erscheinungen irgend eines
Spezialgebietes zuverlässig zu unterrichten. Der ungewöhnlich billige Preis ermöglicht

allgemeinste Verbreitung.

Die

orientalische Christenheit der Mittelmeerländer.

Reisestudien zur Statistik und Symbolik
der griechischen, armenischen und koptischen Kirche

von

Lie. Dr. Karl Beth,
Privatdozent an der Universität Berlin.

Preis Mark 8. —.

Gerade Berichte von Augenzeugen, wie sie Verfasser gibt, fehlten bisher
zur Beurteilung dieser Kirchen in der Gegenwart. Das Buch bietet reiches
Material zur Entwickelung dieser Kirchen, sowie über Kultus und Liturgien.



0. A. Schwetschke und Sohn, Verlagsbuchhandlung, Berlin W. 35.

Handbuch
der

Neuesten Kirehengesehiehte.
Von

Friedrich Nippold.

Dritte umgearbeitete Auflage

Band I: Einleitung in die Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts.
M. 10. —.

» II: Geschichte des Katholizismus. M. 15. —.
» III. 1 : Geschichte des Protestantismus : Geschichte der deutschen

Theologie. M. 9. —.
» III. 2: Geschichte des Protestantismus : Interkonfessionelle Zeitfragen

und Zukunftsaufgaben. M. 6. —.
» IV: Amerikanische Kirchena-eschichte. M. 6. 40.

Ein neuer Band, behandelnd die „Geschichte der deutschen
Kirche", ist in Vorbereitung und wird im Laufe des Jahres 1903
erscheinen.

Vom gleichen Verfasser:

Der

Entwicklungsgang des Lebens Jesu
im Wortlaut der drei ersten Evangelien.

Vom Beginn des öffentlichen Auftretens bis zum Beginn
der Leidensgeschichte.

Ein Hülfsbüchlein für die Bibelleser in der Gemeinde.

Preis Mark 4. —.


	Bibliographie théologique

