Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)
Heft: 41

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 160 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

V. BErNIES: Spiritualité et immortalité ; Paris, Bloud, in-8°,
1901, 5 fr.

Ces deux graves questions sont trés gravement ¢tudiées
dans ce volume, volume de haute philosophie, écrit dans un
style trés ais¢, agrémenté ¢a et la de vers de V. Hugo, de
citations de Klopstock, etc. L'auteur croit a la spiritualité et
a l'immortalité de I'Ame, et il cherche a les démontrer de son
mieux. A ce point de vue, il mérite les plus grands éloges.

Mais, entre penseurs, la question ne saurait porter sur
les bonnes intentions. Elle porte enti¢rement sur la nature des
preuves exposées. Ces preuves sont-elles probantes, oui ou
non ?

On peut tenter la démonstration de la spiritualité et de
I'immortalité de 1'Ame a un triple point de vue: au point de
vue du dualisme cartésien, ou au point de vue du monisme
spiritualiste, ou & un point de vue intermédiaire. M. Bernies
a préféré ce dernier, et, dans cette région intermédiaire qui
est trés vaste et ou il y a place pour plusieurs explications,
il s’est attaché exclusivement & l’explication aristotélicienne et
thomistique. C'est ici qu'il a eu, je crois, la main malheureuse.

Je ne saurais, dans un simple article bibliographique, dis-
cuter a fond ce systéeme. Qu’il me suffise de signaler d’abord
quelques-unes de ses contradictions, et d’indiquer ensuite la
voie dans laquelle l'auteur aurait pu trouver une meilleure
solution, si, aprés y étre entré un instant, il ne l'avait presque
aussitdot délaissée.

L'auteur admet que l'homme est composé d'un corps et
d’'une ame, et que ce corps et cette aAme sont unis substan-
tiellement dans un méme moi. Qu'est-ce que cette union subs-
tantielle? Ici est la premiére amphibologie. — Il efit fallu com-
mencer par donner une définition précise des mots: «matiere,



— 161 —

esprit, Ame, substance, principe substantiel, forme substantielle,
moi ontologique, moi psychologique, moi intégral » etc., qui
jouent un si grand role dans toute cette discussion; c’était
élémentaire et de bonne logique; mais qui songe aujourd’hui
a définir les mots, surtout quand ils sont obscurs et pris en
sens divers? Une fois cette confusion admise, on tdtonne dans
le labyrinthe. — On croit d'ordinaire que le corps est une
substance (matiére) et I'dme une autre substance (esprit), et
qu'ainsi 'homme est composé de deux substances. M. Bernies,
par les mots «union substantielle », souffle sur ces deux subs-
tances; et, de par Aristote, il n'y en a plus qu'une. « Nous
avons conscience, dit-il (p. 349), que le moi implique unité du
centre d'attribution, donc unité de substance complete: d'ou
nécessité de conclure a l'union de tous nos éléments dans une
méme substance. En d’autres mots, nos constitutifs essentiels
sc compléteront pour constituer une substantialité unique . . .
Le psychique est la forme du corps. Nous parlons des faits
psycho-organiques ou des opérations mixtes, qui présentent le
double caractere de la matérialité et du psychisme. Double
caractere, et pourtant opération wunique! De méme, double
principe substantiel pour rendre raison de ce double caractére,
et pourtant substance unique!/» Clest tout & fait comme autre-
fois chez les monothélites: deux naturecs, et pourtant une seule
volonté¢! Et l'auteur s'écrie aprés cet exposé: «Quoi de plus
logique et de plus rationnel?»

C'est précisément cette logique que nous ne voyons pas.
D'une part, lorsque l'auteur veut démontrer la spiritualité de
'ame, il insiste sur ce que la sensation et le concept sont des
choses essentiellement différentes, qui exigent des causes essen-
tiellement différentes; et, d'autre part, cette démonstration ter-
minée, il ne fait plus de la substance corporelle qu'une subs-
tance «incompléte», disons le mot, une substance incompléte
qui n'est plus une substance, puisqu’'on assure qu'il n’y en a
qu'une dans 1'homme. Ecoutons l'auteur: «Notre psychisme
n'est pas, comme notre somatisme, une substance incompléte,
ratione substantialitatis. 11 est plus et mieux. Il constitue, par
ce fait qu'il est principe suffisant, intrinséquement indépendant
d’opérations propres, ce que l'on a dénommé une substance
incomplete, ratione speciei. De soi elle est compléte, elle n’est
incompléte que par rapport a un but étranger a son &tre

Revue intern. de Théologie, Heft 41, 1903. 11



absolu, qu'en vue de r¢aliser telle fin autre que son exis-
tence » (p. 351). Mais comment une substance qui est complete
ratione substantialitatis, peut-elle étre incompleéte ratione speciei?
Pour étre dites en latin, ces choses n’en sont pas plus claires,
et l'auteur a bien fait de ne pas les risquer en francais. En
francgais, il s’exprime ainsi (p. 353): «Ces deux d€léments (le
corps et 'dme) s'agglutinent (!), se compénétrent, s'unifient de
manieére a ne constituer plus qu'une substantialilé véelle, actuel-
lement unique, bien que virtuellement double.» Si le concept
et la volition sont les résultats de cette agglutination, ne
faut-il pas en conclure que I'ame, seule et sans son corps, est
incapable de concept et de volition? Et alors de quoi est-elle
capable, en tant que substance pensante et voulante, «intrin-
sequement indépendante ... ayant tout ce qui constitue la
substantialité » 7 Tantot 'auteur déclare qu’«il n'y a pas lieu
de supposer un seul instant que le fond substantiel de notre
moi psychique dépend enfitativement du systéme organique »
(p. 367); et tantot il déclare que notre ame, pour agir, dépend
du corps comme d'une condition siwe qua non.

Donc, déja au simple point de vue de la spiritualité, on
voit dans quelles contradictions s’est enfermé le systéme aris-
totélicien. Ces contradictions redoublent encore dans la ques-
tion de l'immortalité de I'ame: car si nos concepts et nos
volitions sont les actes du composé humain, et non de l'ame,
que devient I'Ame et de quoi est-elle capable lorsque la mort
dissout ce composé? M. Bernies nous assure que <« Dieu peut
fort bien donner a I'ame séparée des notions nouvelles sur le
monde matériel» (p. 372), et que, «sz tel est son bon plaisiy >,
il peut immatérialiser lui-méme I'objet matériel qu’il désire
nous faire percevoir. Certes, nous ne doutons pas de ce que
Dieu peut faire. Mais la question est ailleurs. Si Dieu a voulu
que l'ame /Zwumaine fut «agglutinée» a un corps pour penser
humainement et vouloir humainement, quelle est la preuve
qu'il veuille, aprés la mort, changer a4 ce point la substance,
I'essence et la vie de cette ame? Ce ne serait plus une con-
tinuité de la vie Awumaine, mais une vie essentiellement awufre
qu’il faudrait attribuer a 'homme, si tant est qu'on s'en tienne
au systéme d’'Aristote.

Lorsque M. Bernies est géné par la théorie aristotélicienne
du composé humain, il recourt aux idées platoniciennes et



— 163 —

affirme que «l’ame ne peut se concevoir que vivante», que
par conséquent elle est «esprit et vie essentiellement» (p. 394
a 395), etc. Il se rabat aussi sur des images commodes, mais qui
ne sont pas des arguments, 'aristotélisme une fois admis. «La
spiritualité substantielle, dit-il, est comme un vulnéraire... c’est
une cuirasse, un second rempart qui protegent le moi» (p.388).
Loin de moi de reprocher & M. Bernies sa poésie et ses
arguments tirés de l'ordre moral. J'en reconnais la force, mais
a la condition qu’on ne les fasse pas reposer sur l'aristotélisme,
qui, effectivement, les saperait par la base s’il n’'était une
erreur. M. Bernies a ¢été beaucoup mieux inspiré dans les
pages trop courtes ou, écartant le monisme matérialiste, il a
reconnu quelque mérite au monisme spiritualiste, qui cherche
a résoudre la question en dehors du dualisme cartésien et des
contradictions aristotéliciennes. Je regrette de ne pouvoir citer
les pages 338-345; on les lira avec intérét. Clest de ce coté,
je crois, qu'il faut creuser. E. MicuaUD.

La Sainte Bible illustrée; Neuchatel, Zahn, grand in-8°,
1200 p., 850 illustrations, 1903, 24 fr. (en souscription), 35 fr.
(hors souscription). '

Il serait déplacé de recommander aux lecteurs de cette
Revue 1la lecture de la Bible. Il suffit de leur dire que la ver-
sion Segond, adoptée par M. le pasteur Secrétan, est peut-étre
la meilleure version francaise que nous ayons; que les illus-
trations insérées dans le texte de la Bible sont d'une tres
grande importance, si l'on veut rendre cette lecture populaire,
et que ceci est extrémement désirable; que rien n’est beau et
utile comme de voir, en famille, autour de la lampe, les enfants
contempler et admirer des gravures qui provoquent leur atten-
tion et leurs réflexions sur les sujets religieux; que la Bible
de Doré et les Fovangiles de Tissot sont des éditions de luxe
qui ne s’adressent qu'aux personnes trés riches; qu'une belle
édition illustrée a la portée des bourses moyennes était le
veeu de beaucoup de chrétiens, et qu'il faut féliciter vivement
M. Zahn de nous l'avoir procurée. Grace a lui, nous avons
maintenant une « Bible de famille» moderne, appelée trés juste-
ment le Livre d'or des familles.



— 164 —

Le choix des gravures y est excellent: ce sont les plus
grands maitres anciens et les meilleurs artistes modernes. A
coté des Michel-Ange, des Raphaél, des Titien, des Léonard
de Vinci, des Rembrandt, des Holbein, des Lesueur, on peut
admirer les Bonnat, les Dietrich, les Gebhardt, les Henner, les
Lhermitte, les Munkaczy, les Wencker, etc. De telles ceuvres,
si pleines d'idées, de sentiments, d'inspirations é¢levées, sont
aussi des prédications. L.e commentaire de 'art n’est pas moins
précieux que celui de la science et des lettres. Aussi sommes-
nous persuadés que ce trés beau volume aura le plus grand

succes, et nous le signalons comme un charmant présent 2
faire, non seulement a la veille du nouvel an, mais en toutes

circonstances. E. M.

D. W. Bousser: Die Religion des Judentums im neu-
testamentlichen Zeitalter; Berlin, Reuther und Reichard,
in-8°, 10 M., 1903.

Cet ouvrage est de premier ordre, soit parce qu'il est
compos¢ d'aprés les sources les plus sfires et avec une par-
faite impartialité, soit parce que l’exposition en est méthodique
et claire. L’auteur est au courant de tout ce qui a ¢été publié
avant lui sur cette question et il en a tenu compte selon les
reégles d'une critique savante. Malgré son érudition, il n’a pas
la prétention de dire le dernier mot sur les problémes qu'il
étudie: «Je mehr ich mich in meine Aufgabe hineinarbeitete,
desto mehr wurde mir bewusst, wie viel Arbeit noch auf dem
vorliegenden Gebiet zu tun sei.» Toutes les questions sont si
graves que je ne saurais dire quels sont les chapitres les plus
importants. On lira, en tout cas, avec un vif intérét ceux qui
sont intitulés: Die messianische Hoffnung. Die Apokalyptik.
Die Hypostasen-Spekulation. Zur Anthropologie. Das religions-
geschichtliche Problem.

Ce dernier chapitre se termine par les paroles suivantes,
qui indiquent exactement la conclusion et I'esprit de 'ouvrage:

« Es musste einer, der griosser als Apokalyptiker und rabbi-
nische Theologen war, kommen, es musste im Evangelium
eine Neubildung erfolgen, ehe aus jenem girenden Chaos
wieder die Einheit und die Lebendigkeit echter und wahrer
Frommigkeit entstehen konnte. Aber lebendig geworden sind



— 165 —

die neuen Gedanken, die Keime triumen unter der Oberfliche
und harren des gottlichen Werde! Die Elemente, die notwendig
sind fiir den grossen Gesundungs- und Lebensprozess, liegen
nebeneinander. Es muss nur der Kontakt hergestellt werden,
und der Prozess beginnt. — Vorarbeit hat in redlicher Weise
zu dem allem das Judentum getan, und, das diirfen wir nicht
vergessen, es tat diese Vorarbeit, indem es wesentliche Ele-
mente fremder Religion in sich aufnahm und bis zu einem
gewissen Grade verarbeitete. Schliesslich hat nicht nur ezne
Religion zu dem Werden des Christentums beigetragen, sondern
ein Kontakt der Religionen der abendlindischen Kulturwelt,
der hellenistischen Kulturperiode. Alexander der Grosse musste
kommen und das hellenistische Reich bauen, das Zusammen-
fluten der nationalen Kulturen vom Euphrat und Tigris bis
nach Alexandria und Rom musste beginnen, damit die Vor-
bedingungen zum Werden des Evangeliums geschaffen wurden.
Das Judentum war die Retorte, in welcher die verschiedenen
Elemente gesammelt wurden. Dann erfolgte durch ein schopfe-
risches Wunder die Neubildung des Evangeliums» (S. 493).
Ajoutons qu'une excellente Table termine ce savant volume,
et rend les recherches faciles. E. M.

Grande Encyclopédie (Paris, rue de Rennes, 61), 31 volumes,
d’environ 75,000 colonnes. Prix, 775 fr.

Autant I'FEncyclopédie du XVIII® siecle a été une ceuvre
d’attaque, autant celle du XIX*® a été une ccuvre de science
pure, non agressive et seulement objective. Elle a été com-
mencée vers 1885 et terminée en 1902: elle est I'ceuvre d’en-
viron cinq cents collaborateurs, ceuvre toutefois aussi une que
possible, en ce sens qu'elle a été congue et exécutée d'apres
un plan général un. Le but a été de dresser l'inventaire des
connaissances humaines a4 la fin du XIX® siecle sans rien
omettre d'essentiel. Il va de soi que le XX° siecle écrira, lui
aussi, son Encyclopédie, qui achévera et perfectionnera celle
du XIXe® En attendant, celle-ci est monumentale, pour ne pas
dire colossale, et en tout cas admirable. Ce n'est pas a dire
que tous les articles y soient d'égale valeur; ceux de la pre-
mieére moitié sont plus volumineux et plus complets; ceux de



166 —

la seconde ont été, faute d’espace, écourtés, quelques-uns méme
supprimés. Il faut sans aucun doute le regretter. Les gravures
et les cartes ont été aussi, vers la fin, rarétiées et moins soi-
gnées. Néanmoins et malgré les défauts inévitables dans une
ceuvre d'une telle dimension, on peut dire de la Grande Ency-
clopédie qu'elle est une des merveilles du XIX® siecle, et que,
méme dans ses pages obscures, elle est encore substantielle,
consciencieuse et suggestive. Les théologiens apprécicront par-
ticulierement les articles du regrett¢ M. E. H. Vollet.
E. M.

Das Evangelium in Mihren. Bittschrift zu gunsten der evan-
gelischen Sache in Hohenstadt. Den deutschen Glaubens-
briidern dargereicht von der evangelischen Gemeinde Hohen-
stadt (Nordméhren). Selbstverlag, 1901.

Von Cyrillus und Methodius an war Mihren je und je ein
ginstiger Boden fiir selbstdndige religiose Bestrebungen. So
fand die Lehre der Waldenser auch in Mahren Aufnahme und
Verbreitung. Ferner hat Mili¢, des Matth. Janow (esinnungs-
genosse, hier gelehrt und begeisterte Zustimmung gefunden.
Nach den Hussitenstiirmen haben die méhrischen Brider, von
den Herren von Zerotin gefordert, ihre stille Tétigkeit daselbst
entfaltet. Den Mittelpunkt derselben bildete Prerau, wo auch ihr
erster Bischof, Matth. von Kunewald, begraben liegt. In Kralitz
hatten sie eine Druckerei, aus der neben vielen anderen Schriften
die beriihmte ,Kralitzer Bibel* hervorging. Im Jahre 1522
fiilhrte Paulus Speratus die lutheranische Lehre in Iglau ein,
der sich auch andere Stiadte, wie namentlich Briinn, anschlossen,
withrend die Bruderunitit sich mehr der Lehre Calvins néherte.
Es war ein frisches reformatorisches Knospen und Blithen
ringsum im Lande Miahren. Aber die Gegenreformation fiel
wie ein Reif auf dieses verheissungsvolle Blithen. In Olmiitz
wurde ein Jesuitenkollegium eréffnet und ein eigener Inquisitor
bestellt. Der Fiihrer der méhrischen Briider, K. v. Zerotin,
wurde des Hochverrats angeklagt und aus dem Landrecht aus-
gestossen; aus dem Stadtrat von Briinn wurden alle Evange-
lischen entfernt; die Aufnahme von ,Ketzern“ in den Biirger-
verband wurde verboten, die Bestattung wurde ihnen ver-
weigert. 185 Edelleute und iiber 30,000 Biirger zogen, durch



— 167 —

Liechtensteinsche Dragoner von Haus und Hof vertrieben, in
die Verbannung. Damit verschwand auch jene herrliche Bliite
der Wissenschaft und des Handels aus Madhren, zu der gerade
die Briiderunitdt durch ihre Lehranstalten in Eibenschitz, Pross-
nitz und Prerau so viel beigetragen hatte. Selbst der ehr-
wiirdige Senior und letzte Bischof der mahrischen Briider, Amos
Comenius, wurde aus Fulnek durch spanische Soldaten wver-
trieben. Die Gegenreformation hat ihr Werk griindlich getan.
Nur geheim und kiimmerlich fristeten die Evangelischen in
Mahren ihr Leben. Erst unter Maria Theresia ward ihnen
wieder gestattet, wenigstens stille Hausandachten zu halten.
Kaiser Josephs Toleranzpatent aber gab ihnen die Moglichkeit,
in Bethdusern gottesdienstlich sich zu versammeln. Und da
zeigte sich, wie viele Evangelische noch im Lande waren:
im Jahre 1786 wurden 14 Gemeinden Akatholiken mit etwa 15,000
Seelen gezahlt. Es mussten jedoch noch viele Kdmpfe durch-
gekiampft werden, bis Kaiser Franz Joseph I. mit dem Patent
vom 4. Mirz 1849 volle Glaubensfreiheit gewihrte und jeder
»gesetzlich anerkannten Kirche und Religionsgesellschaft volle
Selbstindigkeit in der Ordnung und Verwaltung ihrer Ange-
legenheiten“ zusprach. Aber schon die funfziger Jahre brachten
die Reaktion, die in dem Konkordat vom Jahr 1855 gipfelte. Es
bedurfte eines ungliicklichen Krieges (1859), um die Regierung
gegeniiber den Wiinschen der Untertanen gefligiger zu machen.
Das Protestantenpatent vom 8. April 1861 garantierte vollige
Gleichberechtigung aller Bekenntnisse und freie Religionsiibung,
Auf ihm ruht die heutige Stellung und Verfassung der evan-
gelischen Kirche in Osterreich.

Nach diesem in nuce hier skizzierten historischen Riickblick
geht der Verfasser auf die jetzige evangelische Bewegung in
Osterreich und im besondern in Méhren iiber. Er bespricht
die Ursachen, die Fortschritte und die Hemmnisse der Bewe-
gung. Bemerkenswert ist das Bekenntnis, das Dr. Eisenkolb
im oOsterreichischen Reichsrate abgelegt: ,Wir sind dem neuen
Bekenntnis beigetreten aus innerer Uberzeugung, wir wollen
unser neues Bekenntnis nicht betriigen, wir haben den Kate-
chismus zur Hand genommen, wir haben nach langer Zeit
wieder beten gelernt, unser Inneres hat sich dem christlichen
Glauben wieder erschlossen, unser Herz gehort Jesu Christo,
dem Heiland, Wir dulden nicht, dass irgend jemand, und sei



— 168 —

es ein Geistlicher, zwischen uns und unserm Gott, unserm
Heiland steht. Wir sind gliicklich, den Kampt fiir das wahre
Christentum, fir das Evangelium zu fiihren, weil wir unserm
Heiland ergeben sind.“ Die Bewegung schreitet fort. An mehr
denn 50 Orten sind evangelische Vikariate errichtet, in Mihren
allein in Triitbau, Hohenstadt, Olmiitz, Neutitschein, Nikolsburg,
Zauchtl und Chrostau. Zwar arbeitet Rom méchtig gegen die
Bewegung, aber sie schreitet dennoch fort. Der Verfasser
zeigt dies an seiner eigenen Gemeinde ITohenstadt in Nord-
méhren. Noch hat sie viel zu kitmpfen und zu dulden. Zu
ihrer Starkung ersehnt sie besonders heiss ein eigenes Kirch-
lein; wir wiinschen ihr in briiderlicher Gesinnung offenc Herzen
und Hénde.
Konstanz. Pfr. SCHIRMER.

N. GrouBokorrsky: L'’Epitre aux Galates (en russe).

M. Nicolas Gloubokoffsky, 1'un de nos professeurs de
théologie les plus estimés, vient de faire paraitre un ouvrage
sur 'Epitre de St. Paul aux Galates, sous le titre d'« Fvangé-
lisation de la liberté chvétienne dans U Epilrve aux Galates?)».
Les lecteurs de la «Revue Internationale de Théologie » trou-
veront certainement de l'intérét a connaitre le contenu de cet
ouvrage, ne flt-ce qu'en extraits sommaires.

Voici la table des matieres: La Galatie a 1’époque des
apotres. Ethnographie de la Galatie du Nord, aux habitants
de laquelle fut principalement adressée 1'épitre. Fondation et
histoire des Eglises galates avant la publication de Uépitre.
Epoque de la publication de cette épitre. Son authenticité. Sa
conservation intacte. Conditions historiques; but et caractére
général de I'épitre. Analyse du contenu. St. Paul comme apotre.
Son évangélisation. Doctrine de St. Paul touchant la vie réel-
lement chrétienne. L'importance historique de I'Epitre aux
Galates.

L’auteur dit que St. Paul, tout en adressant son épitre a
tous les Galates indifféremment, avait pourtant en vue ceux

') Parmi ses autres ouvrages, je citerai: Théodoret de Cyr; La conversion de
Saul et I'Evangile de St. Paul; L’Evangile des Evangiles; Le divorce; La langue
grecque de la Bible.



— 169 —

d’entre eux qui avaient gardé leurs particularités nationales,
Il fait remonter la fondation des Eglises galates & I'époque du
deuxiéme voyage d'évangélisation de l'apotre. Son intention
premiere avait été de précher 'Evangile en Occident, princi-
palement a Ephese, aux Juifs; mais le Seigneur le détourna
de cette idée et le conduisit parmi les Gentils. La taAche de
St. Paul était surtout rendue difficile par le caractere des
Galates, gens versatiles, changeants, capables d’entrainements.
Sa position était encore aggravée par l'hostilité qu’il rencontra
parmi les particularistes judaisants, qui l'entoureérent d’espions
et mirent toutes les entraves possibles au succes de sa pré-
dication.

Le professeur Gloubokoffsky, rejetant 'opinion de Rendall,
de Zahn et de Ramsay, dit que I'Epitre aux Galates n'a pas
précédé la troisieme visite de St. Paul aux Eglises de 1'Asie
mineure et de I'Europe, et il la place entre les Epitres aux
Corinthiens et 'Epitre aux Romains, c’est-2-dire vers la fin de
I'année 57 et certainement pas plus tard que vers le com-
mencement de l'année 358.

L’authenticité et la parfaite conservation de I'Epitre aux
Galates, attaquées par quelques savants, ne sauraient, au dire
de M. Gloubokoffsky, étre mises en doute. L’auteur passe en
revue les opinions contraires; elles sont nombreuses, mais ne
surgissent que tard, vers la moitié du XIX® siccle; l'auteur
nomme Bruno Bauer (le méme qui envisageait le christianisme
comme un produit du stoicisme romain), comme le premier
savant ayant ¢mis des doutes sérieux sur 1'épitre; malgré les
quelques difficultés qu’elle offre, difficultés soulevées par une
critique chicaniére et qui s’expliquent par linsuffisance géné-
rale des donné¢es que nous possédons sur 1'époque apostolique,
l'auteur dit que l'on peut affirmer hardiment que, dans cectte
épitre, nous possédons un texte d'une authenticité parfaite,
corroborée par l'étude des conditions historiques de 1'époque,
des motifs, du but de 'épitre, de son caractére général et par
la conformité de ces différentes données avec le contenu de
I'épitre.

A T'époque ol l'apdtre écrivait son épitre, dit 'auteur, il
se trouvait dans une position particulierement difficile. Il avait
a lutter contre l'opposition des judaisants, a cette ¢poque encore
trés puissants et qui tachaient de contrecarrer et de ruiner



— 170 —

tout son ouvrage. La Galatie était précisément la contrée qui
demandait le plus de soins, vu le caractére inconstant, léger,
des habitants qui se laissaient facilement influencer. Les con-
ditions out se trouvait I'apdtre, le forgaient a4 une lutte, & une
polémique constante et parfois treés €nergique, presque violente.
Il affirme, il souligne son droit & une opinion absolument indé-
pendante, il attaque fortement la facon de voir, la doctrine
des judaisants et prouve victorieusement la vérité de la sienne.

Mais l'apotre ne se borne pas seulement 4 la polémique,
il ne lui suffit pas de confondre ses adversaires, il jette les
principes, les bases immuables d'une vie, d'une morale chré-
tienne, indépendante du formalisme judaico-pharisien, et en
méme temps absolument contraire a l'immoralité effrenée du
matérialisme paien.

Dans 1'épitre nous possédons, outre une introduction et
une conclusion, trois parties distinctes: 1l'apologie personnelle
de l'apdtre, sa polémique dogmatique et une exhortation a
suivre la morale indiquée dans l'épitre.

L’auteur analyse cette épitre a ces diftérents points de
vue. D'abord l'apologie de I'ap6tre. Il parle avec une grande
autorité, il assume son titre d'apoétre élu par Dieu, pour
accomplir sa mission chrétienne; il souligne qu'il n’est pas le
porte-voix, le représentant d'un cercle de gens ayant certaines
vues humaines. Ce n’est pas dans l'esprit humain qu'il puise
les principes de ses discours, mais bien dans la doctrine méme
du Sauveur. Il est devenu chrétien et apdtre en vertu d'une
mission directe de Dieu. Cela le met au niveau des autres
apébtres, témoins oculaires de l'activité du Seigneur pendant sa
vie terrestre, et lui donne le droit, lui impose le devoir de
précher avec une absolue liberté, en sa qualité d’apotre des
Gentils. Aussi voyons-nous cette évangélisation de St. Paul
sanctionnée par I'Eglise.

Il est a remarquer, dit Pauteur, que St. Paul qui, au com-
mencement de son évangélisation, entreprenait ses voyages en
vertu d'un mandat de 'Eglise d’Antioche, qu’il informait des
résultats obtenus, change de systéme aprés sa troisiéme visite
a Jérusalem; il n'agit plus comme mandataire de 'Eglise d’An-
tioche, mais de sa propre initiative, de son autorité person-
nelle, et rejette résolument les liens imposés par la loi de
Moise, et cela malgré 'opposition violente et les intrigues des



judaisants. Nous voyons donc que le systéme d’'évangélisation
de St. Paul s'étaye sur des bases chrétiennement immuables et
qu'il y trouve la confirmation de son autorité apostolique.

Ensuite, 1'Evangile de St. Paul et sa polémique dogmatique.
La lof ne conduit pas au salut, dit 'apdtre; elle ne confere et
ne saurait conférer la sainteté: car pour cela il aurait fallu
que I'homme qui se trouve sous le régne de la loi, pat 1'ob-
server jusque dans ses moindres détails; la moindre infraction
aux prescriptions de la loi conduit 4 la condamnation; on
n'obtient donc le salut que dans la voie de la foi, et non,
comme le pensent les judaisants, ces aveugles et fanatiques
défenseurs de la grandeur de la loi, par les actes prescrits
par la loi. Les judaisants, dit 'auteur, ont donné a la loi, qui
a une grande importance historique, une portée dogmatique
qu'elle ne possédait pas. Mais la loi a été mise de coté et elle
a, quoique négativement, préparé le régne de la foi, que tous
peuvent atteindre au moyen du baptéme qui unit & Dieu. La
loi n’a donc eu qu'une importance temporaire; elle n'a été
qu'un moment préparatoire pour le regne de la foi, et con-
tenait en elle-méme sa condamnation. Les judaisants ne niaient
pas ce caractere temporaire de la loi, mais ils aftirmaient que,
pour atteindre le salut, 'homme devait passer par ce stage
préparatoire et traverser l'alliance de la loi. C'était 1a leur
erreur et St. Paul la combattait avec toute !’énergie d'une
conviction profonde. Il corrobore souvent ses arguments
par des citations tirées de la Bible (Abraham et ses deux
fils, etc.).

L'apotre voit l'essence objective du salut de 1’humanité
dans le sacrifice de Golgotha, out la loi qui punit tombe de
tout son poids sur la plus innocente des victimes et s’annihile
par cet acte de la plus grande injustice. Ce sacrifice met fin
a notre misére et a notre impuissance juridique d'atteindre le
salut; mais, ajoute 'apodtre, ce bénéfice ne saurait étre atteint
par 'homme que s'il agit conformément aux lois de son nouvel
¢tat d’étre libre, en union avec la perfection éthique du nouvel
ordre de choses. |

Doctrine morale de St. Paul sur la vraie vie chrétienne.
Il s'agissait, pour l'apotre, d’éclairer théoriquement cette exis-
tence nouvelle du «juste». Ie trait caractéristique de cette
nouvelle existence est que le juste, le chrétien n’est plus un



esclave, qu'il a acquis la /lberté sans laquelle i1 ne saurait
mettre a profit la grace qui lui est accordée et en vertu de
laquelle, dirig¢ par le St-Esprit, il s’identifie avec Dieu. Le
chrétien vit librement, mais cn conformité parfaite avec sa
nouvelle dignité de fils. De son activité basée sur la foi, nait
Pamour qui nous excite & remplir la volonté de Dieu. Le prin-
cipe, la source de la morale chrétienne, est donc le Christ;
son arme, son organc est la foi, et son effet 'amour dans
toutes ses manifestations. Le probléme moral du chrétien est
son identification avec l'idéal, mais il ne peut Patteindre que
par de grands et de constants efforts. Tel est 'enseignement
de St. Paul, son «évangile de la liberté chrétienne ».

Importance historique de I'épitre. Nous ne connaissons ni
toutes les menues conditions out a ¢té écrite cette épitre, ni
comment elle a été transmise & son adresse, ni l'accueil que
lui ont fait ses premiers lecteurs. L'auteur est enclin a sup-
poser que le succes a couronné, en Galatie, les efforts du
grand missionnaire; que, de méme qu’a Corinthe, son argu-
mentation ardente, mais en méme temps pleine de bonté et
d’encouragements, a produit les résultats voulus. Si toutefois
il est des points douteux sur l'effet immédiat de 1'épitre parmi
les Galates, il ne saurait y avoir le moindre doute sur l'im-
mense influence qu'elle a eue sur le développement général de
I'idée chrétienne. C'est elle qui regle définitivement les rap-
ports entre la loi ancienne et la liberté nouvelle. e moment
était critique. Les judaisants, puissants et nombreux, deman-
daient un compromis entre la loi ancienne et la grice nou-
velle; c’était une question brtlante. Si l'apotre avait faibli, s'il
avait accepté le compromis, le sacrifice de Golgotha était
déclaré insuffisant, 1'idée fondamentale du salut restait mal
comprise ou insuffisamment, et la chrétienté risquait de se
transformer en une secte qui, comme beaucoup d'autres sectes
judéo-chrétiennes de cette époque, aurait été vouée a la dis-
parition; aussi l'apotre souligne-t-il I'importance de sa missive:
il dit qu'il P'écrit avec de grandes lettres, et de sa main, du
commencement a la fin! [’apotre décide la question dans toute
son ¢tendue, dé¢finitivement, sans aucune concession a la partie
adverse. Aucun doute, aucune hésitation ne sont plus possibles.
Cette épitre est la proclamation de 1'Evangile de J.-C. dans
toute la plénitude de sa force et de sa vitalité,



— 173 —

Il ne me reste & ajouter & cet aper¢u qu'une remarque.
L'ouvrage du professeur Gloubokoffsky n’est pas volumineux;
mais, pour l'écrire, 'auteur a di faire de trés grandes recher-
ches dans différentes littératures (la nomenclature des auteurs

cités forme plus de deux pages). C'est un travail d'érudition.
EE S

Rev. H. Riley GumMEy: The «Prayer of Consecration» in
the American Liturgy. An Exposition. Germantown,
Philadelphia, Pennsylvania; br. in-8°, 21 p., 1902.

L’'auteur s'est proposé le but suivant: «It is therefore the
purpose of this paper to make an examination of the text and
historical origin of the Prayer of Consecration which the
American Church adopted on the 14% of October, 1789, in
relation to the Lord Christ’'s original institution of the Holy
Eucharist as recorded in the N. T., and to the genuine litur-
gical tradition of the individed Church, in order, if possible,
to clear away the misconception of this venerable prayer
wherewith it is enwrapped in the minds of some to-day, and
to elucidate the principles upon which a lawful ceremonial
accompanying it must be based».

L’auteur a tenu parole. Quoique les textes des Peres qu'il
a cités pourraient étre plus nombreux, ils suffisent pourtant
pour mettre la question au clair. Son résumé¢ des changements
introduits, en Occident, dans le canon de la messe (p. 16-21),
est excellent, et je regrette que la place me manque pour le
reproduire ici. Il termine ainsi: «To sum up, the Prayer of
Consecration in our American Liturgy has a natural and
obvious rationale and significance; it closely follows the ana-
logy of obedience to our Lord Christ's command « Do this»
it is in absolute accord with early patristic teaching, both
Eastern and Western; it is in harmony with the norm of the
primitive liturgical tradition, with the unaltered usage of the
Eastern Church until to-day, and of the Western Church until
after the XII. century. Any ceremonial therefore of merely
Western origin and of relatively recent introduction and
development, and involving a late misinterpretation of the text
of the Roman Canon Missz, and an ignoring of historical fact,
not to mention the setting at naught of the very diction and



— 174 —

grammatical construction of the Prayer of Consecration is
ruled out zpso facto. All elevations of either species during
the recital of the narrative institution, with the accompanying
genuflexions, etc., are barred, being borrowings from the modern
Roman rite (in which they have found an authoritative place
since 1570 only) and being based upon a misconception and
an erroneous view of Eucharistic Consecration that grew into
ripened existence only in the late medizeval period.»

Bref, cette étude est une trés bonne contribution a Uhis-
toire des altérations de la doctrine eucharistique en Occident;
elle sera utile aux théologiens de la tendance matérialiste.

E. M.

Dr. E. Herzod, Bischof: Die kirehliche Siindenvergebung nach
der Lehre des hl. Augustin. Bern, K. J. Wyss, 1902, Fr. 2.

Diese jlingste Schrift in der Beichtliteratur bietet sehr viel
Neues und Interessantes. lhre Verdéffentlichung wurde veran-
lasst durch die Broschiire des Dr. P. A. Kirsch: ,Zur Geschichte
der katholischen Beichte.* Nachdem namlich Bischof Herzog
in zwei frither erschienenen Publikationen (,Die obligatorische
romische Ohrenbeichte eine menschliche Erfindung® und ., Er-
widerung auf die versuchte Widerlegung meiner Schrift®) die
Behaupfung des Bischofs Egger von St. Gallen, die Beichte (im
rémischen Sinn) sei keine menschliche Erfindung, sondern in
der hl. Schrift und den Werken der Kirchenviter begriindet,
auf das klarste und griindlichste widerlegt hatte, glaubte
Dr. Kirsch, dem geschlagenen romischen Bischof zu Hiilfe
kommen zu miissen, wie es vor ihm Professor Schanz getan
hatte. Dr. Kirsch geht bei seinen Angriffen etwas vorsichtiger
zu Werk als seinerzeit Bischof Egger. So hilt er die naive
Behauptung, man habe in den ersten christlichen Jahrhunderten
gerade so gebeichtet wie in der heutigen rémischen Kirche,
nicht aufrecht, auch spricht er nicht von einer unmittelbaren
gottlichen Einsetzung der Ohrenbeichte, sondern macht das
Zugestindnis, sie habe sich mit der Zeit zu dem entwickelt,
was sie heute ist, aber ,der Keim* dazu sei ,von Christus in
das Ackerland der Kirche gepflanzt worden“! Nun beweist
aber Bischof Herzog in der vorliegenden Schrift auf das schla-
gendste, dass selbst zur Zeit des grossten Kirchenvaters der



— 175 —

abendlindischen Kirche, des hl. Augustin, die Beichte im heu-
tigen romischen Sinn noch voéllig unbekannt war und erst viel
spiiter erfunden wurde. Das Busssakrament der alten Kirche
war demnach etwas ganz anderes, als was die romische Kirche
heute so bezeichnet. Hatte Bischof Herzog in seiner Antwort
an Bischof Egger sich hauptsichlich auf Ausserungen des hl.
Chrysostomus berufen, so stiitzt er sich nun in seinen neuesten
Ausfiihrungen ausschliesslich auf Ausspriiche des hl. Augustin.
Das Werk erhiilt dadurch einen einheitlichen Charakter. Im
Gegensatz zu den fast durchwegs unrichtig angefiihrten oder
verstimmelten Zitaten in Eggers Broschiire: ,,Die Beicht keine
menschliche Erfindung“, konnen die von Bischof Herzog bei-
gezogenen Ausspriiche des hl. Augustin mit grosster Leichtigkeit
nachgeschlagen und auf ihre Authentizitit geprift werden, in-
dem sie alle nach der Kirchenviiter-Ausgabe von Caillau (Paris
1836—40) quellenmiissig belegt sind und dem Buch iiberdies
c¢in besonderes Verzeichnis der entnommenen Zeugnisse als An-
hang beigegeben ist. Die Auswahl der 114 Ausspriiche Au-
gustins — es werden auch noch 14 Stellen aus Schriften, die
dem hl. Augustin unterschoben worden sind, erortert — ist eine
in jeder Beziehung vortreffliche und verrit den mit den Schriften
der Kirchenviiter wohlvertrauten und grindlichen Gelehrten,
der keine Miihe scheut, um die Wahrheit ans Licht zu bringen.
Man erhélt beim Lesen der Schrift unwillkirlich den Eindruck,
dass bei der Auswahl der Zeugnisse nicht ein einseitiges In-
teresse massgebend war, sondern die Riicksicht auf das or-
ganische Ganze, auf das Busssakrament iiberhaupt; gleichwohl
wird das Werk von selbst zu einer unwiderlegbaren Apologie
des Standpunktes, den die christkatholische Kirche von jeher
in der Beichtfrage eingenommen hat. Sein streng wissenschaft-
licher Charakter und sein reicher Inhalt machen es unzweifel-
haft zu einem standard work in der Beichtliteratur. Sehr an-
genehm und wohltuend bertihrt es endlich, dass Bischof Herzog,
im Gegensatz zu dem anmassenden, unklaren Gerede des Herrn
Kirsch, seine Ausfithrungen rein sachlich darstellt und die
Widerlegung in einem ruhigen und wiirdigen Tone fiihrt. Statt
einzelne Abschnitte besonders hervorzuheben, beschrinken wir
uns darauf, den Hauptinhalt der sieben Kapitel kurz zu skizzieren.

Im I. Kapitel, das den Titel fihrt: |, Von der Siinde unter
den Christgliubigen,” vernehmen wir, dass Augustin in seinen



— 176 —

Belehrungen tber die kirchliche Bussiibung immer nur zwei
Llassen von Stinden unterscheidet, nédmlich grobe Missetaten,
infolge deren die Abendmahlsgemeinschaft verloren geht, und
tiigliche Fehltritte. Von den ,mittleren Siinden® des Professor
Schanz, welche . eine Mittelstufe zwischen tiglichen und Kapital-
stinden® darstellen sollen, weiss der hl. Augustin noch nichts.
Zur Tilgung der tédglichen Fehltritte empfiehlt Augustin als
Reinigungs- und IHeilmittel das Gebet, die eigene Versohnlich-
keit und Werke der Wohltittigkeit. Die Bussiitbung in der Form
der Ohrenbeichte erwiihnt er mit keinem Wort, wohl aber mahnt
er, dass auch Christen, die keine groben Siinden begangen
haben, ihre allgemeine Siindhaftigkeit aufrichtig eingestehen
sollen. Das ist das einzige Bekenntnis, das er von den Gliubigen
fordert.

Von grosser Wichtigkeit ist das 1. Kapitel: ,, Von der
Nirehe,* in welchem bewiesen wird, dass Augustin die Kirche
nicht wie die heutigen romischen Theologen als eine nur in
Bischofe und Priester organisierte Hierarchie ansieht, sondern
an der apostolischen Auffassung festhélt und mit dem Ausdruck
.Kirche* die Gemeinschaft aller Christgliubigen auf dem ganzen
Erdkreis bezeichnet, deren Haupt Christus ist. Dass Augustin
noch keinen sichtbaren Stellvertreter Christi gekannt hat, zeigen
schon die Ausspriiche: ,Unser Haupt ist im Himmel“ (also nicht
in Rom!). ,Unser Haupt ist ohne Stinde und ohne Tod.* Ferner
sieht Augustin in Christo selbst den Felsen, auf welchem die
Kirche erbaut ist, und nicht in Petrus; an einen Jurisdiktions-
primat der sogenannten Nachfolger Petri hat er in keiner
Weise gedacht.

Das I11. Kapitel handelt , Von der Schliisselgewalt der Kirche*.
Darunter versteht Augustin regelmissig die Gewalt der Stinden-
vergebung. Da Lasterhafte das Reich Gottes nicht erben werden,
konnen schwere Vergehen als ein geschlossenes Tor bezeichnet
werden, das den Menschen nicht zur wirklichen Teilnahme am
Heile gelangen lasst. Die Oﬁ’umg des Tores ist die Siinden-
vergebung, die Schliissel sind die Gnadenmittel, durch die Ver-
gebung der Siinden erlangt wird. Diese Schliissel gab Christus
seiner Kirche, sie hat also Gewalt, Siinden zu binden und zu
16sen. Dass der Papst als Nachfolger des Petrus der eigentliche
Triager der Gewalt der Stindenvergebung sei und eine besondere
Schlisselgewalt besitze, war dem hl. Augustin vollig unbekannt.



— 177 —

Ir betrachtet es vielmehr als etwas Selbstverstindliches, dass
die Kirche, die organisierte Gemeinschaft der Christgliubigen,
die Schliissel erhalten hat, und nicht die Gesamtheit der Kirchen-
vorsteher, oder gar der Bischof von Rom. Fir ihn ist die Kirche
die hochste und letzte Instanz, daher kann von einer ,selb-
standigen* Gewalt der Ilierarchie lber die Kirche keine Rede
scin. Die Kirche bt aber die Schliisselgewalt durch ihre recht-
missigen Organe aus; als solche gelten in erster Linie die
Vorsteher der Kirche, die Bischofe. Von einer Anwendung der
Schliisselgewalt kann jedoch nur bei groben Siindern und Ver-
brechern die Rede sein, welche die kirchliche Rekonziliation
aus eigenem Antrieb nachsuchen. Solche miissen, wenn es der
Kirchenvorsteher fiir gut findet und es im Nutzen der Kirche
liegt, ,,vor den Augen vieler oder auch der ganzen Gemeinde
Busse tun®. Weil Augustin die Bischofe und Priester nur als
dic Organe der Kirche betrachtet und nicht als Richter iiber
die Kirche, so will er von einer Absolution in der damals bei
der Sekte der Donatisten und heute in der ganzen romischen
Gemeinschaft tblichen Form: ,Ich spreche dich los™, nichts
wissen. Fr ruft aus: ,Was fallt dir ein, Hiretiker, dich zu
briisten, dass du losest, du aufrichtest, du erleuchtest ? Menschen
geben das Heil nicht; der Herr lost die Gefesselten. Was
Augustin an den Donatisten heftig rigt, nimlich, dass sich ihre
Bischofe und Priester fiir Mittler zwischen Gott und Menschen,
fiir Stellvertreter Gottes hielten und wihnten, als solche mit
richterlichem Spruch den Menschen die Siinden vergeben oder
behalten zu kénnen, das gilt nun heute in der romischen Kirche
als unumstossliches Dogma.

Im IV. Kapitel, das die Uberschrift triigt: , Von der kirch-
lichen Siindenvergebung im allgemeinen®, wird die Frage erortert,
was man unter dem reumiitigen Bekenntnis, das nach Augustin
zur Frlangung der Sindenvergebung notwendig ist, zu ver-
stehen hat, vor wem und in welcher Form es abzulegen ist.
Das Resultat der Untersuchung lautet fiir die réomische Lehre
geradezu vernichtend. Augustin kennt die Beichte im modernen
Sinne nicht. . Abgesehen von dem Kingestiindnis schwerer Ver-
brechen, die die kirchliche Rekonziliation notwendig machen,
redet er niemals von einem speziellen Siindenbekenntnis vor
einem Organ der Kirche. Das Bekenntnis, das er fiir tigliche
Ubertretungen verlangt, ist die demiitige Selbstanklage vor Gott,

Risvue intern. de Théologie. Heft 41, 1908, 12



— 178 —

die ausgedriickt werden kann in der Teilnahme an den Buss-
gebeten der Kirche.  Alles wird getilgt, wenn wir aus auf-
richtigem Herzen und mit vollem Vertrauen zum Allwissenden
sagen: Vergib uns, wie auch wir vergeben.* Von einer Siinden-
vergebung durch den Priester redet Augustin niemals, sondern
er schreibt immer der Kirche die Gewalt der Stindennachlassung
zu, weil sie den hl. Geist als Unterpfand empfangen hat, ohne
welchen keine Stinden nachgelassen werden.

Das V. Kapitel lautet: |, Von der Vergebung der tiglichen
Siinden®. Nach augustinischer Lehre bewirkt das in reumiitiger
und versohnlicher Gesinnung gesprochene Bussgebet die Ver-
gebung der tiglichen Siinden. Unter diesem Bussgebet versteht
der Kirchenvater die gemeinschaftliche Bussandacht der (Ge-
meinde, die einen wesentlichen Bestandteil des tiiglichen Gottes-
dienstes bildete. Die gegenseitige Firbitte der versammelten
Gemeinde galt demnach als Form der kirchlichen Sinden-
vergebung. Die Kommunikanten legten vor dem Abendmahls-
genuss keine spezielle Beichte ab, weil man sich nach den
Ausserungen Augustins noch an die Weisung des Apostels Paulus
I. Cor. 11, 28 hielt.

Das VI. Kapitel behandelt die lL.ehre Augustins: , Von der
Vergebung schwerer Vergehen“. Grobe Siinder, welche von der
Abendmahlsgemeinschatt ausgeschlossen worden, werden nur
einmal im Leben, nachdem sie sich lingere Zeit den von der
Kirche auferlegten Bussiibungen unterzogen hatten, zur kirch-
lichen Rekonziliation zugelassen. Die Wiederaufnahme in die
Kirchengemeinschaft wurde dem Gefallenen nur ein einziges
Mal gestattet, damit ,das Heilmittel fir die Kranken nicht ge-
mein werde und an Nutzen verliere“. Die Busse fur die Re-
konziliation begann jeweilen mit einem reumiitigen Bekenntnis
der Schuld vor dem Bischof, als dem Organ der Gemeinde,
welcher dem Biisser Anweisung gab, welchen Bussiibungen er
sich zu unterziehen habe und, wie oben bemerkt, auch dartiber
entschied, ob ein offentliches Bekenntnis stattzufinden habe oder
nicht. Nach Ablauf der Busszeit empfing der Biisser wéihrend
des Gottesdienstes in der vom Bischof gesprochenen Fiirbitte
der versammelten Gemeinde das Unterpfand der gottlichen Ver-
gebung. Dass mit dem geheimen Bekenntnis vor dem Bischof
auch eine geheime Lossprechung verbunden gewesen sei, daftr
findet sich in den Werken Augustins kein einziges Zeugnis.



— 179 —

In dem VII. Kapitel verbreitet sich Bischof Herzog dariiber:
» Wie sich der hl. Augustin hitte dussern miissen, um die Ohren-
beichte der rimischen Kirche zu lehren®, und zeigt an einer grossen
Anzahlvon prignanten Beispielen, wie im Mittelalter die Schriften
Augustins und sogar die hl. Schrift absichtlich gefédlscht wurden,
um mit diesen Falsifikaten die romische Lehre und Praxis recht-
fertigen zu konnen. Dr. J. KUNZ.

H. Ch. Lea: Histoire de I'Inquisition au moyen age, trad.
par S. Reinach; T. [Il: Domaines particuliers de l'acti-
vité inquisitoriale; Paris, Soci¢té nouvelle de librairie, rue
Cujas, 17; 1 vol.,, 898 p., 1902, 3 fr. 50.

Nayant pas sous les yeux les deux premiers volumes de
cette ceuvre importante, je regrette de ne pouvoir la juger
dans son ensemble. Toutefois ce troisieme volume est déja
suffisant par lui-méme pour donner une idée de 1'érudition et
de l'exactitude de la méthode de Pauteur. Il traite: 1° des
débats entre Franciscains; 2° de Guillelma, de Dolcino et de
leurs disciples; 3° des Fraticelli; 4° et 5° de I'hérésie politique
utilisée par I'Eglise et par I'Etat; 6° de la magie et des arts
occultes; 7° des sorcieres; 8° de questions théologiques; 9° enfin
de la corruption de la papauté, des moines, du clergé séculier,
et de la nécessité de la Réforme. On le voit, c'est une his-
toire de 1'Eglise occidentale du XIII® siecle & 1a fin du XVe;
et cette histoire est un réquisitoire d’autant plus terrible contre
Rome que l'auteur indique ses sources, sources inattaquables
et irréfutables.

Je dis «irréfutables», parce que les théologiens romains
eux-mémes ne peuvent pas les réfuter et se bornent a les nier
ou a les dénaturer. «On a peine 4 croire, dit M. Lea, qu'il
ait pu se trouver, dans la pleine clarté du XIX® siecle, des
hommes assez Zardis () pour défendre la conduite de I'Eglise
a I'égard des hérétiques; mais, indice des progrés de 'huma-
nité, on ne tente plus cette tidche en justifiant les crimes; on
préfere les nier effrontément. Dans une ceuvre récente, M. le
chanoine Claessens, camérier secret de S.S., aprés avoir averti
le lecteur qu’il écrit avec la scrupuleuse impartialité et le
calme qui conviennent a lhistorien, & la suite d'une longue et



180 —

sérieuse étude des sources originales (!), déclare que la peine
appliquée par 1'Eglise aux hérétiques avérés et endurcis est
simplement l'excommunication, et que jamais I'Eglise ne se
permit d'employer aucune conlrainte brutale, qu'il s’agit de
convertir des Juifs et des payens ou de ramener au bercail
des chrétiens égarés. En méme temps, M. Claessens prend
soin de faire cette réserve, que I'Eglise posséede incontestable-
ment le droit d'employer des moyens physiques pour forcer
les gens baptisés a vempliv les obligations que leur impose le
baptéme » (p. 781).

En présence de cette impudente falsification de 1'histoire
par les écrivains romanistes, des ouvrages comme celui de
M. Lea sont absolument précieux et nécessaires. M. Lea glo-
rifie hautement le courage et la foi de tous ces prétendus
hérétiques, martyrs oubliés, victimes de D'Inquisition (p. 780).
Il décrit, par un simple exposé des faits et des textes, le trafic
des indulgences, la simonie des papes et du clergé, les scan-
dales de toutes sortes, qui font du systéme papiste un systeéme
irreligieux et immoral au premier chef. On ne saurait assez
répéter ces vérités, qui conduisent logiquement a la rupture
avec la papauté #rréformable.

M. Lea démontre que 1'Inquisition, loin d’avoir servi la
vérité et I'Kglise, n'a fait que les dénaturer et les affaiblir.
Autant 'unité de la vraie foi est nécessaire, autant les moyens
employés par l'lnquisition ont été coupables et contraires a la
vraie foi, en ce sens que les plus grands criminels, pourvu
qu’ils restassent fideles extérieurement a l'orthodoxie romaine,
étaient épargnés par l'Inquisition, moyennant finances. «Cette
conception de l'orthodoxie séparait entierement la religion de
la morale, comme l'atteste la remarque de Pie II que les Fran-
ciscains étaient d’excellents (!) théologiens, mais ne se souciaient
nullement de vertu. C'était 1a le résultat direct du systéme de
persécution incarné par l'Inquisition. On exterminait impi-
pitoyablement, au nom du Christ, des hérétiques que l'on recon-
naissait pour des modeles de vertu, tandis que, toujours au
nom du Christ, les orthodoxes pouvaient acheter 1'absolution
des crimes les plus infimes moyennant quelques pieces de
monnaie ... Le monde n’a peut-étre jamais vu société plus
corrompue que le fut I'Europe du XIVe et du XV° siecle
(p. 775). ...Ainsi se forma naturellement une conception arti-



B —

ficielle et arbitraire de la vie et des devoirs. Si, pour gagner
la faveur de Satan, un homme foulait aux pieds l'eucharistie
en croyant que l’hostie est le corps du Christ, il n’'était pas
passible des peines édictées contre 'hérésie; mais s’il avait
commis cet acte sans croire a la présence réelle, il était héré-
tique. S'il prétait a usure en sachant qu'il agissait mal, il était
relativement épargné; mais s'il avait cru agir correctement, il
était condamné. Le mdéfait consciemment perpétré était traité
avec plus de mansuétude que la bonne foi ignorante» (p. 779).

Bref, M. Lea résume ainsi sa pensée sur ['Inquisition
(p. 785-786): « L'Inquisition introduisit un systéme de jurispru-
dence qui corrompit le droit criminel dans tous les pays sou-
mis a son influence et, pour des si¢cles entiers, fit de 'admi-
nistration de la justice pénale une cruelle dérision. Elle fournit
au saint-siége une arme puissante pour seconder ses empiéte-
ments politiques; elle offrit aux souverains séculiers la tenta-
tion d’'imiter son exemple, et elle prostitua la religion au
service des plus abjcctes convoitises. Elle stimula la tendance
maladive aux aberrations doctrinales, au point que la plus
insignifiante dissidence devint capable de susciter une démence
et de révolutionner 1'Europe entiere. D'autre part, lorsque
l'athéisme fut de mode dans les hautes spheres, les foudres du
saint-office resterent muettes . .. L'lnquisition fit comprendre
au peuple que les seuls péchés méritant un chatiment étaient
la participation au sabbat et la méfiance en [linfaillibilité de
I'Eglise ... Ainsi, le jugement de l'histoire impartiale doit étre
celui-ci: Tlnquisition, fruit monstrueux d'un zele erroné, au
service de la cupidité ¢égoiste et de la soif du pouvoir, s’em-
ploya a étouffer les plus hautes aspirations des hommes et a
stimuler leurs appétits les plus vils. »

M. Lea donne aux réformateurs un conseil trés sage et
trop souvent oubli¢ (p. 785): «Le plus grand danger pour la
sociét¢ moderne vient de ces théoriciens impatients qui veu-
lent réformer le monde d’'un seul coup, au lieu de coopérer a
la lutte du bien contre le mal en s'inspirant des lois éternelles.
S'ils pouvaient se convaincre du progres si rapidement obtenu
et de I'¢volution constante de ce progres, ils modéreraient
peut-étre leur ardeur et appliqueraient leur énergie a wune
euvre de sage édification plutot qu'a une besogmne de destric-
tion stérile.» C'est ce que nos libres-penseurs irreligieux ne



comprennent malheureusement pas: ils s'imaginent pouvoir
détruire le mal sans le remplacer par le bien, et faire dis-
paraitre les fausses religions sans leur substituer la vraie reli-
gion. Ils se trompent.

Je reviendrai sur cet ouvrage capital, recueil d'une quan-
tit¢ de faits qu’il faut connaitre et que tant de personnes
s'obstinent & ne pas voir. Remercions M, LLea de cette savante
et laborieuse étude et M. S. Reinach de cette trés belle tra-
duction. E. Micaaup.

PINDOR, Jos., lic. theol.: Die evangelische Kirche Kroatien-
Slavoniens in Vergangenheit und Gegenwart. Essek, Verlag
des Verfassers, 1902.

Das Buch bezweckt ,vor allem, den heimatlichen Protestan-
tismus mit seiner Vorgeschichte bekannt zu machen und ihn
zur Treue gegeniiber den so schwer erkimpften Errungen-
schaften der Reformation zu ermuntern, auf der andern Seite
aber auch die Kenntnis der evangelischen Sache unserer Liinder
in weitere Kreise zu tragen* (Vorwort). Frihe schon ward
Luthers Wort in den siidslavischen Liandern gehort. Siidsla-
vische Jiinglinge eilten nach Deutschland, um zu den Fissen
Luthers und Melanchthons der neuen Botschaft zu lauschen.
Unter ihnen hat besonders der streitbare Mathias Ilacius Illyri-
cus (Flaci¢, Frankovich) seinen Namen bekannt gemacht. Im
istrianischen Kistenlande stellte sich der Bischof Peter Paul
Vergerius von Capodistria an die Spitze der neuen Bewegung
und forderte sie im Verein mit gleichgesinnten Freunden. In
Kroatien selbst haben die beiden Bane, Graf Nikolaus von
Zriny und Graf Peter Erdody, die Bewegung begiinstigt. Ihr
feurigster Verteidiger war der Landschaftsprediger Gregor
Vlahovic und mneben ihm die markanteste Gestalt aus der
Geschichte des Protestantismus in Kroatien der Pfarrer Michael
Buéic. In Slavonien hat der Bischof Andreas Dudicius, der
auf dem Tridentinischen Konzil fiur den Gebrauch des Kelches
und die Aufhebung des Zolibats eingetreten war, die Reformation
moglich gemacht. Fast alle zum Agramer und Finfkirchner
Bistum gehorigen Geistlichen nahmen teils Luthers, teils Calvins
Lehre an. Besonders verdient um die Ausbreitung der Refor-
mation in Slavonien hat sich der Pfarrer Michael Starni ge-



— 183 —

macht. Die grosse Masse des Volkes war jedoch von der
reformatorischen Bewegung wenig ergriffen. Man suchte daher
dem Volke durch Verbreitung der Bibel und anderer Schriften
‘Katechismus, Postille u. a.) teils in der Glagolica, teils in der
Cyrillica eine Anregung zu geben. Um diese Schriften dem
wachsamen Auge der osterreichischen Behorden zu entziehen,
beforderte man sie ungebunden in Féassern auf verschiedenen
Wegen nach Kroatien und Slavonien. Im Jahre 1563 liess
Kaiser Ferdinand in Wien alle Buchhandlungen und Buch-
bindereien durchstobern und fand auch eine Menge der gla-
golischen und cyrillischen Biicher. Man verbot bei Todesstrafe,
die Biicher weiter zu befordern. Trotzdem gelangte ein Teil
der Bilicher an seinen Bestimmungsort. Aber nur wenig war
damit erreicht, denn das Volk war des Lesens und Schreibens
unkundig und ausserdem zu sehr durch die Tirkennot in
Anspruch genommen. Notig war es vor allem, ein geordnetes
Schulwesen ins Leben zu rufen und stindige Gemeinden zu
organisieren. Die Reaktion hat beides unmoglich gemacht.
Der Bischof Georg Draskovich von Agram, zugleich Banus,
liess die evangelischen Biicher verbrennen, verjagte die Pre-
diger und setzte durch, dass niemand, der die romisch-katho-
lische Kirche verliess, in Kroatien-Slavonien bewegliches oder
unbewegliches Vermogen besitzen oder Amter und Wiirden
bekleiden durfte. Seine Nachfolger auf dem Agramer Stuhle
trateninseine Fussstapfen. Und ein Nachkomme des evangelischen
Peter Iirdody, Graf Thomas Erdody, erklirte 1609 auf dem
Pressburger Landtage mit gezicktem Schwert: Mit diesem
Eisen werden wir die lutherische Pest unter uns ausrotten.
Wir haben drei Flisse: die Save, die Drave und die Kulpa;
aus einem derselben werden wir den neuen Géasten zu trinken
geben. Ich will mich lieber mit dem ganzen Kénigreich von
der ungarischen Krone losreissen, als eine solche Pest in meinem
Lande haben.® Demgemiiss entschieden auch die Gesetze :
mLutherani omnes de Regno exstirpentur; et ubicunque reperti
fuerint, non solum per ecclesiasticas, verum etiam per s@ecu-
lares personas libere capiantur et comburantur. Jesuiten
und Franziskaner hatten die Aufgabe, die ,Irrenden“ in den
Schoss der alleinseligmachenden Kirche zuriickzufithren. Bi-
schofe wie Benko Vinkovi¢ und Borkovi¢ halfen ihnen. So
war es moglich, dass in Kroatien die Reformation ganz aus-



184 —

gerottet wurde, wihrend sie sich in Slavonien in kiimmerlichen
Resten erhielt. Bessere Verhiltnisse traten erst ein unter der
Regierung Maria Theresias und Josephs II. Neue Gemeinden
bildeten sich und neues Leben kam in die Gemeinschaft. Aber
noch war des Kampfes nicht genug. Die Revolutionswirren
des Jahres 1848 und die Konkordatsira haben dem protestan-
tischen Kirchenwesen abermals schwere Wunden geschlagen.
Das Protestantenpatent endlich hat ruhige Zeiten angebahnt,
welche einer gedeihlichen Entwicklung des protestantischen
Gemeinwesens forderlich waren. Die Zahl der Protestanten
in Kroatien-Slavonien diirfte heute 40,000 Seelen tiberschreiten.
Alles in allem: Es ist dem Verfasser gelungen, durch
sorgtilltige Sichtung und gewissenhafte Verarbeitung des um-
fangreichen, aktenmiissigen Materials ein klares Bild von der
Vergangenheit und Gegenwart der evangelischen Kirche Kroatien-
Slavoniens zu entwerfen. Wir begriissen das Buch und emp-
fehlen es um so mehr, als der Reinertrag fiir den notwendigen
Bau einer evangelischen Kirche in Essek bestimmt ist.
Konstanz. Pfr. SCHIRMER.

Ch. Renouvier: Histoire et solution des problémes méta-
physiques; Paris, Alcan, in-8°, 1901, 7 fr. 50.

Ce titre est énorme comme le monde méme: d'une part,
I'histoire des problémes métaphysiques; d'autre part, leur solu-
tion! N’est-ce pas une prétention bien orgueilleuse? L'auteur
a voulu simplement grouper les probléemes fondamentaux de
la spéculation philosophique autour de la question de la con-
ception du monde, de ses origines et de sa nature; conception
de laquelle dépend celle de la destinée de 1'humanité, de la
vie et des devoirs. C'est grandiose, comme on le voit par cette
seule indication; c’est, en effet, toute la substance de la phi-
losophie, débarrassée des mille questioncules qui 1'obstruent
d'ordinaire. L’auteur a déploy¢, dans cette étude, de grands
efforts et un vaste savoir. Il parle d’abondance et dans les
477 pages de son volume, il n'indique ni les sources ni les
preuves de ses assertions. Ce procédé trés primesautier est
manifestement incomplet, bien qu’it ait 1'avantage de ne pas
compliquer la lecture, déja suffisamment difficile, du texte.

La clarté est la moindre des qualités de M. Renouvier.



— 185 —

Qu'a-t-il voulu reprocher, au juste, aux théologiens en les
accusant d'avoir subi Pempire de la méthode réaliste (p. 89-90)°
11 serait difficile de le préciser. Méme obscurité dans son inter-
prétation des hypostases chrétiennes et de l'incarnation (p. 152
a 155). L'auteur confond le dogme strict de 'Eglise chrétienne,
dogme au fond trés simple, avec certaines explications théo-
logiques qu'il trouve, & bon droit, irrationnelles. Faute de cette
distinction, il fait retomber sur le dogme méme ce qui ne
frappe que la mauvaise théologie. C'est avec une grande pers-
picacité toutefois qu’il a dit: «Le sens particulier que la #4éo-
logie aurait A donner au terme de «personne» pour éviter la
contradiction, n'a jamais été défini. Les termes de «nature»
et de «substance », également employés dans 1'énonciation des
dogmes, ne 'ont pas ¢té davantage. La doctrine orthodoxe est
une sorte de philosophie dont la terminologie est fixée sans
que la signification des termes soit éclaircie. » Lauteur reproche
ensuite aux théologiens d’avoir «toujours condamné les inter-
prétations de la foi, dans le dogme de la trinité, quand elles
ont tendu a le formuler en termes logiquement acceptables ».
Disons que le mot «toujours» est ici de trop et qu’il est
opposé¢ a l'exactitude historique. M. Renouvier ajoute en par-
lant du dogme trinitaire ainsi expliqué ou plutdt dénaturé:
« Ce dogme systématiquement irrationnel, avec la prétention
de ne l'étre pas, et qui se trouve en somme incompatible avec
l'application de la notion de personne & Dieu, & Dieu absolu-
ment parlant, a ¢été fatal a l'humanité par la séparation et
I'hostilité permanente qu'il a rendue inévitable entre des nations
fanatiques» (p. 155).

Certes, cet ouvrage peut étre trés utile aux théologiens,
s'ils consentent & en profiter; il leur montre en effet plusieurs
contradictions commises par eux, qu'il faudrait écarter. Mais
les théologiens qui ont fait le pape infaillible, se font, dans le
secret, plus infaillibles encore et ne veulent point avoir tort.
Quoi qu'il en soit, signalons, dans le trés intéressant chapitre
sur «les deux doctrines de l'origine du mal», les griefs de
lauteur contre la théorie augustinienne (p. 158 et 161), et sur-
tout sa peinture de l'imbroglio actuel, qu'il a tort, je le répete,
de confondre avec «le christianisme » (p. 162-163). M. Renouvier
combat les théologiens qui définissent le mal «la privation du
bien», mais il ne les combat que par des affirmations sans



— 186 —

preuves (p. 164). En général, il se donne le facile plaisir de
faire ressortir les contradictions dans lesquelles sont tombés
ses devanciers, depuis Platon et Aristote jusqu'a Kant. 11 prise
Kant tres fort (p. 301), mais il 'attaque plus fortement encore.
S’il emboite le pas a la suite de Berkeley et de Hume, ce
n'est pas sans leur dire a 'un et a l'autre leur fait. Bref, en
le lisant, on a l'impression que la philosophie et la science ne
sont qu'une docte ignorance, docta ignorantia. Heureusement,
depuis quelque cinquante ans, la philosophie «est dans la voie
d'une renaissance » (p. 434). C'est M. Renouvier qui nous l'af-
firme, et cette renaissance sera en méme temps la solution
des probléemes métaphysiques; et cette solution, c’est son
propre systéme, le néocriticisme, autrement dit le phénomé-
nisme antisubstantialiste. Cependant, d'autre part, M. Renouvier
est pessimiste; tout en affirmant la renaissance, il dit (p. 433):
« Jamais l'usage, on dirait presque, jamais le sentiment de la
logique n’est descendu aussi bas que nous le voyons aujour-
d'hui; effet probable de l'immense diffusion d’'une presse pério-
dique dont T'argumentation, improvisée pour les besoins du
jour, est ordinairement appuyée sur des données menteuses,
et composée de raisonnements sans précision ni méthode. »

A dire vrai, je crois M. Renouvier mieux renseigné quand
il parle de la décadence présente que lorsqu'il entrevoit une
renaissance dans le sens néocriticiste. Quoi qu'il en soit
M. Renouvier pense — et c'est la base de sa philosophie —
que lintelligence n'a pour matiere de connaissances réelles
que les phénomenes et les lois des phénomenes (p. 439). Le
néocriticisme est donc phénoméniste et trés hostile a toute
métaphysique réaliste; il est fondé sur le principe de relativité,
et sa tache est d’appliquer partout ce principe, entendu dans
le sens exclusif et, j'allais dire, absolu (car, en fait de relati-
vité, M. Renouvier est le plus absolu des absolutistes). En con-
séquence il rejette I'inconditionné pur et les noumenes de Kant,
les substances ou étres en soi, linfini actuel ou réel, etc.; il
ne voit dans la conscience qu'une loi, dans la personne qu'une
relativité, passagére comme toutes les relations, et dans les-
prit qu'une série de sentiments et de relations. La loi a pris
la place de la substance, a titre de lien intelligible des phé-
nomenes, substitué¢ au wvinculum substantiale des scolastiques
(p. 259). M. Renouvier rejette vivement tout ce qui est absolu



IR -

et substance. «Le développement des théories néocriticistes
sur le principe de relativité et sur la nature de la loi de cau-
salit¢ a amené, dit-il, un intéressant rapprochement de ces
théories et des admirables conceptions de Leibniz, dont Kant
a si fort tenu & se montrer ¢loigné. Le relativisme appliqué a
la notion de cause, aprés qu'on a renoncé a l'imagination des
substances, et de l'action transitive de leurs qualités comme
causes, conduit immédiatement au point de vue de I’harmonie
préétablie, qui lui-méme s'était présenté naturellement a la
suite de I'hypothese de deux substances, mais regardées comme
sans action mutuelle (école cartésienne). De ce point de vue,
qui est fondamental, le néocriticisme dérive de Leibniz, qu'il
corrige, et, plus haut, de Descartes, et est en opposition com-
plete avec le kantisme. Le monadisme de Leibniz n'a que les
apparences d'un substantialisme; il subit au fond les conditions
du principe de relativité, parce que la définition de cette
substance individuelle qui est la monade est celle d'une fonc-
tion de qualités dc¢finies et toutes relatives» (p. 444). Ce rap-
prochement du néocriticisme avec le monadisme de Leibniz
autorise-t-il & croire que M. Renouvier, en combattant le subs-
tantialisme, ne combat nullement la force par laquelle l.eibniz
précisait la notion de substance, mais qu'il combat seulement
la substance inerte et sans qualités? Il est difficile de le savoir,
tant M. Renouvier est obscur en ses explications.

Ce n'est pas le lieu de faire ressortir les illogicités du
phénoménisme antisubstantialiste. Malgré ces illogicités, le
volume de M. Renouvier est rempli de remarques philosophi-
ques et historiques originales, piquantes et suggestives, qui le
recommandent a 1'attention de tous les lecteurs sérieux. J'en
citerai une entre cent: «Les libres-penseurs du XVIII® siecle,
passionnés pour leur objet principal, la lutte contre la religion
d'intolérance qui prétend soumettre et gouverner 1'esprit, dcar-
levent systématiquement les wvwues profondes qui les auraient
conduits sur le terrain de l'adversaire, et forcés d’en recon-
naitre la partie forte. Révoltés par l'absurdité et par l'iniquité
des dogmes que 1'Eglise (lire romaine) enseigne et qu'elle
impose aux croyances chrétiennes, en ce qui touche le pro-
bleme du mal, ils n’entreprirent ni wune exégése sériense de la
théologie et de ses origines, ni une dtude de ceux des points
de doctrine et de tradition qui seraient conciliables avec la



— 188 —

raison. lls ne réussirent ainsi qu'a affaiblir, si ce n'est a ruiner
tout a fait les sentiments théistes chez leurs disciples et dans
la partie éclairée du peuple, tandis que awtorité de la déraison,
dont le clergé est investi, s'exerce aulant que jamais sur la
multitude itgnorante, et parait inébranlable» (p. 316). La lecon
est excellente; nos libres-penseurs irreligieux d’aujourd’hui la
méritent non moins que ceux du XVIII® siecle, et tournent
dans le cercle des mémes errements, en ne cessant de fortifier
leurs adversaires. E. M.

Petites Notices.

* Matthew Ar~oLD: Literature and Dogma, London, Watts,
1902, — L’auteur s’est proposé de donner une meilleure com-
préhension de la Bible. Il faut lui en savoir gré: car malheu-
reusement ce livre est trop souvent mal interprété; et ainsi
ce qui devrait n’étre que lumiere, devient ténébres. Corruptio
optimi pessima. Beaucoup d'excellentes observations seraient
a signaler dans cette ¢étude, mais aussi des exagérations et
des méprises: la raison raisonnante n’est pas toujours rai-
sonnable.

* Deutschland, Monatsschrift fiir die gesamte Kultur, unter
stiindiger Mitarbeit von Ed. von Hartmann, Th. Lipps, B. Litz-
mann, O. Pfleiderer, F. Tonnies herausgegeben von Graf von
Hoensbroech ; Berlin, Schwetschke., — Tous les abonnés de la
Revue internationale de Théologie recevront, avec le présent
numéro, le prospectus de la nouvelle Revue de M. le comte
de Hoensbroech, qui leur fera connaitre, avec le nom de ses
collaborateurs, les conditions de 1'abonnement. Nous leur sou-
haitons & tous les plus vifs succes, puisqu'il s’agit du triomphe
de la vérité sur U'erreur en géncral, et en particulier sur celle
qui se cache si habilement derriére les spéciosités du catho-
licisme romain (identifi¢ aujourd’hui avec le jésuitisme). On
remarquera, entre autres, dans les premiéres livraisons, les
articles intitulés: Die Grenzen der Staatswirksamkeit auf reli-
giosem Gebiet, von Prof. Pfleiderer; Ultramontanismus und
Sozialdemokratie, von Graf von Hoensbroech; Das Wesen des
Christentums, von Prof. Kaftan.



= 189 -

* Pfarrer Paul GrRAUE: Kurse Glawubens- und Siltenlehre
Jitr die evangelische Gemeinde, Berlin, Schwetschke, 154 S,
1902, M. 2.80. — Tres bon ouvrage d'édification. L'auteur
examine, dans 56 chapitres, le but, la foi en Dieu, les devoirs
envers Dieu et le prochain, les péchés et le salut, I'Eglise.
Chaque chapitre contient une doctrine positive, exposée avec
simplicité et méthode; et il se termine par des indications de
textes évangéliques. Il est regrettable que les fextes mémes
ne soient pas cités; on n'a pas toujours sous la main son N. T.
Que l'auteur les cite dans une seconde édition; il en éprouvera
la gratitude de ses lecteurs.

* Lic. Osk. KoHLscHMIDT: Kirchengeschichte der Neuszeil
von 1789 bis zuv Gegenwart, mit Einschluss des Interkon-
fessionellen. — Cette ¢tude fait partie du 7heologischer Jahres-
bericht (Band XXI); elle forme un répertoire trés précieux a
consulter, dans lequel sont mentionnés et admirablement classés
une quantité d'ouvrages, dont on chercherait vainement les
titres ailleurs. Aucune Eglise n’est oubliée, Citons en particulier
I'Eglise ancienne-catholique (p. 767-772). Remarquons aussi que
les Eglises d’Angleterre et d’Amdérique sont mentionnées sous
la rubrique du Protestantisme (p. 795-799).

* Lic. Hans LietzvaNN : Das muralorische Fragment und
die monarchianischen Prologe su den Fvangelien ; Bonn, Marcus
und Weber, 1902; br. 16 S., 30 Pf. — 11 faut remercier
M. Lietzmann de publier une collection de petits textes, abso-
lument nécessaires aux théologiens sérieux et souvent trop
difficiles a4 se procurer. Les petites livraisons, dont celle-ci est
la premiére, seront a trés bas prix et 4 la portée des plus
humbles bourses. Ce qui est a désirer, c’est que les éditeurs
choisissent avant tout les textes de valeur, et que leurs notes
explicatives ne soient pas de simples remarques de libraivie
comme c'est généralement le cas, mais qu’elles expliquent
vraiment les ckoses mémes.

* Supernatural Religion. An Inquiry info the Reality of
Divine Revelation. Popular Edition carefully revised. London,
Watts, 1902, 6 s. — Cet ouvrage, publi¢ par I'Association de
la «Rationalist Press», porte en téte cette pensée de l'arche-
véque Trench: «Credulity is as real, if not so great, a sin as
unbelief », et cette autre du Dr Lightfoot: « The abnegation of



— 190 —

reason 1s not the evidence of faith, but the confession of
despair.» Rien de mieux jusqu’ici. Mais, en étudiant la ques-
tion du miracle, en examinant la littérature des premiers
si¢cles chrétiens, l'auteur a-t-il donné une exacte appréciation
des véritables doctrines chrétiennes? N'a-t-il pas, au contraire,
confondu le miraculeux avec le surnaturel, et ne s’est-il pas
mépris autant sur celui-ci que sur celui-la? Nous ne saurions
étre de son avis dans de nombreuses questions. Rendons toute-
fois hommage & son érudition, 4 sa loyauté, a son désir de
faire triompher la vérité sur l'erreur, et la vraie religion sur
la superstition.

# Theologischer Jahrvesbericht (Kriiger und Koehler); Berlin,
Schwetschke. — Les livraisons III, IV et V de 1901 viennent
de paraitre: Le N. T., par Meyer et Knopf; 1'Histoire de
I'Eglise, par Preuschen, Bruckner, Clemen, Koehler, Werner et
Kohlschmidt; la Théologie systématique, par Neumann, Scheibe,
Titius et Elsenhaus. — C’est toujours la méme abondance de
renseignements. Il est bon de remarquer qu'outre 1'édition
complete renfermant la critique des principaux ouvrages,
I'éditeur publie une édition abrégée, indiquant seulement les
titres des ouvrages, sans la critique. Ces tirages a part sont
intitulés: Bibliographie der theologischen Literatuv f[fitr das
Jahr 1901.

*W. H. Turton: The Truth of Christianity, 4" Ed.; London,
Jarrold, 1902, in-16, 538 p. — Cette quatrieme édition de l'ou-
vrage du Major Turton mérite d’étre signalée aux hommes du
monde, qui veulent avoir une notion sérieuse du christianisme.
Peut-étre l'auteur s’est-il plus tenu a l'extérieur du temple
qu’il n'a pénétré dans lintérieur. Peut-étre n'a-t-il pas suffi-
samment entrevu la réfutation de certaines objections; de la
la timidité de plusieurs de ses assertions, par exemple: ch. IV,
que l'existence de Dieu est extrémement probable; ch. XXV,
que la vérité de la religion chrétienne est extrémement pro-
bable. Nous croyons que la raison, bien éclairée, peut s'élever
plus haut que la probabilité et atteindre a la certitude ration-
nelle.

* Right Rev. D* J. WorpsworTH, Bishop of Salisbury: 7he

Church of England and The Eastern Patviavchates (Lecture
delivered at Oxford to the Summer School of Clergy); James



— 191 —

Parker, Oxford, 1902, 39 p. — Cette brochure contient: 1° une
courte ¢étude sur Cyrille Lucar, le patriarche Dosithée, leurs
rapports avec l'Eglise anglicane; 2° les récents documents
concernant les relations de I'Eglise anglicane et de l'Eglise
orientale. Voir la Revue de janvier 1902, pp. 191-196 et
207-210. — L’auteur termine par ces paroles: «OQur object is
to restore the Church’s broken unity in fulfilment of our
Blessed Lord’s designs, and to help our fellow-Christians to
be such as He desires them to be. It is a purely religious
object, not any personal or professional or national or eccle-
siastical ambition that we set before us. There is so much
ecclesiastical intrigue in the East, that secondary and ulterior
motives are often suspected and imputed where they do not
exist. In particular, Roman controversialists sometimes seek
to represent Anglicans as suitors for recognition from the
Eastern Church. This is a misrepresentation which it is only
possible to combat, where it exists, by consistent and dignified
assertion of our independence as a National Church, and by
shewing that we have positive and unselfish objects in view,
viz., to aid Eastern Churchmen in their difficulties and struggles
as brothers in Christ, »

Librairie.

R. Arrier: La Cabale des dévots (1627—1666); Paris, Colin,
in-16, 1902.

H. Barcy: La religion dans la société aux Etats-Unis; Paris,
Colin, in-16, 1902,

K. Betu: Die orientalische Christenheit der Mittelmeerldnder.
Reisestudien zur Statistik und Symbolik der griechischen,
armenischen und koptischen Kirche; Berlin, Schwetschke,
in-8°, Mk. 8, 1902,

Mgr J. BonomeLL: Das neue Jahrhundert; deutsche Ubersetzung
von V. Holzer; Miinchen, Schuh, 60 Pf., 1903.

P. Bover: Le Dieu de Platon, d’aprés l'ordre chronologique
des Dialogues; Geneve, Kiindig, in-8°, 1903.



— 192 —

W. Gaur: Die Abfassungsverhiltnisse der pseudojustinischen
Cohortatio ad Gracos; Berlin, Schwetschke, Mk. 3. 60, 1902,

J. Ginpravx: Les Espérances méssianiques d'lsraél: les derniers
prophetes; Lausanne, Bridel, 1 vol., 3 fr.

A. Houtin: La question biblique chez les catholiques de France
au XIXe siecle, //° édition, revue el augmentée,; Paris, A.
Picard, in-8°, 1902.

Los von Rom! Zeitschrift zur Verbreitung der Autklirung und
Forderung religioser Freiheit; Olmiitz; halbjihrig Mk. 1. 50.

S. A. la Grande Duchesse LLouise DE Bape: Paroles de foi pour
les jours de l'épreuve; trad. par M™® L. Ruffet, avec préface
de M. E. Naville; Geneve, Kiindig, in-16, 83 p., 1903.

R. Scuurrze: Das Bleibende in der Lehre Jesu. Eine kritische
Erginzung zu Harnacks « Wesen des Christentums »; Berlin,
Schwetschke, Mk. 1.20; 1902,

L. WErs: Kant, Naturgesetze, Natur- und Gotteserkennen. Eine
Kritik der reinen Vernunft; Berlin, Schwetschke, Mk. 3. 60;
1903.

(Plusieurs de ces ouvvages nous sont pavvenus trop tard
pour pouvoir élre analysés dans la présente livraison, ils le
seront dans la prochaine.)









	Bibliographie théologique

