
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


753 —

VARIÉTÉS.

I. — Réponse à quelques objections sur la question
de l'infaillibilité de l'Eglise.

L'étude que j'ai publiée dans la Revue de juillet dernier,
sur l'infaillibilité de l'Eglise (p. 476-487), m'a valu, d'une part,
quelques objections, d'autre part, des demandes d'explications.
Que mes honorables correspondants me permettent de leur
signaler d'abord le principal vice de leurs sophismes, puis de
leur montrer comment leurs prétentions au sujet d'une infaillibilité

constante et absolue de l'Eglise sortent des cadres de la
véritable orthodoxie.

I. C'est une erreur de transformer des comparaisons en
équations. Une comparaison n'est exacte que sous un ou
plusieurs rapports; mais si l'on veut qu'elle soit exacte sous tous
les rapports, si l'on fait d'elle une vérité absolue, on se

trompe. Cette règle de logique est élémentaire.
Par exemple, le Christ a comparé son Eglise à une barque,

et il en est le pilote. Sur cette comparaison, certains
théologiens, déplaçant sa vraie portée et sa vraie signification,
raisonnent ainsi : « Le Christ étant un pilote infaillible, il est
évident qu'il ne peut pas laisser sombrer son Eglise; donc son
Eglise ne sombrera jamais; donc elle n'enseignera jamais
l'erreur, pas plus pendant un moment que pendant un siècle ;

donc elle est absolument et toujours infaillible. »

Sophisme. En effet, de même que J.-C. n'est pas la barque,
ainsi la barque n'est pas J.-C. Il est impossible d'attribuer à la
barque toutes les qualités du pilote. Ce sont deux êtres
distincts et différents. La barque du plus parfait pilote peut faire
eau. J.-C. est infaillible, oui; mais les hommes qui sont la
barque (car l'Eglise est la société des fidèles) ne sont pas
infaillibles. De ce que J.-C. est infaillible dans son Eglise, il
ne résulte pas que les hommes le soient comme membres de



— 754 —

l'Eglise. Tous les chrétiens qui sont dans la barque et qui
sont avec le Maître, sont certains qu'ils ne chavireront pas
tant qu'ils seront attachés au Maître, attachés à son enseignement,

à sa morale, à sa grâce. Cela est certain. Mais de ce
qu'on est dans la barque, de ce qu'on est membre de l'Eglise
du Christ, s'ensuit-il qu'on sera toujours et infailliblement
fidèle à son enseignement, à ses préceptes, à sa grâce? Non.
Pierre a été dans l'Eglise, Judas également, l'un et l'autre ont
vécu dans l'intimité de Jésus, et cependant ils ont failli. De
même que l'eau peut pénétrer dans la barque, l'erreur, le vice,
l'hérésie même, peuvent pénétrer dans l'Eglise. Est-ce l'Eglise
qui enseigne elle-même ces hérésies et qui commet elle-même
ces vices? Non; mais ce sont des chrétiens plus ou moins
nombreux, lesquels sont en elle et sont ses membres. Donc,
on le voit, il peut y avoir des hérétiques et des pécheurs dans

l'Eglise, comme il y a de l'ivraie et du bon grain dans le

champ du Maître ; donc l'Eglise n'est pas infaillible d'une
infaillibilité absolue, puisqu'une partie, même très considérable,
de ses membres peut être hérétique et vicieuse. Je prie mes

opposants de relire la parabole de l'ivraie dans le champ du

Maître, et d'y conformer leur théorie.
D'autres prennent la comparaison des portes de l'enfer,

lesquelles ne prévaudront pas contre l'Eglise, et ils en
concluent aussi que l'Eglise est toujours et absolument infaillible.
Ils s'abusent non moins que les précédents. La vérité est que
la pierre, qui est le Christ, est infaillible, et que tous ceux qui
sont unis à cette pierre infaillible, qui croient ce que le Christ
enseigne, ne peuvent pas en cela se tromper. Mais le Christ
a-t-il promis que tous ceux qui se disent ses disciples et qui
sont des pierres dans l'édifice de son Eglise, seraient
infaillibles? Non. La preuve en est que, de fait, beaucoup se trompent

et se conduisent mal. Donc on a tort de confondre le

Christ, pierre et fondement infaillible de l'édifice, avec l'édifice
même, et d'attribuer à l'édifice les propriétés du fondement.
Toute pierre qui repose sur le fondement et qui ne s'en laisse

pas détacher, est solide et inébranlable, certainement; mais le

Christ n'a nullement promis que toutes les pierres, une fois
unies à lui, le seraient à tout jamais. Cette prétention est

purement imaginaire, et les faits la démentent cruellement.
Que de pierres se détachent! Que de pierres sont de mauvaise



— 755 —

qualité Que de chrétiens erronés et hérétiques dans l'Eglise,
que de pécheurs dans l'édifice! Donc l'édifice n'est pas parfait;
donc l'Eglise a des rides et des taches; donc elle n'a ni
l'infaillibilité absolue, ni la sainteté absolue. Les Pères sont les
premiers à le répéter à satiété.

Le Christ est en elle, dit-on. Oui, mais son action n'est
pas une violence faite à la liberté des fidèles, sa grâce n'agit
en eux qu'autant qu'eux-mêmes coopèrent à cette grâce ; sinon,
non. Or y coopèrent-ils toujours? Hélas! non. Que de fidèles,
que de conciles ont failli! Et cependant ces fidèles et ces
conciles prévaricateurs étaient dans l'Eglise et membres de

l'Eglise. Donc il peut y avoir des erreurs et des vices dans
l'Eglise.

Mais, dit-on, ces fidèles prévaricateurs, ces conciles qui
violent la foi, ne sont pas l'Eglise. Sans aucun doute. Mais ils
sont une partie de l'Eglise, tant qu'ils n'en sont pas retranchés
officiellement par l'Eglise même. Il est donc clair que l'Eglise
même n'est infaillible que lorsqu'elle répète les enseignements
du Christ; et que, par conséquent, son infaillibilité n'est que
conditionnelle. Il est donc clair qu'elle n'est colonne de vérité
qu'à la condition de reposer sur le fondement qui donne à la
colonne sa solidité. Une colonne ne peut pas d'elle-même, il
est vrai, s'éloigner de son fondement; mais les hommes, qui,
tout en étant chrétiens, restent toujours des hommes, peuvent
se séparer du Christ et corrompre sa doctrine; ils le font tous
les jours. Jésus-Christ n'a jamais promis à ses disciples de les
rendre infaillibles quoi qu'ils enseignassent, même s'ils jugeaient
à propos de faire une seconde révélation. Il ne les a chargés
que d'une seule mission: transmettre intégralement et fidèlement

le dépôt qu'il leur a confié, et il n'est avec eux que
pour ce but et qu'à cette condition. Donc l'absoluité de

l'infaillibilité stricte n'existe qu'ex parte Dei, et non ex parte
hominum. Donc une société d'hommes ne peut être infaillible
que conditionnellement, et cette condition est qu'elle répétera
l'enseignement de Dieu, celui-là même qui lui a été confié.

D'autres insistent sur la promesse qu'a faite le Christ
d'être avec son Eglise tous les jours jusqu'à la fin du monde;
et ils en concluent que l'Eglise est absolument et tous les

jours infaillible. Cette conclusion étonnerait par sa naïveté, si

ceux qui la tirent réfléchissaient un instant sur le sens exact



— 756 —

de la promesse de J.-C. D'abord, J.-C. ne parle pas de l'Eglise
comme institution, mais seulement des chrétiens (vobiscum).
Ensuite, il leur dit qu'il sera avec eux, rien de plus. Il s'agit
dans la phrase précédente de l'accomplissement des préceptes
qu'il leur a donnés; donc le sens obvie de la promesse est
celui-ci: «Je serai avec vous pour vous aider à accomplir mes
préceptes, ma grâce ne vous fera jamais défaut ; si vous
tombez, je serai là pour vous aider à vous relever ;

constamment je frapperai à la porte de votre cœur; ecce sto ad

ostium et pulso (Apoc. Ili, 20) ; donc courage et confiance. >

Mais conclure de cette promesse à l'infaillibilité des chrétiens
est aussi abusif que de conclure à leur impeccabilité ; J.-C. n'a
promis ni l'une ni l'autre, et, de plus, il ne pouvait pas les

promettre, parce que c'eût été bouleverser les conditions
morales de l'humanité et plus encore les conditions de salut, qui
sont, de la part de l'homme, des conditions de lutte, d'effort,
de chute, de relèvement. Le Christ n'était-il pas avec Judas
quand Judas l'a trahi, avec Pierre quand Pierre l'a renié? Il
est là, avec nous, certainement, nul n'en doute ; sa grâce est

là, ses sacrements sont là. Mais que d'évêques ne sont pas
avec lui que de prêtres et de théologiens dénaturent son

enseignement que de fidèles sont infidèles Ne prêtons donc

pas au Christ nos théories et n'altérons pas sa doctrine par
nos vains désirs et par nos subtilités enfantines.

Les partisans de l'infaillibilité absolue de l'Eglise font
encore valoir l'argument suivant: «J.-C. a dit que celui qui
n'écoute pas l'Eglise, doit être tenu pour un payen et un pu-
blicain ; or cela ne pourrait être, si l'Eglise n'était pas toujours
et absolument infaillible ; donc elle l'est. » Ils oublient cette

règle de saine exégèse que, pour connaître le sens exact d'un

texte, il faut ne pas le séparer de son contexte; car c'est à

cette condition seulement que les mots apparaissent dans leur
vrai sens. Quel est le contexte de ce v. 17 (Matth. XVIII)?
Relisons les deux versets précédents : « Si ton frère a péché
contre toi, va et reprends-le entre toi et lui seul; s'il t'écoute,
tu as gagné ton frère; mais s'il ne t'écoute pas, prends avec
toi une ou deux personnes, afin que toute l'affaire se règle
sur la déclaration de deux ou de trois témoins. S'il refuse de

les écouter, dis-le à l'Eglise; et s'il refuse aussi d'écouter
l'Eglise, qu'il soit pour toi un payen et un publicain. » De ce



— 757 —

contexte il résulte clairement: 1° qu'il ne s'agit pas d'un conflit
dogmatique, mais d'une simple offense entre deux frères;
2° que le mot « Eglise » signifie ici la paroisse locale, et non
la collectivité de toutes les Eglises particulières, qu'on ne saurait

en effet réunir à l'occasion de tous les conflits personnels ;

3° que la solution donnée à ce conflit par l'assemblée locale,
doit faire règle pour l'offensé, qui alors a le droit de cesser
tout rapport de fraternité avec l'offensant. C'est tout ce que
le Christ dit. Mais il ne dit nullement que l'assemblée locale
jouit d'une autorité absolue, encore moins d'une infaillibilité
absolue pour trancher les questions de doctrine, dont il ne
s'agit nullement dans ce passage. On voit, par l'argumentation
de nos adversaires, combien il est facile, en prenant isolément
une parole du Christ qui au premier abord semble claire et
absolue, combien il est facile, dis-je, de 1'« accommoder » à ses
pensées à soi, et de faire dire au Christ le contraire de ce

qu'il a dit. Et c'est sur de telles interprétations erronées que
l'on part en guerre, et que l'on crie à l'hérésie, quand on est
soi-même dans l'erreur. Nos adversaires prétendent défendre
le Christ ; nous ne doutons pas de leur bonne volonté, mais
nous les prions de croire que nous voulons aussi le défendre
et non moins qu'eux. Reste à savoir qui défend le vrai Christ,
et non un Christ de fantaisie ; et qui le défend selon la vérité,
et non selon les illusions d'une routine certainement inconsciente.

II. Le Christ n'a dit nulle part : « Mon Eglise sera infaillible

toujours et absolument. » — Aucun Père n'a écrit une
telle proposition. — Aucun symbole de foi ne la contient. —
Aucun concile œcuménique ne l'a définie.

Bien plus, aucun symbole de foi ne parle d'une infaillibilité
quelconque de l'Eglise. Lorsqu'on a dit; «Je crois l'Eglise»,
ou «je crois en l'Eglise», on n'a nullement enseigné par là
que l'Eglise possède toutes les qualités. Lorsqu'on a voulu
préciser, on a dit d'abord: Je crois l'Eglise sainte; puis l'Eglise
une, puis l'Eglise catholique et apostolique ; mais on n'a jamais
dit l'Eglise infaillible. Ce silence n'est-il pas significatif,
surtout lorsqu'une Eglise absolument infaillible eût été si utile
pour dirimer les débats et pour triompher des hérésies?

Je le répète, on n'a jamais enseigné dans les symboles la
doctrine affirmée par nos adversaires. Et, de plus, quand



— 758 —

même on aurait dit: Je crois l'Eglise infaillible, comme on a

dit: l'Eglise sainte et l'Eglise une, s'ensuivrait-il que l'Eglise
possédât l'infaillibilité absolue et constante? Non. Elle ne la
possède pas plus qu'elle ne possède la sainteté absolue et
constante, l'unité absolue et constante. L'Eglise est sainte, en
ce sens que J.-C. son chef est la sainteté même; que les

enseignements et les préceptes qu'il nous a donnés et que
l'Eglise nous a transmis, sont saints; et enfin en ce sens que
tous les membres de l'Eglise doivent être saints, étant appelés
à la sainteté, mais non en ce sens que tous les membres de

l'Eglise sont, cle fait, réellement saints. Même chose pour
l'unité de l'Eglise: son chef J.-C. est un, ses enseignements et

ses préceptes sont un, tous ses membres doivent être un en

lui, mais de fait tous ne le sont pas; les divisions sont, hélas!
éclatantes. Donc, si les symboles avaient contenu la
proposition: «Je crois l'Eglise infaillible», il ne s'agirait nullement

pour cela d'une infaillibilité absolue et constante, mais seulement

d'une infaillibilité relative. Dieu seul est saint, tu solus

sanctus; de même, lui seul est la vérité absolue, l'unité
absolue, l'infaillibilité absolue. Vous dites que J.-C. est le pilote
et le pilote infaillible; et que par conséquent la barque, elle

aussi, est infaillible. Je réponds que J.-C. est le Saint par
excellence. Pourquoi ne faites-vous pas sur « le Saint» le
raisonnement que vous faites sur «le Pilote»? Il est le Saint et
la Sainteté même, et cependant il laisse ses disciples pécher,
il laisse Pierre le renier, il laisse Judas le trahir, etc. Pourquoi

le Pilote ne laisserait-il pas aussi tels disciples tomber
dans l'erreur? Où a-t-on vu que la vérité possède des droits

que n'a pas la sainteté; que les disciples soient plus assurés

contre l'erreur que contre le péché? Encore une fois, les faits

journaliers sont là : une quantité de pécheurs et d'hérétiques
sont dans l'Eglise. Donc, sous ce double rapport, l'Eglise n'est

pas parfaite.
Mais, dit-on, ces pécheurs et ces hérétiques ne sont pas

l'Eglise; donc ce n'est pas l'Eglise qui pèche- et qui enseigne

l'hérésie, quand ils pèchent et qu'ils tombent dans l'hérésie. —
Eh! sans doute. Mais ne jouons pas sur les mots. Quand on

dit l'Eglise, on entend la société des disciples de J.-C.
considérée en général, dans un certain ensemble, mais non dans

sa totalité. On veut dire par là que l'Eglise, considérée dans



— 759 —

un nombre plus ou moins grand de ses membres, à telle
époque, peut être entachée devices et d'erreurs; rien de plus.
Mais on ne veut nullement dire que l'Eglise, dans la totalité
de ses membres, soit coupable et erronée; il est clair qu'il y
a toujours en elle des membres saints et des membres d'une
foi correcte. A ce point de vue, l'Eglise (totalité des fidèlesj
n'est jamais ni coupable ni erronée, pas plus qu'elle n'est ni
sainte ni correcte. L'Eglise toute criminelle ou toute hérétique
n'existe pas plus que l'Eglise toute sainte ou toute vraie, pas
plus que l'humanité entièrement vérité ou entièrement justice.
Ce sont là des concepts généraux, universaux, qui n'existent

pas. Aucun qualificatif absolu ne saurait donc être donné
à la totalité des membres de l'Eglise, parce que, encore une
fois, le Christ l'a dit, l'Eglise est un champ où il y a du blé
et de l'ivraie. Disons, si vous le voulez, que c'est un champ
de blé ; mais la vérité exacte exige impérieusement que vous
ajoutiez que ce champ de blé n'est pas parfait et qu'il contient
aussi de l'ivraie.

Bref, il n'y a d'être absolu que Dieu : lui seul est absolu
dans son essence et dans ses attributs. Quant aux êtres
contingents et relatifs, ils sont essentiellement contingents et
relatifs. Or, si tout est conditionnel en ce monde — et cela
de par notre nature contingente — à quel titre oserions-nous
prétendre à une infaillibilité absolue, distincte de celle de Dieu?
Dira-t-on que c'est parce que nous sommes dans l'ordre
surnaturel? Mais les sacrements ne sont-ils pas, eux aussi, de
l'ordre surnaturel? Et cependant leur action n'est-elle pas
conditionnelle en ce qui nous concerne? Oui, Dieu pardonne dans
le sacrement de pénitence, mais si le pécheur est vraiment
pénitent ; et si cette condition fait défaut, le pardon est nul. La
sanctification magique ex opere operato est un leurre; rien
dans l'Ecriture, rien dans la tradition chrétienne universelle,
rien dans la psychologie humaine, ne la justifie. Il n'y a pas
davantage de sacerdoce ni d'action sacerdotale ex opere operato;
tout est subordonné, ici comme ailleurs, à des conditions de

sincérité, de vérité, de loyauté. De même, par conséquent, il
n'y a pas non plus d'infaillibilité absolue de l'Eglise; l'infaillibilité

n'est positive, dans l'Eglise, qu'à la condition que
l'Eglise se renfermera dans les limites de sa mission comme
gardienne du dépôt de la révélation, et qu'elle conformera ses



— 760 —

enseignements et ses préceptes à ceux de Jésus-Christ. La
condition est formelle, et elle tient à la nature même des choses.

Mais, dit-on, la promesse divine, qu'en faites-vous? — Je
m'y tiens énergiquement comme à une promesse divine, mais
je m'efforce aussi de la comprendre: car je sais que l'on ne
doit pas tenter Dieu ; qu'il nous en a donné l'ordre lui-même.
Je sais que la promesse de Dieu est une promesse de secours
pour notre sanctification. Je sais que la sanctification n'est pas
une œuvre de magie ni de mécanisme, mais une œuvre de

liberté, œuvre à laquelle nous pouvons faillir. Je sais que Dieu
n'est pas le seul facteur dans cette œuvre; et que, si son
concours est infaillible, le nôtre ne l'est pas. Je vois donc clairement

que Dieu, qui nous a faits sans nous, ne nous sauvera
pas sans nous; que, par conséquent, le résultat positif dépend
non de Dieu seul, mais aussi de nous; et dès lors, il n'est

que conditionnel. Oui, nous serons infailliblement sauvés, mais
si nous sommes fidèles à la volonté de Dieu; oui, nous serons
infailliblement dans la vérité, mais si nous restons attachés
aux enseignements de Dieu.

J'appelle aussi l'attention sur ce fait qu'aucun concile
œcuménique n'a songé à définir l'infaillibilité absolue et constante
de l'Eglise. Les membres des conciles ont souvent dit que le

St. Esprit a parlé par leur bouche, lorsqu'ils ont défini telle
vérité; et, effectivement, lorsqu'une vérité divine est proclamée
par une assemblée, on peut dire que c'est Dieu Vérité qui
parle par sa bouche. Mais cela ne signifie nullement que cette
assemblée, par cela même qu'elle est assemblée, synode ou

concile, est infaillible. La preuve en est que les décisions des

conciles même œcuméniques ont été ensuite examinées et

jugées par les Eglises auxquelles elles étaient communiquées,
et que l'acceptation de ces Eglises était nécessaire pour que
ces décisions fussent tenues pour œcuméniques et pour
canoniques. Je démontrerai plus loin que l'œcuménicité du concile
n'est ni plus absolue ni plus magique que ne l'est l'infaillibilité
de l'Eglise. L'histoire des conciles et les écrits des Pères nous

en fourniront des preuves éclatantes.
Le symbole du concile de Nicée de 325 ne contient même

pas la proposition: «Je crois l'Eglise»; il se termine simplement

par ces mots : «... ceux-là, l'Eglise catholique et
apostolique les anathematise.» Celui du concile de Constantinople



— 761 —

de 381 dit: «Nous croyons en une Eglise sainte et apostolique
catholique»; rien de plus. Le concile de Chalcédoine de 451

ne prononce pas un mot sur ce point, non plus le symbole
dit de St. Athanase, ni les conciles œcuméniques suivants.

Serions-nous donc plus infaillibilistes que les symboles de
foi, que les conciles œcuméniques, que l'Eglise même? Ne

voyez-vous pas que la thèse de l'infaillibilité absolue et constante

est tous les jours démentie par les faits; que, tous les
jours, l'histoire enregistre des fautes et des erreurs soit d'une
partie de la hiérarchie ecclésiastique, soit d'une partie des
fidèles; que, par conséquent, affirmer dans l'Eglise une sainteté

constante et absolue, une unité constante et absolue, une
infaillibilité constante et absolue, c'est nier les faits les plus
palpables, et compromettre la cause même du christianisme
véritable et de l'Eglise véritable? Il est temps, vraiment, que
nous revenions à des idées plus exactes, à une plus véridique
connaissance des dogmes. 11 est temps que nous ne prenions
plus pour des articles de foi les théories dans lesquelles nous
avons été élevés par de bons maîtres sans doute, animés
d'excellentes intentions, mais insuffisamment instruits, victimes eux-
mêmes d'une routine erronée et malsaine. Le retour à la vraie
foi, la réfutation de l'incrédulité, la ruine de l'indifférentisme,
le rétablissement de la théologie scientifique, le triomphe de
l'orthodoxie exacte et de l'Eglise du Christ, sont à ce prix. Si
nous restons toujours dans la région des brouillards (pour ne
rien dire de plus), nous n'arriverons jamais à celle du soleil :

omnes vos filii lucis estis et filii diei; non sumus noctis, neque
tenebrarum (I Thess. V, 5). E. Michaud.

II. — Die Prager Hus-Feier und die Reformsehnsucht
des éechischen Volkes. Ein Stimmungsbild aus Mähren.

In Prag haben sie den Grundstein gelegt zu einem Denkmal
des Magisters Johannes Hus. In weiten Kreisen hat man bei
dieser Gelegenheit eine öffentliche Würdigung der religiösen
Bedeutung des Magisters erwartet, allein die Feier gestaltete
sich in ihrem ganzen Verlauf — das bewiesen die aus diesem
Anlass gehaltenen Reden — zu einer ausschliesslich nationalen
Huldigung. Die Redner bekundeten eine auffallende Verkennung



— 762 —

sowohl der Persönlichkeit des Bekenners, als auch der
Vorgänge seiner Zeit und der Bedürfnisse unserer Zeit. Bekanntlich

waren schon vor IIus in Prag Bussprediger aufgetreten,
unter denen namentlich Miliö von Kremsier die Menge mit sich
riss. Das Volk war aber in seinen niedern Schichten öechisch.
Schon darum war die wohlhabende und bevorrechtete deutsche
Bürgerschaft gegen die Reformbewegung, desgleichen die reiche,
üppig lebende Geistlichkeit, die von den Busspredigern nicht
geschont worden war. So verband sich mit der Reformbewegung

von Anfang an das nationale Moment. Hus ist natur-
gemäss durch den nationalen und geschichtlichen Boden, aus
welchem er erwachsen war, in seiner Entwicklung und Eigenart

stark mitbestimmt worden. Allein „nur feindlicher oder
freundlicher Unverstand und Missverstand vermag den Magister
Hus für einen cechischen Chauvinisten auszugeben1)". Nicht
aus Deutschenhass trat er für sein Volk ein, sondern
hauptsächlich von dem Wunsche nach Kirchenreform beseelt, für die

er eben bei dem seit Milics Zeiten zur Reform geneigten Volke
Verständnis und Gefolgschaft fand. In diesem Lichte muss
auch die Katastrophe an der Prager Universität betrachtet
werden. Seit 1378 bestand die Papstspaltung zwischen Rom und

Avignon. Die Pariser Universität gab, um dem Schisma ein
Ende zu machen, den Anstoss zur Neutralitätserklärung beiden
Päpsten gegenüber. König Wenzel war mit dem Vorschlag,
der ihm wieder die Anerkennung als Schutzherr der Kirche
versprach, einverstanden. Hinderlich waren ihm darin der

Prager Erzbischof mit seiner Geistlichkeit und die Deutschen
an der Universität. In dieser Frage, ob dem König in
Verbindung mit den Kardinälen, der französischen und der
Cechischen Nation oder den beiden Päpsten und der ihnen ergebenen
Geistlichkeit in Verbindung mit dem König Rupprecht und der
deutschen Nation zu folgen sei, begegneten sich die verschiedensten

Interessen, geistige und materielle, kirchliche und

weltliche, hohe und niedere. Es handelte sich geradezu darum,
ob das Sehnen und Streben der Reformatoren nunmehr gekrönt
oder endgültig vernichtet werden sollte ; ja auch die nationalen
Reibungen zwischen Cechen und Deutschen sollten ihre

Schlichtung finden. Und dass dem Magister Hus mehr als einem

') Imman. Weitbrecht.



— 763 —

andern eine gütliche Lösung am Herzen lag, betont ausdrücklich

Palackyl). Die Deutschen jedoch blieben unnachgiebig.
Da war es nun, während Hus schwer krank daniederlag, vor
allen Nik. von Lobkowitz, der den König zur raschen Lösung
drängte. Der König war um so eher dazu bereit, als die Franzosen

die Erklärung abgaben, dass an der Pariser Universität
das Stimmenverhältnis das umgekehrte sei, und in der weitern
Erwägung, dass ja nach Karls IV. Willen die Präger Universität

nach der Pariser organisiert sein sollte. Am 18. Januar 1409

gab der König ein Dekret heraus, welches bestimmte, dass der
cechischen Nation drei Stimmen zufallen, den andern Nationen
eine Stimme. Die zeitgenössische Apologie des königlichen
Dekretes bezeugt, dass die cechische Nation keinerlei Streit
gegen die andern Nationen erhoben hat („natio Bohemica non
movit litem contra nationes vel nationem Teutonicam, sed grate
donationem serenissimi acceptans principis, vult juste de donatione

trium vocum gaudere")2). Und Hus seinerseits hat, als
er genesen war, in der Predigt die Liebe des Königs zum Volke
ob dieser „donatio" gepriesen. Wie nun daraus ein „Deutschen-
hass" des Magisters konstatiert werden kann, ist uns unerfindlich.

Es war eine Verkennung und Verleugnung des Bekenners,
wenn man ihn bei der Prager Feier ausschliesslich als nationalen

Vorkämpfer ehrte.
Bemerkenswert ist nun die Stimmung im cechischen Volke

selbst, die anlässlich der Feier offen zutagetrat. Diese
Stimmung bekundet, dass das Volk in Hus nicht nur den nationalen,
sondern ganz vornehmlich auch den religiösen Vorkämpfer
sieht ; sie bekundet ferner, dass auch heute noch eine
Reformsehnsucht im Volke vorhanden ist, in Böhmen so gut wie in
Mähren. Wir waren in der Lage, dieser Stimmung im besondern
in Mähren nachzugehen. Ein altes, vielgelesenes mährisches

Blatt, die „Moravskd orlice", schrieb u. a. : „Bei dem Namen
Hus rührt sich das Gewissen und beunruhigt uns, dass wir Hus
und seinen Ideen untreu geworden sind, dass wir ihn und seine

Arbeit und seine Wahrheit, die er so geliebt hat, für die er
gelebt und gelitten hat und für die er gestorben ist, schmählich

verkauft haben an die, die ihm den Scheiterhaufen in

Dcj. nar. cesk. II. B. 2. T. pag. 100.

') Palacky, Doeum. Hus, pag. 360b.



— 764 —

Konstanz und uns das blutige Grab am Weissen Berge bereitet
haben. Möge doch bald die Zeit kommen, da wir das Joch
des Aberglaubens abschütteln und wieder zur Wahrheit stehen
und den Frieden des Gewissens vor Gott wiederfinden!" Ein
anderes Blatt, die in Kremsier, der Sommerresidenz des Olmützer
Erzbischofs, erscheinende „Morava", schrieb: „Unsere besten
Männer sehen die Regeneration unseres Volkes in einer öechi-
schen Reformation ; sie wollen die Religionsfrage positiv lösen
und jene Form finden, die unserm Geiste und unsern Bedürfnissen

entsprechen möchte. Rom gibt uns dürre Knochen und
lindert uns in der Entwicklung zu einer wahren Religion.
Wenn wir den Klerikalismus nun beseitigen, so kann nur das

reine Christentum erblühen, mag es dann heissen reformierter
Katholizismus oder cechischer Protestantismus oder Husitismus
oder die Brüderunität, die Palacky als die schönste Frucht der
öechischen Frömmigkeit bezeichnet hat.... Das Losungswort
„Los von Rom" unter den Deutschen ist kein Losungswort
eines Furor, sondern das Losungswort eines Volkes, das nach

reiner, christlicher Lehre verlangt, die Wahrung seiner Nationalrechte

fordert, in Rom seinen Gegner sieht und weiss, dass

von Rom eine Besserung nicht zu erwarten ist. Warum sollten
wir nicht zu einer gleichen Regeneration gelangen Unser
Ziel sei daher ernste Arbeit an einer öechischen Reformation,
an dem Ausbau einer öechischen Nationalkirche, eine
Fortsetzung des Werkes, welches der Magister Johannes
angefangen und die Brüder zu herrlicher Reife geführt haben."
Und die mährischen „Lidové Noviny" schrieben, anknüpfend an
die seitens der bömisch-mährischen Bischöfe wegen der Hus-
feier veranstaltete Sühnewallfahrt nach Welehrad: „Wer geht
heute nach Welehrad? Die Stätte ist uns fremd geworden!
Sie gehört den Jesuiten. Der Name Hus wird da mit Schmutz
bewarfen ; der Name Methods füllt ihren Mund, aber das Herz

gehört dem (Olmützer Erzbischof) Kohn. Nicht die Slavenapostel

laden uns ein, sondern römische Suffragane, dem
Methodius vom Papste aufgedrungen Sie mögen uns einladen und

rufen, dass die Erbschaft des Methodius in Gefahr ist — die

existiert schon lange nicht mehr, sie ist längst unter ihren
Händen verschwunden, wie die Freiheit und die Bildung und

das Selbstbewusstsein unserer Völker. Was wollen sie uns

zeigen? Die Messgewänder von Bischöfen, Erzbischöfen und



— 765 —

Kardinälen — die Ideen, die da einst gepflegt wTurden, sind
alle dahin!"

Diese Stimmen sind beachtenswert. Ich habe in der „Revue"
wiederholt von der Sehnsucht des öechischen Volkes, im
besondern in Mähren, nach einer Reform im Geiste Methods
gesprochen. Diese Sehnsucht lebt im Volke fort und kommt von
Zeit zu Zeit, wenn ein äusserer Anlass gegeben ist, wie z. B.
die Prager Husfeier oder die Affaire des Olmützer Erzbischofs,
energisch zum Audruck. Auch in dem kleinen mährischen
Dorfe unweit Welehrad, in dem ich diese Zeilen schreibe, fand
ich diese Stimmung vor. Wie kommt es nun, dass diese Sehnsucht

nicht längst schon zur Befreiung aus den Fesseln des

internationalen und antinationalen Roms geführt hat Es fehlt
vor allem an führenden religiösen Persönlichkeiten. Die einen
sehen mit Gregr, dem Festredner bei der Prager Husfeier,
„andere Ideale, andere Interessen und andere Bestrebungen am
Horizonte menschlichen Denkens und menschlichen Strebens
hervortreten und den Geist der Völker bewegen: die Ideale
und Interessen der Nationalitäten und der sozialen Reformen" ;

für diese Ideale wollen sie eintreten, keineswegs aber sich
durch „überwundene Religionsfragen" beunruhigen lassen. Die
andern aber sind so in der Schule Roms, dass sie es mit
Dr. Podlipny, dem andern Festredner in Prag, möglich machen,
Johannes Hus mit der Jungfrau Maria in einem Atem zu nennen
und zu verbinden. So hat es die öechische Geistlichkeit in
Mähren mit Cyrillus und Methodius gemacht, indem sie die

Slavenapostel für sich reklamierte und zu spezifisch römischen
Sendboten machte. Der römische Stuhl aber gab diesem
Vorgehen in der Bulle „Grande munus" Siegel und Unterschrift.
Verhängnisvolles Blendwerk oben und unten Wann wird diesem
Volke der Messias kommen, der es zur ehrwürdigen altkatholischen

Kirche Methods zurückführt?
Pohof-elic, August 1903.

Pfr. Schikmeb.

Reme intern, de Théologie. Heft 44, 1903. 50


	Variétés

