Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)
Heft: 44
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Reéponse a quelques objections sur la question
de l’infaillibilitée de I’Eglise.

L'étude que j'ai publice dans la Revwue de juillet dernier,
sur linfaillibilit¢ de I'Eglise (p. 476-487), m’'a valu, d'une part,
quelques objections, d'autre part, des demandes d’explications.
(Que mes honorables correspondants me permettent de leur
signaler d’abord le principal vice de leurs sophismes, puis de
leur montrer comment leurs prétentions au sujet d'une infailli-
bilité constante et absolue de 1'Eglise sortent des cadres de la
véritable orthodoxie.

[. Cest une erreur de transformer des comparaisons en
¢équations. Une comparaison n'est exacte que sous un ou plu-
sieurs rapports; mais si l'on veut qu'elle soit exacte sous tous
les rapports, si l'on fait d'elle une vérité absolue, on se
trompe. Cette régle de logique est élémentaire,

Par exemple, le Christ a comparé son Eglise a une barque,
et il en est le pilote. Sur cette comparaison, certains théo-
logiens, déplacant sa vraie portée et sa vraie signification,
raisonnent ainsi: «Le Christ étant un pilote infaillible, il est
¢vident qu'il ne peut pas laisser sombrer son Eglise; donc son
Eglise ne sombrera jamais; donc elle n'enseignera jamais
l'erreur, pas plus pendant un moment que pendant un siécle;
donc elle est absolument et toujours infaillible. »

Sophisme. En effet, de méme que J.-C. n’est pas la barque,
ainsi la barque n'est pas J.-C. Il est impossible d’attribuer a Ia
barque toutes les qualités du pilote. Ce sont deux étres dis-
tincts et différents. La barque du plus parfait pilote peut faire
eau. J.-C. est infaillible, oui; mais les hommes qui sont la
barque (car I'Eglise est la société des fideles) me sont pas
infaillibles. De ce que J.-C. est infaillible dans son Eglise, il
ne résulte pas que les hommes le soient comme membres de



— B =

I'Eglise. Tous les chrétiens qui sont dans la barque et qui
sont avec le Maitre, sont certains qu'ils ne chavireront pas
tant qu’ils seront attachés au Maitre, attachés & son enseigne-
ment, a sa morale, & sa grace. Cela est certain. Mais de ce
qu’'on est dans la barque, de ce qu’on est membre de I'Eglise
du Christ, s'ensuit-il qu'on sera toujours et infailliblement
fidele & son enseignement, a ses préceptes, a sa grice? Non.
Pierre a ¢te dans I'Eglise, Judas é¢galement, 'un ct l'autre ont
vécu dans lintimité de Jésus, et cependant ils ont failli. Dec
méme que l'eau peut pénétrer dans la barque, l'erreur, le vice,
I'hérésie méme, peuvent pénétrer dans 1'Eglise. Est-ce I'Eglise
qui enseigne elleeméme ces hérésies et qui commet elle-méme
ces vices? Non; mais ce sont des chrétiens plus ou moins
nombreux, lesquels sont en elle et sont ses membres. Donc,
on le voit, il peut y avoir des hérétiques et des pécheurs dans
I'Eglise, comme il y a de livraie et du bon grain dans le
champ du Maitre; donc I'Eglise n’est pas infaillible d'une
infaillibilité absolue, puisqu’'une partie, méme trés considérable,
de ses membres peut étre hérétique et vicieuse. Je prie mes
opposants de relire la parabole de l'ivraie dans le champ du
Maitre, et d'y conformer leur théorie.

D’autres prennent la comparaison des portes de l'enfer,
lesquelles ne prévaudront pas contre 1'Eglise, et ils en con-
cluent aussi que I'Eglise est toujours et absolument infaillible.
Ils s’abusent non moins que les précédents. La vérité est que
la pierre, qui est le Christ, est infaillible, et que tous ceux qui
sont unis a cette pierre infaillible, qui croient ce que le Christ
enseigne, ne peuvent pas en cela se tromper. Mais le Christ
a-t-il promis que tous ceux qui se disent ses disciples et qui
sont des pierres dans 1'édifice de son Eglise, seraient infail-
libles? Non. La preuve en est que, de fait, beaucoup se trom-
pent et se conduisent mal. Donc on a tort de confondre le
Christ, pierre et fondement infaillible de I'édifice, avec I'édifice
méme, et d'attribuer & 1'édifice les propri¢tés du fondement.
Toute pierre qui repose sur le fondement et qui ne s’en laisse
pas détacher, est solide et inébranlable, certainement; mais le
Christ n’a nullement promis que toutes les pierres, une fois
unies a lui, le seraient a tout jamais. Cette prétention est
purement imaginaire, et les faits la démentent cruellement.
Que de pierres se détachent! Que de pierres sont de mauvaise



— 755 —

qualité! Que de chrétiens erronés et hérétiques dans I'Eglise,
que de pécheurs dans 1'édifice! Donc 1'édifice n’est pas parfait;
donc T'Eglise a des rides et des taches; donc elle n'a ni l'in-
faillibilit¢ absolue, ni la sainteté absolue. Les Peéres sont les
premiers a le répéter a satiété.

Le Christ est en elle, dit-on. Oui, mais son action n'est
pas une violence faite a la liberté des fideles, sa grace n’agit
en eux qu'autant qu'eux-mémes coopérent A cette grace; sinon,
non. Or y cooperent-ils toujours? Hélas! non. Que de fideles,
que de conciles ont failli! Et cependant ces fideles et ces con-
ciles prévaricateurs ¢taient dans 1'Eglise et membres de
I’Eglise. Donc il peut y avoir des erreurs et des vices dans
I'Eglise.

Mais, dit-on, ces fideles prévaricateurs, ces conciles qui
violent la foi, ne sont pas 1'Eglise. Sans aucun doute. Mais ils
sont une partie de 1'Eglise, tant qu’ils n'en sont pas retranchés
officiellement par 1'Eglise méme. Il est donc clair que I'Eglise
méme n’est infaillible que lorsqu'elle répete les enseignements
du Christ; et que, par conséquent, son infaillibilité n'est que
conditionnelle. Il est donc clair qu’elle n’est colonne de vérité
qu'a la condition de reposer sur le fondement qui donne a la
colonne sa solidité. Une colonne ne peut pas d'elle-méme, il
est vrai, s’éloigner de son fondement; mais les hommes, qui,
tout en étant chrétiens, restent toujours des hommes, peuvent
se séparer du Christ et corrompre sa doctrine; ils le font tous
les jours., Jésus-Christ n'a jamais promis & ses disciples de les
rendre infaillibles quoi qu’ils enseignassent, méme s'ils jugeaient
a propos de faire une seconde révélation. Il ne les a chargés
que d'une seule mission: transmettre intégralement et fidele-
ment le dépot qu'il leur a confié, et il n’est avec eux que
pour ce but et qu'a cette condition. Donc I'absoluité de l'in-
faillibilité stricte n’existe qu'ex parte Dei, et non ex parte
hominum. Donc une société d’hommes ne peut étre infaillible
que conditionnellement, et cette condition est qu'elle répétera
I'enseignement de Dieu, celui-la méme qui lui a été confié.

D'autres insistent sur la promesse qu'a faite le Christ
d’étre avec son Eglise tous les jours jusqu'a la fin du monde,
et ils en concluent que U'Eglise est absolument et tous les
jours infaillible. Cette conclusion étonnerait par sa nailveté, si
ceux qui la tirent réfléchissaient un instant sur le sens exact



756 —-

de la promesse de J.-C. D’abord, J.-C. ne parle pas de 1'Eglise
comme institution, mais seulement des chrétiens (vobiscum).
Ensuite, il leur dit qu’il sera avec eux, rien de plus. Il s'agit
dans la phrase précédente de l'accomplissement des préceptes
qu’il leur a donnés; donc le sens obvie de la promesse est
celui-ci: «Je serai avec vous pour vous aider a accomplir mes
préceptes, ma griace ne vous fera jamais défaut; si vous
tombez, je serai 14 pour vous aider a vous relever; cons-
tamment je frapperai a la porte de votre cceur; ecce sto ad
ostium et pulso (Apoc. III, 20); donc courage et confiance.»
Mais conclure de cette promesse a l'infaillibilité des chrétiens
est aussi abusif que de conclure a leur impeccabilité; J.-C. n’a
promis ni l'une ni l'autre, et, de plus, il ne pouvait pas les
promettre, parce que c'elit été bouleverser les conditions mo-
rales de I'humanité et plus encore les conditions de salut, qui
sont, de la part de I'’homme, des conditions de lutte, d'effort,
de chute, de reléevement. Le Christ n’était-il pas avec Judas
quand Judas l'a trahi, avec Pierre quand Pierre 'a renié? Il
est 14, avec nous, certainement, nul n'en doute; sa grice est
1a, ses sacrements sont 1a. Mais que d'évéques ne sont pas
avec lui! que de prétres et de théologiens dénaturent son
enseignement! que de fideles sont infideles! Ne prétons donc
pas au Christ nos théories et n’altérons pas sa doctrine par
nos vains désirs et par nos subtilités enfantines.

Les partisans de linfaillibilité absolue de I'Eglise font
encore valoir 'argument suivant: «J.-C. a dit que celui qui
n’écoute pas I'Eglise, doit étre tenu pour un payen et un pu-
blicain; or cela ne pourrait étre, si I'Eglise n’était pas toujours
et absolument infaillible; donc elle I'est.» Ils oublient cette
reégle de saine exégeése que, pour connaitre le sens exact d'un
texte, il faut ne pas le séparer de son contexte; car c'est &
cette condition seulement que les mots apparaissent dans leur
vrai sens. Quel est le contexte de ce v. 17 (Matth. XVIII)?
Relisons les deux versets précédents: «Si ton frére a péché
contre toi, va et reprends-le entre toi et lui seul; s'il t'écoute,
tu as gagné ton frére; mais s'il ne t'écoute pas, prends avec
toi une ou deux personnes, afin que toute laffaire se regle
sur la déclaration de deux ou de trois témoins. S'il refuse de
les écouter, dis-le a I'Eglise; et s’il refuse aussi d’écouter
I'Eglise, qu'il soit powr toi un payen et un publicain.» De ce



— 757 —

contexte il résulte clairement: 1° qu'il ne s’agit pas d'un conflit
dogmatique, mais d'une simple offense entre deux freres;
2° que le mot «Eglise» signifie ici la paroisse locale, et non
la collectivité de toutes les Eglises particulieres, qu'on ne sau-
rait en effet réunir a I'occasion de tous les conflits personnels;
3° que la solution donnée a ce conflit par 1'assemblée locale,
doit faire régle pour loffensé, qui alors a le droit de cesser
tout rapport de fraternité avec l'offensant. C'est tout ce que
le Christ dit. Mais il ne dit nullement que l’assemblée locale
jouit d'une autorité absolue, encore moins d'une infaillibilité
absolue pour trancher les questions de doctrine, dont il ne
s'agit nullement dans ce passage. On voit, par 'argumentation
de nos adversaires, combien il est facile, en prenant isolément
une parole du Christ qui au premier abord semble claire et
absolue, combien il est facile, dis-je, de I'« accommoder » 2a ses
pensées a soi, et de faire dire au Christ le contraire de ce
qu’il a dit. Et c’est sur de telles interprétations erronées que
l'on part en guerre, et que 'on crie a I'hérésie, quand on est
soi-méme dans l'erreur. Nos adversaires prétendent défendre
le Christ; nous ne doutons pas de leur bonne volonté, mais
nous les prions de croire que nous voulons aussi le défendre
et non moins qu'eux. Reste A savoir qui défend le vvai Christ,
et non un Christ de fantaisie; et qui le défend selon la vérité,
et non selon les illusions d'une routine certainement incons-
ciente.

II. Le Christ n'a dit nulle part: «Mon Eglise sera infail-
lible fowujours et absolument.» — Aucun Pére n'a écrit une
telle proposition. — Aucun symbole de foi ne la contient. —
Aucun concile cecuménique ne l'a définie.

Bien plus, aucun symbole de foi ne parle d'une infaillibilité
quelconque de I'Eglise. Lorsqu’on a dit; «Je crois I'Eglise »,
ou «je crois en I'Eglise», on n'a nullement enseigné par la
que I'Eglise posséde toutes les qualités. Lorsqu’on a voulu pré-
ciser, on a dit d’abord: Je crois 1'Eglise sainte, puis I'Eglise
une, puis 'Eglise catholique et apostoliqgue, mais on n’a jamais
dit 'Eglise #nfaillible. Ce silence n'est-il pas significatif, sur-
tout lorsqu’'une Eglise absolument infaillible et été si utile
pour dirimer les débats et pour triompher des hérésies?

Je le répete, on n’a jamais enseigné dans les symboles la
doctrine affirmée par nos adversaires. Et, de plus, quand



— 738 —

méme on aurait dit: Je crois I'Eglise infaillible, comme on a
dit: I'Eglise sainte et I'Eglise une, s’ensuivrait-il que I'Eglise
possédat linfaillibilité absolue et constante? Non. Elle ne la
posseéde pas plus qu'elle ne possede la sainteté absolue et
constante, l'unité absolue et constante. L'Eglise est sainte, en
ce sens que J.-C. son chef est la sainteté méme; que les
enseignements et les préceptes qu’'il nous a donnés et que
I'Eglise nous a transmis, sont saints; et enfin en ce sens que
tous les membres de I'Eglise doivent étre saints, étant appelés
a4 la sainteté¢, mais non en ce sens quec tous les membres de
I'Eglise sont, de fait, réellement saints. Méme chose pour
l'unit¢ de I'Eglise: son chef J.-C. est un, ses enseignements et
ses préceptes sont un, tous ses membres doivent étre un en
lui, mais de fait tous ne le sont pas; les divisions sont, hélas!
¢clatantes. Donc, si les symboles avaient contenu la propo-
sition: «Je crois I'Eglise infaillible », il ne s'agirait nullement
pour cela d’une infaillibilit¢ absolue et constante, mais seule-
ment d'une infaillibilité relative. Dieu seul est saint, f# solus
sanctus, de méme, lui seul est la vérité absolue, 1unité
absolue, l'infaillibilit¢ absolue. Vous dites que ].-C. est le pilote
ct le pilote infaillible; et que par conséquent la barque, elle
aussi, est infaillible. Je réponds que J.-C. est le Saint par
excellence. Pourquoi ne faites-vous pas sur «/e Saint» le rai-
sonnement que vous faites sur «le Pilote»? Il est le Saint et
la Sainteté méme, et cependant il laisse ses disciples pécher,
il laisse Pierre le renier, il laisse Judas le trahir, etc. Pour-
quoi le Pilote ne laisserait-il pas aussi tels disciples tomber
dans l'erreur? Ou a-t-on vu que la vérité possede des droits
que n'a pas la sainteté; que les disciples soient plus assure€s
contre l'erreur que contre le péché? Encore une fois, les faits
journaliers sont la: une quantité de pécheurs et d’hérétiques
sont dans 1'Eglise. Donc, sous ce double rapport, I'Eglise n’est
pas parfaite.

Mais, dit-on, ces pécheurs et ces hérétiques ne sont pas
I'Eg¢lise; donc ce n'est pas I'Eglise qui peche et qui enseigne
I'hérésie, quand ils pechent et qu'ils tombent dans 1'hérésie. —
Eh! sans doute. Mais ne jouons pas sur les mots. Quand on
dit ’Eglise, on entend la société des disciples de J.-C. con-
sidérée en général, dans un certain ensemble, mais non dans
sa totalité. On veut dire par 12 que I'Eglise, considérée dans



— 759 —

un nombre plus ou moins grand de ses membres, a telle
¢poque, peut €tre entachée de vices et d'erreurs; rien de plus.
Mais on ne veut nullement dire que I'Eglise, dans la totalité
de ses membres, soit coupable et erronée; il est clair qu'il y
a toujours en elle des membres saints et des membres d'une
foi correcte. A ce point de vue, I'Eglise (totalité des fideles)
n'est jamais ni coupable ni erronée, pas plus qu'elle n'est ni
sainte ni correcte. L’Eglise foute criminelle ou foute hérétique
n'existe pas plus que PEglise foute sainte ou towule vraie, pas
plus que Pl'humanité ewnticrement vérité ou eutierement justice.
Ce sont la des concepts généraux, universaux, qui n’exis-
tent pas. Aucun qualificatif absolu ne saurait donc étre donné
a la totalité des membres de I'Eglise, parce que, encore une
fois, le Christ l'a dit, I'Eglise est un champ ol il y a du blé
et de l'ivraic. Disons, si vous le voulez, que c'est un champ
de blé; mais la vérité exacte exige impérieusement que vous
ajouticz que ce champ de blé n’est pas parfait et qu'il contient
aussi de livraie.

Bref, il n'y a d'étre absolu que Dieu: lui seul est absolu
dans son essence et dans ses attributs. Quant aux étres con-
tingents et relatifs, ils sont essentiellement contingents et
relatifs. Or, si tout est conditionnel en ce monde — et cela
de par notre nature contingente — & quel titre oserions-nous
prétendre a une infaillibilité absolue, distincte de celle de Dieu?
Dira-t-on que c’est parce que nous sommes dans l'ordre sur-
naturel? Mais les sacrements ne sont-ils pas, eux aussi, de
I'ordre surnaturel? Et cependant leur action n'est-elle pas con-
ditionnelle en ce qui nous concerne? QOui, Dieu pardonne dans
le sacrement de pénitence, mais si le pécheur est vraiment
pénitent; et si cette condition fait défaut, le pardon est nul. La
sanctification magique ex opere operato est un leurre; rien
dans I'Ecriture, rien dans la tradition chrétienne universelle,
rien dans la psychologie humaine, ne la justifie. Il n'y a pas
davantage de sacerdoce ni d’action sacerdotale ex opere operalo,
tout est subordonné, ici comme ailleurs, & des conditions de
sincérité, de vérité, de loyauté. De méme, par conscéquent, il
n'y a pas non plus d'infaillibilité absolue de I'Eglise; I'infail-
libilité n’est positive, dans I'Eglise, qu'a la condition que
I'Eglise se renfermera dans les limites de sa mission comme
gardienne du dépot de la révélation, et qu’elle conformera ses



— 760 —

B

enseignements et ses préceptes a ceux de Jésus-Christ. La con-
dition est formelle, et elle tient a la nature méme des choses,

Mais, dit-on, la promesse divine, qu’en faites-vous? — Je
m'y tiens ¢nergiquement comme a une promesse divine, mais
je m’efforce aussi de la comprendre: car je sais que 1l'on ne
doit pas tenter Dieu; qu’il nous en a donné l'ordre lui-méme.
Je sais que la promesse de Dieu est une promesse de secours
pour notre sanctification. Je sais que la sanctification n'est pas
une ocuvre de magie ni de mécanisme, mais une ceuvre de
liberté, ceuvre a laquelle nous pouvons faillir. Je sais que Dieu
n'est pas le seul facteur dans cette ceuvre; et que, si son con-
cours est infaillible, le nétre ne 1'est pas. Je vois donc claire-
ment que Dieu, qui nous a faits sans nous, ne nous sauvera
pas sans nous,; que, par conséquent, le résultat positif dépend
non de Dieu seul, mais aussi de nous; et dés lors, il n’est
que conditionnel. Oui, nous serons infailliblement sauvés, mais
st nous sommes fideles & la volonté de Dieu; oui, nous serons
infailliblement dans la vérité, mais s/ nous restons attachés
aux enseignements de Dieu.

J'appelle aussi P'attention sur ce fait qu'aucun concile
cecuménique n'a songé a définir l'infaillibilité absolue et constante
de I'Eglise. Les membres des conciles ont souvent dit que le
St. Esprit a parlé par leur bouche, lorsqu'ils ont défini telle
vérité; et, effectivement, lorsqu'une vérité divine est proclamée
par une assemblée, on peut dire que c’est Dieu Vérité qui
parle par sa bouche. Mais cela ne signifie nullement que cette
assemblée, par cela méme qu’elle est assemblée, synode ou
concile, est infaillible. La preuve en est que les décisions des
conciles méme cecuméniques ont été ensuite examinées et
jugées par les Eglises auxquelles elles étaient communiquées,
et que l'acceptation de ces Eglises était nécessaire pour que
ces décisions fussent tenues pour cccuméniques et pour cano-
niques. Je démontrerai plus loin que l'cecuménicité du concile
n’est ni plus absolue ni plus magique que ne l'est l'infaillibilité
de I'Eglise. L'histoire des conciles et les écrits des Peres nous
en fourniront des preuves éclatantes.

Le symbole du concile de Nicée de 325 ne contient méme
pas la proposition: «Je crois 1'Eglise »; il se termine simple-
ment par ces mots: «...ceux-1a, I'Eglise catholique et apos-
tolique les anathématise.» Celui du concile de Constantinople



— 761 —

de 381 dit: «Nous croyons en une Eglise sainte et apostolique
catholique »; rien de plus. Le concile de Chalcédoine de 451
ne prononce pas un mot sur ce point, non plus le symbole
dit de St. Athanase, ni les conciles cecuméniques suivants.
Serions-nous donc plus infaillibilistes que les symboles de
foi, que les conciles cccuméniques, que I'Eglise méme? Ne
voyez-vous pas que la these de linfaillibilité absolue et cowns-
tanie est tous les jours démentie par les faits; que, tous les
jours, l'histoire enregistre des fautes et des erreurs soit d'une
partie de la hiérarchie ecclésiastique, soit d'une partie des
fideles; que, par conséquent, affirmer dans 1'Eglise une sain-
teté constante et absolue, une unité constante et absolue, une
infaillibilité constante et absolue, c'est nier les faits les plus
palpables, et compromettre la cause méme du christianisme
véritable et de I'Eglise véritable? Il est temps, vraiment, que
nous revenions a des idées plus exactes, & une plus véridique
connaissance des dogmes. Il est temps que nous ne prenions
plus pour des articles de foi les théories dans lesquelles nous
avons été élevés par de bons maitres sans doute, animés d’ex-
cellentes intentions, mais insuffisamment instruits, victimes eux-
mémes d'une routine erronée et malsaine. Le retour a la vraie
foi, la réfutation de l'incrédulité, la ruine de lindifférentisme,
le rétablissement de la théologie scientifique, le triomphe de
l'orthodoxie exacte et de I'Eglise du Christ, sont & ce prix. Si
nous restons toujours dans la région des brouillards (pour ne
rien dire de plus), nous n'arriverons jamais a celle du soleil:
ommnes vos filit lucis estis el filii diei; non sumus noctis, neque
tenebrarum (1 Thess. V, 5). E. Micuaup.

II. — Die Prager Hus-Feier und die Reformsehnsucht
des cechischen Volkes. Ein Stimmungsbild aus Mihren.

In Prag haben sie den Grundstein gelegt zu einem Denkmal
des Magisters Johannes Hus. In weiten Kreisen hat man bei
dieser Gelegenheit eine offentliche Wirdigung der religiosen
Bedeutung des Magisters erwartet, allein die Feier gestaltete
sich in ihrem ganzen Verlauf — das bewiesen die aus diesem
Anlass gehaltenen Reden — zu einer ausschliesslich nationalen
Huldigung. Die Redner bekundeten eine auffallende Verkennung



— 762 —

sowohl der Personlichkeit des Bekenners, als auch der Vor-
giitnge seiner Zeit und der Bediirfnisse unserer Zeit. Bekannt-
lich waren schon vor Hus in Prag Bussprediger aufgetreten,
unter denen namentlich Mili¢c von Kremsier die Menge mit sich
riss. Das Volk war aber in seinen niedern Schichten ¢echisch.
Schon darum war die wohlhabende und bevorrechtete deutsche
Buirgerschaft gegen die Reformbewegung, desgleichen die reiche,
lippig lebende Geistlichkeit, die von den Busspredigern nicht
geschont worden war. So verband sich mit der Reformbewe-
gung von Anfang an das nationale Moment. Hus ist natur-
gemiss durch den nationalen und geschichtlichen Boden, aus
welchem er erwachsen war, in seiner Entwicklung und Eigen-
art stark mitbestimmt worden. Allein ,nur feindlicher oder
freundlicher Unverstand und Missverstand vermag den Magister
Hus fiir einen c¢echischen Chauvinisten auszugeben ). Nicht
aus Deutschenhass trat er fir sein Volk ein, sondern haupt-
sichlich von dem Wunsche nach Kirchenreform beseelt, fiir die
er eben bei dem seit Mili¢s Zeiten zur Reform geneigten Volke
Verstindnis und Gefolgschaft fand. In diesem Lichte muss
auch die Katastrophe an der Prager Universitit betrachtet
werden. Seit 1378 bestand die Papstspaltung zwischen Rom und
Avignon. Die Pariser Universitiit gab, um dem Schisma ein
Ende zu machen, den Anstoss zur Neutralitiitserklirung beiden
Piapsten gegentiber. Konig Wenzel war mit dem Vorschlag,
der ihm wieder die Anerkennung als Schutzherr der Kirche
versprach, einverstanden. Hinderlich waren ihm darin der
Prager Erzbischof mit seiner Geistlichkeit und die Deutschen
an der Universitit. In dieser Frage, ob dem Konig in Ver-
bindung mit den Kardinilen, der franzosischen und der c¢echi-
schen Nation oder den beiden Pipsten und der ihnen ergebenen
Greistlichkeit in Verbindung mit dem Konig Rupprecht und der
deutschen Nation zu folgen sei, begegneten sich die verschie-
densten Interessen, geistige und materielle, kirchliche und
weltliche, hohe und niedere. Es handelte sich geradezu darum,
ob das Sehnen und Streben der Reformatoren nunmehr gekront
oder endgiiltig vernichtet werden sollte; ja auch die nationalen
Reibungen zwischen Cechen und Deutschen sollten ihre
Schlichtung finden. Und dass dem Magister Hus mehr als einem

1) Imman. Weitbrecht.



— 763 —

andern eine giitliche Losung am Herzen lag, betont ausdriick-
lich Palacky'). Die Deutschen jedoch blieben unnachgiebig.
Da war es nun, wihrend Hus schwer krank daniederlag, vor
allen Nik. von Lobkowitz, der den Kénig zur raschen Losung
driangte. Der Konig war um so eher dazu bereit, als die Iran-
zosen die Irklirung abgaben, dass an der Pariser Universitit
das Stimmenverhéltnis das umgekehrte sei, und in der weitern
Erwégung, dass ja nach Karls IV. Willen die Prager Univer-
sitdt nach der Pariser organisiert sein sollte. Am 18. Januar 1409
gab der Konig ein Dekret heraus, welches bestimmte, dass der
¢echischen Nation drei Stimmen zufallen, den andern Nationen
eine Stimme. Die zeitgenossische Apologie des koniglichen
Dekretes bezeugt, dass die ¢echische Nation keinerlei Streit
gegen die andern Nationen erhoben hat (,natio Bohemica non
movit litem contra nationes vel nationem Teutonicam, sed grate
donationem serenissimi acceptans principis, vult juste de dona-
tione trium vocum gaudere“)?). Und Hus seinerseits hat, als
er genesen war, in der Predigt die Liebe des Konigs zum Volke
ob dieser ,donatio“ gepriesen. Wie nun daraus ein ,Deutschen-
hass* des Magisters konstatiert werden kann, ist uns unerfind-
lich. Es war eine Verkennung und Verleugnung des Bekenners,
wenn man ihn bei der Prager Feier ausschliesslich als natio-
nalen Vorkampfer ehrte.

Bemerkenswert ist nun die Stimmung im ¢echischen Volke
selbst, die anlisslich der Feier offen zutagetrat. Diese Stim-
mung bekundet, dass das Volk in Hus nicht nur den nationalen,
sondern ganz vornehmlich auch den religiosen Vorkémpfer
sicht; sie bekundet ferner, dass auch heute noch eine Reform-
sehnsucht im Volke vorhanden ist, in Bshmen so gut wie in
Mahren. Wir waren in der Lage, dieser Stimmung im besondern
in Mahren nachzagehen. Ein altes, vielgelesenes méhrisches
Blatt, die ,,Moravskd orlice, schrieb u. a.: ,Bei dem Namen
Hus riihrt sich das Gewissen und beunruhigt uns, dass wir Hus
und seinen Ideen untreu geworden sind, dass wir ihn und seine
Arbeit und seine Wahrheit, die er so geliebt hat, fir die er
gelebt und gelitten hat und fiir die er gestorben ist, schméh-
lich verkauft haben an die, die ihm den Scheiterhaufen in

1 DEj. nar. éesk. II. B. 2. T. pag. 100.
*) Palacky, Docum. Hus, pag. 360"



— GBH o

Konstanz und uns das blutige Grab am Weissen Berge bereitet
haben. Moge doch bald die Zeit kommen, da wir das Joch
des Aberglaubens abschiitteln und wieder zur Wahrheit stehen
und den Frieden des Gewissens vor Gott wiederfinden!* Ein
anderes Blatt, die in Kremsier, der Sommerresidenz des Olmiitzer
rzbischofs, erscheinende ,,Morava, schrieb: . Unsere besten
Méanner sehen die Regeneration unseres Volkes in einer ¢echi-
schen Reformation; sie wollen die Religionsfrage positiv 16sen
und jene Form finden, die unserm Geiste und unsern Bediirf-
nissen entsprechen mochte. Rom gibt uns dirre Knochen und
hindert uns in der Entwicklung zu einer wahren Religion.
Wenn wir den Klerikalismus nun beseitigen, so kann nur das
reine Christentum erblithen, mag es dann heissen reformierter
Katholizismus oder c¢echischer Protestantismus oder Husitismus
oder die Briuderunitit, die Palacky als die schonste Frucht der
¢echischen Frommigkeit bezeichnet hat.... Das Losungswort
»Los von Rom* unter den Deutschen ist kein Losungswort
eines Furor, sondern das Losungswort eines Volkes, das nach
reiner, christlicher Liehre verlangt, die Wahrung seiner National-
rechte fordert, in Rom seinen Gegner sieht und weiss, dass
von Rom eine Besserung nicht zu erwarten ist. Warum sollten
wir nicht zu einer gleichen Regeneration gelangen?... Unser
Ziel sei daher ernste Arbeit an einer c¢echischen Reformation,
an dem Ausbau einer d¢echischen Nationalkirche, eine Fort-
setzung des Werkes, welches der Magister Johannes ange-
fangen und die Briider zu herrlicher Reife gefithrt haben.”
Und die méhrischen ,,Lidové Noviny* schrieben, ankniipfend an
die seitens der bomisch-miihrischen Bischiofe wegen der Hus-
feier veranstaltete Sithnewallfahrt nach Welehrad: ,Wer geht
heute nach Welehrad? Die Stiitte ist uns fremd geworden!
Sie gehort den Jesuiten. Der Name Hus wird da mit Schmutz
beworfen; der Name Methods fiillt ihren Mund, aber das Herz
gehort dem (Olmiitzer Erzbischof) Kohn. Nicht die Slaven-
apostel laden uns ein, sondern romische Suffragane, dem Me-
thodius vom Papste aufgedrungen! Sie mégen uns einladen und
rufen, dass die Erbschaft des Methodius in Gefahr ist — die
existiert schon lange nicht mehr, sie ist lingst unter ihren
Hinden verschwunden, wie die Freiheit und die Bildung und
das Selbstbewusstsein unserer Voilker. Was wollen sie uns
zeigen? Die Messgewinder von Bischofen, Erzbischéfen und



Kardinidlen — die Ideen, die da einst gepflegt wurden, sind
alle dahin!“ ...

Diese Stimmen sind beachtenswert. Ich habe in der ,Revue®
wiederholt von der Sehnsucht des ¢echischen Volkes, im be-
sondern in Mé&ihren, nach einer Reform im Geiste Methods
gesprochen. Diese Sehnsucht lebt im Volke fort und kommt von
Zeit zu Zeit, wenn ein &usserer Anlass gegeben ist, wie z. B.
die Prager Husfeier oder die Affaire des Olmiitzer Erzbischofs,
energisch zum Audruck. Auch in dem kleinen méhrischen
Dorfe unweit Welehrad, in dem ich diese Zeilen schreibe, fand
ich diese Stimmung vor. Wie kommt es nun, dass diese Sehn-
sucht nicht lédngst schon zur Befreiung aus den Fesseln des
internationalen und antinationalen Roms gefiihrt hat ? Es fehlt
vor allem an fiihrenden religiosen Personlichkeiten. Die einen
sehen mit Gregr, dem Festredner bei der Prager Husfeier,
nmandere Ideale, andere Interessen und andere Bestrebungen am
Horizonte menschlichen Denkens und menschlichen Strebens
hervortreten und den Geist der Vilker bewegen: die Ideale
und Interessen der Nationalititen und der sozialen Reformen“;
fir diese Ideale wollen sie eintreten, keineswegs aber sich
durch ,iiberwundene Religionsfragen“ beunruhigen lassen. Die
andern aber sind so in der Schule Roms, dass sie es mit
Dr. Podlipny, dem andern Festredner in Prag, moglich machen,
Johannes Hus mit der Jungfrau Maria in einem Atem zu nennen
und zu verbinden. So hat es die cechische Geistlichkeit in
Méahren mit Cyrillus und Methodius gemacht, indem sie die
Slavenapostel fiir sich reklamierte und zu spezifisch romischen
Sendboten machte. Der romische Stuhl aber gab diesem Vor-
gehen in der Bulle ,Grande munus“ Siegel und Unterschrift.
Verhiingnisvolles Blendwerk oben und unten! Wann wird diesem
Volke der Messias kommen, der es zur ehrwiirdigen altkatho-
lischen Kirche Methods zuriickfiihrt?

Pohotelic, August 1903.

Pir. SCHIRMER.

Revue intern, de Théologie. Heft 44, 1903. 50



	Variétés

