
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Über den Wahrheitsgehalt der Religion [Schluss]

Autor: Kreussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


741

ÜBER DEN

WAHRHEITSGEHALT DER RELIGION.
(Schluss.1)

Bietet also die universale Religion eine unendliche Bereicherung

des Lebens, gibt sie ihm erst einen eigentlich sittlichen
Charakter, so lassen doch schon die Bedingungen, unter wrelchen
sich ihre Entfaltung vollzieht, die Widerstände und Hemmungen,
denen sie begegnet, auf das bitterste zur Empfindung kommen.
Wir haben hier mit Gegensätzen zu tun, die nicht nur die
Kraft der Persönlichkeit heben, ihre geistige und sittliche Energie
anstacheln, sondern sie ebenso oft lähmen und vernichten.
Der Ausgang des Lebenskampfes ist selten ein voller Sieg, viel
häufiger ein ganzer oder halber Verzicht auf die Ideale, um
deren Durchsetzung gerungen wurde — wie Hase einmal
bemerkt: „Jeder Versuch zur Verwirklichung einer Idee bedeutet

den Abfall von ihr selbst." — Es ist jene Tragik, die sich
durch alle Geistesgeschichte hindurchzieht, dass das Höchste
und Beste nicht gelingen will, jene Trauer, die darum das
edelste Wollen begleitet, der Michelangelo in den Grabmälern
der Medici den künstlerisch ergreifendsten Ausdruck gegeben.
Diese Tragik findet in sich selbst keine Lösung, weil sie auf
dem Gegenspiel einer ins Unendliche schweifenden Sehnsucht
und dem auf ein endliches Mass eingeschränkten, menschlichen
Vermögen beruht. Hie und da mag wohl einmal dem Genius
eine Versöhnung gelingen, und sein Werk, wiewohl ein irdisches
Gefäss, von himmlischem, ewigem Geist erfüllt scheinen —,
wir stehen dann vor den Ergebnissen solchen Schaffens in
vollkommener Beruhigung der Vernunft und des Empfindens. —
Doch vieHeicht nur für einen Augenblick des Vergessens!

J) S. Revue Nr. 43, Juli 1903, S. 557—564.



— 742 —

Sobald wir uns dem unerschöpflichen Leben wieder zuwenden,
finden wir, dass mit der Lösung, welche uns für ein bestimmtes
Problem geboten wird, eben nur dieses aufgehoben und also nur
eine Möglichkeit erschöpft ist. Wohl mag eine überkühne oder
verzweifelte Vernunft von dem einen Gipfel aus nach allen
Seiten ihre Wolkenbrücken bauen, wohl mag das gemarterte
Gemüt durch Generalisierung von persönlichen Erfahrungen
oder auf Grund einzelner Beobachtungen sich zum Glauben
an eine sittliche Weltordnung durchringen, die sichtbare Welt
gibt trotz Bischof Butler und Leibniz diesem Glauben kein
unbedingtes Zeugnis — ebensowenig wie einem absolut
durchgeführten Pessimismus —, sie ist einfach ein Mechanismus*),
dessen sittliche oder ästhetische Beurteilung ausschliesslich
dem empfindenden Subjekt zufällt. — Aber wäre wenigstens
diese Welt der Zwecke (Revue S. 313) unser zuverlässiger Besitz
und von ihr aus die Eroberung und Umbildung des unkultivierten

Lebens, seine fortschreitende Vergeistigung zu erwarten,
das universale Geistesleben und jeder, der an ihm teil hat,
könnte ruhig und des Sieges sicher diesen Kämpfen
entgegenschauen2). Allein selbst in den Umkreis des Geisteslebens
reichen Zersetzung und Zweifel. Es zeugt von dem tiefen Ernst
der Euckenschen Untersuchung, dass sie trotz der nahen
Verknüpfung, in die sie mit der Behauptung einer universalen
Religion das Geistesleben der Menschheit zum absoluten,
göttlichen Leben bringt, weder einer Vergötterung der Kultur das

Wort redet noch eine Verwischung der Nachtseiten des Lebens

überhaupt zulässt.
Von einer sittlichen „Empörung, welche jedes biologische

Studium einflösst", spricht Chamberlain in seinem bekannten
Werk über die „Grundlagen des 19. Jahrhunderts" (S. 831).

') Diese Welt ist an sich weder die beste (Leibniz) noch die schlechteste

aller möglichen Welten (Schopenhauer), sondern ein Zusammenhang
von Tatsachen, in welchem unsere Vernunft zunächst eine ihren
Forderungen entsprechende Ordnung schafft ; als regulatives Prinzip dient hierzu :

möglichste Vereinfachung aller Erfahrung, — « Prinzip der Ökonomie des

Denkens», wie es Avenarius formuliert hat. Da der Mensch indessen nicht,
reines Verstandeswesen ist, so sind für eine harmonische Weltanschauung
die Gefühlswerte durchaus nichts Indifferentes, sondern sie geben gleichsam

der vom Verstand entworfenen Zeichnung erst Farbe und Stimmung,
womit unser Weltbild mehr oder weniger vollendet wird.

2) Cf. hierzu Eucken, S. 239—43. Meine vorhergehende Darstellung
ist eine etwas anders gefasste Ausführung- der a. a. 0. entwickelten Gedanken.



— 743 —

Die in einer unbedingten Gesetzmässigkeit sich geltend
machende formale Vernunft dient eben in der Natur oft geradezu

materialer Unvernunft (S. 246). Es treten jene psychologischen

und psychiatrischen Beobachtungen hinzu, deren Umfang
in den letzten Jahrzehnten so ausserordentlich angewachsen
ist, und die alle für eine weitreichende Abhängigkeit des
geistigen Lebens wie des moralischen Charakters von der körperlichen

Disposition des Individuums und zugleich bestimmter
Rassen Zeugnis ablegen. Zeigt sich aber die physiologische
Konstitution so sehr massgebend für die Entwicklung des Geisteslebens,

dass sie beim einzelnen und selbst bei ganzen
Völkern zu einer fast absoluten Schranke werden kann —, welch
unerträglicher Widerspruch muss darin gegen den Glauben
gefunden werden, dass sich im Geistesleben die Gottheit offenbare

(S. 248.) Doch „die Verwirklichung eines Reiches der
Vernunft" stösst auch innerhalb der gesellschaftlichen Kultur
auf Hemmungen und Widerstände. Auf ein Durchschnittsmass
werden Bildung und Moral gewöhnlich festgelegt und von
diesem aus jede eigentümliche Grösse, die ihr Gesetz nicht
draussen holt, sondern in sich selbst findet, offen oder versteckt
bekämpft. Die Massen sind der Tod der Persönlichkeiten, sie
sind auch der Tod aller Ideale, oder sie drücken diese wenigstens

bis zur Verkümmerung herunter. „Nie wurde ein grosses
Werk von so kleinen Menschen vollbracht" — dieses Urteil
Carlyles über die französische Revolution verträgt leider auch
seine Umkehrung : die Taten und Gedanken der Grössten unseres
Geschlechtes wurden alsbald „zu allgemeinem Nutzen und
Gebrauch" so herabgestimmt und verkleinert, dass sich keiner
mehr an ihrem Idealismus zu stossen und um ihn zu kümmern
brauchte. Die Phrase erscheint als ein billiger Ersatz für das
Leben. Dazu wird dieser halb unbewusste Betrug von der
Kleinheit und Selbstsucht der Menschen noch nach Möglichkeit
ausgenutzt. „Wie viel Unfreiheit, Unwahrheit, Gehässigkeit
hat in den menschlichen Verhältnissen das Christentum erzeugt,
und wie viel Nahrung hat der Egoismus der Individuen und

ganzer Klassen aus der modernen Freiheitsidee gezogen!"
(S. 256.) Eine allgemeine Betrachtung solcher Erfahrungen
drängt zu dem Schluss, dass das Geistesleben gleichsam in der
Zivilisation untergeht, dass die Bewegung, die jenes aufbringt,
„sich bei sich selbst einspinnt und allem Weiterstreben den



_ 744 —

zähesten Widerstand entgegensetzt". Wieder ergeben sich für
eine religiöse Auffassung aus dieser Lage Zweifel und Bedenken.

Allein die schwersten Hemmungen und Störungen liegen
nicht einmal, was die vorhergehenden Erwägungen vorauszusetzen

schienen, ausser dem Umkreise des Geisteslebens, sondern
in ihm selbst. Jede Persönlichkeit, die sich geistiger Betätigung
zuwendet, sieht sich auf eine gewisse Beschränkung hingewiesen.
Die Folge davon ist die Entwickelung bestimmter Lebenstypen,
wurzelnd in einer einseitigen Vertretung eines idealen
Lebensgebietes. „Bald ist es die Wissenschaft, bald die Kunst, bald
die Moral, bald die geschichtliche Religion, bald die praktischsoziale

Betätigung u. s. w., welche sich zum Mittelpunkt des

Lebens macht und alles Streben in ihre besondere Bahn lenken
möchte." Zugleich erfahren wir die innere Nötigung an das

Werk, welches den besonderen Inhalt unseres Lebens bildet,
an die Aufgabe, welche wir als unseren eigentlichen Beruf
erkennen, unsere ganze Seele auszugeben. Was uns aber so

innerlich bewegt und erfüllt, gewinnt natürlich einen
überragenden Wert gegenüber den Gedanken und Interessen, die

uns fremd geblieben sind. So aber „wirkt alles Grosse tyrannisch

und unterdrückend; an die Glut und Leidenschaft seines

Wirkens gehalten, erscheint alles Streben nach gerechter
Abwägung und gegenseitiger Einschränkung als eine unerträgliche

Mattheit" (S. 259). — Wohl tritt nun der Gedanke einer
allumfassenden und allbeherrschenden Wahrheit auf, aber er
kann die durch Erziehung und Bildungssphäre, sowie durch die

eigenen Neigungen geschaffenen Grenzen des Erkennens und

Wollens nicht aufheben; diese umschreiben und verengen zugleich
Gesichtskreis und Erfahrung, und die Exklusivität, mit der die

vermeintlich abschliessende Wahrheit geltend gemacht wird,
weckt nur den Widerspruch um so entschiedener auf und macht
die heillose Zersplitterung des Geisteslebens noch mehr offenbar.

Wir reden nicht einmal von der Verflachung dieses

Kampfes um die Wahrheit, in dem die Schlagworte der Partei
alsbald Einsicht und Begründung zu ersetzen pflegen. Selbst

bei redlichem und gewissenhaftem Bemühen misst jeder die

entgegenstehenden Anschauungen nach seinen eigenen Idealen;
„kein Wunder, dass er selbst die Prüfung leicht besteht, während
den anderen die Verwerfung sicher ist" (S. 262). — Doch könnte
hier vielleicht im Verlaufe der Geschichte eine selbsttätige



— 745 —

Revision aller Übertreibungen und Einseitigkeiten durch das
Geistesleben erwartet und erhofft werden, wenn nicht eine
tiefer greifende Betrachtung uns erkennen liesse, dass die par-
tikularistische Versündigung am Wahrheitsgedanken zuletzt schon
aus dem Grundprozess aller geistigen Tätigkeit sich ergibt.
Notwendig stellt sich in seinem Verlaufe eine Spaltung zwischen
Subjekt und Objekt heraus, indem bald auf die Darstellung der
Aussenwelt, bald auf die der Innenwelt alles Gewicht gelegt wird ;

die Folge ist ein Hin- und Herschwanken zwischen seelenloser
Technik und freischwebender Stimmung (S. 265). Von gleicher
Tiefe erscheint die Kluft, die sich für das Urteil aus einer
einseitigen Wertung der Kraft oder der Gesinnung ergibt. Treibt die
Kultur einen Kultus des Erfolgs und der sie bedingenden Kraft,
so die Moral einen Kultus der Gesinnung. — Der Gegensatz
zwischen geistiger Substanz und seelischer Existenzform kam
schon zur Sprache, als wir die Frage nach der Möglichkeit
absoluter Werte für unser Erkennen und Wollen aufwarfen
(cf. Revue S. 659 ff.). Auf die Gefahr eines starren und
voreiligen Dogmatismus, die für ein zu weitreichendes Vertrauen
auf das Vermögen der menschlichen Vernunft besteht, wurde
ebenfalls schon hingewiesen. Anderseits ist allerdings das
Verhalten der Skepsis, das Geistesleben in ein beziehungsloses
atomistisches Neben- und Nacheinander von subjektiven,
seelischen Vorgängen und Stimmungen zu verwandeln, mindestens
ebenso bedenklich. Denn alle Normen des Urteilens und
Handelns müssen sich alsdann unzulänglich enveisen ; es ergibt
sich die Unmöglichkeit der Gewinnung eines festen Standpunktes.
Der Gegensatz dieses Relativismus, der durch die von Hume
ausgehende, moderne Psychologie, wie auch durch die
biologischen Entwicklungstheorien weitgehende Förderung erfahren
hat, zu jeder metaphysischen und dogmatischen Weltanschauung
liegt offen zu Tage; er beherrscht, wie Eucken hervorhebt,
die ganze Geschichte der Philosophie. „Denn was anderes
ist der tiefste Grund und die stärkste Kraft der Entzweiung
der Denker, als dass die einen ihren Ausgangspunkt in den

Notwendigkeiten des Geisteslebens, die anderen in den
Zuständen und Erfahrungen des Menschen nehmen Die Kämpfe
zwischen Idealismus und Realismus, zwischen Apriorismus und

Empirismus, zwischen Metaphysik und Psychologismus, sie alle
führen schliesslich auf diese Wurzel zurück" (S. 268). — In



— 746 —

die Notwendigkeiten des Geisteslebens ist an erster Stelle die
Moral einzubeziehen, wofern sie einen absoluten Massstab an
unser Handeln legt. In dieser höchsten Fassung aber bringen
die ethischen Normen das sittliche Unvermögen des Menschen
nachdrücklicher noch vor sein Bewusstsein ; sie entwerten die
selbstsüchtigen und bequemen Berechnungen des Durchschnittsverhaltens,

vermögen aber nicht sich selbst durchgreifend zur
Geltung zu bringen. Bestimmen wir nun etwTa mit KantJ) die
Religion als die „Erkenntnis aller Pflichten als göttlicher Gebote",
so muss uns hiernach die im Sittlichen sich offenbarende Gottheit

zumeist als ohnmächtig gelten. — Und dieser für eine
bestimmte Betrachtung unseres Lebens sich aufdrängende
Eindruck scheint überall bestätigt zu werden. Wir glauben uns
manchmal vor die Unmöglichkeit gestellt, noch eine sittliche
Weltordnung zu behaupten. Eine Kette von Widersprüchen
scheint vielmehr diesen Glauben zu fesseln, und wollten wir
ihn wie der Stoizismus dadurch retten, dass wir alles von uns
unabhängige Geschehen der Welt für wertlos erklärten, so wäre
zwar unsere Innerlichkeit der Freiheit zurückgegeben, aber
um den Preis geistiger Verarmung. Eine gewisse Gemütsroheit
fällt nicht zufällig selbst bei den höchst stehenden Stoikern
auf. — Berührt sich ihre sittliche Wertung der Welt mit den

Anschauungen des Pessimismus, so gelingt es ihnen, allerdings
nur auf dem Wege der Betrachtung, über alle pessimistische
Stimmung hinauszukommen und so eine eudämonistische Ethik
zu erzielen. In anderer Absicht, nämlich um zu einer Vernunft
und Gefühl befriedigenden Weltanschauung zu gelangen, stellt
sich auch der Optimismus gegenüber dem Problem des Leidens
wesentlich auf den Standpunkt blosser Betrachtung. Natürlich
wird damit nicht die Beunruhigung über Tatsachen und Erlebnisse

weggeschafft, die nicht nur den menschlichen Vorstellungskreis

erregen, sondern unmittelbar von einem jeden am eigenen
Leibe erfahren werden (cf. S. 292).

Es ergibt sich daher für unser Urteil zuletzt eine Art von
Dilemma. Das Geistesleben verliert sich nicht in voller Unvernunft,

vermag aber auch nicht einem Reiche der Vernunft,
den absoluten Forderungen der Moral Raum zu schaffen. Unsere

Betrachtung scheint also darin auszulaufen, dass wir uns in

Wir halten übrigens seine Definition für zu eng.



— 747 —

das Bestehen einer Halbvernunft ergeben müssen; es werden
uns Mittel zur Lösung der „Welt-Rätsel" angeboten, sie erweisen
sich auf bestimmtem Gebiete fruchtbar und erfolgreich,
versagen aber gegenüber grösseren Zusammenhängen. Soll nun
endlich im Geistesleben eine göttliche Offenbarung, das Walten
einer überlegenen Einheit und in Beziehung auf den Menschen
eine universale Religion zum Ausdruck kommen, so scheint in
der Tat die ganze Bewegung und jeder besondere Vorstoss der
kämpfenden GeistigkeitJ) an der Gewalt der Hemmungen und
Widerstände zum Stillstand zu kommen und damit der Verzicht
auf eine religiöse Deutung nahegelegt.

Wenn wir trotzdem aus allen Depressionen uns zu einem
neuen Vertrauen erheben und dem Geistesleben die bestimmende
Macht in der Welt erkennen, so muss eine innere Nötigung
dazu treiben. Und in Wahrheit würde es auf eine Vernichtung
unseres Selbst hinauslaufen, wollten wir dem forschenden Geiste
auf Grund eines resignierenden und das Resultat aller
Forschung angeblich vorweg nehmenden „Ignorabimus" ein Halt
zurufen; nichts ist unfruchtbarer als die Skepsis, nur durch
Glauben und Selbstvertrauen schaffen wir neue Werte. —
Ebenso wäre es für den Moralphilosophen das Jämmerlichste,
was er tun könnte, wenn er die Beobachtungen über den Egoismus

und die Niedertracht der Menschen zu dem Urteil
verdichtete, dass sie überhaupt eines moralischen Handelns unfähig
und darum eine kluge und berechnende Leitung der vorhandenen

Selbstsucht das einzige ihnen vorzuhaltende Ziel sei. —
Wohl mögen die intellektuellen und moralischen Enttäuschungen
das Gemüt heftig erschüttern und einen inneren Zusammenbruch

herbeiführen, — die unendlich tief gefasste Frage Pascals
beschreitet den Weg der Erklärung und Erlösung: „Qui se

trouve malheureux de n'être pas roi, si non un roi dépossédé?"
Die Stärke des Widerspruchs und des Leids ist ein Zeugnis
für das Wirken höherer Kräfte und das Vorhandensein
positiver Werte (cf. S. 293 ff.). Und dieses Wirken erweist sich
nicht in blossen Andeutungen, sondern als ein tatsächliches
zunächst in der formalen Überlegenheit des logischen Denkens
und den in ihm sich offenbarenden geistigen Notwendigkeiten.

') Nach dem von Eucken in seinem Buch über den «Kampf um einen
geistigen Lebensinhalt » geprägten Ausdruck. Cf. Pöhlmann, S. 40 ff.



— 748 —

Der Vernunftkritik unterliegen zuletzt alle beabsichtigten und
unbeabsichtigten Täuschungen und Phantasmen, welche dem
menschlichen Urteil vorgespiegelt wurden. Die Gedanken-
bewegung ist eine souveräne Macht, die unaufhaltsam
fortschreitet, mögen auch ganze Generationen über ihre Richtung
sich täuschen und getäuscht werden. — Ein gleiches Gericht geht
von der Moral und der Religion aus und verwandelt die Masse,
nach denen die Welt urteilt, in die Gesetze des Gewissens.
Vor ihnen schwindet die Anbetung des Erfolges, sie verhindern,
dass das menschliche Streben beim blossen Menschen und mit
der Erreichung des ihm erwünschten Lebensgenusses abschliesse.
Moral und Religion bringen Ideale in die Welt, die
zurückgesetzt, aber nicht vergessen werden können, weil unser tiefstes
Empfinden uns sagt, dass bei ihnen die Wahrheit liegt.

Die charakteristische Religion eröffnet uns nun nach der
Darstellung Euckens die besondere Lebenssphäre, in der wir den
Ausdruck, die Offenbarung der letzten Wahrheiten vorfinden, und
indem jetzt „die Welt unter den Anblick Gottes" gestellt wird, geht
das menschliche Gemüt eine Einigung mit Gott ein, die es aller
Bedrängnisse und Zweifel enthebt, denen die universale Religion
unterlag (cf. S. 322). Die Grtindbehauptung der charakteristischen

Religion besteht in der Möglichkeit eines unmittelbaren

Verhältnisses zum höchsten Wesen, aus dem eine neue

Wirklichkeit, das Reich Gottes, hervorgeht, das durch die eigene
Tat des Menschen sein Eigentum wird. Zu diesem Ziele setzt
das Evangelium mit seiner Forderung einer {.isnivoia ein; es

gilt ihm nicht mehr die Gerechtigkeit als das Ideal des

Handelns, zumal das von ihr errichtete Gebäude immer wieder
unter dem Gericht des Gewissens zerfällt, sondern die Liebe,
hervorquellend aus der tiefen Erfahrung der eigenen Rettung
durch unverdiente göttliche Liebe, der Rettung durch Gnade.

— Ist dieser „übernatürliche, göttliche Ursprung der Liebe

anerkannt, so ist zugleich der stärkste Antrieb gesetzt, das

menschliche Dasein gemäss solcher Liebe zu gestalten, sich in

ihr innerlich zu befestigen gegen alle Verwerfung seitens der

Welt, an ihr alles zu messen und zu läutern, was beim
Menschen an Liebe aufstrebt, alle Verhältnisse des Zusammenseins

in Einklang mit der Schätzung zu bringen, wrelche dem
Menschen als einem Gegenstand unendlicher Liebe gebührt. Alles
solche Wirken empfängt daraus einen eigentümlichen Charakter,



— 749 —

dass jener Wert des Menschen nicht naturgegeben, sondern
verliehen, und zwar zunächst nur im Verhältnis zu Gott
verliehen ist. Ohne die dadurch bewirkte Erhöhung, ohne eine
fortlaufende Erhebung in eine neue Welt wird die Liebe haltlos
und unwahr Daher ist alle Humanität ohne Religion oder

gar im Gegensatz zur Religion ein Unding; sie kommt nicht
aus ohne eine unwahre Idealisierung des tatsächlichen Standes,
die zu immer neuen Enttäuschungen führt; sie gibt der Liebe
einen weichlichen und spielenden Charakter, vor dem der un-
ermessliche Ernst einer in Gott gegründeten Liebe sicher
bewahrt." Erst aus dem Gesichtskreis der ewigen Liebe heraus
vermögen wir dem einzelnen Menschen einen Selbstwert
zuzuschreiben, während sonst Name „Schall und Rauch ist" und
die Arbeit und Leistung der meisten im grossen Meer der
Zivilisation und Kultur verschwindet. Jetzt aber wird aus dem
unmittelbaren Verhältnis zum absoluten Leben ein selbständiger
Keim, ein eigener Ausgangspunkt geistigen Lebens gesetzt und
dessen kräftigste Entfaltung gefordert; „die Selbstbehauptung
wird aus starrer Festhaltung einer niederen Stufe zum
Wurzelschlagen in einer neuen Welt". Jetzt bekommt der Gedanke
der Unsterblichkeit einen besseren Sinn, das Leben würde
zusammenbrechen ohne ein Teilhaben jenes geistigen Kernes im
Menschen an einer ewigen Ordnung (cf. S. 342).

Auch der Gottesbegriff wird in der charakteristischen
Religion lebensvoller. Gott erscheint in ihr aus tatsächlicher
Erfahrung als das Urbild alles Guten und Grossen im Menschen.

Zugleich findet der Begriff der Persönlichkeit Anwendung auf
die in der universalen Religion etwas farblos gedachte Gottheit,
die dort fast ausschliesslich als Prinzip einer Weltvernunft auf-
gefasst wurde. — Hier, in der charakteristischen Religion, wo
die Rettung unserer Seele, aus einer gleichgültigen oder
verderblichen Welt in Frage steht, drängt das Bedürfnis des
Gemütes dazu, die so unmittelbar empfundene Gegenwart Gottes
ins Persönliche zu wenden und sich ihm zu nahen und mit ihm
zu verkehren, „wie ein Ich mit einem Du"x) (S. 310). — Wenngleich

nun dieses innerliche Leben aus der Kraft und Erfahrung

Gottes dem Einzelnen alles gibt, so bedarf er doch zur

') Um Missverständnissen vorzubeugen, sei bemerkt, dass hiermit nur
ein psychologisches Erlebnis beschrieben, nicht aber eine erschöpfende
Analyse des Persönlichkeitsbegriffs gegeben werden soll.

Kevue intern, de Théologie. Heft 44, 1903. 49



— 750 —

vollen Auswirkung seines religiösen Idealismus des Zusammenschlusses

mit anderen. Denn die charakteristische Religion soll
ja nicht (wrozu allerdings ein gefährlicher Reiz besteht) mit
einem selbstgenügsamen und feinen Egoismus sich bei sich ein-

schliessen, sondern erst recht aus der tiefen Empfindung der
göttlichen Liebe heraus zur Arbeit in der Welt und in der
Menschheit treiben. Hierzu wird ein besonderer Lebenskreis
notwendig, wie ihn die Kirche bietet. Eucken hält mit der
Anerkennung nicht zurück : was von ihr aus „zur Erhebung
des Menschen über das Kleinmenschliche geschah, das
erstreckt seine Folgen weit über den Kreis der bewussten
Anhänger hinaus in das Leben der Menschheit" (S. 367). ¦—

Die vorstehende Darlegung zeigt, dass Eucken die religiöse
Gemeinschaft ganz auf die Erfahrung des neuen, in Gott
gegründeten Lebens stellt; er leitet daraus mit Recht die Forderung

„einer völligen Freiheit der Zuwendung" ab. „Es ist ein
schroffer und unerträglicher Widerspruch, einerseits die Religion

zur Sache der Persönlichkeit und zur eigenen Tat des

ganzen Menschen zu machen, andererseits die Zugehörigkeit
zu einer religiösen Gemeinschaft einem jeden als eine
zwingende Notwendigkeit aufzuerlegen. Das kann füglich nur, wer
in mittelalterlicher Denkweise die Religion vornehmlich zu einem

geistlichen Staat, zu einer blossen Rechtsordnung macht, die

vortrefflich zu disziplinieren, nun und nimmer aber zu
moralisieren vermag; hingegen persönliches Leben verlangen und
die Freiheit ausschliessen oder doch einengen, das heisst in
Einem bejahen und verneinen" (S. 869).

Wie die Beziehung auf die Gemeinschaftfür den Taterweis der
charakteristischen Religion notwendig ist, so die Beziehung auf die
Geschichte für ihren Ausdruck, für ihre Gestalt. In besonderen

Zeitlagen „scheint die religiöse Bewegung, das religiöse Schaffen
auf eine Höhe gehoben, die vieles erreichen lässt, wassonst
unerreichbar war" (S. 372). In einzelnen Persönlichkeiten sehen

die historischen Religionen und zugleich die Konfessionen
fundamentale Erfahrungen des religiösen Lebens zu klassischer
Verkörperung gebracht und damit einen Lebenstypus geschaffen,
der Ehrfurcht nnd Nacheiferung erweckt, ein timetisches Lebensideal.

Solche repräsentative Persönlichkeiten haben alle
Weltreligionen aufzuweisen; sie treten weiterhin alle mit dem
Anspruch auf Allgemeingültigkeit und Ausschliesslichkeit hervor,



— 751 —

so dass ein Kampf unvermeidlich ist. „Denn für den einen
Typus entscheiden, heisst alle anderen abweisen" (S. 376). —
Es kann daher zugestanden werden, dass alle positiven
Religionen eine Lebensgemeinschaft mit Gott begründen wollen
und dadurch den Menschen nach Möglichkeit auf eine höhere
Stufe der Wirklichkeit versetzen. In jeder Religion, wofern
ihr Grundcharakter ein sittlicher ist und sie das Gewissen
nicht verletzt, wird auch trotz allem Vergänglichen eine
Verknüpfung mit dem ewigen Gott erreicht. — Damit soll jedoch
keiner unterschiedslosen Gleichstellung der Religionen oder
einer Verwischung ihrer Eigentümlichkeiten das Wort geredet
werden. „Über den weiten Abstand des Christentums von
den übrigen Religionen kann kein Zweifel sein" (S. 3371.

Eucken bemüht sich insbesondere, seinen auf innerer Überlegenheit

beruhenden Vorzug gegenüber dem Buddhismus zu
erweisen (cf. S. 402 ff.). Das Christentum gilt ihm seiner Substanz
nach „nicht als eine besondere, in ihrer Dauer beschränkte,
zeitliche Leistung, sondern als eine bleibende Wahrheit, als
etwas, das durch keinen Wandel erschüttert, durch alle Bewegung

der Zeit nur verstärkt werden kann. Sein historisches
Hervortreten aber wird damit zum grössten Wendepunkt der
menschlichen Geschichte" (S. 405).

Es liegt am Tage, dass schon die Grundauffassung, die hier
von dem Wesen und der Bedeutung des Christentums geboten
wird, in den Kreisen der kirchlichen Theologie weitreichendem
Widerspruch begegnet ; schärfer noch wird sich dieser erheben

gegen die Kritik, die Eucken an den historischen Formen des
Christentums übt, indem er das Zeitliche in ihm von seinem ewigen
Gehalt zu scheiden sucht. Wir sind indessen der Überzeugung,
dass, so viel Berechtigtes dieser Widerspruch auch haben mag
und wie viel zu gunsten einzelner Anschauungen und Formen,
die Eucken verwirft, gesagt werden kann, der Kern seines
Buches und seine Grundgedanken damit nicht berührt werden.
Es scheint uns, um einen Vergleich anzuwenden, alsdann mehr
um die Zweckmässigkeit einer bestimmten Architektonik, die
das Haus manchem heimischer und geschmackvoller erscheinen
lässt, gestritten zu werden als über die Sicherheit seiner

Fundamentierung, die stillschweigend anerkannt wird. — Aus
diesem Grunde haben wir die Diskussion über die einzelnen

Verzweigungen des kirchlichen Dogmas in unser Referat über



— 752 —

das Euckensche Werk nicht aufgenommen. Die Wahrheitsfrage
kann natürlich auch hier nicht abgewiesen werden ; aber sie
wird zumeist an der Hand dogmen-historischer Untersuchung
und Kritik beantwortet werden müssen, nicht durch eine
Revision des geistigen Lebensprozesses. In dieser jedoch ruht
vornehmlich der Wert unseres Buches. — Es öffnet unser Auge
für die Tatsache, dass alle Blüten und dauerhaften Früchte
geistiger Kultur hervorgewrachsen sind aus dem nährenden
Boden der universalen Religion. Und wieder, da gleichsam der
Rauhfrost der Skepsis dieses ganze Leben zu vernichten droht,
entdecken wir die tiefer verborgenen Wurzeln, die unmittelbar
in das Erdreich voll göttlicher Lebenskraft hinabreichen, in der
charakteristischen Religion. „Kultur und Religion sind also
hier von vornherein innerlich verknüpft, zu ihrer Erhaltung
gegenseitig aufeinander angewiesen, ohne doch zusammenzufallen."

— Möge dieser von Eucken so tiefsinnig erfasste
Gedanke für die Richtung des Weges massgebend bleiben, auf dem

Kultur und Religion die Menschheit ihrem Ziel entgegenführen.
Denn zum Segen muss ihr werden, wenn die Religion davor
bewahrt bleibt, alle Lebenswerte zu verneinen und in starre
Askese auszulaufen; und der Kultur wird die religiöse Gesinnung

ein gewisserhafter Begleiter sein, die den Widerschein
des Göttlichen aus ihren höchsten Werken aufleuchten sieht,
während sie doch zugleich das Vergängliche und Nichtige, das

in breiten Massen und Schichten auf dem Felde menschlicher
Kultur angelagert ist, das „Gemeine, das uns alle bindet",
hinter sich lässt und ausscheidet.

R. Keussen.


	Über den Wahrheitsgehalt der Religion [Schluss]

