Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Uber den Wahrheitsgehalt der Religion [Schluss]
Autor: Kreussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— P, ==

UBER DEN

WAHRHEITSGEHALT DER RELIGION.

(Schluss. )

Bietet also die universale Religion eine unendliche Bereiche-
rung des Lebens, gibt sie ihm erst einen eigentlich sittlichen
Charakter, so lassen doch schon die Bedingungen, unter welchen
sich ihre Entfaltung vollzieht, die Widerstinde und Hemmungen,
denen sie begegnet, auf das bitterste zur Empfindung kommen.
Wir haben hier mit Gegensiitzen zu tun, die nicht nur die
Kraft der Personlichkeit heben, ihre geistige und sittliche Energie
anstacheln, sondern sie ebenso oft lihmen und vernichten.
Der Ausgang des Lebenskampfes ist selten ein voller Sieg, viel
haufiger ein ganzer oder halber Verzicht auf die Ideale, um
deren Durchsetzung gerungen wurde — wie Hase einmal
bemerkt: ,Jeder Versuch zur Verwirklichung einer Idee bedeu-
tet den Abfall von ihr selbst.“ — Es ist jene Tragik, die sich
durch alle Geistesgeschichte hindurchzieht, dass das Hochste
und Beste nicht gelingen will, jene Trauer, die darum das
edelste Wollen begleitet, der Michelangelo in den Grabmélern
der Medici den kiinstlerisch ergreifendsten Ausdruck gegeben.
Diese Tragik findet in sich selbst keine Loésung, weil sie auf
dem Gegenspiel einer ins Unendliche schweifenden Sehnsucht
und dem auf ein endliches Mass eingeschriankten, menschlichen
Vermogen beruht. Hie und da mag wohl einmal dem Genius
eine Verschnung gelingen, und sein Werk, wiewohl ein irdisches
Gefiss, von himmlischem, ewigem Geist erfiillt scheinen —,
wir stehen dann vor den Ergebnissen solchen Schaffens in
vollkommener Beruhigung der Vernunft und des Empfindens., —
Doch vielleicht nur fiir einen Augenblick des Vergessens!

) S. Revue Nr. 43, Juli 1903, S. 557—564.



e 7B s

Sobald wir uns dem unerschopflichen Leben wieder zuwenden,
finden wir, dass mit der Losung, welche uns fiir ein bestimmtes
Problem geboten wird, eben nur dieses aufgehoben und also nur
eine Moglichkeit erschopft ist. Wohl mag eine tiberkiihne oder
verzweifelte Vernunft von dem einen Gipfel aus nach allen
Seiten ihre Wolkenbriicken bauen, wohl mag das gemarterte
Gemiit durch Generalisierung von personlichen Erfahrungen
oder auf Grund einzelner Beobachtungen sich zum Glauben
an eine sittliche Weltordnung durchringen, die sichtbare Welt
eibt trotz Bischof Butler und Leibniz diesem Glauben kein un-
bedingtes Zeugnis — ebensowenig wie einem absolut durch-
cefiihrten Pessimismus —, sie ist einfach ein Mechanismus?),
dessen sittliche oder d#sthetische Beurteilung ausschliesslich
dem empfindenden Subjekt zufillt. — Aber wire wenigstens
diese Welt der Zwecke (Revue S. 313) unser zuverlissiger Besitz
und von ihr aus die Eroberung und Umbildung des unkulti-
vierten Lebens, seine fortschreitende Vergeistigung zu erwarten,
das universale Geistesleben und jeder, der an ihm teil hat,
konnte ruhig und des Sieges sicher diesen Kiampfen entgegen-
schauen?). Allein selbst in den Umkreis des Geisteslebens
reichen Zersetzung und Zweifel. Es zeugt von dem tiefen Ernst
der Euckenschen Untersuchung, dass sie trotz der nahen Ver-
kntipfung, in die sie mit der Behauptung einer universalen
Religion das Geistesleben der Menschheit zum absoluten, gott-
lichen Leben bringt, weder einer Vergotterung der Kultur das
Wort redet noch eine Verwischung der Nachtseiten des Lebens
tiberhaupt zulésst.

Von ciner sittlichen ,Emporung, welche jedes biologische
Studium einflosst®, spricht Chamberlain in seinem bekannten
Werk iiber die ,Grundlagen des 19. Jahrhunderts“ (S. 831).

) Diese Welt ist an sich weder die beste (Leibniz) noch die schlech-
teste aller moglichen Welten (Schopenhauer), sondern ein Zusammenhang
von Tatsachen, in welchem unsere Vernunft zuniichst eine ihren Forde-
rungen entsprechende Ordnung schafft; als regulatives Prinzip dient hierzu:
moglichste Vereinfachung aller Erfahrung, — «Prinzip der Okonomie des
Denkens », wie es Avenarius formuliert hat Da der Mensch indessen nicht
reines Verstandeswesen ist, so sind fiir eine harmonische Weltanschauung
die Gefithlswerte durchaus nichts Indifferentes, sondern sie geben gleich-
sam der vom Verstand entworfenen Zeichnung erst Farbe und btlmmung,
womit unser Weltbild mehr oder weniger \ollendet wird.

%) Cf. hierzu Eucken, S.239—43. Meine vorhergehende Darstellung
ist eine etwas anders frefa,sste Ausfithrung der a. a. O. entwwkelten Gedanken.



Die in einer unbedingten Gesetzmissigkeit sich geltend
machende formale Vernunft dient eben in der Natur oft gerade-
z11 materialer Unvernunft (S. 246). Es treten jene psycholo-
gischen und psychiatrischen Beobachtungen hinzu, deren Umfang
in den letzten Jahrzehnten so ausserordentlich angewachsen
ist, und die alle fir eine weitreichende Abhéngigkeit des gei-
stigen Lebens wic des moralischen Charakters von der kérper-
lichen Disposition des Individuums und zugleich bestimmter
Rassen Zeugnis ablegen. Zeigt sich aber die physiologische
Konstitution so sehr massgebend fiir die Entwicklung des Geistes-
lebens, dass sie beim einzelnen und selbst bei ganzen Vol-
kern zu einer fast absoluten Schranke werden kann —, welch
unertriglicher Widerspruch muss darin gegen den Glauben
gefunden werden, dass sich im Geistesleben die Gottheit offen-
bare! (S. 248.) Doch ,die Verwirklichung eines Reiches der
Vernunft* stosst auch innerhalb der gesellschaftlichen Kultur
auf Hemmungen und Widerstinde. Auf ein Durchschnittsmass
werden Bildung und Moral gewdchnlich festgelegt und von
diesem aus jede eigentimliche Grosse, die ihr Gesetz nicht
draussen holt, sondern in sich selbst findet, offen oder versteckt
bekimpft. Die Massen sind der Tod der Personlichkeiten, sie
sind auch der Tod aller Ideale, oder sic driicken diese wenig-
stens bis zur Verkiimmerung herunter. ,Nie wurde ein grosses
Werk von so kleinen Menschen vollbracht® — dieses Urteil
Carlyles tiber die franzosische Revolution vertragt leider auch
seine Umkehrung: die Taten und Gedanken der Grissten unseres
Geschlechtes wurden alsbald ,zu allgemeinem Nutzen und
Gebrauch® so herabgestimmt und verkleinert, dass sich keiner
mehr an ihrem Idealismus zu stossen und um ihn zu kiimmern
brauchte. Die Phrase erscheint als ein billiger Ersatz fiir das
Leben. Dazu wird dieser halb unbewusste Betrug von der
Kleinheit und Selbstsucht der Menschen noch nach Mdéglichkeit
ausgenutzt. ,Wie viel Unfreiheit, Unwahrheit, Gehiissigkeit
hat in den menschlichen Verhiltnissen das Christentum erzeugt,
und wie viel Nahrung hat der Egoismus der Individuen und
ganzer Klassen aus der modernen Freiheitsidee gezogen!®
(S. 206.) FEine allgemeine Betrachtung solcher Erfahrungen
dringt zu dem Schluss, dass das Geistesleben gleichsam in der
Zivilisation untergeht, dass die Bewegung, die jenes aufbringt,
.sich bei sich selbst einspinnt und allem Weiterstreben den



— 744 —

zihesten Widerstand entgegensetzt®. Wieder ergeben sich fiir
cine religiose Auffassung aus dieser Lage Zweifel und Bedenken.

Allein die schwersten Hemmungen und Storungen liegen
nicht einmal, was die vorhergehenden Erwigungen vorauszu-
setzen schienen, ausser dem Umkreise des Geisteslebens, sondern
in ihm selbst. Jede Personlichkeit, die sich geistiger Betiitigung
zuwendet, sieht sich auf cine gewisse Beschriinkung hingewiesen.
Die Folge davon ist die Entwickelung bestimmter Lebenstypen,
wurzelnd in einer einseitigen Vertretung eines idealen Lebens-
cebietes. ,Bald ist es die Wissenschaft, bald die Kunst, bald
die Moral, bald die geschichtliche Religion, bald die praktisch-
soziale Betitigung u. s. w., welche sich zum Mittelpunkt des
[.ebens macht und alles Streben in ihre besondere Bahn lenken
mochte.“  Zugleich erfahren wir die innere Notigung an das
Werk, welches den besonderen Inhalt unseres Lebens bildet,
an die Aufgabe, welche wir als unseren eigentlichen Beruf
erkennen, unsere ganze Seele auszugeben. Was uns aber so
innerlich bewegt und erfiillt, gewinnt natiirlich einen fiiber-
ragenden Wert gegeniiber den Gedanken und Interessen, die
uns fremd geblieben sind. So aber ,wirkt alles Grosse tyran-
nisch und unterdriickend; an die Glut und Leidenschaft seines
Wirkens gehalten, erscheint alles Streben mnach gerechter
Abwagung und gegenseitiger Finschrinkung als eine unertréig-
liche Mattheit® (8. 2569). — Wohl tritt nun der Gedanke einer
allumfassenden und allbeherrschenden Wahrheit auf, aber er
kann die durch Erziehung und Bildungssphiire, sowie durch die
eigenen Neigungen geschaffenen Grenzen des Erkennens und
Wollens nicht aufheben; diese umschreiben und verengen zugleich
Gesichtskreis und Erfahrung, und die Exklusivitidt, mit der die
vermeintlich abschliessende Wahrheit geltend gemacht wird,
weckt nur den Widerspruch um so entschiedener auf und macht
die heillose Zersplitterung des Geisteslebens noch mehr offen-
bar. Wir reden nicht einmal von der Verflachung dieses
Kampfes um die Wahrheit, in dem die Schlagworte der Partei
alsbald Einsicht und Begrindung zu ersetzen pflegen. Selbst
bei redlichem und gewissenhaftem Bemiihen misst jeder die
“entgegenstehenden Anschauungen nach seinen eigenen Idealen;
,kein Wunder, dass er selbst die Priifung leicht besteht, wihrend
den anderen die Verwerfung sicher ist“ (S. 262). — Doch konnte
hier vielleicht im Verlaufe der Geschichte eine selbsttitige



e Gl e

Revision aller Ubertreibungen und Einseitigkeiten durch das
(eistesleben erwartet und erhofft werden, wenn nicht eine
tiefer greifende Betrachtung uns erkennen liesse, dass die par-
tikularistische Versiindigung am Wahrheitsgedanken zuletzt schon
aus dem Grundprozess aller geistigen Titigkeit sich ergibt.
Notwendig stellt sich in seinem Verlaufe eine Spaltung zwischen
Subjekt und Objekt heraus, indem bald auf die Darstellung der
Aussenwelt, bald auf die der Innenwelt alles Gewicht gelegt wird;
die Folge ist ein Hin- und Herschwanken zwischen seelenloser
Technik und freischwebender Stimmung (S. 265). Von gleicher
Tiefe erscheint die Kluft, die sich fir das Urteil aus einer ein-
seitigen Wertung der Kraft oder der Gesinnung ergibt. Treibt die
Kultur einen Kultus des Erfolgs und der sie bedingenden Kraft,
so die Moral einen Kultus der Gesinnung. — Der Gegensatz
zwischen geistiger Substanz und seelischer Existenzform kam
schon zur Sprache, als wir die Frage nach der Moglichkeit
absoluter Werte fiir unser Erkennen und Wollen aufwarfen
(cf. Revue S. 659 ff.). Auf die Gefahr eines starren und vor-
eiligen Dogmatismus, die fir ein zu weitreichendes Vertrauen
auf das Vermogen der menschlichen Vernunft besteht, wurde
cbenfalls schon hingewiesen. Anderseits ist allerdings das
Verhalten der Skepsis, das Geistesleben in ein beziehungsloses
atomistisches Neben- und Nacheinander von subjektiven, see-
lischen Vorgingen und Stimmungen zu verwandeln, mindestens
ebenso bedenklich. Denn alle Normen des Urteilens und Han-
delns miissen sich alsdann unzulinglich erweisen; es ergibt
sich die Unmoglichkeit der Gewinnung eines festen Standpunktes.
Der Gegensatz dieses Relativismus, der durch die von Hume
ausgehende, moderne Psychologie, wie auch durch die biolo-
gischen Entwicklungstheorien weitgehende Forderung erfahren
hat, zu jeder metaphysischen und dogmatischen Weltanschauung
liegt offen zu Tage; er beherrscht, wie Eucken hervorhebt,
die ganze Geschichte der Philosophie. ,Denn was anderes
ist der tiefste Grund und die stidrkste Kraft der Entzweiung
der Denker, als dass die einen ihren Ausgangspunkt in den
Notwendigkeiten des Geisteslebens, die anderen in den Zu-
stainden und Erfahrungen des Menschen nehmen? Die Kiimpfe
zwischen Idealismus und Realismus, zwischen Apriorismus und
Fmpirismus, zwischen Metaphysik und Psychologismus, sie alle
fihren schliesslich auf diese Wurzel zuriick® (S. 268). — In



S T -

die Notwendigkeiten des Geisteslebens ist an erster Stelle die
Moral einzubeziehen, wofern sie einen absoluten Massstab an
unser Handeln legt. In dieser hichsten Fassung aber bringen
die ethischen Normen das sittliche Unvermogen des Menschen
nachdriicklicher noch vor sein Bewusstsein ; sie entwerten die
selbstslichtigen und bequemen Berechnungen des Durchschnitts-
verhaltens, vermogen aber nicht sich selbst durchgreifend zur
Geltung zu bringen. Bestimmen wir nun etwa mit Kant?) die
Religion als die ,FErkenntnis aller Pflichten als gottlicher Gebote,
so muss uns hiernach die im Sittlichen sich offenbarende Gott-
heit zumeist als ohnmiichtig gelten. — Und dieser fiir eine
bestimmte Betrachtung unseres Lebens sich aufdringende Ein-
druck scheint iiberall bestitigt zu werden. Wir glauben uns
manchmal vor die Unmoglichkeit gestellt, noch eine sittliche
Weltordnung zu behaupten. Eine Kette von Widerspriichen
scheint vielmehr diesen Glauben zu fesseln, und wollten wir
ihn wie der Stoizismus dadurch retten, dass wir alles von uns
unabhingige Geschehen der Welt filr wertlos erklirten, so wire
zwar unsere Innerlichkeit der Freiheit zurickgegeben, aber
um den Preis geistiger Verarmung. Kine gewisse Gemiitsroheit
fallt nicht zufillig selbst bei den hochst stehenden Stoikern
auf. — Beriihrt sich ihre sittliche Wertung der Welt mit den
Anschauungen des Pessimismus, so gelingt es ihnen, allerdings
nur auf dem Wege der Betrachtung, idber alle pessimistische
Stimmung hinauszukommen und so eine eudédmonistische Ethik
zu erzielen., In anderer Absicht, nimlich um zu einer Vernuntt
und Gefiihl befriedigenden Weltanschauung zu gelangen, stellt
sich auch der Optimismus gegeniiber dem Problem des Leidens
wesentlich auf den Standpunkt blosser Betrachtung. Natlrlich
wird damit nicht die Beunruhigung tiber Tatsachen und Erleb-
nisse weggeschaftt, die nicht nur den menschlichen Vorstellungs-
kreis erregen, sondern unmittelbar von einem jeden am eigenen
Leibe erfahren werden (cf. S. 292),

Es ergibt sich daher fiir unser Urteil zuletzt eine Art von
Dilemma. Das Geistesleben verliert sich nicht in voller Unver-
nunft, vermag aber auch nicht einem Reiche der Vernunft,
den absoluten Forderungen der Moral Raum zu schaffen. Unsere
Betrachtung scheint also darin auszulaufen, dass wir uns in

1) Wir halten iibrigens seine Definition fiir zu eng.



das Bestehen einer Halbvernunft ergeben miissen; es werden
uns Mittel zur Losung der ,Welt-Ratsel* angeboten, sie erweisen
sich auf bestimmtem Gebiete fruchtbar und erfolgreich, ver-
sagen aber gegeniiber grosseren Zusammenhingen. Soll nun
endlich im Geistesleben eine géttliche Offenbarung, das Walten
einer tiberlegenen Einheit und in Beziehung auf den Menschen
eine universale Religion zum Ausdruck kommen, so scheint in
der Tat die ganze Bewegung und jeder besondere Vorstoss der
kampfenden Geistigkeit!) an der Gewalt der Hemmungen und
Widerstinde zum Stillstand zu kommen und damit der Verzicht
auf eine religiose Deutung nahegelegt.

Wenn wir trotzdem aus allen Depressionen uns zu einem
neuen Vertrauen erheben und dem Geistesleben die bestimmende
Macht in der Welt erkennen, so muss eine innere No6tigung
dazu treiben. Und in Wahrheit wiirde es auf eine Vernichtung
unseres Selbst hinauslaufen, wollten wir dem forschenden Geiste
auf Grund eines resignierenden und das Resultat aller For-
schung angeblich vorweg nehmenden ,Ignorabimus®“ ein Halt
zurufen; nichts ist unfruchtbarer als die Skepsis, nur durch
(Glauben und Selbstvertrauen schaffen wir neue Werte. —
Ebenso wire es fiir den Moralphilosophen das Jimmerlichste,
was er tun koénnte, wenn er die Beobachtungen iiber den Egois-
mus und die Niedertracht der Menschen zu dem Urteil wver-
dichtete, dass sie tiberhaupt eines moralischen Handelns unfihig
und darum eine kluge und berechnende Leitung der vorhan-
denen Selbstsucht das einzige ihnen vorzuhaltende Ziel sei. —
Wohl mogen die intellektuellen und moralischen Enttiuschungen
das Gemiit heftig erschiittern und einen inneren Zusammen-
bruch herbeifithren, — die unendlich tief gefasste Frage Pascals
beschreitet den Weg der Erklirung und Erlésung: »Qui se
trouve malheureux de n’étre pas roi, si non un roi déposséde ?“
Die Stirke des Widerspruchs und des Leids ist ein Zeugnis
fir das Wirken hoherer Krifte und das Vorhandensein posi-
tiver Werte (cf. S. 293 ff.). Und dieses Wirken erweist sich
nicht in blossen Andeutungen, sondern als ein tatséchliches
zunéichst in der formalen Uberlegenheit des logischen Denkens
und den in ihm sich offenbarenden geistigen Notwendigkeiten.

1) Nach dem von Eucken in seinem Buch iiber den « Kampf um einen
geistigen Lebensinhalt» geprigten Ausdruck. Cf. Péhlmann, S. 40 ff.



e FAB =

Der Vernunftkritik unterliegen zuletzt alle beabsichtigten und
unbeabsichtigten Téauschungen und Phantasmen, welche dem
menschlichen Urteil vorgespiegelt wurden. Die Gedanken-
bewegung ist eine souverine Macht, die unaufhaltsam fort-
schreitet, mogen auch ganze Generationen tiber ihre Richtung
sich tiuschen und getiuscht werden. — Ein gleiches Gericht geht
von der Moral und der Religion aus und verwandelt die Masse,
nach denen die Welt urteilt, in die Gesetze des Gewissens.
Vor ihnen schwindet die Anbetung des Erfolges, sie verhindern,
dass das menschliche Streben beim blossen Menschen und mit
der Erreichung des ihm erwiinschten Lebensgenusses abschliesse.
Moral und Religion bringen Ideale in die Welt, die zuriick-
gesetzt, aber nicht vergessen werden konnen, weil unser tiefstes
Empfinden uns sagt, dass bei ihnen die Wahrheit liegt.

Die charakteristische Religion eroffnet uns nun nach der Dar-
stellung Euckens die besondere Lebenssphére, in der wir den Aus-
druck, die Offenbarung der letzten Wahrheiten vorfinden, und in-
dem jetzt ,die Welt unter den Anblick Gottes“ gestellt wird, geht
das menschliche Gemiit eine Einigung mit Gott ein, die es aller
Bedringnisse und Zweifel enthebt, denen die universale Religion
unterlag (cf. S. 322). Die Grundbehauptung der charakteristi-
schen Religion besteht in der Méglichkeit eines unmittel-
baren Verhéltnisses zum hoéchsten Wesen, aus dem eine neue
Wirklichkeit, das Reich Gottes, hervorgeht, das durch die eigene
Tat des Menschen sein Eigentum wird, Zu diesem Ziele setzt
das Evangelium mit seiner Forderung einer uwerwrowx ein; es
gilt ihm nicht mehr die Gerechtigkeit als das Ideal des Han-
delns, zumal das von ihr errichtete Gebidude immer wieder
unter dem Gericht des Gewissens zerfiillt, sondern die Liebe,
hervorquellend aus der tiefen Erfahrung der eigenen Rettung
durch unverdiente gottliche Liebe, der Rettung durch Gnade.
— Ist dieser ,iibernatiirliche, gottliche Ursprung der Liebe
anerkannt, so ist zugleich der stirkste Antrieb gesetzt, das
menschliche Dasein gemiiss solcher Liebe zu gestalten, sich in
ihr innerlich zu befestigen gegen alle Verwerfung seitens der
Welt, an ihr alles zu messen und zu ldutern, was beim Men-
schen an Liebe aufstrebt, alle Verhiiltnisse des Zusammenseins
in Einklang mit der Schiitzung zu bringen, welche dem Men-
schen als einem Gegenstand unendlicher Liebe gebiihrt. Ailes
solche Wirken empfiingt daraus einen eigentiimlichen Charakter,



— 749 —

dass jener Wert des Menschen nicht naturgegeben, sondern
verliehen, und zwar zunéichst nur im Verhiltnis zu Gott ver-
liechen ist. Ohne die dadurch bewirkte Erhohung, ohne eine
fortlaufende Erhebung in eine neue Welt wird die Liebe haltlos
und unwahr . ... Daher ist alle Humanitit ohne Religion oder
gar im Gegensatz zur Religion ein Unding; sie kommt nicht
aus ohne eine unwahre Idealisierung des tatsdchlichen Standes,
die zu immer neuen Enttiuschungen fiihrt; sie gibt der Liebe
einen weichlichen und spielenden Charakter, vor dem der un-
ermessliche Ernst einer in Gott gegriindeten Liebe sicher be-
wahrt.“ Erst aus dem Gesichtskreis der ewigen Liebe heraus
vermogen wir dem einzelnen Menschen einen Selbstwert zu-
zuschreiben, wihrend sonst Name ,Schall und Rauch ist“ und
die Arbeit und Leistung der meisten im grossen Meer der Zi-
vilisation und Kultur verschwindet. Jetzt aber wird aus dem
unmittelbaren Verhaltnis zum absoluten Leben ein selbstindiger
Keim, ein eigener Ausgangspunkt geistigen Liebens gesetzt und
dessen Kkriftigste Entfaltung gefordert; ,die Selbstbehauptung
wird aus starrer Festhaltung einer niederen Stufe zum Wurzel-
schlagen in einer neuen Welt“. Jetzt bekommt der Gedanke
der Unsterblichkeit einen besseren Sinn, das Leben wiirde zu-
sammenbrechen ohne ein Teilhaben jenes geistigen Kernes im
Menschen an einer ewigen Ordnung (cf. S. 342).

Auch der Gottesbegriff wird in der charakteristischen Re-
ligion lebensvoller. Gott erscheint in ihr aus tatsichlicher Er-
fahrung als das Urbild alles Guten und Grossen im Menschen.
Zugleich findet der Begriff der Personlichkeit Anwendung auf
die in der universalen Religion etwas farblos gedachte Gottheit,
die dort fast ausschliesslich als Prinzip einer Weltvernunft auf-
gefasst wurde, — Hier, in der charakteristischen Religion, wo
die Rettung unserer Seele aus einer gleichgiiltigen oder ver-
derblichen Welt in Frage steht, dréingt das Bediirfnis des Ge-
miites dazu, die so unmittelbar empfundene Gegenwart Gottes
ins Personliche zu wenden und sich ihm zu nahen und mit ihm
zu verkehren, ,wie ein Ich mit einem Du“?) (S.310). — Wenn-
gleich nun dieses innerliche Leben aus der Kraft und Erfah-
rung Gottes dem Einzelnen alles gibt, so bedarf er doch zur

1) Um Missverstiindnissen vorzubeugen, sei bemerkt, dass hiermit nur
ein psychologisches Erlebnis beschrieben, nicht aber eine erschipfende
Analyse des Personlichkeitsbegriffs gegeben werden soll.

Revue intern. de Théologie. Heft 44, 1903, 49



vollen Auswirkung seines religiosen Idealismus des Zusammen-
schlusses mit anderen. Denn die charakteristische Religion soll
ja nicht (wozu allerdings ein gefihrlicher Reiz besteht) mit
einem selbstgentigsamen und feinen Egoismus sich bei sich ein-
schliessen, sondern erst recht aus der tiefen Empfindung der
gottlichen Liebe heraus zur Arbeit in der Welt und in der
Menschheit treiben. Hierzu wird ein besonderer Lebenskreis
notwendig, wie ihn die Kirche bietet. Eucken halt mit der
Anerkennung nicht zuriick: was von ihr aus ,zur Erhebung
des Menschen tber das Kleinmenschliche geschah, das er-
streckt seine Folgen weit {iber den Kreis der bewussten
Anhénger hinaus in das Leben der Menschheit“ (S. 367). —
Die vorstehende Darlegung zeigt, dass Kucken die religiose
Gemeinschaft gcanz auf die Erfahrung des neuen, in Gott ge-
griindeten Lebens stellt; er leitet daraus mit Recht die Forde-
rung ,einer volligen Freiheit der Zuwendung* ab. ,Es ist ein
schroffer und unertriglicher Widerspruch, einerseits die Reli-
gion zur Sache der Personlichkeit und zur eigenen Tat des
ganzen Menschen zu machen, andererseits die Zugehorigkeit
zu einer religiosen Gemeinschaft einem jeden als eine zwin-
gende Notwendigkeit aufzuerlegen. Das kann figlich nur, wer
in mittelalterlicher Denkweise die Religion vornehmlich zu einem
geistlichen Staat, zu einer blossen Rechtsordnung macht, die
vortreftflich zu disziplinieren, nun und nimmer aber zu mora-
lisieren vermag; hingegen personliches Leben verlangen und
die Freiheit ausschliessen oder doch einengen, das heisst in
Einem bejahen und verneinen® (S. 869).

Wie die Beziehung auf die Gemeinschaftfiir den Taterweis der
charakteristischen Religion notwendig ist, so die Beziehung auf die
(Geschichte fir ihren Ausdruck, fiir ihre Gestalt. In besonderen
Zeitlagen ,scheint die religiose Bewegung, das religiose Schaffen
auf eine Hohe gehoben, die vieles errcichen lisst, wassonst
unerreichbar war“ (S. 372). In einzelnen Personlichkeiten sehen
die historischen Religionen und zugleich die Konfessionen funda-
mentale Erfahrungen des religiésen Lebens zu klassischer Ver-
korperung gebracht und damit einen Lebenstypus geschaffen,
der Ehrfurcht nnd Nacheiferung erweckt, ein timetisches Lebens-
ideal. Solche reprisentative Personlichkeiten haben alle Welt-
religionen aufzuweisen; sie treten weiterhin alle mit dem An-
spruch auf Allgemeingiiltigkeit und Ausschliesslichkeit hervor,



— 751 —

so dass ein Kampf unvermeidlich ist. ,Denn fiir den einen
Typus entscheiden, heisst alle anderen abweisen“ (S. 376). —
Iis kann daher zugestanden werden, dass alle positiven Reli-
gionen eine Lebensgemeinschaft mit Gott begriinden wollen
und dadurch den Menschen nach Méglichkeit auf eine hohere
Stufe der Wirklichkeit versetzen. In jeder Religion, wofern
ihr Grundcharakter ein. sittlicher ist und sie das Gewissen
nicht verletzt, wird auch trotz allem Vergiinglichen eine Ver-
kniipfung mit dem ewigen Gott erreicht. — Damit soll jedoch
keiner unterschiedslosen Gleichstellung der Religionen oder
einer Verwischung ihrer Eigenttimlichkeiten das Wort geredet
werden. . .. ,Uber den weiten Abstand des Christentums von
den iibrigen Religionen kann kein Zweifel sein“ (S. 337).
Eucken bemiiht sich insbesondere, seinen auf innerer Uberlegen-
heit beruhenden Vorzug gegeniiber dem Buddhismus zu er-
weisen (cf. S. 402 ff.). Das Christentum gilt ihm seiner Substanz
nach ,nicht als eine besondere, in ihrer Dauer beschrinkte,
zeitliche Leistung, sondern als eine bleibende Wahrheit, als
etwas, das durch keinen Wandel erschiittert, durch alle Bewe-
gung der Zeit nur verstirkt werden kann. Sein historisches
Hervortreten aber wird damit zum grossten Wendepunkt der
menschlichen Geschichte® (S. 405).

Es liegt am Tage, dass schon die Grundauffassung, die hier
von dem Wesen und der Bedeutung des Christentums geboten
wird, in den Kreisen der kirchlichen Theologie weitreichendem
Widerspruch begegnet; schiirfer noch wird sich dieser erheben
gegen die Kritik, die Eucken an den historischen Formen des Chri-
stentums ibt, indem er das Zeitliche in ihm von seinem ewigen
Gehalt zu scheiden sucht. Wir sind indessen der Uberzeugung,
dass, so viel Berechtigtes dieser Widérspruch auch haben mag
und wie viel zu gunsten einzelner Anschauungen und Formen,
die Fucken verwirft, gesagt werden kann, der Kern seines
Buches und seine Grundgedanken damit nicht bertihrt werden.
Es scheint uns, um einen Vergleich anzuwenden, alsdann mehr
um die Zweckmiissigkeit einer bestimmten Architektonik, die
das Haus manchem heimischer und geschmackvoller erscheinen
lisst, gestritten zu werden als tiber die Sicherheit seiner
Fundamentierung, die stillschweigend anerkannt wird. — Aus
diesem Grunde haben wir die Diskussion {iiber die einzelnen
Verzweigungen des kirchlichen Dogmas in unser Referat iiber



— 752 —

das Euckensche Werk nicht aufgenommen. Die Wahrheitsfrage
kann natiirlich auch hier nicht abgewiesen werden; aber sie
wird zumeist an der Hand dogmen-historischer Untersuchung
und Kritik beantwortet werden miissen, nicht durch eine Re-
vision des geistigen Lebensprozesses. In dieser jedoch ruht
vornehmlich der Wert unseres Buches. — Es offnet unser Auge
fiir die Tatsache, dass alle Bliiten und dauerhaften Friichte
geistiger Kultur hervorgewachsen sind aus dem nihrenden
Boden der universalen Religion. Und wieder, da gleichsam der
Rauhfrost der Skepsis dieses ganze Leben zu vernichten droht,
entdecken wir die tiefer verborgenen Wurzeln, die unmittelbar
in das Erdreich voll gottlicher Lebenskraft hinabreichen, in der
charakteristischen Religion. ,Kultur und Religion sind also
hier von vornherein innerlich verkniipft, zu ihrer Erhaltung
gegenseitig aufeinander angewiesen, ohne doch zusammenzu-
fallen.* — Moge dieser von Eucken so tiefsinnig erfasste Ge-
danke fir die Richtung des Weges massgebend bleiben, auf dem
Kultur und Religion die Menschheit ihrem Ziel entgegenfiihren.
Denn zum Segen muss ihr werden, wenn die Religion davor
bewahrt bleibt, alle Lebenswerte zu verneinen und in starre
Askese auszulaufen; und der Kultur wird die religiose Gesin-
nung ein gewisserhafter Begleiter sein, die den Widerschein
des Gottlichen aus ihren hochsten Werken aufleuchten sieht,
wiahrend sie doch zugleich das Vergéingliche und Nichtige, das
in breiten Massen und Schichten auf dem Felde menschlicher
Kultur angelagert ist, das ,Gemeine, das uns alle bindet®,
hinter sich ldsst und ausscheidet.
R. KEUSSEN,




	Über den Wahrheitsgehalt der Religion [Schluss]

