
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Die homiletische Verwertung des zweiten Korintherbriefes

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


722

DIE HOMILETISCHE VERWERTUNG
DES ZWEITEN KORINTHERBRIEFES.

Im Gegensatze zum ersten Korintherbrief, aus dem in unserer
doppelten Perikopenreihe (Anhang zum Rituale, Bonn 1877,
S. 27 ff.) zusammen 16 Abschnitte entnommen sind, enthält
dieselbe aus dem zweiten Korintherbriefe nur 6 Stücke, davon 3

aus der alten, dem römischen Messbuche entnommenen Reihe.

(Zu Sexagesima: 11, 19—12, 9; zum 1. Eastensonntag: 6, 1—10;
zum 12. Sonntag nach Pfingsten: 3, 4—10. Die neue Ordnung
enthält zum 4. Advent: 4, 3—ü; zum 14. Sonntag nach Pfingsten:
1, 3—7; zum 22. Sonntag nach Pfingsten: 9, 6—11.)

Und doch bietet der auch sonst weniger gelesene Brief,
welcher in seiner freilich oft mit Bitterkeit gemischten Frische
wie wenige Briefe des Paulus so sehr das Gepräge der
Originalität an sich trägt, eine reiche Fülle homiletischen Stoffes,
die wir im folgenden anzudeuten versuchen wollen. Die
Ausführungen gehen vom Urtexte und dessen wissenschaftlicher
Erklärimg aus, werden aber des öfteren, wie das dem Zwecke
der Arbeit entspricht, eine übertragene und praktische Anwendung

desselben darbieten. Vor allem ist die Bezugnahme auf
das stark persönliche Hervortreten des Apostels in dem Briefe
vermieden.

C. I, 1—7 : Die Quelle und die Kraft des Trostes, den wir
anderen spenden '), ist die eigene Trosteserfahrung in Christo

durch Gott, den Vater der Erbarmungen (V. 3 f.), wie man auch

sonst nur das mitteilen kann, was man selber besitzt. Selig darum

') Die im Anfang der Abschnitte gesperrten Worte sollen in der Regel

den Umriss des Thema andeuten. Die nähere Ausführung, Disposition,
wenn sie nicht gegeben ist, sowie die Wahl zwischen Homilie und Predigt

(vgl. hierüber Hirscher, Über den Wert der Homilien im Verhältnis zur

Predigt, im 2. Bande der Betrachtungen über die Episteln) bleibt jedem

vorbehalten.



— 723 —

der Christ, der in den eigenen Drangsalen nach dieser immer
gewisseren Trosteserfahrung durch Gott in Christo sucht und
sie suchend empfängt (V. 5), nicht sowohl um seiner selbst willen,
sondern um anderen in gleichen oder ähnlichen Leiden die
erfahrene Trosteskraft zu übermitteln (V. 6) : Welch wunderbare
Gemeinschaft der Schmerzen und des Trostes (V. 7).x)

C. 1, 8—14: Trübsale bis zur Verzweiflung und Todesgeioissheit
(V. 8 und 9«), um das Vertrauen auf uns selbst zu nehmen,
dasselbe dagegen ganz auf Gott zu stellen, der, wie er die Toten
lebendig macht (V. 9b), so auch aus aller äusseren und inneren
Todesnot des menschliehen Lebens retten kann (V. 10j. — Das
eigene Vertrauen auf Gott bestärkt durch die Gewissheit von
der Macht der christlichen Fürbitte für den Bedrängten (V. II).
Dieser Gewissheit muss aber ein reines Gewissen entsprechen,
das sich der Fürbitte würdig weiss, ja, dessen Hervortreten in
Wort und Tat für die Bittenden eine Ursache des Dankes an
Gott wird (V. Hb), und das für den, welcher es besitzt, ein
Gegenstand des Rühmens (im echten Sinne) ist (V. 12), weil es

auch niemals sich selbst zuwiderhandelt (V. 13) und darum auch
am Tage Christi bestehen bleibt, sowohl bei denen, welche die
helfende Fürbitte erfuhren, als bei denen, welche sie ausübten

(V. 14).
C. I, 15—22: Menschliche Versprechungen und Vorsätze,

eingegeben von fleischlicher Willkür und wechselndem La- und
Neinsagen (V. 15 ff.) Jesus Christus das unwandelbare Ja in der

Bekräftigung der Verheissungen Gottes (V. 18'—20ö). Wegen dieser

Bekräftigung geben die Christen Gott die Ehre (V. 20&), und

empfangen selbst von Gott eine in Christus gegründete, durch
den hl. Geist besiegelte Festigkeit (V. 21 f.), die notwendig ihre
Rückwirkung in die rein menschlichen Verhältnisse (V. 15 ff.)
ausübt, so dass das willkürlich wechselnde Ja und Nein aus
ihnen entschwindet (V. 17&).

C. I, 23 und 24. Entweder noch anschliessend an I, 15—22:
In dieser durch Christus gewonnenen Festigkeit wird man auch
bei andern hervorgetretene Missstände nicht schonen, ohne
darum über ihren im Gewissen ruhenden Glauben herrschen zu
wollen (V. 24a). Es gelte vielmehr bei solchem Verfahren als

Regel und Endziel: „Mitarbeiter an euerer Freude!" (V. 245),
an der Freude sittlicher Besserung.

*) I, 3—7: Epistel zum 14. Sonntag nach Pfingsten in der neuen
Perikopenreihe (s. o.).



— 724 —

Oder als selbständiger Text: Der christliche Glauben darf
keinen menschlichen Herrscher über sich haben, wodurch jedoch
die Strenge in der Handhabung sittlich-christlicher Lebensordnung
nicht berührt wird.

C. II, 1—11 : Die Wechselseitigkeit christlich-sittlicher Trauer
und Freude. — Trauer über die Sünde anderer und Erregung
dieser Trauer bei ihnen durch Zurechtweisung. Freude,
ausgehend von denen, welche die Trauer des anderen zur Busse

benutzten, und übergehend auf den, welcher über sie trauern
musste (V. 1 f.). So notwendig diese Trauer ist, um so höher
steht doch die Pflicht der Christen, nur Anlass zur Freude auf
dem Grunde sittlicher Vollendung zu geben (V. 3). Der tiefste
Beweggrund aber, der dem anderen solche Trauer erregt, ist
die Liebe (V. 4). Diese kann darum auch bei dem Einzelnen
sowohl als bei der Gemeinschaft das Mass und Ende der
Zurechtweisung in Vergebung und ermunterndem Zuspruch finden,
damit die Trauer über die Sünde nicht zur Verzweiflung führe
(V. 5 ff.). Ja, die Vollendung in der Wechselbeziehung von
Trauer und Freude ist die Liebe (V. 8), die als verzeihendes
Vergessen von dem einen bewilligt (V. 9 a), von dem anderen
im „Gehorsam" der Liebe nicht verweigert wird (V. 9b). Selige
Übereinstimmung in dem Üben dieser Liebe von hier und dort
(V. 10) In ihr hat die christliche Gemeinschaft zuletzt einen
sicheren Grund gegen den bösen Feind (mannigfacher Art), der
ihr entgegenarbeitet (V. 11).

C. II, 12—17: Die dem Evangelium Christi geöffnete Turi
(V. 12). Die Herzen der Menschen erschlossen durch die
Erkenntnis Christi (V. 14). Diese ist den einen, die glauben und

sich retten lassen, „ein Geruch aus Leben zum Leben" (näher
auszuführen!), den anderen, die durch ihren Unglauben
verloren gehen, „ein Geruch aus Tode zum Tode" (dito, V. 15 u. 16a).

— Die zum Triumph gesteigerte Freude dessen, der diese
Erkenntnis Christi offenbaren darf (V. 14), ja, der dadurch selbst

„ein Wohlgeruch Christi für Gott" ist (V. 15). Grundbedingung
der Befähigung hierzu (V. 16fr): Unverfälschtes Evangelium (17a)
und reines Gewissen {IIb).

C. HI, 1—3: Empfehlungsbriefe und Empfehlungen unter den

Christen (V. 1). Sie sind überall da nicht nötig, wo der Geist

des lebendigen Gottes in die Herzen eingeschrieben ist und seine

Wirkung getan hat (V. 3). Glücklich, wer durch seinen person-



— 725 —

liehen, durch seinen von dem in ihm wohnenden und wirkenden
Gottesgeiste getragenen Einfluss andere zu einem „Empfehlungsbriefe"

macht, in welchem die Mitmenschen die Herrlichkeit Christi
erkennen und lesen können (V. 2 u. 3a). Diese christliche
Tüchtigkeit verglichen mit derjenigen, die in den mit Tinte
geschriebenen (V. 3o) Empfehlungsschreiben gepriesen wird und
sich oft als trüglich erweist.

C. III, 4—11 1): Der Dienst des alten und des neuen Bundes.'
— Buchstabe — Geist! (V. 6a). Jener tötet (V. 6b) und bringt
ins Gericht (V. 9), dieser macht lebendig (V. 6b) und bewirkt
die Rechtfertigung (V. 96); der eine herrlich, obwohl vergänglich

(V. 7 u. 11 a), der andere unendlich herrlicher (V. 8) und
bleibend (V. Ilo).

CHI, 12—18: Des Herrn unverhüllte Herrlichkeit! a) Die
Vergänglichkeit der Herrlichkeit des alten Bundes (III, 7) von
den Israeliten bis heute nicht erkannt infolge der von Moses

beabsichtigten Verdeckung dieser Vergänglichkeit (V. 13). Auch
sie haben eine Hülle auf ihrem Geiste beim Lesen des Alten
Testamentes, so dass sein Ende durch Christus ihnen nicht
enthüllt wird (V. 14 f.). Hoffnung, dass ihnen diese Hülle
abgenommen wird, wenn sie den Glauben an Christus finden (V. 16).

— b) Der im neuen Bunde sich offenbarende Christus ist der
Geist (Gottes). Wo aber er ist, sind die starren Formen der
Religion, die den lebendigen Gottesgeist verhüllenden Äusser-

lichkeiten, aufgehoben, ist bei den Gläubigen die Hülle
hinweggenommen, welche auf ihrer religiösen Erkenntnis lag : Diese
ist frei durch den Geist (V. 11). Und diese freigewordene
Erkenntnis dringt nun von einer Stufe zur andern in die Erfassung
der Herrlichkeit Christi hinein (V. 18). — a) Beschränkung dieser
Erkenntnis : Wir schauen den Herrn wie im Spiegel. — ß)

Wirkung derselben: Die erschaute und im Geiste erlebte Herrlichkeit

wandelt den Menschen in dasselbe Bild Christi um. —
y) Immanenter Grund der Erkenntnis und der durch sie
bewirkten Umwandlung: Der Herr, welcher der Geist ist (V. 17a),
der ihn besitzt und ihn sendet (V. 18). — d) Wunderbare Aufgabe

und Pflicht der Christen, in der Freiheit der unverhüllten
Herrlichkeit Christi von einer Klarheit zur anderen
fortzuschreiten

') C. III, 4—10 (im römischen Messbuche V. 4—9) ist die Epistel zum
12. Sonntag nach Pfingsten nach der alten Perikopenordnung (s. o.).



- 726 —

C. IV, 1—6 J) : a) Das unverhüllte Euangelium im neuen Bunde:
Eine Gnade für den Empfänger, eine Quelle der Furchtlosigkeit
vor den Menschen (V. 1), verträgt keine schändliche Heimlichkeit

noch Hinterlist noch Fälschung (V. 2 a), sondern muss sich
in der offenen Darlegung der Wahrheit und dem entsprechenden
Wandel bei Gott und Menschen empfehlen (V. 2b). — b) Das

Evangelium des neuen Bundes verhüllt (anders wie im alten
Bunde) nur dem Unglauben, der das Verlorensein zur Folge hat
(V. 3 f.). Dieser Unglaube, eine durch den Gott dieser Welt

(näher zu erklären) bewirkte Blendung, welche die Erleuchtung
durch das Evangelium Christi als des Abbildes des überirdischen
Gottes (V. 4) aufzunehmen nicht fähig ist. — Im Gegensatz
hierzu die bei den Verkündigern und Dienern Christi (V. 5)

durch den überirdischen Gott bewirkte Erleuchtung, um seine

in Christo erschienene Herrlichkeit erkennen zu können.
C. IV, 7—15: Der himmlische Schatz im irdischen Gefässe,

das ewige Evangelium im irdischen Leibe und Leben (V. 7 a).

— a) Gottes Absicht bei Verleihung dieses Schatzes: dass wir
seiner alles überwindenden Kraft, unserer Ohnmacht inne werden
(V. 7 6); b) Erweis dieser Kraft: in aller Bedrängnis nicht
geängstigt, im Zweifel nicht verzweifelnd u. s. w. (V. 8 f.) ; c) In
diesen Zuständen des irdischen Gefässes das Sterben Christi

dargestellt (V. 10 a), in den Erweisungen der Kraft des
himmlischen Schatzes das Leben Christi sich offenbarend (V. 10 b f.);
d) Übergang dieses Lebens Christi auf andere von solchen,
welche das Sterben Christi erfahren und selbst durch Christus
überwinden (V. 12); e) der Quell dieses inwendigen Lebens in
Christo und des freudigen Bekenntnisses, dass er das Leben ist
im irdischen Gefässe, ist der Glaube (V. 13), der als letzten
Grund den Ausblick in die Ewigkeit hat (V. 14); f) aus der
überschwenglichen Herrlichkeit des himmlischen Schatzes, der den

Gläubigen zu teil wird, erwächst die Pflicht unerschöpflicher
Dankbarkeit gegen Gott, der ihn spendete (V. 15).

C. IV, 16—-18 2) : Des Christen sittlicher Lebensmut (V. 16 a)

trotz der irdischen Drangsale (vgl. V. 8 f.). Der äussere Mensch

zerfallt darunter (V. 16 a), der innere erneuert sich ohne Unter-
lass (V. 16 6) durch die auf dem Grunde des Glaubens ruhende

') Auch als Fortsetzung des vorhergehenden Textes, C. IV, 3—6,

Perikope zum 2. Advent (neue Ordnung, s. o.).
2) Auch im Zusammenhang mit IV, 7—15.



— 727 —

christliche Hoffnung, die in der Zukunft ein Besitz wird, dessen

überschwengliche Herrlichkeit die gegenwärtige Drangsal als
eine leichte und kurze weit aufwiegt (V. 17), die aber in der
Gegenwart uns immerfort über das Sichtbare, die Drangsale und
den durch sie bewirkten Zerfall des äusseren Menschen, als
etwas Vergänglichem, hinausblicken lässt auf das unsichtbare,
aber unvergängliche Leben der Herrlichkeit (V. 18).

C. V, 1—10: Himmelsheimweh im irdischen Zelthause! —
a) Gewissheit durch den Glauben, dass Gott uns statt des

abgebrochenen sterblichen Leibes einen himmlischen und
unzerstörbaren Leib geben wird (V. 1); b) darum des Christen
Seufzen und Sehnen nach dieser ewigen Behausung, worin das
Sterbliche an uns verschlungen wird vom Leben (V. 2 ff.) ;

(nach dem Wunsche des Apostels die „überkleidung" mit dem
himmlischen Zelthause, während das irdische noch bei der
erwarteten Parusie vorhanden ist. Im Gegensatz hierzu die

„Nacktheit" der bereits Gestorbenen, deren irdischer Leib schon

vergangen ist (V. 3) : c) die Möglichkeit der einstigen Wegnahme
des Sterblichen in uns durch das Leben ist nur gegeben, wenn
Gott uns dazu im irdischen Zelthause tüchtig macht durch die

Hineinlegung des Ewigkeitsgehaltes in dasselbe. Zeugnis und
Gewähr für diese Arbeit Gottes an uns ist der in uns wohnende
und wirkende hl. Geist (V. 5). — d) Aber das Himmelsheimweh
ist kein ungesundes, schwärmerisches Seufzen und Sehnen: es

gibt dem Christenleben eine ruhige, heilige Freude: „Wir sind
allezeit guten Mutes" (V. 6 a ; 8 a) ; es ist ein Wandern fern vom
Herrn im Glauben mit dem steten verborgenen Ausblicke nach
der besseren Heimat, wo wir ihn schauen (V. 6 ff.). Wer solches
Heimweh hat, muss und wird dem Herrn zum Wohlgefallen leben

(V. 9), nur er wird vor Gottes Richterstuhl den Bescheid
erhalten, der sein Heimweh auf ewig stillt (V. 10).

C. V, 11 — 16: Selbstloses Wirken im Dienste und in der
Liebe des Herrn a) Die Furcht vor dem Gerichte Christi (V. 10)

soll uns treiben, unsere Mitmenschen von ihren Anschuldigungen
gegen uns zurückzubringen (V. 11 a), vor ihrem Gewissen so

der Wahrheit gemäss offenbar zu werden, wie wir es vor Gott
sind (V. 11 6). Das geschieht mcht'aus falscher Eigenliebe (V. 12a),
sondern damit alle, die sich von unserer Lauterkeit und
Selbstlosigkeit überzeugen lassen, uns wiederum verteidigen können

gegen solche, die von unreinem Eigennutz getrieben, sich ausser-



— 728 —

lieh rühmen gegen die, welche das vor Gott gute Gewissen

haben, während sie es nicht besitzen (V. 12 6). Das reine christliche

Gewissen sucht bei jeder Gesinnung und Handlung und
trotz jeder, auch der gröbsten gegnerischen Beschuldigung nur die
Ehre Gottes und das Beste der Mitmenschen (V. 13). — b) Tiefster
Grund dieser vollendeten Selbstlosigkeit: „Die Liebe Christi (zu

uns) dränget uns!" (V. 14)l). Denn er, der für alle gestorben
ist (V. 15 a), zeigt und befähigt uns, unserer falschen Selbstsucht
abzusterben (V. 15 6), und in ihm lebend nicht mehr uns selber
zu leben (V. 15 c), sondern ihm und dadurch den Brüdern. —
c) Die höchste Vollendung (idealer Zustand) des christlichen
Gemeinschaftslebens! Die dem „Fleische", der Selbstsucht und
ihren Auswüchsen Gestorbenen (V. 15) sehen sich von da an

nur auf ihr Leben in und für Christus an, die Bestand haltenden
äusseren Verhältnisse, Unterschiede, Stände u. s. w. gelten nichts

für das religiöse Leben, man kennt sich nicht „nach dem

Fleische" (V. 16a). ¦— Unerlässliche Voraussetzung hierzu, dass

man auch Christus nicht mehr „nach dem Fleische kennt", dass

man im Glauben sein von irdisch-sinnlichen (ursprünglich
jüdischen) Erwartungen und Vorstellungen gereinigtes Bild als das

des gottmenschlichen Erlösers und Befreiers zu geistig-ewigem
Leben, vielleicht nach früherem Irrtum hierüber, gefunden hat
(V. 16 6).

C. V, 17: Die neue Schöpfung in Christo! „Ist jemand in
Christo" (a) durch Glauben, Sterben, Leben in ihm, „so ist er
eine neue Schöpfung" : „Das Alte", Sünde, Schuld, sittliche
Ohnmacht, Hoffnungslosigkeit, Irrtum und Ungewissheit in den

höchsten Fragen nach Gott und Ewigkeit, Unfähigkeit des

Duldens und Tragens gegenüber den Unvollkommenheiten und

Leiden dieser Welt, Hass und Lieblosigkeit wider den Nächsten
in allen Arten und Stufen u. s. w. — „ist vergangen" : „Siehe,
es ist alles neu geworden!" Die Wiedergeburt in religiöser,
intellektueller, sittlicher Beziehung!

') Nämlich zu solchem Verhalten. Dieser Auffassung der Vulgata
gegenüber (Caritas urget) halten wir die andere für richtiger: Die Liebe

hält uns zusammen oder in Schranken, dass wir nicht über Gottes Ehre oder

der Menschen Wohl hinausgehen, um uns selbst zu dienen. Zuletzt kann man

beide Auffassungen auf denselben Sinn führen. — Für homiletische Zwecke

ist V. 14 in der Fassung der Vulgata ausser dem Znsammenhange ein Thema

für sich: «Caritas urget», des Christen Wahlspruch! u. a.



— 729 —

C. V, 18—211)-. „Lasst euch versöhnen mit Gott!" Ursächlichste
und tiefste Bedingung der neuen Schöpfung (V. 17): Gott
versöhnte die Welt mit sich durch Christus. — a) Als einmalige
grundlegende Liebestat (V. 18a: Versöhnung im allgemeinen;
V. 19 6: „nicht anrechnend ihre Sünden"; V. 21: am
bestimmtesten : Auf den Sündelosen legt er der Welt Sünde, damit
wir als Gerechte vor ihm erscheinen) ; b) als bleibende und
fortgehende Versöhnung der einzelnen Persönlichkeit ; c) diese

Versöhnung vermittelt durch das „Amt der Versöhnung" (V. 186),
das sich kundgibt in dem „Worte der Versöhnung" (V. 19c),
welches die Träger des Amtes nicht aus eigener Macht, sondern
nur an Christi Statt sprechen dürfen als eine von der Liebe
und Herzlichkeit Christi getragene Bitte: ,,Lasst euch versöhnen
mit Gott" (V. 20).

C. VI, 1—102): Christliche Lebensarbeit und, die Vollendung!
— Die empfangene Gnade der Versöhnung (V. 18 ff.) enthält
die Pflicht, mit ihr und auf ihr als dem dauernden Grunde
(V. 16 und 2) weiterzuarbeiten an dem Aufbau der neuen
Schöpfung in Gesinnung und Leben, nicht nur für die berufenen
Apostel als „Mitarbeiter" an dieser sittlich-christlichen Vollendung
(V. 1 a ; vgl. 3 u. 4 a), sondern für alle vor Gott Gerechtfertigten :

in äusseren Drangsalen und Entbehrungen (V. 4 6 u. 5), in
inneren, nach aussen wirksamen, sittlichen und intellektuellen
Tugenden, welche in der tmgeheuchelten Liebe ihre Vollendung,
im heiligen Geiste ihre tragende Kraft finden (V. 6) und im
besonderen Falle hervortreten als „ Wort der Wahrheit" und als

Waffen, womit wir in der Kraft Gottes unsere Gerechtigkeit
zur Rechten und zur Linken dartun und verteidigen (V. 7). —
Fortschreitende und fortdauernde christliche Vollendung bewährt
sich bei Ehre und gutem Rufe (von seiten der Freunde) und bei
Unehre und schlechtem Rufe (seitens der Gegner) (V. 8 a): In
ihren Augen und nach ihrer Aussage ist man ein Verführer,
unbekannt, sterbend, gezüchtigt (von Gott), trauernd (über die
erfahrenen Enttäuschungen, Drangsale u. s. w.), arm und ohne
Besitz vor den Brüdern, vor Gott und dem eigenen
Gewissen: wahrhaftig, gekannt, lebend, nicht sterbend, voll innerer
heiliger Freude, viele bereichernd, alles besitzend (V. 8 b—10).

J) Sowohl V. 16 f. als auch V. 18 ff. stehen gegenseitig und mit V. 11—15
textlich im Zusammenhang. V. 16 kann auch für sich behandelt werden.

2) Epistel des 1. Fastensonntages nach der alten Reihe (s. o.).



— 730 —

C. VI, 11—13: Das iveite und das enge Herz! — a) Das
Herz iveit (V. 116) in der Liebe, die es ganz ausfüllt und die
es weitherzig macht gegenüber dem Nächsten (V. 12 a), die aus
ihrer Fülle den Mund überfliessen lässt (V. IIa). — b) Das Herz
eng (V. 12 6) in der Selbstsucht, die es in Eigennutz, Vorurteil,
Neid, Stolz, Rechthaberei u. s. w. zusammenzieht und keinen
oder nur „engen Raum" lässt für den Bruder! — c) Selige
Christengemeinschaft, wo ein in der Selbstsucht und ihren Folgen
enggewordenes Herz sich durch ein in der Liebe weitgewordenes
Herz aus seiner Beschränkung hinausziehen lässt in die Weite
der Liebe! (V. 13.)

C. VI, 14—VII, 1 : Die Gemeinschaft der Gläubigen und der

Ungläubigen! — a) Warnung vor dieser Gemeinschaft: „Ziehet
nicht am gleichen (und doch ungleichartigen) Joche mit den
Ungläubigen" (V. 14 a): Innigste Gesinnungs- und Lebensgemeinschaft
im Hinstreben und Hinarbeiten auf dasselbe Ziel des Lebens!
— b) Unmöglichkeit dieser Gemeinschaft: Hier treten unvereinbare

Gegensätze zu Tage: Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit
(V. 146) oder Licht und Finsternis (V. 14 c); Christus, der
Göttliche und Heilige, und der Teufel (Belial), der Fürst der Welt
und des Bösen (V. 15 a); der Glaube an jenen als die Grundlage
der Lebensrichtung und der Unglaube an ihn, der diese
Lebensrichtung verschmäht (V. 15 6). — c) Nochmaliges und zusammenfassendes

Bild (V. 16 ff.) : Der Christ ein Tempel des lebendigen
Gottes!1), in welchem die Götzen der Heiden, des Unglaubens
und der Welt nicht wohnen können (V. 16 6 u. a). Mahnung
(V. 17 a) und Verheissung (V. 17 6 u. 18) auf Grund dieses Bildes

von Seiten Gottes, und (C. VII, 1) von seiten des Apostels:
leibliche und geistige Heiligung!

C. VII2), 2—7: „Fasset uns!" (V. 2a): Mahnung, das Tun
eines Menschen richtig zu beurteilen Äusserlich vielleicht als
Unrecht u. a. angesehen und verworfen (V. 26), in Wirklichkeit
von einer verzehrenden Liebe für die Brüder eingegeben (V. 3).

— Bei solchem Beweggrunde erhalten die in ihrem Handeln
falsch Beurteilten Zuversicht an Stelle der bangen Sorge, Grund
des Rühmens an Stelle des Tadeins, Trost an Stelle der Be-

*) Vgl. 1. Kor. 8, 16 ff. — Obiges Bild VI, 16 ff. auch ausser dem

Zusammenhange ein Thema für sich.
3) Das urtextlich zusammenhangende Kapitel ist für den homiletischen

Zweck zerlegt.



— 731 —

trübnis, alles in allem überströmende Freude (V. 4 a u. 6), selbst
bei sonstiger andauernder äusserer und innerer Bedrängnis
(V. 4 c u. 5), wenn sie vernehmen, dass man von der früheren
gegnerischen Seite nach ihnen verlangt, das bisherige Verhalten
beklagt, um sie in Sorge ist (V. 6 f.).

C. VII, 8 f. : Vom Betrüben durch Briefschreiben — Wie viel
wird durch Briefe betrübt! (V. 8a). Glücklich, wer solches
Schreiben nicht zu bereuen hat (V. 8 a), insofern er in Ton,
Inhalt und Zweck seines Briefes darauf ausgegangen ist, die
rechte Betrübnis bei dem Empfänger zu erwecken, die aus dem
Schmerz beim Empfang des Briefes (V. 8 6) zur Selbsterkenntnis
und Sinnesänderung (V. 9 a) führt, zur sittlichen Besserung, zur
Änderung des Urteils über andere und des Verhaltens gegen
sie. Das ist die göttliche Traurigkeit, die dem Empfänger eines
betrübenden Briefes keinen Schaden, sondern heilsamen Nutzen,
dem Schreiber keinen Verdruss und Nachteil bereitet (vergi.
C. VII, 12).

C. VII, 10: Die weltliche und die göttliche Traurigkeit! —

a) Die weltliche Traurigkeit bewirkt den Tod (V. 106): Keine
Reue, sondern Verstockung! Sie ist nur Erbitterung und Zorn
über die widerfahrene, vermeintliche Kränkung, das Unrecht,
das man erfuhr, Verzweiflung über den Unfrieden von Sünde
und Schuld, den man empfindet; bringt daher keine
Selbsterkenntnis und Reue, sondern Verstockung und Steigerung der

Selbstgerechtigkeit hervor, worin die guten und göttlichen
Regungen in der Menschenseele, und zuletzt diese selbst, dem
zeitlichen und ewigen Tode verfallen sind. — 6) Die göttliche
Traurigkeit „bewirkt eine Reue zum Heile, die man niemals bereut"
(V. 10 a). Sie führt eben jene Selbsterkenntnis und Sinnesänderung

herbei, welche die für das Lebeü der Seele gefährliche
Entwicklung zum Stillstande bringt und ihre Folgen aufhebt1).

C. VII, 11—16: Doppelter Trost — a) Der Trost (V. 13 a),
den derjenige empfängt, welcher aus reiner Absicht (V. 12)

getadelt und dementsprechend gehandelt hat, wenn er die
Wirkung davon (göttliche Traurigkeit mit ihren Folgen! V. 11)

erfährt ; b) der Trost und die Freude, wenn man mit bezug auf
Dritte nicht zu Schanden wird (V. 14 a), denen man andere
gerühmt und die Erwartung ihres schliesslich guten, zuerst ta-

J) Ein anderer Text C. VII, 10 f.: Göttliche Traurigkeit mit ihren Folgen!
(V. 11). V. 11 ist oben zu dem folgenden Texte gezogen.



— 732 —

delnswerten Verhaltens ausgesprochen hat (V. 146), wenn diese

Dritten jenes Rühmen durch persönliche Erfahrung bestätigt
finden und bezeugen können (V. 14 c). — Auch sie werden
dadurch mit Freude und Trost erquickt (V. 13 6), ja, mit
herzlicher Liebe (V. 15 a) erfüllt. — c) Wenn doch die Christen
jederzeit aus der Erfahrung jenes doppelten Trostes, und dann
auch im allgemeinen Sinne voneinander das schöne Bekenntnis
aussprechen könnten: „Ich freue mich, dass ich in allem
Zuversicht haben darf mit bezug auf euch!" (V. 16.)

C. VIII, 1—15: Die Liebesgabe der Gläubigen! — a) Das
leuchtende Vorbild derer, die sie schon spendeten (V. 1—6) :

Eine Gnadenicirkung Gottes nach der besonderen Seite der
Opferwilligkeit hin (V. 1); Freudigkeit des Gebens bei äusserer
Drangsal (V. 2 a) ; bei tiefer Armut Reichlichkeit des Gebens

(V. 2 6) nach Vermögen, ja selbst M6er Vermögen (V. 3) ; volle
Freiicilligkeit des Gebens (V. 3), ja Hinzudrängen dazu (V. 4),
und als höchste Steigerung der Gebefreudigkeit, zugleich aber
auch als Erweis der höchsten Vollendung christlicher Gesinnung:
Die Überzeugung, dass man mit der Gabe sich Christo, dem
sich selbst opfernden Meister, hingibt, seinem Beispiele folgt,
in gewissem Sinne aber auch dessen Dienern, welche die Liebesgabe

sammeln (V. 5). — Mit welcher Zuversicht werden die
letzteren dann erfüllt, das so gut angefangene Werk auch bei anderen

fortzusetzen! (V. 6.) — 6) Die Mahnung an diejenigen, welche
dem guten Beispiele des Gebens nacheifern (V. 7—15): Solche

P'reudigkeit des Gebens, als ein Stück der christlichen
Vollkommenheit (V. 7), kann nicht anbefohlen wrerden (V. 8 a), selbst

nicht von der kirchlichen Autorität, aber sowohl vor dieser
als vor den Gläubigen den Erweis echter, weil im Werke tätiger
Liebe zu den Brüdern erbringen (V. 8 6), und ist als solche das

Abbild der Liebestat und Liebesgabe Christi an die Menschheit

(V. 9 a), der um ihretwillen sich seines ewigen Reichtums

entäusserte, um sie durch seine Armut in seiner menschlichen

Erscheinung und Erniedrigung unendlich reich zu machen (V. 96)1).

— Nicht ein Gebot kann in dieser Sache gegeben werden,
sondern nur ein aus selbst für die Brüder mit Liebe erfülltem
Herzen kommender Rat (V. 10a), der denjenigen, die ihn
befolgen, zur christlichen Vollendung (V. 7) nützlich ist (V. 106).

') VIII, 9 allein bildet ein treffliches Thema zu Weihnachten.



— 733 —

— Einzelne Ratschläge: Die Bereitwilligkeit des Gebens muss
zur Tat werden und diese sich vollenden (V. 106 u. 11), sowohl
beim Einzelnen andauern oder wiederholt werden, bis der
gegebene Zweck befriedigt ist, als auch von einem zum anderen,
so dass die Gesamtheit der Gläubigen an der Gabe beteiligt ist.
— Aber jeder nach Vermögen! (V. 11c), ein Geben über
Vermögen wäre Gott nicht wohlgefällig (V. 12). Denn nicht soll
durch die Liebesgabe den einen geholfen, den Gebenden aber
am Nötigsten Abbruch getan, sondern eine ausgleichende Lage
hergestellt werden (V. 13 a): Der entbehrliche Überfluss der
einen soll den Mangel der anderen zudecken (V. 136). — So

kann eintretenden Falles auch von denen, welchen für den
Augenblick geholfen wurde, eine Hülfeleistung denjenigen
zukommen, die ihnen geholfen haben (V. 14). Beleg aus 2. Mos.
16, 18 (V. 15).

C. VIII, 16—24: Die Kollektanten und ihre Empfehlung an
die Gemeinden! Ihr Eifer im allgemeinen (V. 16); ihre Willigkeit,

aufgefordert zum Werke und unaufgefordert (V. 17); als
evangelische Charaktere durchgebildet und gerühmt (V. 18) und
von der Gemeinde gewählt (V. 19 a), damit das zu Gottes Ehre
und unter kirchlich-autoritativer Zustimmung veranstaltete (V.
196) Liebeswerk keinem Tadel (als von selbstsüchtigen Zwecken
eingegeben) ausgesetzt sei (V. 20), sondern wie vor Gott, so auch

vor den Menschen in seiner Lauterkeit und Selbstlosigkeit
erscheine (V. 21) A — Die Kollektanten ferner um so eifriger,
als sie mit vollem Zutrauen zu der Gebewilligkeit derer, zu
denen sie gehen wollen, erfüllt sind (V. 22). Wie schön, wemi
nun die Gemeinden diesen Kollektanten gegenüber sowohl ihre
Liebe zu den Brüdern durch ihr tatsächliches Geben, als den
Ruf („das Rühmen" über sie, vgl. VII, 17) ihrer christlichen
Vollendung nach dieser Seite hin (vgl. IX, 36) vor allen
Gemeinden betätigen (V. 24)2).

Im Vergleich zu dem Vorigen das heutige Kollekten- und
Kollektantenwesen und -Unwesen!

C. IX, 1—5, im engen Anschluss an VIII, 24: Nähere Aus-

') Der Satz : « Wir befleissigen uns des Outen nicht nur vor dem Herrn,
sondern auch vor den Menschen » kann auch ein selbständiges Thema bilden.

') Vgl. die weiteren praktischen Winke für das Zustandekommen der

Liebesgabe 1. Kor. XVI ff. — Dgl. s. «Deutscher Merkur», 1889, S. 66,

eine Predigt über obige Stellen.

Revue intern, do Théologie. Heft 44, 1903. 48



— 734 —

führung des Rühmens (VIII, 24) über die Bereitwilligkeit Dritter
zum Geben (V. 2). — Mahnung an das Ehrgefühl der also
Gerühmten, bei der Ankunft der Kollektanten nun wirklich zum
Liebeswerk gerüstet zu sein (V. 26; 3c; 4f.), die Gabe schon
bereit zu halten (V. 5 c)l), und zwar als eine reichlichen Segen
ausströmende, nicht in Habgier verkleinerte (V. 5 c), um
demjenigen, der sie rühmte, die Beschämung zu ersparen.

C. IX, 6—15. Des Gebens Mass, Gesinnung und Segen! —
a) Das Mass: Nach dem Naturgesetz nicht sparsam, sondern

reichlich, damit wirklich Segen (V. 5) daraus erwächst (V. 6).
b) Die Gesinnung : Aus einem freiwilligen und darum

freudigen Herzensentschluss. — Gegenteil: Innere Missstimmung über
den Verlust, welchen die Gabe verursacht, oder Empfindung
eines Zwanges (aus Rücksicht auf die Beteiligung anderer an
der Spende, vor denen man nicht zurückstehen darf oder will)
(V. 7 a). Des fröhlichen Gebens Notwendigkeit belegt aus Gottes
Wort (V. 7 6), die Missstimmung (V. 7 a), welche es niederhalten
kann, zerstreut durch das Vertrauen auf Gottes Allmacht: Der
fröhliche Geber wird nicht ärmer durch die Gabe, sondern
bekommt reichlich von ihm, nicht nur zum Genügen für sich

selbst, sondern neue Mittel zum Wohltun (V. 8), wie die Schrift
bestätigt (V. 9). — Wiederholung der Mahnung zum auf Gottes
Macht vertrauenden fröhlichen Geben unter dem (V. 6)

eingeführten Bilde des Säemanns, dem Gott Samen und des Samens

Frucht gibt (V. 10 a) : Die Spende der Gläubigen ist eine Saat,
die Gott mehrt, und zugleich eine Frucht der im Inneren
wurzelnden rechten christlichen Gesinnung, die er wachsen lässt

(V. 10 b), um weitere reichliche Saat der Mildtätigkeit ausstreuen
zu können (V. 11 a).

c) Segen des fröhlichen Gebens: Deckt den Mangel der
Mitchristen (V. 12 a) ; bewirkt eine Fülle des Dank- und

Preisgebetes gegen Gott von seiten der Beschenkten (V. 116;
126). — Inhalt dieser dankenden Lobpreisung: Die vollkommene
Übereinstimmung von Bekenntnis zum Evangelium und Tat bei

den Spendern (V. 13 a); die Freude über die wirkliche Hülfe,
welche dadurch allen Dürftigen zu teil wird (V. 13 6); die

fromme Sehnsucht, solch leuchtende Vorbilder christlicher
Vollendung und göttlicher Erweisung persönlich zu sehen (V.

14). — Dank sei Gott, dessen durch Worte nicht zu beschreibende

') Lehrreiche Anleitung hierzu 1. Kor. XVI, 2.



— 735 —

Gabe sowohl die Spender, als die Beschenkten beglückt hat
(V. 15)!

C. X: Der Mut christlicher Verantwortung gegen erhobene

Vorwürfel — a) Grundlage, Vorbild und unerlässliche Begleiterin
dieser Verantwortung: „Die Sanftmut und Milde Christi" (V. 1 a).
— b) Sie bleibt in ihrem Freimut sich gleich, ob sie dem Gegner
persönlich gegenübersteht oder nicht (V. 2 und 11), entgegen
dem Vorwurfe : ins Angesicht demütig, abwesend mutig (V. 1 b) ;

und : tapfere Briefe, aber furchtsames Auftreten und schwächliches

Reden (V. 91'.), wie dieses Schwanken die Beispiele des
wirklichen Lebens häufig zeigen. — c) Der also sich gleich
bleibende Mut der Verantwortung ist nur möglich, wenn man
sich innerlich frei fühlt von der Gesinnung und dem Trachten
gemeiner Selbstsucht („das Fleisch", V. 2 6) und demgemäss bei
der Verteidigung sich nicht entsprechender „fleischlicher Waffen"
bedient (V. 3 und 4 a), sondern geistiger Waffen, die auch bei
aller persönlichen Ursache der Verantwortung zuletzt doch nur
dazu dienen wrollen, die Gegner zur wahren Erkenntnis Gottes

und zum Glaubensgehorsam unter Christus zu führen (V. 5). ¦—

d) Darum Stärke dieser Verantwortung, weil die geistigen Waffen
durch Gott kräftig sind (V. 46), um auch die schwierigsten
Trugschlüsse und höchsten Einbildungen der Gegner wie Festungen
niederzureissen (V. 46 und 5). — e) Wirksamkeit der
Verantwortung aufs höchste gesteigert, wenn die Gegner dadurch
gestraft wrerden können, dass die übrigen zu den Angegriffenen
stehen: Ihre moralische Pflicht hierzu und als Vorbedingung
auch ihr vollendeter Glaubensgehorsam gegen Christus (V. 6),
der den Sinn für Wahrheit offen hält und sich nicht durch
Schein (beim Gegner des anderen) blenden lässt (V. 7 a), selbst

wenn auf die Zugehörigkeit zu Christus gepocht wird (V. 7 6). —

f) Die Echtheit der Zugehörigkeit zu Christus1) erweist sich
selbst bei apostolischer Berufung (V. 8 a) dadurch, dass man
im Streite der Meinungen und Parteiungen nicht zerstört, sondern

aufbaut (V. 8 6), dass man sich nicht selbst empfiehlt (V. 12 a);
um dann törichterweise in sich selbst die engen und doch leicht
wieder ins Masslose gehenden Grenzen der Persönlichkeit zu
finden (V. 126), sondern dadurch, dass man in demütiger
Selbstbescheidung, ohne in das Gebiet anderer einzudringen oder gar
des Erfolgs fremder Mühen sich zu rühmen (V. 15 a; 166), den

*) Auch für sich als Thema.



— 736 —

gottgewollten Kreis seines Wirkens ausfüllt (V. 13) und diesen
Kreis bei gutem, durch den Erfolg der Arbeit gestütztem
Gewissen immer mehr erweitern kann (V. 156). — „Wer sich rühmt,
der rühme sich im Herrn" (V. 17)a): Das „Rühmen im Herrn"
eine stete Schutzwehr gegen das sich selbst Empfehlen und seine

Folgen (V. 12), eine stete Selbstgewähr, dass man in dem rechten
Verhältnisse zu Christus steht und vor ihm Bewährung findet
(V. 18).

C. XI, 1—15 : Erlaubtheit und Grenzen der Ironie bei Christen!
a) Im allgemeinen: «) Diese Ironie hervorgerufen durch

Vorwürfe, die man ironisch aufnimmt ; ß) aber zugleich getragen
von einem hohen sittlichen Ernste, der auf einen guten, sittlichen,
intellektuellen oder religiösen Erfolg hinzielt.

b) Im besondern : V. 1—3. a)2) „Ertraget ein wenig meine
Narrheit" und Ähnliches (V. 1; 16f.; 23). ß) Keine Narrheit,
sondern göttlicher Eifer, die Seelen Christo zuzuführen, wie eine
reine Braut ihrem Manne (V. 2)3). — Schmerzliche Furcht, dass

diese Seelen in der Einfalt ihrer Erkenntnis Christi sich nicht
haben täuschen lassen (V. 3).

V. 4—15: a) Ihr ertraget gern die „Überapostel" (V. 5; C.

XII, 116), welche einen anderen Jesus verkündigen, einen
anderen Geist mitteilen u. s. w. (V. 4). ß) Aber der
rechtmässige Apostel steht ihnen in nichts nach (V. 5 ; XII, 116),
wreder in der Erkenntnis noch in sonst einem Tatbeweis seiner
x\postelschaft (V. 6). Besonderes Beispiel: Seine selbstlose

Verkündigung des Evangeliums, ohne Entgelt dafür zu nehmen (V. 7)4),

wrobei er andere Gemeinden, die ihm Zuschuss zum
Lebensunterhalt leisten, gleichsam „beraubt" (V. 8 f.). — Den Ruhm
der Selbstlosigkeit nach dieser Seite hin will er sich in keiner
Weise nehmen lassen (V. 10), um sowohl seine Liebe zu denen

zu beweisen, welchen er mit dem Evangelium dient (V. 11), als

auch denen, welche sich den Ruhmesschein geben, grösser und

') V. 17 auch für sich allein.
2) «) soll in diesem Abschnitt die Ironie, ß) den Ernst bezeichnen

(s. u. a, Im allgemeinen). — Die im folgenden als ironisch angeführten
Verse würden sich je nach Auffassung der Stelle modifizieren.

3) Dieses Bild bietet unter Hinzunahme gleicher und ähnlicher Stellen

Stoff zu einer besonderen Predigt.
4) V. 7 ff. : Die kostenlose Verkündigung des Evangeliums. Thema für sich

in Verbindung mit C. XII, 13—18, oder im dortigen Zusammenhange (s. u.).



- 737 —

selbstloser wie er zu sein, ihren falschen Ruhm zu nehmen (V. 12)
und so die „Überapostel" als Lügenapostel und trügerische
Arbeiter zu entlarven, die nur das äussere Wesen wahrer
Apostel angenommen haben (V. 13; 15 a), wie Satan sich in
einen Engel des Lichtes verwandelte (V. 14). — Ihr Ende wird
ihren Betrug völlig erweisen (V. 156).

C. XI, 4—15 in ganz allgemeiner Anwendung: In jedem
Beruf wird man das prahlerische und unwahrhaftige Schreien
und Tun solcher, die unter gleichem Namen neben uns arbeiten,
aber im Grunde von massloser und unreiner Selbstsucht getrieben
werden, nur durch eine unentwegt reine und selbstlose

Berufstätigkeit überwinden, und so zuletzt über die anderen Sieger
bleiben.

C. XI, 16—33—C. XII, 1—IIa1): „Die Narrheit des

Rühmens!" — a) V. 16—20 (ironisch): „Nehmt auch mich als
Narren an, damit auch ich mich ein wrenig rühmen kann" (V.
16 6). — Die, welche sich für „klug" halten, wTerden zu Opfern
des Eigennutzes derer, die sich vor ihnen als die „ Weisen"
rühmen und dennoch wirkliche Toren sind. Sie lassen sich
von denselben knechten, ausnutzen u. s. w. und freuen sich,
ohne es zu merken, darüber (V. 19f.). ß) V. 21—C. XII, IIa.
(Ernst, mit Ironie untermischt: V. 21, 23 u. a.). — 1. Zu jener
„Narrheit des Rühmens" («) fühlt sich der christlich
durchgebildete Charakter zu schwach (V. 21 à). — 2. „Die Narrheit des

Rühmens" wird aber zur Pflicht (V. 216) und sittlichem Zwang
(XII, IIa) den selbstsüchtigen und erlogenen Prahlereien derer
gegenüber, die Ruf und Wirksamkeit des anderen untergraben.—
3. Dabei hält man gleichwohl das Bewuisstsein fest, dass auch
dieses Rühmen an sich unnütz ist (C. XII, 1), findet aber darin
Beruhigung, dass man streng bei der Wahrheit bleibt (XI, 31 ;

XII, 6 a). — 4. Diese „Narrheit des Rühmens" gibt sich ferner
selbst den sittlichen Gehalt dadurch, dass sie trotz des Rühmens

von dem Hervortun der Person absieht (C. XII, 5 a), sowohl um
dieser selbst, als um der anderen willen (C. XII, 6 a und 6). —
5. Sie schreitet zur weiteren christlichen Vollendimg fort, indem
sie irgend ein schmerzliches Hemmnis im Leben, am Leibe oder
am Geiste („ein Pfahl im Fleische"; „ein Engel des Satans",

*) C. XI, 19—XII, 9 in der alten Perikopenreihe zu Sexagesima. Gänzlich

unpassend!



V. 7) als das gottgesandte Mittel ansieht, annimmt und benutzt,
um das Rühmen in seiner Reinheit zu bewahren. — 6. Und
endlich das höchste und jedem Christen (abgesehen von 5.)
bereit liegende Mittel, das notwendige Rühmen christlich echt
zu erhalten: dass man alles eigene Denken und Tun als auf
der menschlichen Schwachheit durch Gottes Gnade und Christi
Kraft aufgebaut erachtet (XII, 9 f.), und so kommt im Gegensatz
zu der falschen und fleischlichen „Narrheit des Rühmens" für
den Christen die scheinbare Paradoxie zu stände, dass er sich
seiner Schwachheiten „rühmt" (C. XI, 30) und freut (XII, 10 a),

weil man darin die grösste Kraft leiblichen und geistigen
Könnens und Wollens durch die übernaUirliche Kraft und Gnade

entfalten kann (XII, 9 6 und 10).

Auf ganz andere Weise kann C. XI, 22—XII, IIa verwertet
werden als Thema zum Paulustage : entweder XI, 22—33 allein,
eder zusammen mit XII, 1—10; vor allem aber XII, 9 f. für
sich als Grundlage des Lebens und Charakters Pauli: „Lass dir
an meiner Gnade genügen u. s. w."

Dann wieder ohne Beziehung auf Paulus G XII, 1—4:
Über die Möglichkeit u. s. w. besonderer übernatürlicher
Offenbarungen an Christen! Wirklichkeit, unbewusste Täuschung
oder bewusster Betrug, ihr Zweck, ihr Nutzen oder Schaden

u. s. w. mit Berücksichtigung der römischen Kirche.
Oder V. 96 : „Die Kraft wird vollendet in der Schwachheit —

a) Aus rein natürlicher Ursache : Die Schwachheit (leibliche und

geistige, Hindernisse, Drangsale, Mangel an Mitteln für den

Einzelnen, Armut, geringe Zahl, Verachtung, Verfolgung für

ganze Gemeinschaften und Gemeinden, spornt zur höchstmöglichen

Entfaltung aller erreichbaren Kraft, zu Ausdauer und

Opfermut an. — b) Aus der übernatürlichen Ursache, dass Gottes

und Christi Kraft in den Zuständen der menschlichen Schwäche

und der aus dem Bewrusstsein dieser Schwäche hervorgehenden
Demut und Verzicbtleistung auf das eigene Rühmen und Können
den Boden zur Entfaltung ihrer ganzen Herrlichkeit vorbereitet
findet.

C. XII, 116—18, entweder für sich allein, ähnlich wie C.

XI, 7ff., bezw. in Verbindung damit: Das apostolische Wirken im

Vergleich zu den falschen „Überaposteln"! (V. 116.) — a) Die



— 739 —

tatsächliche Wirksamkeit in geduldiger Arbeit und Erweisungen
göttlicher Kraft (V. 12). — b) Die gleiche Behandlung aller
Gemeinden (V. 13 a). — c) Die Besonderheit der kostenlosen
Verkündigung des Evangeliums (136, ironisch; 14a) als der untrügliche

Erweis reinen Seeleneifers für die Gläubigen (V. 146) als
für Kinder, denen man, anstatt von ihnen irdisches Gut zum
Unterhalt zu fordern, den himmlischen Schatz des Evangeliums
darreicht (V. 14 6), ja für die man neben diesem geistigen
Aufwand auch das Leben hingibt (V. 15 a). — Wie schmerzlich, für
alle Grösse der Liebe auf der anderen Seite ein Zurückgehen
der Liebe zu erfahren (V. 156)! — d) Letzter Erweis reinen
Wirkens, dass man auch nicht auf hinterlistigen Umwegen
durch andere seiner Selbstsucht zu dienen sucht (V. 16 ff.).

Oder C. XII, 14a — XIII Schluss: Apostolischer Besuch!

„Zum drittenmal komme ich zu euch!" (XII, 14; XIII, 1.) —
Der Apostel will a) nicht zur Last fallen (wie oben XII, 13f.;
16); b) die Früchte seiner früheren Wirksamkeit und seiner
schriftlichen Belehrungen in dem Aufbau der Gemeinde sehen

(XII, 196; vgl. XIII, 10 6), auf den er unablässig hinarbeitet. —
c) Bange Ahnung, diesen Aufbau nicht zu finden, sondern im
Gegenteil: Streit u. s. w. (XII, 20). — d) Schmerzliches Bedauern,
nicht mit der Freude, die seinem reinen Wirken entsprechen
wuirde, sondern mit dem beschämenden Gefühle (XII, 21 a), dass

es nichts genützt hat, vor die unbekehrten Sünder treten zu
müssen (V. 216). — Aber auch e) der unumstössliche Vorsatz,
mit unnachsichtiger Strenge (XIII, 2) die Unbussfertigen zu strafen
und ihnen damit einen Erweis des zwar gekreuzigten, aber ewig-

lebendigen (V. 4 a) und im Apostel lebenden, die natürliche
Schiväche überwindenden Christus zu geben (V. 46). — Und
schliesslich f) wieder eine letzte bewegliche Mahnung (V. 5 ff.),
dem Apostel diese Demütigung und Strenge zu ersparen (V. 10) :

«) Sie sollen in sich selbst nach dem Kern des Glaubens an
Christum suchen und auf ihm sich wieder aufbauen, sie mussten
denn ganz und gar in Christus unbewährt sein (V. 5) — ß) Dazu

will des Apostels Fürbitte (V. 7 a ; 9 6) mithelfen, damit sie auf
dem Grunde ihres Glaubens, „des Christus in ihnen" (V. 56),
das Übel überwinden (V. 7 a), das entgegenstehende Gute tun
(V. 7c), in die rechte Verfassung kommen (V. 96; 11). — y) Sind
sie auf diese Weise „bewährt", dann kann der Apostel von seiner

beabsichtigten strengen Bewährung (V. 6 f.) des in ihm lebenden



— 740 —

Christus absehen. Denn diese Bewährung ist ihm nicht
Selbstzweck, sondern Mittel zur Bewährung der noch nicht Vollendeten,

indem sie herausfliesst aus dem sittlichen Unvermögen, der
in der Seele lebendigen Wahrheit Christi entgegenzuwirken, und
aus dem diesem Unvermögen entsprechenden unwiderstehlichen
Drange, für diese Wahrheit die Seelen zu gewinnen (V. 8).

C. XII, 19—21 und XIII im allgemeinen : Trauriges Wiedersehen

für Christen! — a) Kein Aufbau, sondern Zerstörung in
Gemeinden, Familien, bei Einzelnen Keine Besserung, sondern
die alten Sünden und Leidenschaften (XII, 19ff.)! — b) Doppelt
schmerzliche Erfahrung der Enttäuschung und der inneren
Beschämung (XII, 21), wenn man die Kraft der Liebe Christi an
die Aufhebung dieses Zustandes gesetzt hat, und doch bei aller
Strenge, die man nach Pflicht und Stellung und Einfluss aus
christlicher Glaubenskraft und Glaubensüberzeugung heraus (C.

XIII, 1—4) anwenden darf und anwendet, um den vorhandenen
Zustand zu bessern, ihn immer wieder findet. — c) Dennoch
kein Verzagen, sondern neue Hoffnung und neues Beten (C. XIII,
6 und 9), dass die Kraft des lebendigen Christus erneuernd und

neue Menschen und Verhältnisse schaffend endlich dort siegen

werde, wo es not tut.

Der Vers 8, C. XIII als besonderes Thema im Anschluss

an obige Andeutungen : „ Wir vermögen nichts wider, sondern für
die Wahrheit1)!"

') Vgl. als Beispiel einer homiletischen Bearbeitung dieses Verses für
einen besonderen Zweck (Vatikanum und altkatholische Kirchenbildung)
die Predigt «Deutscher Merkur», 1896, S. 17.

Krefeld. Lie. Georg Moog.


	Die homiletische Verwertung des zweiten Korintherbriefes

