Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Die homiletische Verwertung des zweiten Korintherbriefes
Autor: Moog, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE HOMILETISCHE VERWERTUNG

DES ZWEITEN KORINTHERBRIEFES.

Im Gegensatze zum ersten Korintherbrief, aus dem in unserer
doppelten Perikopenreihe (Anhang zum Rituale, Bonn 1877,
S. 27 ff.) zusammen 16 Abschnitte entnommen sind, enthiilt die-
selbe aus dem zweiten Korintherbriefe nur 6 Sticke, davon 3
aus der alten, dem romischen Messbuche entnommenen Reihe.
(Zu Sexagesima: 11, 19—12, 9; zum 1. Fastensonntag: 6, 1-—10;
zum 12. Sonntag nach Pfingsten: 3, 4—10. Die neue Ordnung
enthilt zum 4. Advent: 4, 3—6; zum 14. Sonntag nach Pfingsten:
1, 3—71; zum 22. Sonntag nach Pfingsten: 9, 6—11.)

Und doech bietet der auch sonst weniger gelesene Brief,
welcher in seiner freilich oft mit Bitterkeit gemischten Frische
wie wenige Briefe des Paulus so sehr das Geprige der Origi-
nalitit an sich triigt, eine reiche Fiille homiletischen Stoffes,
die wir im folgenden anzudeuten versuchen wollen. Die Aus-
fiihrungen gehen vom Urtexte und dessen wissenschaftlicher
Erklirung aus, werden aber des ofteren, wie das dem Zwecke
der Arbeit entspricht, eine tibertragene und praktische Anwen-
dung desselben darbieten. Vor allem ist die Bezugnahme auf
das stark persénliche Hervortreten des Apostels in dem Briefe
vermieden.

C. 1, 1—1: Die Quelle und die Kraft des Trostes, den wir
anderen spenden'), ist die eigene Trosteserfahrung in Christo
durch Gott, den Vater der Erbarmungen (V. 3 f.), wie man auch
sonst nur das mitteilen kann, was man selber besitzt. Selig darum

1) Die im Anfany der Abschnitte gesperrten Worte sollen in der Regel
den Umriss des Thema andeuten. Die nihere Ausfithrung, Disposition,
wenn sie nicht gegeben ist, sowie die Wahl zwischen Homilie und Predigt
(vgl. hieriiber Hirscher, Uber den Wert der Homilien im Verhéltnis zur
Predigt, im 2. Bande der Betrachtungen iiber die Episteln) bleibt jedem
vorbehalten.



— 723 —

der Christ, der in den eigenen Drangsalen nach dieser immer
gewisseren Trosteserfahrung durch Gott in Christo sucht und
sie suchend empfdngt (V. D), nicht sowohl um seiner selbst willen,
sondern um anderen in gleichen oder &hnlichen Leiden die
erfahrene Trosteskraft zu tibermitteln (V. 6): Welch wunderbare
Gemeinschaft der Schmerzen und des Trostes! (V. 7). 1Y)

C. 1, 8—14: Triibsale bis zur Verzweiflung und Todesgewissheit
(V.8 und 9a), um das Vertrauwen auf uns selbst zu nehmen, das-
selbe dagegen ganz auf Gott zu stellen, der, wie er die Toten
lebendig macht (V. 9b), so auch aus aller idusseren und inneren
Todesnot des menschlichen Lebens retten kann (V. 10). — Das
cigene Vertrauen auf Gott bestirkt durch die Gewissheit von
der Macht der christlichen Firbitte fiir den Bedringten (V. 11).
Dieser Gewissheit muss aber ein reines Gewissen entsprechen,
das sich der Firbitte wiirdig weiss, ja, dessen Hervortreten in
Wort und Tat fir die Bittenden eine Ursache des Dankes an
Gott wird (V. 11b), und das fir den, welcher es besitzt, ein
Gegenstand des Rihmens (Im echten Sinne) ist (V. 12), weil es
auch niemals sich selbst zuwiderhandelt (V. 13) und darum auch
am Tage Christi bestehen bleibt, sowohl bei denen, welche die
helfende Furbitte erfuhren, als bei denen, welche sie ausiibten
(V. 14).

C. 1, 160—22: Menschliche Versprechungen und Vorsdtze, ein-
gegeben wvon fleischlicher Willkiir und wechselndem Ja- und Nein-
sagen (V. 15 ff) . .. .. Jesus Christus das unwandelbare Ja in der
Bekriftigung der Verheissungen Gottes (V. 18—20a). Wegen dieser
Bekrafticung geben die Christen Gott die Ehre (V. 20b), und
empfangen selbst von Gott eine in Christus gegriindete, durch
den hl. Geist besiegelte Festigkeit (V. 21 f.), die notwendig ihre
Ruckwirkung in die rein menschlichen Verhéltnisse (V. 15 ff.)
ausiibt, so dass das willkiirlich wechselnde Ja und Nein aus
ihnen entschwindet (V. 170b).

C. I, 23 und 24. Entweder noch anschliessend an I, 1:)—29
In dleser durch Christus gewonnenen Festigkeit wird man auch
bei andern hervorgetretene Missstinde nicht schonen, ohne
darum ber ihren im Gewissen ruhenden Glauben herrschen zu
wollen (V. 24a). Es gelte vielmehr bei solchem Verfahren als
Regel und Endziel: ,Mitarbeiter an euerer IFreude!® (V. 24b),
an der Freude sittlicher Besserung.

1) 1, 3—7: Epistel zum 14. Sonntag nach Pfingsten in der neuen
Perikopenreihe (s. 0.).



— 724 —

Oder als seclbstiindiger Text: Der christliche Glauben darf
feinen menschlichen Herrscher idiber sich haben, wodurch jedoch
die Strenge in der Handhabung sittlich-christlicher Lebensordnung
nicht beriihrt wird.

C. II, 1—11: Die Wechselseitigkeit christlich-sittlicher Trauer
und Freude. — Trauver liber die Siinde anderer und Erregung
dieser Trauer bei éhnen durch Zurechtweisung. ... Freude, aus-
gehend von denen, welche die Trauer des anderen zur Busse
benutzten, und iibergehend auf den, welcher iiber sie trauern
musste (V. 1£.). ... So notwendig diese Trauer ist, um so hoher
steht doch die Pflicht der Christen, nur Anlass zur Freude auf
dem Grunde sittlicher Vollendung zu geben (V. 3). Der tiefste
Beweggrund aber, der dem anderen solche Trauer erregt, ist
die Liebe (V. 4). Diese kann darum auch bei dem Einzelnen
sowohl als bei der Gemeinschaft das Mass und Ende der Zu-
rechtweisung in Vergebung und ermunterndem Zuspruch finden,
damit die Trauer iiber die Stinde nicht zur Verzweiflung fihre
(V.5 ff). Ja, die Vollendung in der Wechselbeziehung von
Trauer und Freude ist die Liebe (V. 8), die als verzeihendes
Vergessen von dem einen bewilligt (V. 9a), von dem anderen
im ,,Gehorsam" der Liebe nicht verweigert wird (V. 90). Selige
Ubereinstimmung in dem Uben dieser Liebe von hier und dort
(V. 10)! In ihr hat die christliche Gemeinschaft zuletzt einen
sicheren Grund gegen den bosen Feind (mannigfacher Art), der
ihr entgegenarbeitet (V. 11).

C.II, 12—17: Die dem FEvangelium Christi geiffnete Tiir!
(V. 12). Die Herzen der Menschen erschlossen durch die Er-
kenntnis Christi (V. 14). Diese ist den einen, die glauben und
sich retten lassen, ,ein Geruch aus Leben zum Leben* (niher
auszufithren!), den anderen, die durch ihren Unglauben ver-
loren gehen, ,ein Geruch aus Tode zum Tode* (dito, V. 15 u. 16a).
— Die zum Triumph gesteigerte Freude dessen, der diese Er-
kenntnis Christi offenbaren darf (V. 14), ja, der dadurch selbst
,ein Wohlgeruch Christi fur Gott* ist (V. 15). Grundbedingung
der Befihigung hierzu (V. 16b): Unverfilschies Evangelium (17a)
und reines Gewissen (170).

C. III, 1—3: Empfehlungsbriefe und Empfehlungen unter den
Christen (V. 1). Sie sind iiberall da nicht nétig, wo der Geist
des lebendigen Gottes in die Herzen eingeschrieben ist und seine
Wirkung getan hat (V. 3). Gliicklich, wer durch seinen person-



— 725 —

lichen, durch seinen von dem in ihm wohnenden und wirkenden
Gottesgeiste getragenen Einfluss andere zu einem , Empfehlungs-
briefe” macht, in welchem die Mitmenschen die Herrlichkeit Christi
erkennen und lesen konnen (V. 2 u. 3a). Diese christliche Tiich-
tigkeit verglichen mit derjenigen, die in den mit Tinte ge-
schriebenen (V. 3b) Empfehlungsschreiben gepriesen wird und
sich oft als triiglich erweist.

C.III, 4—111Y): Der Dienst des alten und des newen Bundes!
— Buchstabe — Geist! (V. 6a). Jener totet (V. 6b) und bringt
ins Gericht (V. 9), dieser macht lebendig (V. 606) und bewirkt
die Rechtfertigung (V. 9b); der eine herrlich, obwohl verging-
lich (V.7 u. 11a), der andere wunendlich herrlicher (V. 8) und
bleibend (V. 110b).

C. III, 12—18: Des Herrn unverhiillte Herrlichkeit! a) Die
Vergiinglichkeit der Herrlichkeit des alten Bundes (III, 7) von
den Israeliten bis heute nicht erkannt infolge der von Moses
beabsichtigten Verdeckung dieser Vergiinglichkeit (V. 13). Auch
sie haben eine Hille auf ihrem Geiste beim Lesen des Alten
Testamentes, so dass sein Ende durch Christus ihnen nicht ent-
hullt wird (V. 14 f.). Hoffhung, dass ihmnen diese Hiille abge-
nommen wird, wenn sie den Glauben an Christus finden (V. 16).
— b) Der im neuen Bunde sich offenbarende Christus ist der
Geist (Gottes). Wo aber er ist, sind die starren Formen der
Religion, die den lebendigen Gottesgeist verhiillenden Ausser-
lichkeiten, aufgehoben, ist bei den Gliubigen die Hiille hinweg-
genommen, welche auf ihrer religidsen Erkenntnis lag: Diese
ist frei durch den Geist (V. 17). Und diese freigewordene Er-
kenntnis dringt nun von einer Stufe zur andern in die Erfassung
der Herrlichkeit Christi hinein (V. 18). — «) Beschrinkung dieser
Erkenntnis: Wir schauen den Herrn wie im Spiegel. — ) Wir-
kung derselben: Die erschaute und im Geiste erlebte Herrlich-
keit wandelt den Menschen in dasselbe Bild Christi um. —
y) Immanenter Grund der Erkenntnis und der durch sie be-
wirkten Umwandlung: Der Herr, welcher der Geist ist (V. 17 a),
der ihn besitzt und ihn sendet (V. 18). — J) Wunderbare Auf-
gabe und Pflicht der Christen, in der Freiheit der unverhiillten
Herrlichkeit Christi von einer Klarheit zur anderen fortzu-
schreiten !

—

1) C. III, 4—10 (im romischen Messbuche V. 4—9) ist die Epistel zum
12. Sonntag nach Pfingsten nach der alten Perikopenordnung (s. o.).



- 726 —

C.IV, 1—6"1): @) Das unverhillte Evangelium im neuen Bunde:
Eine Gnade fir den Empfinger, eine Quelle der Furchtlosigkeit
vor den Menschen (V. 1), vertrigt keine schindliche Heimlich-
keit noch Hinterlist noch Féilschung (V. 2a), sondern muss sich
in der offenen Darlegung der Wahrheit und dem entsprechenden
Wandel bei Gott und Menschen empfehlen (V. 20). — b) Das
Evangelium des neuen Bundes wverkillt (anders wie im alten
Bunde) nur dem Unglauben, der das Verlorensein zur Folge hat
(V.3 f.). Dieser Unglaube, eine durch den Gott dieser Welt
(ndher zu erkliren) bewirkte Blendung, welche die Erleuchtung
durch das Evangelium Christi als des Abbildes des dberirdischen
(fottes (V. 4) aufzunehmen nicht fahig ist. — Im Gegensatz
hierzu die bei den Verkiindigern und Dienern Christi (V. )
durch den tberirdischen Gott bewirkte Hrleuchtung, um seine
in Christo erschienene Herrlichkeit erkennen zu konnen.

C. IV, T—15: Der himmlische Schatz im irdischen Gefisse,
. das ewige Evangelium im irdischen Leibe und ILeben (V. Ta).
— a) Gottes Absicht bei Verleihung dieses Schatzes: dass wir
seiner alles iiberwindenden Kraft, unserer Ohnmacht inne werden
(V. Tb); b) Erweis dieser Kraft: in aller Bedrdngnis nicht ge-
dngstigt, im Zweifel nicht verzweifelnd u. s. w. (V.8 1.); ¢ In
diesen Zustinden des irdischen Gefiisses das Sterben Christi
dargestellt (V. 10a), in den Erweisungen der Kraft des himm-
lischen Schatzes das Leben Christi sich offenbarend (V. 10 b f.);
d) Ubergang dieses Lebens Christi auf andere von solchen,
welche das Sterben Christi erfahren und selbst durch Christus
iiberwinden (V. 12); e der Quell dieses inwendigen Lebens in
Christo und des freudigen Bekenntnisses, dass er das Leben ist
im irdischen Gefisse, ist der Glaube (V. 13), der als letzten
Grund den Ausblick in die Ewigkeit hat (V. 14); f) aus der tber-
schwenglichen Ierrlichkeit des himmlischen Schatzes, der den
Gldaubigen zu teil wird, erwichst die Pflicht unerschépflicher
Dankbarkeit gegen Gott, der ihn spendete (V. 15).

C. IV, 16—182): Des Christen sittlicher Lebensmut (V. 164)
trotz der irdischen Drangsale! (vgl. V. 8 f.). Der Aussere Mensch
zerfillt darunter (V. 16a), der innere erneuert sich ohne Unter-
lass (V. 16b) durch die auf dem Grunde des Glaubens ruhende

) Auch als Fortsetzung des vorhergehenden Textes, C. IV, 3—6,
Perikope zum 2. Advent (neue Ordnung, s. o.).
?) Auch im Zusammenhang mit IV, 7—15.



— 727 —

christliche Hoffnung, die in der Zukunft ein Besitz wird, dessen
tiberschwengliche Herrlichkeit die gegenwiirtige Drangsal als
cine leichte und kurze weit aufwiegt (V. 17), die aber in der
(egenwart uns immerfort ber das Sichtbare, die Drangsale und
den durch sie bewirkten Zerfall des &dusseren Menschen, als
etwas Verginglichem, hinausblicken lasst auf das wunsichtbare,
aber unvergiingliche Leben der Herrlichkeit (V. 18).

C.V, 1—10: Himmelsheimweh im irdischen Zelthause! —

a) Gewissheit durch den Glauben, dass Gott uns statt des
abgebrochenen sterblichen Lieibes einen himmlischen und un-
zerstorbaren Leib geben wird (V. 1); b darum des Christen
Seufzen und Sehnen nach dieser ewigen Behausung, worin das
Sterbliche an uns verschlungen wird vom Leben (V. 2 ff);
(nach dem Wunsche des Apostels die , Uberkleidung® mit dem
himmlischen Zelthause, wihrend das irdische noch bei der er-
warteten Parusie vorhanden ist. Im Gegensatz hierzu die
»Nacktheit® der bereits Gestorbenen, deren irdischer Leib schon
vergangen ist (V. 3): ¢ die Miglichkeit der einstigen Wegnahme
des Sterblichen in uns durch das Leben ist nur gegeben, wenn
Grott uns dazu im irdischen Zelthause tichtig macht durch die
Hineinlegung des Ewigkeitsgehaltes in dasselbe. Zeugnis und
Gewiihr fir diese Arbeit Gottes an uns ist der in uns wohnende
und wirkende Al. Geist (V. 5). — d) Aber das Himmelsheimweh
ist kein wngesundes, schwdrmerisches Seufzen und Sehnen: es
gibt dem Christenleben eine ruhige, heilige Freude: ,Wir sind
allezeit guten Mutes® (V. 6a; 8a); es ist ein Wandern fern vom
Herrn im Glauben mit dem steten verborgenen Ausblicke nach
der besseren Heimat, wo wir ihn schauen (V. 6 ff.). Wer solches
Heimweh hat, muss und wird dem Herrn zum Wohlgefallen leben
(V. 9), nur er wird vor Gottes Richterstuhl den Bescheid er-
halten, der sein Heimweh auf ewig stillt (V. 10).

C.V, 11—16: Selbstloses Wirken im Dienste und in der
Liebe des Herrn! a) Die Furcht vor dem Gerichte Christi (V. 10)
soll uns treiben, unsere Mitmenschen von ihren Anschuldigungen
gegen uns zuriickzubringen (V. 11a), vor ihrem Gewissen so
der Wahrheit gemiss offenbar zu werden, wie wir es vor Gott
sind (V. 11 4). Das geschieht nicht aus falscher Eigenliebe (V. 12a),
sondern damit alle, die sich von unserer Lauterkeit und Selbst-
losigkeit tberzeugen lassen, wns wiederum verteidigen kinnen
gegen solche, die von unreinem Eigennutz getrieben, sich dusser-



lich rihmen gegen die, welche das wvor Gott gute Gewissen
haben, wiithrend sie es nicht besitzen (V. 125). Das reine christ-
liche Gewissen sucht bei jeder Gesinnung und Handlung und
trotz jeder, awch der grobsten gegnerischen Beschuldigung nur die
Ehre Gottes und das Beste der Mitmenschen (V. 13). — &) Tiefster
(frund dieser vollendeten Selbstlosigkeit: . Die Liebe Christi (zu
uns) dringet uns!* (V. 14)1). Denn er, der fir alle gestorben
ist (V. 1ba), zeigt und befdhigt uns, wunserer falschen Selbstsucht
abzusterben (V. 150b), und in ihm lebend nicht mehr uns selber
zu leben (V. 15¢), sondern ihm und dadurch den Bridern, —
¢) Die hochste Vollendung (idealer Zustand) des christlichen Ge-
meinschaftslebens! Die dem  Fleische“, der Selbstsucht und
ihren Auswiichsen Gestorbenen (V. 15) sehen sich von da an
nur auf ihr Leben in und fir Christus an, die Bestand haltenden
dusseren Verhiltnisse, Unterschiede, Stinde u. s. w. gelten nichts
fir das religiose Leben, man Kkennt sich nicht ,nach dem
Fleische“ (V. 16 a). — Unerlissliche Voraussetzung hierzu, dass
man auch Christus nicht mehr ,nach dem Fleische kennt®, dass
man im Glauben sein von irdisch-sinnlichen (urspriinglich ji-
dischen) Erwartungen und Vorstellungen gereinigtes Bild als das
des gottmenschlichen Erlésers und Befreiers zu geistig-ewigem
Leben, vielleicht nach friherem Irrtum hieriiber, gefunden hat
(V. 16b).

C.V, 17: Die neue Schipfung in Christo! ,Ist jemand in
Christo* (a) durch Glauben, Sterben, Lieben in ihm, ,so ist er
eine neue Schopfung®: , Das Alte*, Stinde, Schuld, sittliche Ohn-
macht, Hoffnungslosigkeit, Irrtum und Ungewissheit in den
hochsten Fragen nach Gott und Ewigkeit, Unfdhigkeit des
Duldens und Tragens gegeniiber den Unvollkommenheiten und
l.eiden dieser Welt, Hass und Lieblosigkeit wider den Nachsten
in allen Arten und Stufen u.s. w. — ,ist vergangen“: ,Siehe,
es ist alles new geworden!* Die Wiedergeburt in religioser, in-
tellektueller, sittlicher Beziehung!

) Niamlich zu solechem Verhalten. Dieser Auffassung der Vulgata
gegeniiber (caritas urget) halten wir die andeve fiir richtiger: Die Liebe
hiilt uns zusammen oder in Schranken, dass wir nicht iiber Gottes Ehre oder
der Menschen Wohl hinausgehen, am uns selbst zu dienen. Zuletzt kann man
beide Auffassungen auf denselben Sinn fithren. — Fiir homiletische Ziwecke
ist V. 14 in der Fassung der Vulgata ausser dem Zusammenhange ein Thema
fir sich: « Caritas urget», des Christen Wahlspruck! u. a.



— 729 —

C.V,18—211): , Lasst euch versohnen mit Gott!* Ursiachlichste
und tiefste Bedingung der neuen Schopfung (V. 17): Gott wver-
sohnte die Welt mit sich durch Christus. — a) Als einmalige
grundlegende Liebestat (V. 18«4: Versohnung im allgemeinen;
V.19b: ,nicht anrechnend ihre Stnden“; V. 21: am be-
stimmtesten: Auf den Siindelosen legt er der Welt Siinde, damit
wir als Gerechte vor ihm erscheinen); ) als bleibende und fort-
gehende Versshnung der einzelnen Persinlichkeit; ¢) diese Ver-
sohnung wvermittelt durch das ,dmt der Versihnung“ (V. 18b),
das sich kundgibt in dem , Worte der Versohnung“ (V. 19¢),
welches die Triger des Amtes nicht aus eigener Macht, sondern
nur an Christi Statt sprechen diirfen als eine von der Liebe
und Herzlichkeit Christi getragene Bitte: ,Lasst euch verschnen
mit Gott“ (V. 20).

C. VI, 1—102): Christliche Lebensarbeit und die Vollendung!
— Die empfangene Gnade der Versohnung (V. 18 ff.) enthélt
die Pflicht, mit ihr und auf ihr als dem dauernden Grunde
(V.1b und 2) weiterzuarbeiten an dem Aufbau der neuen
Schopfung in Gesinnung und Leben, nicht nur fiir die berufenen
Apostel als Mitarbeiter® an dieser sittlich-christlichen Vollendung
(V. 1a; vgl. 3 u. 4a), sondern fir alle vor Gott Gerechifertigten :
in dusseren Drangsalen und Entbehrungen (V.4b6 u. 5), in in-
neren, nach aussen wirksamen, sittlichen und intellektuellen
Tugenden, welche in der ungeheuchelten Liebe ihre Vollendung,
im heiligen Geiste ihre tragende Kraft finden (V. 6) und im be-
sonderen Falle hervortreten als ., Wort der Wahrheit® und als
Walffen, womit wir in der Kraft Gottes unsere Gerechtigkeit
zur Rechten und zur Linken dartun und verteidigen (V. 7). —
Fortschreitende und fortdauernde christliche Vollendung bewdhrt
sich bei Ehre und gutem Rufe (von seiten der Freunde) und bei
Unehre wund schlechtem Rufe (seitens der Gegner) (V.3a): In
ihren Augen und nach ihrer Aussage ist man ein Verfiihrer,
unbekannt, sterbend, geziichtigt (von Gott), trauernd (iber die
erfahrenen Enttiuschungen, Drangsale u. s. w.), arm und ohne
Besitz ... vor den Briidern, vor Gott und dem eigenen Ge-
wissen: wahrhaftig, gekannt, lebend, nicht sterbend, voll innerer
heiliger Freude, viele bereichernd, alles besitzend (V.8 6—10).

1y Sowohl V. 16 £. als auch V. 18 {f. stehen gegenseitig und mit V. 11—15
textlick im Zusammenhang. V.16 kann auch fiir sich behandelt werden.

?) Epistel des 1. Fastensonntages nach der alten Reihe (s. o.).



— 730 —

C. VI, 11—13: Das weite und das enge Herz! — a) Das
Herz weit (V. 110) in der Liebe, die es ganz ausfillt und die
es weitherzig macht gegeniiber dem Ndchsten (V. 12 a), die aus
ihrer Fille den Mund idiberfliessen lisst (V. 11 a). — b) Das Herz
eng (V. 12b) in der Selbstsucht, die es in Eigennutz, Vorurteil,
Neid, Stolz, Rechthaberei u. s. w. zusammenzieht und keinen
oder nur ,engen Raum® Lisst fur den Bruder! — ¢ Selige
Christengemeinschaft, wo ein in der Selbstsucht und ihren Folgen
enggewordenes Herz sich durch ein in der Liebe weitgewordenes
Herz aus seiner Beschrinkung hinausziehen lasst in die Weite
der Liebe! (V. 13.)

C. VI, 14—VII, 1: Die Gemeinschaft der Gliubigen und der
Ungliubigen! — a) Warnung vor dieser Gemeinschaft: .Ziehet
nicht am gleichen (und doch ungleichartigen) Joche mit den Un-
glitubigen® (V.14 a): Innigste Gesinnungs- und Lebensgemeinschaft
im Hinstreben und Hinarbeiten auf dasselbe Ziel des l.ebens!
— b) Unmdéglichkeit dieser Gemeinschaft: Hier treten unverein-
bare Gegensdtze zu Tage: Gerechtigheit und Ungerechtigkeit
(V. 145) oder Licht und Finsternis (V. 14¢); Christus, der Gott-
liche und Heilige, und der Teufel (Belial), der Fiirst der Welt
und des Bosen (V. 15a); der Glaube an jenen als die Grundlage
der Lebensrichtung und der Unglaube an ihn, der diese Lebens-
richtung verschmiht (V. 156). — ¢) Nochmaliges und zusammen-
fassendes Bild (V. 16 tf.): Der Christ ein Tempel des lebendigen
Glottes!!), in welchem die Gotzen der Heiden, des Unglaubens
und der Welt nicht wohnen konnen (V. 16b u. a). Mahnung
(V. 17a) und Verheissung (V. 17 b u. 18) auf Grund dieses Bildes
von seiten Gottes, und (C. VII, 1) von seiten des dpostels:
leibliche und geistige Heiligung!

C. VII?), 2—T: ,Fasset uns!“ (V.2a): Mahnung, das Tun
eines Menschen richtig zu beurteilen! Ausserlich vielleicht als Un-
recht u. a. angesehen und verworfen (V. 20), in Wirklichkeit
von einer werzehrenden Liebe fiir die Briider eingegeben (V. 3).
— Bei solchem Beweggrunde erhalten die in ihrem Handeln
falsch Beurteilten Zuwversicht an Stelle der bangen Sorge, Grund
des Rithmens an Stelle des Tadelns, Trost an Stelle der Be-

) Vgl. 1. Kor. 8, 16 ff. — Obiges Bild VI, 16 ff. auch ausser dem Zu-
sammenhange ein Thema fiir sich.

%) Das urtextlich zusammenhangende Kapitel ist fiir den homiletischen
Zweck zerlegt.



— 731 —

tritbnis, alles in allem #@berstromende Freude (V. 4a u. b), selbst
bei sonstiger andauernder dusserer wund innerer Bedrdngnis
(V. 4¢ u. b), wenn sie vernehmen, dass man von der fritheren
gegnerischen Seite nach ihnen verlangt, das bisherige Verhalten
beklagt, um sie in Sorge ist (V. 6 f.).

C. VII, 8 f.: Vom Betriiben durch Briefschreiben! — Wie viel
wird durch Briefe betribt! (V.8a). Glicklich, wer solches
Schreiben nicht zu bereuen hat (V. 8a), insofern er in Ton, In-
halt und Zweck seines Briefes darauf ausgegangen ist, die
rechte Betriibnis bei dem Empfanger zu erwecken, die aus dem
Schmerz beim Empfang des Briefes (V. 8b) zur Selbsterkenntnis
und Sinnesdnderung (V. 9a) fihrt, zur sittlichen Besserung, zur
Anderung des Urteils tiber andere und des Verhaltens gegen
sie. Das ist die gottliche Traurigkeit, die dem Empfinger eines
betriibenden Briefes keinen Schaden, sondern heilsamen Nutzen,
dem Schreiber keinen Verdruss und Nachteil bereitet (vergl.
C. VII, 12).

C. VII, 10: Die weltliche und die gittliche Traurigkeit! —
a) Die weltliche Traurigkeit bewirkt den Zod (V. 105): Keinc
Reue, sondern Verstockung! Sie ist nur Erbitterung und Zorn
tiber die widerfahrene, vermeintliche Krinkung, das Unrecht,
das man erfuhr, Verzweiflung iber den Unfrieden von Stinde
und Schuld, den man empfindet; bringt daher keine Selbst-
erkenntnis und Reue, sondern Verstockung und Steigerung der
Selbstgerechtigkeit hervor, worln die guten und gottlichen Re-
gungen in der Menschenseele, und zuletzt diese selbst, dem zeit-
lichen und ewigen ZTode verfallen sind. — &) Die gottliche
Trawrigkeit ,bewirkt eine Reue zum Heile, die man niemals bereut®
(V. 10@a). Sie fiihrt eben jene Selbsterkenntnis und Sinnesénde-
rung herbei, welche die fir das Leben der Seele gefiihrliche
Entwicklung zum Stillstande bringt und ihre Folgen aufhebt?).

C. VII, 11—16: Doppelter Trost! — a) Der Trost (V. 13 a),
den derjenige empfingt, welcher aus reiner Absicht (V. 12)
getadelt und dementsprechend gehandelt hat, wenn er die Wir-
kung davon (gottliche Traurigkeit mit ihren Folgen! V. 11)
erfahrt; §) der Trost und die Freude, wenn man mit bezug auf
Dritte nicht zu Schanden wird (V. 144), denen man andere ge-
rihmt und die Erwartung ihres schliesslich guten, zuerst ta-

1) Ein anderer Text C. VII, 10 f.: GQoltliche Tranrigkeit mit ihren Folgen!
(V.11). V.11 ist oben zu dem folgenden Texte gezogen.



— 732 —

delnswerten Verhaltens ausgesprochen hat (V. 144), wenn diese
Dritten jenes Rihmen durch personliche Erfahrung bestditigt
finden und bezeugen konnen (V. 14¢). — Auch sie werden da-
durch mit #reude und Trost erquickt (V. 13b), ja, mit herz-
licher Liebe (V.1da) erfiillt. — ¢) Wenn doch die Christen
jederzeit aus der Erfahrung jenes doppelten Trostes, und dann
auch im allgemeinen Sinne voneinander das schine Bekenntnis
aussprechen konnten: ,Ich freue mich, dass ich in allem Zu-
versicht haben darf mit bezug auf euch!* (V. 16.)

C. VIII, 1—15: Die Liebesqabe der Gliubigen! — a) Das
leuchtende Vorbild derer, die sie schon spendeten (V. 1—6):
Eine Guademwirkung Gottes nach der besonderen Seite der
Opferwilligkeit hin (V. 1); Ireudigkeit des Gebens bei ifusserer
Drangsal (V. 2a); bei tiefer Armut Reichlichkeit des Gebens
(V. 2b) nach Vermdégen, ja selbst déber Vermogen (V. 3); volle
Frenwilligkeit des (Gebens (V. 3), ja Hinzudringen dazu (V. 4),
und als hochste Steigerung der Gebefreudigkeit, zugleich aber
auch als Erweis der héchsten Vollendung christlicher Gesinnung:
Die Uberzeugung, dass man mit der Gabe sich Christo, dem
sich selbst opfernden Meister, hingibt, seinem Deispiele folgt,
in gewissem Sinne aber auch dessen Dienern, welche die Liebes-

gabe sammeln (V. 5). — Mit welcher Zuversicht werden die letz-
teren dann erfillt, das so gut angefangene Werk auch bei anderen
fortzusetzen! (V.6.) — b) Die Mahnung an dicjenigen, welche

dem guten Beispiele des Gebens nacheifern (V. 7—15): Solche
Freudigkeit des Gebens, als ein Stiick der christlichen Voll-
kommenheit (V. 7), kann nicht anbefohlen werden (V. 8 a), sclbst
nicht von der kirchlichen Autoritat, aber sowohl vor dieser
als vor den Glaubigen den Erweis echter, weil im Werke tétiger
Liebe zu den Brudern erbringen (V. 85), und ist als solche das
Abbild der Liebestat und Liebesgabe Christi an diec Menschheit
(V. 9a), der um ihretwillen sich seines ewigen Reichtums ent-
dusserte, um sie durch seine Armuf in seiner menschlichen
Erscheinung und Erniedrigung unendlich reich zu machen (V. 9b)%).
— Nicht ein Gebot kann in dieser Sache gegeben werden,
sondern nur ein aus selbst fiir die Briider mit Liebe erfilltem
Herzen kommender Rat (V. 10a), der denjenigen, die ihn be-
folgen, zur christlichen Vollendung (V. T) niitzlich ist (V. 100).

1y VIII, 9 allein bildet ein treffliches Thema zu Weiknachten.



— 733 —

— Einzelne Ratschldge: Die Bereitwilligkeit des Gebens muss
zur Tat werden und diese sich wollenden (V. 105 u. 11), sowohl
beim Einzelnen andauern oder wiederholt werden, bis der ge-
gebene Zweck befriedigt ist, als auch von einem zum anderen,
so dass die Gesamtheit der Gliubigen an der Gabe beteiligt ist.
— Aber jeder nach Vermdigen! (V. 11l¢), ein Geben iiber Ver-
mogen wire Gott nicht wohlgefillig (V. 12). Denn nicht soll
durch die Liebesgabe den einen geholfen, den Gebenden aber
am Notigsten Abbruch getan, sondern eine ausgleichende Lage
hergestellt werden (V. 13a): Der entbehrliche Uberfluss der
einen soll den Mangel der anderen zudecken (V. 13b). — So
kann eintretenden Falles auch von denen, welchen fiir den
Augenblick geholfen wurde, eine Hiilfeleistung denjenigen zu-
kommen, die ihnen geholfen haben (V. 14). Beleg aus 2. Mos.
16, 18 (V. 15).

C. VIII, 16—24: Die Kollektanten und ihre Empfehlung an
die Gemeinden! Ihr Fifer im allgemeinen (V. 16); ihre Willig-
keit, aufgefordert zum Werke und unaufgefordert (V. 17); als
evangelische Charaktere durchgebildet und geriihmt (V. 18) und
von der Gemeinde gewdhlt (V. 19a), damit das zu Gottes Ehre
und unter kirchlich-autoritativer Zustimmung veranstaltete (V.
19b) Liebeswerk keinem Tadel (als von selbstsiichtigen Zwecken
eingegeben) ausgesetzt sei (V. 20), sondern wie vor Gott, so auch
vor den Menschen in seiner Lauterkeit und Selbstlosigkeit er-
scheine (V. 21)!). — Die Kollektanten ferner wm so eifriger,
als sie mit vollem Zutrauen zu der Gebewilligkeit derer, zu
denen sie gehen wollen, erfiillt sind (V. 22). Wie schon, wenn
nun die Gemeinden diesen Kollektanten gegentiber sowohl ihre
Liebe zu den Briidern durch ihr tatsédchliches Geben, als den
Ruf (,das Riihmen“ iiber sie, vgl. VII, 17) ihrer christlichen
Vollendung nach dieser Seite hin (vgl. IX, 3b) vor allen Ge-
meinden betatigen! (V. 24)2).

Im Vergleich zu dem Vorigen das heutige Kollekten- und
Kollektantenwesen und -unwesen!

C. IX, 1—b, im engen Anschluss an VIII, 24: Nihere Aus-

Y Der Satz: « Wir befleissigen uns des Guten nicht nur vor dem Herrn,
sondern auch vor den Menschen> kann auch ein selbstindiges Thema bilden.

1 Vgl. die weiteren praktischen Winke fiir das Zustandekommen der
Liebesgabe 1. Kor. XVI ff. — Dgl. s. «Deutscher Merkur», 1889, S. 66,
eine Predigt iiber obige Stellen.

Revue intern. de Théologie. Heft 44, 1903. 48



— B

fuhrung des Rihmens (VILI, 24) tiber die Bereitwilligkeit Dritter
zum Geben (V. 2). — Mahnung an das Ehrgefiihl der also Ge-
rithmten, bei der Ankunft der Kollektanten nun wirklich zum
Liebeswerk geriistet zu sein (V. 2b; 3c¢; 41.), die Gabe schon
bereit zu halten (V. b¢)'), und zwar als eine reichlichen Segen
ausstromende, nicht in Habgier verkleinerte (V. 5¢), um dem-
jenigen, der sie rithmte, die Beschimung zu ersparen.

C. IX, 6—15. Des Gebens Mass, Gesinnung und Segen! —

@) Das Mass: Nach dem Naturgesetz nicht sparsam, sondern
reichlich, damit wirklich Segen (V. 5) daraus erwichst (V. 6).

b) Die Gesinnung: Aus einem freiwilligen und darum freu-
digen Herzensentschluss, — Gegenteil: Innere Missstimmung liber
den Verlust, welchen die Gabe verursacht, oder Empfindung
eines Zwanges (aus Ricksicht auf die Beteiligung anderer an
der Spende, vor denen man nicht zurtickstehen darf oder will)
(V. Ta). Des frohlichen Gebens Notwendigkeit belegt aus Gottes
Wort (V. 7b), die Missstimmung (V. 7a), welche es niederhalten
kann, zerstreut durch das Vertrauen auf Gottes Allmacht: Der
frohliche Geber wird nicht drmer durch die (Gabe, sondern
bekommt reichlich von ihm, nicht nur zum Geniigen fiir sich
selbst, sondern neue Mittel zum Wohltun (V. 8), wie die Schrift
bestatigt (V. 9). — Wiederholung der Mahnung zum auf Gottes
Macht vertrauenden frohlichen Geben unter dem (V. 6) ein-
gefiihrten Bilde des Sdemanns, dem Gott Samen und des Samens
Frucht gibt (V. 10a): Die Spende der Glaubigen ist eine Saat,
die Gott mehrt, und zugleich eine Frucht der im Inneren wur-
zelnden rechten christlichen Gesinnung, die er wachsen ldsst
(V.100), um weitere reichliche Saat der Mildtitigkeit ausstreuen
zu konnen (V. 11a).

¢) Segen des frohlichen Gebens: Deckt den Mangel der
Mitchristen (V. 12 a); bewirkt eine Fiille des Dank- wund
Preisgebetes gegen Gott von seiten der Beschenkten (V. 1103
12b). — Inhalt dieser dankenden Lobpreisung: Die vollkommene
Ubereinstimmung von Bekenntnis zum Evangelium und Tat bei
den Spendern (V. 13a); die Freude iiber die wirkliche Hiilfe,
welche dadurch allen Diirftigen zu teil wird (V. 135); die
fromme Sehnsucht, solch leuchtende Vorbilder christlicher
Vollendung und géttlicher Erweisung personlich zu sehen (V.
14). — Dank sei Gott, dessen durch Worte nicht zu beschreibende

) Lehrreiche Anleitung hierzu 1. Kor. XVI, 2.



— 735 —

(iabe sowohl die Spender, als die Beschenkten begliickt hat
(V. 15)!

C. X1 Der Mut christlicher Verantwortung gegen erhobene
Vorwiirfe! — a) Grundlage, Vorbild und unerlissliche Begleiterin
dieser Verantwortung: ,Die Sanftmut und Milde Christi“ (V. 1 a).
— b) Sie bleibt in ihrem Freimut sich gleich, ob sie dem Gegner
persénlich gegeniibersteht oder nicht (V. 2 und 11), entgegen
dem Vorwurfe: ins Angesicht demttig, abwesend mutig (V. 1b);
und: tapfere Briefe, aber furchtsames Auftreten und schwich-
liches Reden (V. 91.), wie dieses Schwanken die Beispiele des
wirklichen Lebens héufig zeigen. — ¢) Der also sich gleich
bleibende Mut der Verantwortung ist nur mdglich, wenn man
sich innerlich frei fithlt von der Gesinnung und dem Trachten
gemeiner Selbstsucht (,das Fleisch“, V. 2b) und demgemiiss bei
der Verteidigung sich nicht entsprechender ,fleischlicher Waffen*
bedient (V. 3 und 4 a), sondern geistiger Wajffen, die auch bei
aller personlichen Ursache der Verantwortung zuletzt doch nur
dazu dienen wollen, die Gegner zur wahren KErkenntnis Gottes
und zum Glawbensgehorsam wunter Christus zu fihren (V.5). —
d) Darum Stdrke dieser Verantwortung, weil die geistigen Waffen
durch Gott krdftig sind (V. 4b), um auch die schwierigsten Trug-
schliisse und hochsten Einbildungen der Gegner wie Festungen
niederzureissen (V. 45 und 5). — e) Wirksamkeit der Verant-
wortung aufs hichste gesteigert, wenn die Gegner dadurch ge-
straft werden konnen, dass die iibrigen zu den Angegriffenen
stehen : Ihre moralische Pflicht hierzu und als Vorbedingung
auch ¢hr vollendeter Glaubensgehorsam gegen Christus (V. 6),
der den Sinn fiir Wahrheit offen hdlt und sich nicht durch
Schein (beim Gegner des anderen) blenden lédsst (V. Ta), selbst
wenn auf die Zugehirigkeit zu Christus’ gepocht wird (V. 7b). —
/) Die Echtheit der Zugehorigkeit zu Christus?) erweist sich
selbst bei apostolischer Berufung (V. 8a) dadurch, dass man
im Streite der Meinungen und Parteiungen nicht zerstort, sondern
aufbaut (V. 8b), dass man sich nicht selbst empfiehlt (V.12 a);
um dann torichterweise in sich selbst die engen und doch leicht
wieder ins Masslose gehenden Grenzen der Personlichkeit zu
finden (V. 125), sondern dadurch, dass man in demditiger Selbst-
bescheidung, ohne in das Gebiet anderer einzudringen oder gar
des Erfolgs fremder Mithen sich zu rithmen (V. 15a; 16b), den

1) Auch fiir sich als Thema.



— 736 —

gottgewollten Kreis seines Wirkens ausfillt (V. 13) und diesen
Kreis bei gutem, durch den Erfolg der Arbeit gestiitztem Ge-
wissen immer mehr erweitern kann (V. 15b). — ,Wer sich rithmt,
der rithme sich im Herrn® (V. 17)1): Das , Rithmen im Herrn“
cine stete Schutzwehr gegen das sich selbst Empfehlen und seine
Folgen (V. 12), eine stete Selbstgewdhr, dass man in dem rechten
Verhiiltnisse zu Christus steht und vor ihm Bewithrung findet
(V. 18).

C. X1, 1—15: Erlaubtheit und Grenzen der Ironie bei Christen!

a) Im allgemeinen: «) Diese Ironie hervorgerufen durch
Vorwiirfe, die man ironisch aufnimmt; () aber zugleich getragen
von einem hohen sittlichen Ernste, der auf einen guten, sittlichen,
intellektuellen oder religiosen Erfolg hinzielt.

b) Im besondern: V.1—3. «)?) ,Ertraget ein wenig meine
Narrheit* und Ahnliches (V. 1; 16f.; 23). #) Keine Narrheit,
sondern gdattlicher Eifer, die Seelen Christo zuzufithren, wie eine
reine Braut ihrem Manne (V. 2)3). — Schmerzliche Furcht, dass
diese Seelen in der Kinfalt ihrer Erkenntnis Christi sich nicht
haben tiuschen lassen (V. 3).

V.4—15: «) Ihr ertraget gern die , Uberapostel (V. 5; C.
XII, 11%), welche einen anderen Jesus verkiindigen, einen
anderen Geist mitteilen u. s. w. (V. 4). 5) Aber der rechi-
mdssige Apostel steht ihnen in nichts nach (V. b; XII, 118),
weder in der Erkenntnis noch in sonst einem Tatbeweis seiner
Apostelschaft (V. 6). Besonderes Beispiel: Seine selbstlose Ver-
kiindigung des Evangeliwms, ohne Entgelt dafiir zu nehmen (V. 7)),
wobei er andere Gemeinden, die ihm Zuschuss zum Lebens-
unterhalt leisten, gleichsam ,beraubt“ (V. 8f.). — Den Ruhm
der Selbstlosigkeit nach dieser Seite hin will er sich in keiner
Weise nehmen lassen (V. 10), um sowohl seine Liebe zu denen
zu beweisen, welchen er mit dem Evangelium dient (V. 11), als
auch denen, welche sich den Ruhmesschein geben, grosser und

) V. 17 auch fiir sich allein.

?) @) soll in diesem Abschnitt die Ironie, f) den Ernst bezeichnen
(8. u. @, Im allgemeinen). — Die im folgenden als ironisch angefiihrten
Verse wiirden sich je nach Auffassung der Stelle modifizieren.

%) Dieses Bild bietet unter Hinzunahme gleicher und #hnlicher Stellen
Stoff zu einer besonderen Predigt.

*) V.7 fL.: Die kostenlose Verkiindigang des Evangeliums. Thema fiir sich
in Verbindung mit C. XII, 13—18, oder im dortigen Zusammenhange (s. w.)-



— 737 —

selbstloser wie er zu sein, ihren falschen Ruhm zu nehmen (V. 12)
und so die ,Uberapostel“ als Liigenapostel und triigerische
Arbeiter zu entlarven, die nur das #Hussere Wesen wahrer
Apostel angenommen haben (V. 13; 15a), wie Satan sich in
einen kngel des Lichtes verwandelte (V. 14), — Ihr Ende wird
ihren Betrug vollig erweisen (V. 155).

C. XI, 4—15 in ganz allgemeiner Anwendung: In jedem
Beruf wird man das prahlerische und unwahrhaftige Schreien
und Tun solcher, die unter gleichem Namen neben uns arbeiten,
aber im Grunde von massloser und unreiner Selbstsucht getrieben
werden, nur durch eine unentwegt reine und selbstlose Berufs-
tatigheit dberwinden, und so zuletzt liber die anderen Sieger
bleiben.

C. XI, 16—33—C. XII, 1—11a'): ,Die Narrheit des
Rithmens!* — «) V. 16—20 (ironisch): ,Nehmt auch mich als
Narren an, damit auch ich mich ein wenig rithmen kann“ (V.
16 b). — Die, welche sich fiur ,klug“ halten, werden zu Opfern
des Kigennutzes derer, die sich vor ihnen als die , Weisen®
rihmen und dennoch wirkliche Toren sind. Sie lassen sich
von denselben knechten, ausnutzen u. s. w. und freuen sich,
ohne es zu merken, dartber (V. 19f). @) V.21—C. XII, 11a.
(Ernst, mit Ironie untermischt: V. 21, 23 u. a.). — 1. Zu jener
,Narrheit des Rithmens“ («) fithlt sich der christlich durch-
gebildete Charakter zu schwach (V. 21 a). — 2. ,Die Narrheit des
Rihmens* wird aber zur Pflicht (V. 21b) und sittlichem Zwang
(XII, 11 @) den selbstsiichtigen und erlogenen Prahlereien derer
gegeniiber, die Ruf und Wirksamkeit des anderen untergraben. —
3. Dabei halt man gleichwohl das Bewusstsein fest, dass auch
dieses Rithmen an sich wnniitz ist (C. XII, 1), findet aber darin
Beruhigung, dass man streng bei der Wahrheit bleibt (XI, 31;
XIl, 6a). — 4. Diese ,Narrheit des Rithmens* gibt sich ferner
selbst den sittlichen Gehalt dadurch, dass sie ¢rotz des Riihmens
von dem Hervortun der Person absieht (C. XII, ba), sowohl um
dieser selbst, als um der anderen willen (C. XII, 6« und b). —
5. Sie schreitet zur weiteren christlichen Vollendung fort, indem
sie irgend ein schmerzliches Hemmnis im Leben, am Leibe oder
am Geiste (,ein Pfahl im Fleische“; ,ein Engel des Satans®,

1) C. XI, 19—XII, 9 in der alten Perikopenreihe zu Sexagesima. Ginz-
lich unpassend!



— 738 —

V. 1) als das gottgesandte Mittel ansieht, annimmt und benutzt,
um das Rihmen in seiner Reinheit zu bewahren. — 6. Und
endlich das hochste und jedem Christen (abgesehen von 5.)
bereit liegende Mittel, das notwendige Riihmen christlich echt
zu erhalten: dass man alles eigene Denken und Tun als auf
der menschlichen Schwachheit durch Gottes Gnade und Christi
Kraft aufgebaut erachtet (XII, 91.), und so kommt im Gegensatz
zu der falschen und fleischlichen ,Narrheit des Rihmens® fiir
den Christen die scheinbare Paradoxie zu stande, dass er sich
seiner Schwachheiten ,rihmt* (C. XI, 80) und freut (XII, 10 a),
weil man darin die grosste Kraft leiblichen und geistigen
Konnens und Wollens durch die dibernatiirliche Kraft und Gnade
entfalten kann (XII, 96 und 10).

Auf ganz andere Weise kann C. XI, 22—XITI, 11 a verwertet
werden als Thema zum Paulustage: entweder X1, 22—33 allein,
cder zusammen mit XII, 1—10; vor allem aber XII, 9f. fur
sich als Grundlage des Lebens und Charakters Pauli: ,Lass dir
an meiner Gnrade geniigen u. s. w.“

Dann wieder ohne Beziehung auf Paulus C. XII, 1—4:
Uber die Miglichkeit w. s. w. besonderer ibernatiivlicher Offen-
barungen an Christen! Wirklichkeit, unbewusste Tauschung
oder bewusster Betrug, ihr Zweck, ihr Nutzen oder Schaden
u. s. w. mit Berucksichtigung der romischen Kirche.

Oder V. 90: , Die Kraft wird vollendet in der Schwachheit! —
a) Aus rein natiirlicher Ursache: Die Schwachheit (leibliche und
geistige, Hindernisse, Drangsale, Mangel an Mitteln fiir den
Einzelnen, Armut, geringe Zahl, Verachtung, Verfolgung fir
ganze (Gemeinschaften und Gemeinden, spornt zur hichstmag-
lichen Entfaltung aller erreichbaren Kraft, zu Ausdauer und
Opfermut an. — &) Aus der ébernatiirlichen Ursache, dass Gottes
und Christi Kraft in den Zustinden der menschlichen Schuwdiche
und der aus dem Bewusstsein dieser Schwiiche hervorgehenden
Demut und Verzichtleistung auf das cigene Rihmen und Koénnen
den Boden zur Entfaltung ihrer ganzen Herrlichkeit vorbereitet
findet.

C. XII, 115—18, entweder fir sich allein, #hnlich wie C.
XI, 7ff., bezw. in Verbindung damit: Das apostolische Wirken im
Vergleich zu den falschen ,Uberaposteln*! (V. 11 b.) — @) Die



e P =

tatsdchliche Wirksamkeit in geduldiger Arbeit und Erweisungen
gottlicher Kraft (V. 12). — b) Die gleiche Behandlung aller Ge-
meinden (V. 13a). — c¢) Die Besonderheit der kostenlosen Ver-
kimdigung des Evangeliums (13 b, ironisch; 14 a) als der untriig-
liche Erweis reinen Seeleneifers fiir die Glaubigen (V. 148) als
fir Kinder, denen man, anstatt von ihnen irdisches Gut zum
Unterhalt zu fordern, den himmlischen Schatz des Evangeliums
darreicht (V. 14b), ja fiir die man neben diesem geistigen Auf-
wand auch das Leben hingibt (V. 15a). — Wie schmerzlich, fiir
alle Grosse der Liebe auf der anderen Seite ein Zuriickgehen
der Liebe zu erfahren (V. 15b)! — d) Letzter Erweis reinen
Wirkens, dass man auch nicht auf hinterlistigen Umwegen
durch andere seiner Selbstsucht zu dienen sucht (V. 16ff.).
Oder C. XII, 14a—XIII Schluss: Apostolischer Besuch!
sZum drittenmal komme ich zu euch!* (XII, 14; XIII, 1.) —
Der Apostel will @) nicht zur Last fallen (wie oben XII, 13f.;
16); b) die Friichte seiner fritheren Wirksamkeit und seiner
schriftlichen Belehrungen in dem Awufbaw der Gemeinde sehen
(XII, 19b; vgl. XIII, 10b), auf den er unabléssig hinarbeitet. —
¢) Bange Ahnung, diesen Aufbau nicht zu finden, sondern im
Gegenteil: Streit u. s. w. (XII, 20). — d) Schmerzliches Bedauern,
nicht mit der Freude, die seinem reinen Wirken entsprechen
wiirde, sondern mit dem beschdmenden Gefiihle (XII, 21 a), dass
es nichts gentitzt hat, vor die unbekehrten Siinder treten zu
miissen (V. 213). — Aber auch ¢ der unumstossliche Vorsatz,
mit unnachsichtiger Strenge (X111, 2) die Unbussfertigen zu strafen
und ihnen damit einen Erweis des zwar gekreuzigten, aber ewig
lebendigen (V. 4a) und im Apostel lebenden, die natiirliche
Schwdiche idiberwindenden Christus 7zu geben (V. 4b). — Und
schliesslich f) wieder eine letzte bewegliche Mahnung (V. 51f.),
dem Apostel diese Demiitigung und Strenge zu ersparen (V. 10):
«) Sie sollen in sich selbst nach dem Kern des Glaubens an
Christum sucher und auf ihm sich wieder aufbauen, sie miissten
denn ganz und gar in Christus unbewéhrt sein (V. 5)! — 8) Dazu
will des Apostels Feirbitte (V. Ta; 9b) mithelfen, damit sie auf
dem Grunde ihres Glaubens, ,des Christus in ihnen® (V. 5b),
das Ubel iiberwinden (V. Ta), das entgegenstehende Gute tun
(V. Te¢), in die rechte Verfassung kommen (V. 9b; 11). — y) Sind
sie auf diese Weise ,bewéhrt®, dann kann der Apostel von seiner
beabsichtigten strengen Bewdhrung (V. 6f.) des in ihm lebenden



s TAD ==

Christus absehen. Denn diese Bewihrung ist ihm nicht Selbst-
zweck, sondern Mittel zur Bewidhrung der noch nicht Vollen-
deten, indem sie herausfliesst aus dem sittlichen Unvermdégen, der
in der Seele lebendigen Wahrheit Christi entgegenzuwirken, und
aus dem diesem Unvermogen entsprechenden unwiderstehlichen
Drange, fir diese Wahrheit die Seelen zu gewinnen (V. 8).

C. XII, 19—21 und XIII im allgemeinen: Trauriges Wieder-
sehen fir Christen! — a) Kein Aufbau, sondern Zerstérung in
(remeinden, Familien, bei Einzelnen! Keine Besserung, sondern
die alten Stinden und Leidenschaften (XII, 19ff.)! — ) Doppelt
schmerzliche Erfahrung der Knttduschung und der inneren Be-
schdmung (XII, 21), wenn man die Kraft der Liebe Christi an
die Aufhebung dieses Zustandes gesetzt hat, und doch bei aller
Strenge, die man nach Pflicht und Stellung und Einfluss aus
christlicher Glaubenskraft und Glaubensiberzeugung heraus (C.
XIII, 1—4) anwenden darf und anwendet, um den vorhandenen
Zustand zu bessern, ihn immer wieder findet. — ¢) Dennoch
kein Verzagen, sondern newe Hoffnung und neues Beten (C. XIII,
6 und 9), dass die Kraft des lebendigen Christus erneuernd und
neue Menschen und Verhiiltnisse schaffend endlich dort siegen
werde, wo es not tut.

Der Vers 8, C. XIII als besonderes Thema im Anschluss
an obige Andeutungen: , Wir vermdigen nichts wider, sondern fir
die Wahrheit?t)!“

1) Vgl. als Beispiel einer homiletischen Bearbeitung dieses Verses fir
einen besonderen Zweck (Vatikanum und altkatholische Kirchenbildung)

die Predigt «Deutscher Merkur», 1896, 8. 17.

Krefeld. Lic. Georg MooG.




	Die homiletische Verwertung des zweiten Korintherbriefes

