Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Esquisse d'un traité de I'Eglise chrétienne en général [Suite]
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 679 —

ESQUISSE D’UN TRAITE
DE L’EGLISE CHRETIENNE EN GENERAL.

Suite).

Ch. IX. Des caracteres de I'Eglise chrétienne,
et d’'abord de sa sainteté.

Trois questions: 1° L’Eglise chrétienne doit-elle avoir des pro-
priétés caractéristiques qui la fassent reconnaitre entre toutes les
autres sociétés religieuses? — 2° Quelles sont-elles? — 3° De la
sainteté comme premiére note caractéristique de I'Eglise chrétienne.

1. L'Eglise chrétienne doit-elle avoir des signes qui la dis-
tinguent de foutes les autres sociétés veligieuses? Oui: d’abord parce
que toute société, quelle qu’elle soit et quel que soit son objet,
doit pouvoir étre distinguée facilement de toute autre; ensuite parce
que l'importance de I'Eglise chrétienne est telle qu'elle ne saurait
étre exposée a etre confondue avec les fausses sociétés religieuses.
Le Christ n'a eu qu’un but en fondant son Eglise: le salut de
I'humanité. Donc I'Eglise qu’il a fondée doit étre une, en ce sens
qu'elle ne doit avoir que ce méme but et qu'elle ne doit employer
que les moyens de salut établis par J.-C. De fait, J.-C. n’a institué
qu'une Eglise; on ne voit nulle part, en effet, qu’il en ait institué
une seconde ayant le droit de contredire la premicre et de lui faire
opposition. J.-C. n’a pas travaillé a la division des enfants de Dieu,
mais a leur union: ut omnes unum sint (Jean XVII, 21). Que cette
Eglise doive étre composée de groupes multiples, ou communautés,
ou Eglises particuliéres dispersées sur la surface de la terre, cela
est évident; mais il n’est pas moins évident que toutes ne doivent
former qu’'une seule Eglise, 'Eglise du Christ, et que, si le Christ
lui edt refusé les moyens de se faire reconnaitre de tous ceux qui
cherchent le salut, il n’elit fondé qu’'une ceuvre illusoire, abandonnée
au hasard des événements et aux caprices des hommes. Celui qui
est la Sagesse méme, a eu certainement cette sagesse. Donc I'Eglise
du Christ doit avoir des marques qui lui soient propres.

') Voir la Revue d’avril 1903, p. 203-241 et juillet, p. 455-490.



— 680 —

1. Quelles sont les marques de ['Eglise chréticune? Elles
ne peuvent étre aucune des qualités étudides précédemment: car
la visibilité est commune a toutes les sociétés: linvisibilité n’est
pas une marque; la surnaturalité, qui est éminemment spirituelle,
n’en est pas une non plus; la perpétuité appartient a 'avenir;
Uinfaillibilité et le progrés sont des faits trop difficiles a constater
pour pouvoir étre des marques dans le sens dont nous parlons. Il
faut donc recourir a d'autres signes.

De fazt, les chrétiens se sont, des Uorigine, désignés entre eux
par le titre de saints: de la le qualificatif de «sainte» donné a
I'Eglise chrétienne. — On a eu aussi, des le principe, le sentiment
que les diverses Eglises locales étaient des « fraternités », et qu'elles
ne formaient toutes entre elles qu’une fraternité universelle (uni-
versa fraternitas, dit St. Cyprien); le sentiment de la solidarit¢ entre
les diverses communautés, sentiment qui a inspire les premicres
quétes, a bientot fait comprendre a tous les chrétiens qu’ils étaient
tous membres d’une seule et méme Eglise universelle, partout la
méme dans sa foi, dans sa morale et dans son culte, J.-C. étant
considéré comme l'unique médiateur de tous les hommes: de la le
qualificatif d’<universelle» ou «catholique», donné a I'Eglise
chrétienne. — Il allait de soi que toutes les Eglises locales fondées
par les apotres et par les disciples étaient unes et apostoliques,
en ce sens qu’elles professaient toutes la méme foi enscignée par
les apodtres, qu’elles pratiquaient toutes la méme morale enseignée
par les apodtres, qu’elles professaient toutes le méme culte établi
par les apdtres; mais on ne le notifiait pas, tant cela était évident.
Ce ne fut que lorsque des hérétiques enseignérent d’autres dogmes,
d’autres préceptes, d’autres rites, et fondérent des Eglises de leur
chet, qu'on distingua les Eglises qui manquaient d’unité et d’apos-
tolicité. Et alors les vraies Eglises chrétiennes furent désignées
comme celles qui avaient, outre la sainteté et 'universalité, l'unité
et l'apostolicité. Clest ainsi que, de fait, I'Eglise chrétienne fut
caractérisée au quadruple point de vue de la sainteté, de l'unité,
de T'universalité et de "apostolicité. — Ces quatres notes n'ont pas
été¢ toutes données en meéme temps a U'Eglise ou aux Eglises.
L’examen comparé des différentes rédactions du symbole dit des
apotres, constate les faits suivants, La formule < credo sanctam
Ecclesiam » se trouve dans les symboles de Rome, d Aquilée,
d’Afrique, ainsi que dans un symbole en usage dans les pays limi-
trophes entre la Gaule et 'Espagne, et dans le symbole de Marcel
d’Ancyre. La formule «credo sanctam Ecclesiam catholicam s,
dans les symboles de Jérusalem, de Ravenne, d’Espagne. Dans le
symbole gallican on lit: «credo sanctam Ecclesiam catholican,
sanctorum communionem ». Dans le symbole d’Alexandrie: «credo



— 681 —

sanctam Ecclesiam catholicam, in vegnum celorum>». le symbole
de Césarée ne mentionnait ni I'Eglise, ni la commnnion des saints1).
Le symbole de Nicée mentionne 'Eglise catholique et apostolique;
le concile de Constantinople de 331, U'Eglise wne, sainte, aposto-
ligue et catholique?®).

En principe, ces quatre notes s’expliquent d’elles-mémes: 1° J.-C.
étant la sainteté et son ceuvre étant la sanctification du monde,
son Eglise doit évidemment étre caractérisée par la recherche de
la sainteté. — 2° J.-C. étant la vérité et son Eglise étant chargée
par lui de précher partout la vérité qu'il a enseignée, il est clair
que son Eglise doit étre une dans sa foi. — 3°]J.-C. étant le Sau-
veur universel, et son salut étant le méme pour tous les hommes,
il est clair que son Eglise doit étre universelle ou catholique. —
4° J.-C. ayant charg¢ ses apotres d'instruire et de baptiser toutes
les nations, son Eglise doit donc étre apostolique, et toutes les
Eglises qui voudront, dans la suite des siécles, porter le titre de
« chrétiennes », devront pouvoir se rattacher immédiatement ou
médiatement, directement ou indirectement, aux apotres.

On lit encore, dans la Confession helvétique de 1566, les excel-
lents aveux suivants: ¢« Comme il n’y a qu’'un seul Dieu, un seul
médiateur, un seul berger du troupeau, une seule téte du corps,
un seul Esprit, un seul salut, une seule foi, une seule alliance, z/
s'ensuzt mécessaivement que I Egolise est une. Nous 'appelons aussi
catholigue, parce qu’elle est universelle... Nous condamnons donc
le clergé romain qui prétend presque que la seule Eglise romaine
est I'Eglise catholique ... Comme nous ne reconnaissons pas d’autre
chef de I'Eglise que Christ, nous ne reconnaissons pas comme
vraie Eglise toute Eglise qui se donne pour telle. [/ faut qiu'elle
présente les signes ou les marques de la vraze Lglise ... Ces vrais
membres de U'Eglise ont une méme foi... Aussi nous condamnons
comme étrangéres a la vrate Eglise de Christ, les Eglises qui ne
sont point ce qu'elles devraient étre, quelles que soient la succes-
sion des évéques, l'unité et 'antiquité dont elles se vantent. »

Ordinairement, l'unité est considérée actuellement comme la
premic¢re note de I'Eglise chrétienne. On ne mentionne la sainteté
qu’en second lieu. Nous ne suivrons pas cette énumération et nous
préférons nous conformer a la pratique de l'ancienne Eglise, soit
parce que la sainteté est supérieure a tout, soit parce que l'unité
méme présuppose la sainteté, en ce sens que la vraie unité, la seule
dont il s’agisse ici, doit se faire dans la vérité et non dans I'erreur, et

VY Enchiridion symbolorum et definitionum, ed. H. Denzinger; Wirceburgi, 1900,

p. 1-9.
%) P. 10-14.



— 682 —

que placer la vérité avant tout et au-dessus méme de la simple
unité disciplinaire, est déja une action sainte, L’unité ne peut
prouver en faveur de l'Eglise qu’autant qu’elle est fondée sur la
fidélité a la vérité, c’est-a-dire sur la fidélité a la doctrine du
Christ; sinon, elle n’est qu'une unité mensongére et fondée sur le
mensonge. Manning disait encore, en 1866: «Il n'y a d’unité pos-
sible que par la voie de la vérité. ILa vérité d'abord et l'unité
ensuite; la vérité est la cause, 'unité l'effet. Intervertir cet ordre,
c’est renverser le procédé divin... Lavérité seule engendre I'unité ). »
D’autre part, comme l'unité et la catholicité sont deux notions
connexes, nous ne les séparerons pas. Nous suivrons ainsi l'ordre
suivant: 1° de la sainteté de I'Eglise chrétienne; 2° de son unité;
3° de sa catholicité; 4° de son apostolicité.

[Il. De la sainteté de [I'Eglise chrétienne. Cing questions:

a) La sainteté est-elle nécessaire a I'Eglise? Out. J.-C. étant
venu pour sanctifier le monde et ayant fondé son Eglise pour
qu’elle travaillat a cette sanctification, il est clair qu’elle doit étre
une société sainte. J.-C., en effet, a constamment enseigné a ses
disciples le devoir de se sanctifier. St. Paul a donné le titre de
« saints » aux fideles, tant la sainteté doit eétre leur marque distinc-
tive. St. Pierre (I Ep. I, 15): et ipsi in omni conversatione sancti
sitis. Les Peéres ont tous préché la sainteté et ont tous représenté
I'Eglise comme devant étre soumise a l'action de I'Esprit sancti-
ficateur; ils ont tous désigné les choses de I'Eglise comme des
choses saintes (les livres saints, l’eau sainte, I’huile sainte, etc.).
Des chrétiens, oubliant que le mot «saint» signifiait simplement
« consacré a Dieu» ou «béni par Dieu», ont voulu le faire syno-
nyme de « parfait», et sont allés jusqu'a définir 'Eglise «la société
des saints s, c’est-a-dire des parfaits. Nous avons déja dit que cette
définition ne saurait s’appliquer a I'Eglise visible qui contient de
'ivraie avec le bon grain, mais qu’elle renferme ceci de vrai, a
savoir: que les vrais chrétiens doivent tendre a la sainteté et que
I'Eglise, épouse du Christ, doit étre sainte.

b) En quoi [ Eglise chrétienne doit-clle étre sainier? Elle doit
étre sainte dans sa doctrine, dans sa morale, dans son culte et
méme dans son administration, parce que, si une de ces quatre
choses induisait au mal et non a la sainteté, elle ne serait pas en
réalité une Eglise sainte, mais une Eglise corruptrice. L'Eglise est
sainte dans son administration lorsque, tout en pratiquant la tolé-
rance et la charité envers les pécheurs, et cela par respect pour
la conscience humaine, elle se montre impartiale et inflexible a

Y D¢ la réunion de la chrétienté, Lettre aw clergé.



— 683 —

condamner toutes les erreurs et toutes les fautes, quelles que soient
les personnes, grandes ou petites, qui s’en rendent coupables.

¢) La sainteté qui doit servir de note & [I'Eglise chrétienne
dozt-elle rvenfermer le pouvoir de faire des miracles ? Non. En effet:
1° la sainteté consiste dans I'amour du vrai et du bien poussé
jusqu'a l'abnégation de soi; or cet amour et cette abnégation
peuvent exister sans étre accompagnés d’aucune puissance mira-
culeuse; — 2°1Il est faux que les actions merveilleuses soient tou-
jours des signes et des preuves de sainteté: les sages et les magi-
ciens d’Egypte ont fait, pour démontrer lerreur, des merveilles
semblables a celles que Moise et Aaron faisaient pour démontrer
la vérité (Lxod. VII, 11 et 22); et Jésus lui-méme a appelé « mau-
vaise et adultére» la génération qui cherche des miracles (Matth.
XII, 39). Donc, alors méme que 1'Eglise ferait des miracles, il n'en
résulterait pas qu’elle fit sainte. D’ou 'on peut conclure qu’il n’est
pas conforme a l'esprit chrétien que la cour de Rome fasse figurer
comme conditions de sainteté des actions dites miraculeuses, dont
le caractere vraiment miraculeux est d'ailleurs loin d’étre constaté.

d) La sainteté qui doit caractérviser 'Eglise chrétienne, con-
siste-t-elle dans le zélotisme oun le propagandisme que pratiquent
certaines Eglises? Non. Autant le zeéle sage pour la gloire de Dieu
et pour la diffusion de la vérité doit étre loué (zelus domus tuz
comedit me, Fean II, 17), autant le zélotisme qui est inspiré par
I'égoisme, l'orgueil et 'ambition ecclésiastiques, est condamnable ).
J.-C. a dit: Va vobis scriba et pharis@i hypocrite, quia circuitis
mare et aridam ut faciatis unum proselytum, et cum fuerit factus,
facitis eum filium gehenn® duplo quam vos (Marth. XXIII, 135).
Croire que I'Eglise a laquelle on appartient est d’autant plus vraie
que le nombre de ses adhérents est plus grand, est donc une
erreur ; faire consister la catholicité, qui avant tout doit étre une
catholicité de doctrine, en catholicité purement numérique et géo-
graphique, est aussi une erreur; et le propagandisme fondé sur
ces deux notions erronées, est également erroné.

¢) Est-il nécessaire, pour que ['Eglise chrétienne apparazsse
comme satnte, que lous ses membres sozent sainis ? Non, J.-C. lui-
méme a représenté son Eglise comme un champ ou livraie est
mélée au froment, comme une salle de festin ou l'un des convives
n'a pas la robe nuptiale, comme une assemblée ol il y a des
vierges sages et des vierges imprudentes, dont les lampes manquent
d’huile, etc. D’ailleurs la sainteté est le but et non le point de
départ; c’est pour devenir saint qu'on devient membre de I'Eglise,
et non parce qu'on l'est déja. Il y a eu un Judas parmi les douze

'Y Voir le Catholigue national, 13 aoit 1898, p. 65-66 (Le propagandisme).



— 684 —

apotres, et Pierre lui-méme a renié son Sauveur. Jean Chrysostome
a dit avec raison: ¢Sicut decem accensis lucernis omnem domum
lumine facile quis implere poterit, sic et in officiis spiritualibus, si
decem soli recte egerint, pyram per totam civitatem incendemus
habentem lumen et securitatem nobis afferentem» (I/° Lom.).

Donc, pour démontrer la sainteté de I'Eglise, il n’est nulle-
ment nécessaire de prouver que tous ses membres sont saints, ni
de soutenir que tous ses actes sont irréprochables, ni a plus forte
raison tous les actes de telle Eglise particuli¢re, ou de tel membre
de la hiérarchie. De fait, il y a toujours assez de membres saints
dans I'Eglise pour qu’on y voie la sainteté (voir ce qui a été dit
de Ja visibilité de I'Eglise). — Enfin, conclure de la sainteté de
I'Eglise a sa divinité, est une exagération: aucune société com-
posée d’hommes, méme quand elle tend a s’unir a Dieu, ne saurait
étre divine; tout ce qui est divin dans I'Eglise a Dieu méme pour
auteur, et non I'Eglise: I'Eglise laboure le champ, mais c’est Dieu
seul qui donne la rosée et qui fait luire le soleil; I'Eglise admi-
nistre les signes de la grdce appelés sacrements, mais c’est Dieu
seul qui donne la grace et qui fait les saints; I'Eglise doit vivre
de Dieu, mais elle n’est pas Dieu; elle n’est que son instrument,
toujours imparfait.

Ch. X. De l'unité de I'Eglise chrétienne:
I. La notion vraie.

Expliquons d’abord la notion vraie, et ensuite les notions
erronées. la premiere sera élucidée par l'analyse des points sui-
vants: 1° Nécessité d’une certaine unité dans ['Eglise chrétienne;
2° Nature de cette unité; 3° Son objet et son étendue; 4° De la
variété dans I'Eglise chrétienne; 5° De la rupture de cette unit¢,
6° Confirmation de cette doctrine par la tradition et par Il'histoire
de I'Eglise.

§ I. Nécessité d’une certaine unité dans I’Eglise chrétienne.

Il ne peut exister dans U'Eglise chrétienne qu’une unité im-
parfaite, et non absolue, l'unité parfaite n’existant qu’en Dieu.
Toute unité, parmi les hommes, est nécessairement imparfaite,
parce que chaque homme voit & sa maniére, sent a sa maniere,
comprend les mots et considére les objets a sa maniere, et qu'ainsi
les mémes mots et les mémes objets éveillent des idées et des
sensations différentes suivant les sens et les facultés de chaque
individu.

J.-C., en comparant son Eglise & un édifice, a une cité, a un
royaume, & un arbre, a un filet, & un champ, a une aire, etc., a



— 685 —

montré, par chacune de ces comparaisons, qu'il doit y avoir, dans
son KEglise, une certaine unité, mais, a c6té de cette unité, de
grandes variétés. S'il a dit qu’un jour il n'y aurait qu’un seul pas-
teur et un seul bercail, ce n’a été qu'un veeu relatif a l'avenir; s'il
a demandé a son Pere que ses disciples solent un comme il est
un avec son Pére, ce n'a été non plus qu'un veeu et une priére.
On voit toutefois dans cette priere que l'unité des fidéles entre
eux ne doit pas étre seulement une unité de sentiment, mais aussi
une unité de vérité, de sagesse, de doctrine: car le Verbe est
vérité, sagesse et doctrine. Le Christ a d’ailleurs mis en garde ses
disciples contre la doctrine des Pharisiens et des Sadducéens
(cavete a fermento Pharismorum et Sadducaorum ... a doctrina
Phariseeorum et Sadducaorum; Matth. XVI, 11-12); et en com-
battant ainsi ces hérésies du judaisme (Act. V, 17, et XV, 5), il a
condamné le principe méme de I'hérésie, en tant qu’elle est une
dissension fondée sur lerreur,

Les apdtres ont répété l'enseignement du Christ. St Pawul:
I Cor. XII, 12-13: Sicut corpus unum est et membra habet multa,
omnia autem membra corporis cum sint multa, unum tamen corpus
sunt, ita et Christus. Etenim in uno Spiritu omnes nos in unum

corpus baptizati sumus ... et omnes in uno spiritu potati sumus.
— V. 25: ut non sit schisma in corpore. — v. 27: Vos autem
estis corpus Christi. — Ephes. IV, 3-4: Solliciti servare unitatem
spiritus in vinculo pacis. — Galat. 1II, 28: Non est Judaus neque
Crecus, non est servus neque liber, non est masculus neque
femina, omnes enim vos unum estis in Christo Jesu. — V. 2o:
Paul énumeére parmi les ceuvres de la chair les contentions, les
dissensions, les sectes. — Sz Prerre (II Ep. II, 1 et 10) s'éleve
contre les faux prophétes et les menteurs qui introduisent des
sectes de perdition dans 1'Eglise. — Il importe de remarquer

qu’aujourd’hui le mot « secte » signifie un «petit» groupe religieux,
mais que tel n'est pas le vrai sens de ce mot dans le N. T. Le
Christ, en effet, n'a jamais condamné une minorité comme telle
(pusillus grex); ce n'est pas le petit nombre qui constitue par lui-
méme l'erreur; mieux vaut une minorité fidéle a la vérité qu’une
majorité attachée a l'errecur. La « secte » condamnée par les apotres
est le groupe, grand ou petit, qui se détache de la vérité et de la
vraie Eglise. — Il importe de remarquer encore que les fideles de
Férusalem, au temps des apOtres, ne pratiquaient pas seulement
I'unité de «sentiment», mais encore et avant tout l'unité de «doc-
trine » : erant perseverantes in doctrina apostolorum, et communi-
catione fractionis panis, et orationibus.

Nous verrons plus loin que I'Eglise ancienne, qui a €té trés
tolérante pour certaines pratiques de culte et de discipline (méme

: 2
Revue intern, de Théologie. Heft 44, 1903, 45



— 686 —

encore en 100 les pratiques de la loi mosaique dans I'Eglise
n'étaient pas encore abolies), a été tres ferme dans le maintien de
la foi objective contre les payens, contre les Juifs et contre les
hérétiques. Le fait qu’elle a condamné les hérésies prouve le fait
qu’elle avait une doctrine une et fixe qui lui servait de norme.
Kant s’est donc trompé gravement, en prétendant que I'Eglise
n'est qu'une société morale, fondée seulement sur la morale, sans
dogmes, etc.; outre la morale, elle revendique le vrai dogme
chrétien.

La raison démontre aussi cette nécessité: car elle nous
montre qu'un corps divisé est un corps malade, et quun corps
dont tous les organes fonctionnent dans 'unité, est un corps sain;
qu'une ame divisée dans ses facultés, est une dme malade; qu’au
contraire elle est d'autant plus forte qu’elle est plus une; qu'une
société divisée est aussi d’autant plus faible qu’elle est plus divisée;
que plus la civilisation augmente, plus lidée de la solidarité
humaine dans tous les ordres de choses se développe, et que par
conséquent, dans l'ordre religieux, I'Eglise doit aussi étre une et
forte. Qua ad esse tendunt, ad unum tendunt (St. Aug.). — A
ceux qui objectent que l'unité de croyance n’est que du fanatisme
et du jacobinisme, nous répondons que toutes les croyances ne
sauraient en effet étre unes; qu’il ne s’agit pas ici d’une telle
unité, mais seulement de l'unité¢ dans les seuls enseignements de
J.-C., lesquels laissent place encore a un vaste monde d’interpré.
tations, d’opinions, d’applications théoriques et pratiques, qui toutes,
étant humaines, restent libres. Nous verrons plus loin que cette
sage unité répudie tout fanatisme et tout jacobinisme. '

§ II. En quoi doit consister, d’une maniére générale, cette unité.

Tout étre composé — et une société est un étre composé —
ne peut étre un qu’a deux conditions: 'accord de toutes ses par-
ties entre elles, et le concours de toutes ses parties a un but
commun. Evidemment, l'accord des parties entre elles exige qu’au-
cune ne soit ni combattue ni absorbée par les autres. Ces deux
principes de bon sens doivent étre ainsi appliqués a I'Eglise
chrétienne.

1° L’Eglise chrétienne est composée de plusieurs éléments:
dans l'ordre intellectuel, elle renferme des dogmes et des opinions;
dans l'ordre moral, des préceptes divins et des prescriptions pure-
ment ecclésiastiques ; dans l'ordre liturgique, des rites d'institution
divine et des rites d’institution purement ecclésiastique; dans l'ordre
administratif, la hiérarchie de droit divin et les simples fidéles. Si
tous ces éléments se combattent, I'Eglise ne peut étre une; s'ils



— 687 —

s’absorbent, si les prescriptions ecclésiastiques tendent a prendre
la place des préceptes divins, si les dogmes veulent absorber les
opinions, si les rites ecclésiastiques cherchent 4 devenir des sacre-
ments, ou les sacrements de simples rites ecclésiastiques, si les
membres de la hiérarchie annihilent ou absorbent les simples fidéles,
etc., l'unité est impossible. L’'unité consiste en ce que chaque
élément soit maintenu a son rang et dans sa propre valeut, avec
la pleine liberté d’agir suivant sa nature spéciale, et en ce que
tous s’accordent ainsi dans le fonctionnement particulier de chacun.
Dieu n’a mis aucun élément de discorde dans son Eglise; ce sont
les hommes qui en mettent. Donc tous les éléments institués par
le Christ doivent ¢tre maintenus dans leur distinction et dans leur
action propre.

2° Il faut que tous ces éléments concourent a un but commun.
Or le but pour lequel J.-C. a fondé son Eglise est le salut du
genre humain, et ce salut est I'ceuvre de la grace divine et de la
libert¢ humaine. C’est a ce but a la fois naturel et surnaturel que
I'Eglise doit travailler, et non a un but temporel (pouvoir temporel,
Etats pontificaux, revenus ecclésiastiques, etc.).

Telle est la nature de l'unité qui doit régner dans |'Eglise

de J.-C.

§ III. Quel est I'objet et quelle est I'étendue de cette unité?

L’Eglise chrétienne doit étre une dans ce qui constitue I'es-
sence de son ministére. En effet, nous voyons dans les Aczes des
apotres que les apdtres ont exercé un ministere (I, 17); que tous
les fideles, qui persévéraient dans la doctrine des apotres, pra-
tiquaient entre eux 1'égalité (II, 44); que l'unité de I'Eglise était
manifeste dans l'apostolat possédé solidairement par les douze, et
dans l'accord des douze et des autres fréres (voir le concile de
Jérusalem, ch. XV). Sz. Paul ne mentionne qu'une Eglise, I'Eglise
que le Christ s’est acquise par son sang (XX, 28). Il la représente
comme un corps dont tous les organes fonctionnent, chacun sui-
vant sa nature et ses aptitudes, et tous d’accord entre eux, sous
la direction de la téte qui est le Christ et le Christ seul (Rom. XII;
I Cor. I, 11-13; III, 11, 21-23). Il enseigne que, dans I'Eglise, les
grices et les services sont multiples et divers, mais qu'il n’'y a
qu'un esprit, qu'un Seigneur; que les uns ont regu le don de
sagesse, d’'autres le don de science, etc,, mais que tous travaillent
<ad utilitatem » et pour le méme but. St. Paul combat les divisions;
il ne veut pas que les uns soient & Céphas, les autres a Apollos,
mais que tous soient au Christ seul, parce que c’est lui seul qui
est la téte et le chef. Il représente encore I'Eglise comme un édifice



688 -

un, construit entierement sur la pierre angulaire qui est le Christ
(Ephes. II, 20-21). Il dit expressément que I'Eglise est un corps
compact et coordonné: crescamus in illo per omnia, qui est caput
Christus ; ex quo totum corpus compactum et connexum per omnem
juncturam subministrationis (IV, 15-16). Bref, c’est en Christ seul
et par Christ seul que I'Eglise est une: in ipso condita sunt
universa (Coloss. I, 15-18); c’est lui seul qui est le grand pasteur
des brebis: Pastorem magnum ovium Dominum N. J. Christum
(Haebr. XIII, 20-21). Sz. Pzerre enseigne, de méme, que les fideéles
sont les pierres vivantes de 1'édifice spirituel, et que le Christ en
est «la pierre supréme angulaire» (I Ep. I, 4-6). St Jean
déclare que notre société est avec le Pere et avec son Fils J.-C.
(I Ep. I, 3); il ne nomme aucun chef humain; il ajoute que
celui qui ne persévere pas dans la doctrine du Christ n’a pas Dieu
avec lui: qui permanet in doctrina, hic et Patrem et Filium habet
(Il Ep., 9-10). St. Fude professe la méme doctrine (3 et 20).

L.a conséquence de cet enseignement apostolique est que tout
ce qui vient de J.-C. doit ¢tre un dans U'Eglise, et cela seulement.
Nous verrons plus loin que les Peres ont parlé dans le méme
sens. De la l'adage admis universellement: zz necessaries unitas,
in dubiis libertas, in omnibus caritas. Ces choses nécessaires sont
les choses de droit divin, c'est-a-dire les choses enseignées, imposées
ou établies par J.-C. L.’Eglise, qui en est la dépositaire et la gar-
dienne, ne saurait les altérer; donc il doit y avoir unité dans le
maintien et la garde de ces choses.

Précisons. J.-C. a enseigné une doctrine, imposé des préceptes,
établi des sacrements, fondé une Eglise. Donc une quadruple unité
s'impose: — 1° Unité dogmatique, dans la foi objective, c’est-a-
dire dans tout ce que J.-C. a enseigné, et dans cela seulement, et
non dans les opinions humaines: omnes zn wnztatem fider et
agnitionzs filii Dei, in virum perfectum,.. ut jam non simus parvuli
fluctuantes et circumferamur omni vento doctrine ... ad circum-
ventionem errorzs (Ephes. IV, 13-14). — 2° Unité morale. 1l 0’y
a dans I'Eglise qu'un seul Seigneur, unus Dominus (Ephes. IV, 5);
c'est sa loi seule qui est la loi, ce sont ses préceptes seuls qui
sont obligatoires pour le salut (docentes eos servare omnia qua-
cumque mandavi vobis). — 3° Unité sacramentelle: Unum baptisma
(Ephes. IV, 5) ...Quoniam unus panis, unum corpus multi sumus,
omnes qui de uno pane participamus (I Cor, X, 17). Etc. Quant
aux formes des rites, des priéres, des cantiques, des hymnes, elles
ont toujours vari¢ dans l'ancienne Eglise, comme le prouvent les
variétés des anciennes liturgies. Plusieurs conciles provinciaux, au
VI° siecle, ont cherché & mettre plus d'unité entre les diverses
Eglises, mais sans prohiber aucunement la variété, laquelle d’ail-



— 0689 —

leurs est aussi utile qu’inévitable. — 4° Undté ecclésiastique. Nous
verrons plus loin quels sont les degrés hiérarchiques établis par
J.-C., et quelle est la nature de l'autorité qu'il a confiée a son
Eglise. Il sera alors évident que P'unité ecclésiastique doit consister
dans T'accord des évéques, des pasteurs et des fideles, a professer
exactement la doctrine méme de J.-C., a pratiquer ses préceptes,
a recourir a ses moyens de salut. Disons dés maintenant que
I'unité administrative de 1'Eglise ne saurait consister dans le seul
accord des évéques entre eux: soit parce que les évéques ne sont,
a eux seuls, ni toute la hiérarchie, ni a fortiori toute 1'Eglise; soit
parce (u’ils peuvent étre des représentants infideles de leurs Eglises
particuli¢res, et que, de fait, plusieurs l'ont été souvent.

On voit par ces explications combien se trompent ceux qui
prétendent que «l'unité est la tyrannie ou la dictature», et que,
dés lors, elle est une impossibilité ou une chimere chez des hommes
libres. Nous répondons que toute société doit étre ordonnée; que
tout ordre implique une certaine unité; qu'il n'y aura jamais
tyrannie, mais toujours liberté, la ou reégnera le Christ (Jugum
enim meum suave est et onus meum leve; Masth. XI, 30); que,
dans la véritable Eglise chrétienne, il n'y a pas d’autre chef que
le Christ, pas d’autre téte que le Christ, pas d’autre pierre angulaire
que le Christ, pas d’autre ¢évéque des dames que le Christ, pas
d’autre pontife supréme que le Christ.

§ IV. De la variété dans I'Eglise chrétienne.

1. En général, cette question est déja résolue par ce qui
précede,

En effet, si tout ce que le Christ a enseign¢ et imposé est
obligatoire pour tous les chrétiens, il est clair que ce qu’il ne leur
a ni enseigné ni imposé ne saurait leur étre imposé en son mom.
« Vous devez croire tout ce que je vous ai enseigné, vous devez
pratiquer tout ce que je vous ai ordonné, omnza quaecumque mandavi
vobis >, ces propositions ont pour conséquence celle-ci: « Vous
n’etes obligés ni de croire ni de faire ce que je ne vous ai pas
enseigné. »

De méme, lorsque St. Paul enseigne que la foi doit étre une
chez les chrétiens, c’est dire que ce qui n’est pas de foi ne doit
pas nécessairement étre un, et que, par conséquent, il peut y
avoir variété, nom pas contre la foi, mais en dehors de la for.
Lorsque St. Jean enseigne ([ Ep. II, 24) qu'il faut persévérer dans
ce quon a entendu dés le commencement (vos quod audistis ab
initio, in vobis permaneat), et que c’est la la condition pour
demeurer soi-méme dans le Fils et dans le Pére (et vos in Filio et



— 690 —

Patre manebitis), c’est dire évidemment qu’il n'y a pas obligation
de tenir ce qui n'a pas été enseigné dés le commencement.

D’ailleurs, outre le Christ et les apotres, la raison nous dit:
1° que la religion véritable doit étre a la fois une et variée (voir
le Zraité de la rveligion en général), et que, par conséquent, la
véritable Eglise chrétienne doit étre, elle aussi, une et varide; —
2° que le besoin de variété n’est pas moins nécessaire, dans la
nature, que le besoin d'unité. Cette loi du monde naturel a sa loi
parallele dans le monde surnaturel. Partout la multiplicité des
formes, quand elle n’altére pas le fond ou l'essence des choses,
augmente la beauté, repose la vue et "ame. Aucun homme n’est
semblable a un autre homme, et cependant ’humanité est une;
aucune langue n'est semblable a une autre langue, et cependant le
langage humain est un. Plus on étudie la nature, plus on admire
son unité¢ merveilleuse, mais aussi sa variété inépuisable. La science
est une, mais les sciences sont multiples; et que serait la science
une, si les sciences n’existaient pas avec leurs variétés?® que serait
I’humanité une, si les individus n’existaient pas avec leurs dissem-
blances? que serait la littérature, une comme art, si les littératures
et les littérateurs n’existaient pas avec leur multiplicité de formes
et méme avec leurs disparates? S’il en est ainsi dans les choses
humaines, si la beauté de l'univers et de la société vient des
variétés harmonisées qu'ils contiennent, pourquoi n’en serait-il pas
ainsi entre les Eglises? II n’y a qu’une seule Eglise chrétienne uni-
verselle, mais il y a plusieurs Eglises particulieres, et ce sont les
variétés harmonisées de celles-ci qui font la beauté une de celle-la.
Pourquoi se ressembleraient-elles jusqu’a l'uniformité? Cette unifor-
mité ne serait plus de la beauté. Que tout ce qui est divin soit un
en elles, trés bien: donc méme dogme, méme morale, méme grace,
mémes sacrements; mais que chaque Eglise ait sa forme a elle,
propre a son climat et 4 sa nation, & son caractére et a son his-
toire, & ses traditions et & ses usages, a sa maniére de voir, de
sentir et de faire, aux points de vue et aux opinions de ses
membres. La lyre parfaite a plusieurs cordes, et il y a plusieurs
demeures dans la maison du Pére céleste. Un des points sur lesquels
St. Augustin insiste le plus dans sa théologie, cest la variété
des usages dans les différentes Eglises, et la nécessité de les
respecter. Il voulait I'unité et non Puniformité, 'unité dans la foi
et la variété dans les actes. Donc méme croyance, mais cérémonies
diverses; méme dogme et méme décalogue, mais disciplines diverses;
méme évangile, mais explications théologiques diverses, selon les
différentes tournures des esprits et les différents points de vue de
la science?).

Y Voir Le Catholigue national, du z juin 1894: « La variété dans lunité.»
q f ) 94



— 691 —

II. Apres ces considérations générales, précisons. Etant donné
le principe de bon sens que la variété ne doit pas con#redire
I'unité, et le principe de foi chrétienne qu'il doit y avoir unité
dans les choses divines, il résulte clairement, d’une part, que la
variété ne doit exister que dans les choses humaines, et, d’autre
part, qu’elle peut exister dans toutes les choses humaines.

Or, les éléments humains dans I’Eglise sont: la théologie ou
la spéculation théologique, les prescriptions humaines, les rites
d’origine humaine, et la discipline purement humaine. En effet:
1° si les enseignements mémes du Christ sont obligatoires pour
tous ses disciples, les explications humaines de ces enseignements
et les applications diverses que les hommes peuvent en faire, ne
sont qu’humaines; elles ne peuvent pas, par conséquent, étre im-
posées comme divines; donc elles doivent étre libres; — 2° si tous
les chrétiens doivent étre uns dans la morale imposée par le
Christ, ils peuvent varier dans les maniéres de l’observer; car il
est incontestable qu’il y a plusieurs mani¢res de faire le bien et
de pratiquer la vertu; — 3° si tous les chrétiens doivent étre uns
dans la pratique des rites d’origine divine, ils peuvent varier dans
les rites additionnels qui leur sont inspirés par les besoins du
milieu ou ils vivent (climat, race, ¢poque, mceurs, traditions, cir-
constances); — 4° si tous les chrétiens doivent étre uns dans la
soumission a4 la constitution divine de I'Eglise, on peut évidem-
ment varier dans les parties non divines, dans les détails discipli-
naires et administratifs, détails que lhistoire ecclésiastique nous
montre effectivement multiples et différents dans toutes les Eglises
particulieres autonomes.

Nous verrons, dans ce méme chapitre (§. VI), comment la
doctrine des Péres et les faits de Dhistoire justifient cette these.
Bornons-nous donc ici & remarquer: que la sage variété n’est nulle-
ment opposée a la sage unité, et que la diversit¢ des formules
n'implique pas toujours la contradiction dans la doctrine; que, de
méme qu'une langue peut étre parlée de plusieurs manieres et
donner lieu a plusieurs dialectes, ainsi une meéme formule peut
étre expliquée de plusieurs fagons et le méme dogme peut donner
lieu a plusieurs opinions théologiques; que le dogme, pour exercer
une action sur la vie, doit se convertir en sentiment; que nos sen-
timents nous sont trés personnels et que nous y mettons notre
marque; que, de méme que chacun a le droit d’interpréter a sa
fagon et au gré de son cceur tel morceau de musique, telle ceuvre
d’art, tel sujet littéraire, ainsi chaque intelligence a le droit d’in-
terpréter les vérités, quelles qu'elles soient, qui lui sont €noncées;
que les plus grands saints ont été ainsi trés divers; que la grice,
loin d’étre compromise par cette variété des actes, des formes et



— 0692 —

des résultats, n’en est que plus admirable; que la sagesse de Dieu
elle-méme est multiforme (multiformis sapientia Dei; Zphes. 11,
10), et que Dieu a parlé a nos peres de plusieurs maniéres
(multisque modis olim Deus loquens patribus; Hacbr. 1, 1); que
les Peres, par les grandes libertés qu’ils ont prises dans leurs spé-
culations théologiques et dans leurs mesures disciplinaires, si
diverses, nous autorisent et nous incitent méme a user des mémes
droits et a modifier aussi les canons, comme ils 'ont fait, suivant
les besoins spirituels des Eglises et des époques.

C’est ainsi que 1'Eglise chrétienne apparait dans sa vraie
lumiere et dans son vrai jour, et que sa beauté réelle resplendit,
semblable a ces triptyques que les regards superficiels prennent
pour des tableaux disparates ou brisés, et qui ne sont en réalité
que des parties harmonieuses d'un seul tout, parties séparées par
un cadre, mais, dans le fond, exposant le méme sujet. Ainsi
comprise, 'Eglise peut aussi étre comparée a un chant parfaite-
ment un, chant dont les parties multiples, chantées par des chceurs
multiples et des voix différentes, n’en sont que plus mélodieuses.
Il faut donc condamner, d'une part, les excessifs qui, exagérant
la variété, tombent dans les divisions et les contradictions; et,
d’autre part, les excessifs qui, exagérant l'unité, tombent dans
I'identification erronée des contraires, a l’exemple des unitariens
qui ont nié la Trinité, des monophysites qui ont nié¢ les deux
natures en J.-C., des monothélites qui ont nié ses deux volontés,
des transsubstantialistes qui nient la substance du pain et du vin
dans l'eucharistie, etc. Ici comme partout, la vérité est dans le
juste milieu.

§ V. De la rupture de I'unité de I'Eglise,.

Cette rupture peut se faire par 1'hérésie, par le schisme et
par ’excommunication.

I Hérésie. Ce mot vient de aipears, wipsiv, prendre, enlever,
choisir: U'hérétique prend parti, fait un choix, enléve de la totalité
des vérités divines une ou plusieurs de ces vérités pour les rejeter,
et il se sépare ainsi de ceux qui restent fidéles & la vérité primitive
et intégrale, Ce mot se trouve déja dans le N. T.: heresis saddu-
ceorum (Act V, 17); de haresi Phariseorum (A¢t. XV, 5); oportet
et hareses esse, ut et qui probati sunt, manifesti fiant in vobis
(I Cor. XI, 19); opera carnis . .. dissensiones, secte (Gal. V, 20)-
Ce mot a été pris dans des sens trés larges, et on en a abusé
maintes fois: au Ve siécle, on a appelé « hérétique » celui qui com-
mettait une erreur touchant un sujet religieux quelconquel’), en

) Voir Philastr. episc. Brixiens., Hwreseon catalogus.



— 693 —

972 celui qui méprisait formellement les canons, en 1065 l'inces-
tueux, en 1112 le partisan des investitures, en 1409 celui qui
s’obstinait dans le schisme, en 1415 celui qui manquait de charité
et de grice sanctifiante, pendant tout le moyen Age l'usurier. Au
XVII® siecle, le P. de Bérulle a été¢ accusé d'hérésie par les
jésuites, parce qu’il ne cachait pas leurs défauts; Bossuet passe
pour avoir dit que la différence entre le catholique et 1’hérétique
consiste en ce que le catholique n’a pas d’opinion, tandis que 'h¢-
rétique en a unel). Sulpice Sévere a méme écrit: Tum solis oculis
judicabatur, ut quis pallore potius aut veste quam fide hareticus
®stimaretur ). Bref, on a si souvent traité d’hérétiques les plus
grands penseurs que ceux-ci se sont quelquefois glorifiés d'étre
hérétiques ou ont glorifié I'hérésie?).

Pris dans son sens strict, le mot « hérésie » signifie altération
du dogme, c’est-a-dire de la vérité enseignée par J.-C.%). Cette
altération pourrait étre totale; et, dans ce cas, elle ne se distin-
guerait de l'apostasie qu'en ce que l'apostasie est le rejet complet
de la religion, tandis qu'on pourrait concevoir 1'hérésie totale
comme l'altération seulement des dogmes, dogmes que ’hérétique
pourrait vouloir conserver, tout en les altérant, ainsi que la pratique
des rites et de la discipline. De fait, 'hérésie n’est jamais qu’une
altération partielle d'un ou de plusieurs dogmes; en sorte qu’il n’y
a pas d’hérésie absolue, qu’on peut étre hérétique sur un point
sans ’étre pour cela sur d'autres, et qu'ainsi un systéme ou une

Eglise peuvent étre hérétiques sans étre par le fait completement
dans l'erreur5).

1) 1l a voulu dire que le catholique croit aux dogmes et n’a pas d’opinion qui
leur soit contraire, tandis que ’hérétique professe des opinions contraires aux dogmes.
Voir ses Buvres, édit. Vives, T. XVII, p. 112.

%) Edit. Lavertujon, T. II, p. 173, préface.

8) C’est ainsi que Chateaubriand a écrit dans ses KEfudes historiques: «Les
hérésies ne furent que la vérité philosophique ou I'indépendance de I'esprit de 'homme
refusant son adhésion & la chose adoptée... Toujours il y aura des hérésies, parce
que I'homme né libre fera toujours des choix. L’hérésie... constate une de nos plus
nobles facultés, celle de nous enquérir sans contréle et d’agir sans entraves.»

%) On lit dans Thomas d’Aquin: « Hewresis est infidelitatis species, pertinens ad
eos qui fidem Christi profitentur, sed eus dogmata corrumpunt»; — dans Bergier
(Dict. de Théol., art Héréticité et Hérétigue: « Démontrer I'héréticité d'une opinion,
c’est faire voir qu'elle est formellement contraire & un dogme de foi décidé et pro-
fessé€ par 'Eglise catholique. Héréticité est L'opposé de catholicité et d’orthodoxie.

Hérétique, sectateur ou défenseur d’une opinion contraire a la croyance de I'Eglise
catholique. »

5) Le jésuite de la Barre a écrit (Quinzaine, 16 novembre 1898, p. 149):
«Une hérésie, un systéme particllement faux est le plus souvent une caricature de
la vérité. Il peut bien la défigurer; mais i/ en conserve cerfains traifs remarquables
qu’il exageére dans l'intérét de sa cause.»



— B0

Cette altération partielle peut se faire ou par soustraction d’une
ou de plusieurs vérités révélées, ou par addition d'une ou de plu-
sieurs doctrines humaines, surtout si cette doctrine humaine est
erroncée. Cette altération peut aussi se faire ou directement, en
soustrayant ou niant directement un dogme strict, ou en ajoutant
directement au dogme strict une doctrine qu’on voudrait imposer
comme dogme et qui de fait n’en est pas un; owu zndirectement,
en enseignant comme simple opinion une doctrine qui serait incon-
ciliable avec le dogme strict. En enseignant cette doctrine comme
une simple opinion sans la donner comme un dogme, on ne touche
pas directement au dépot du dogme meéme, et on la laisse en
dehors de ce dépot; cependant, comme elle est une erreur, elle
blesse indirectement et dans une certaine mesure le dogme méme;
elle ne lui est pas complétement contraire en ce sens qu’elle ne
prétend pas étre de foi et qu'elle ne s’introduit pas dans le dépdt
méme du dogme, mais elle l'attaque néanmoins, quoique de loin
et indirectement.

Il importe au plus haut point de distinguer ’hérésie objective
ou matérielle, et la culpabilité formelle d’hérésie ou hérésie sub-
jective. L’hérésie objective ou matérielle est altération méme du
dogme, considérée en elle-méme comme erreur et indépendamment
de 1’état d’esprit de celui qui la commet; tandis que I'hérésie sub-
Jective est celle que 'on sait ou que lon croit étre une altération
ou une négation de la doctrine de J.-C. On peut, en effet, com-
mettre une hérésie objective ou matérielle, sans le savoir et sans
le vouloir, en se croyant de bonne foi dans la vérité; et alors on
est matériellement, objectivement hérétique, mais sans étre coupable
d’hérésie, la culpabilité morale étant toujours subjective. Lorsque
IEglise a constaté qu’une doctrine est objectivement hérétique, elle
doit la condamner comme telle et déclarer matériellement héré-
tiques toutes les personnes qui la professent; mais comme elle ne
peut pas constater que leur conscience est de mauvaise foi et
qu'elles sont subjectivement hérétiques ou coupables d’hérésie, il en
résulte qu'elle ne peut pas les traiter comme subjectivement ou
formellement coupables d’hérésie. L’hérésie objective suffit toute-
fois pour que I'Eglise ait le droit et le devoir de déclarer séparé
de I'Eglise visible ou du corps de 'Eglise celui qui la commet
sciemment ou non; mais 'Eglise ne saurait le @éclarer séparé de
I'Eglise invisible ou de I'dme de I'Eglise, soit parce que les cons-
ciences lui échappent, soit parce qu'un hérétique matériel peut
I’étre de bonne foi, sans le savoir et sans le vouloir, et que par
sa bonne foi et par sa bonne volonté il appartient a I'Eglise
invisible ou a4 I'ame de I'Eglise, comme il a été dit antérieure-
ment (ch. V).



— 695 —

Jai dit que I'Eglise déclare séparés de I'Eglise visible les
hérétiques matériels. En effet, elle ne peut faire qu'une déclaration:
car ce n'est pas elle qui sépare de I'Eglise les hérétiques, ceux-ci
s'en séparant eux-mémes par le fait méme de leur hérésie. L’Eglise,
par sa déclaration, ne fait que rendre officiellement notoire la
séparation déja réelle.

De méme que ce n’est pas la définition de I'Eglise qui fait
les dogmes, mais qui seulement les fait connaitre, ainsi ce n’est
pas sa condamnation qui fazz 'héréticité d’une doctrine; elle la
fait connaitre seulement, ou la proclame officiellement. Il a été
démontré qu'une vérité esz un dogme parce quelle a été en-
seignée par J.-C., et non pas parce qu'elle est enseignée par
I'Eglise!). L’Eglise l'enseigne, parce quelle est déja un dogme,
ce qui est bien différent. Le témoignage constant, universel et
unanime de V'Eglise fazt connaitre le dogme, qui est déja dogme
par le seul fait qu’il a été enseigné par J.-C.; ce témoignage n’est
donc qu’un moyen de connaitre le dogme, mais il n’est ni la source
ni la raison d’étre du dogme. De méme, ce n’est pas la condam-
nation d'une doctrine par I'Eglise qui la fazf hérétique; cette
condamnation la montre seulement ou la faz? connaitre comme
hérétique.

On voit deés lors combien se trompent les théologiens qui
prétendent qu'une hérésie n’est hérésie qu’a partir de la déclaration
de I'Eglise, et que, tant que I'Eglise ne 'a pas déclarée hérétique,
on peut I'enseigner sans étre hérétique. Cette théologie est erronée:
car dés qu’on sait qu'une doctrine est hérétique (et on peut le
savoir avant que I'Eglise l'ait déclaré), on ne peut enseigner cette
doctrine sans se rendre coupable d’hérésie; de méme que, des
qu'on sait qu'une doctrine a ¢été enseignée par le Christ (et on
peut le savoir avant que 'Eglise le déclare), on doit croire cette
doctrine comme de foi divine, parce qu’elle est déja par elle-méme
de foi divine.

Bergier a donc tort de définir Phérésie « une erreur volontaire
et opinidtre contre quelque dogme de foi»; cette erreur volontaire
et opinidtre constitue la culpabilité d'hérésie ou I'hérésie subjective,
mais non ['hérésie objective. L’Eglise, ne lisant pas dans les cons-
ciences (dont Dieu seul est juge), ne peut pas constater si l'erreur
est volontaire et opiniatre.

André a donc tort, lorsque, dans son Cours de Droit canon
(art. Hérésie), il rappelle cette maxime du canon 28 de la cause 24,
quest. 3: < Hereticus est qui alicujus temporalis commodi et
maxime vanz glorie principatusque sui gratia, falsas ac novas

1) Voir le Traité du dogme, de la foi et de la science.



— 696 —

opiniones vel gignit vel sequitur », et ajoute: « Ce #'est pas lerreur
d'elle-méie gqui caractévise ['hérvésie, il faut pour cela qi’elle soit
jointe a lopinzatreic; de sorte que celui qui, apres s'étre trompé,
reviendrait de bonne foi a la vérite, me serait pas censé avoir ét¢
hérétigue; c’est le canon 29, cause 24, question 2, qui le décide
ainsi. » Cette doctrine est manifestement erronée, parce qu’elle con-
fond I'hérésie en elle-méme et la culpabilité d’hérésie, en d’autres
termes, I'hérésie objective et I’hérésie subjective. L’'opiniatreté carac-
térise, non I'hérésie (qui est une erreur, opinidtre ou non), mais la
culpabilité d'hérésie. C'est grice a cette confusion que I'Eglise
romaine s’est adjugé le droit de torturer les hérétiques comme
coupables d’hérésie volontaire et opiniatre, ce qu’il n'était pas en
son pouvoir de constater.

Le P. Ingold a donc tort, lorsqu’il dit, lui aussi, que «c’est
I'opiniatreté dans la défense de lerreur qui constitue I'hérésie», et
lorsqu’il s’appuie sur cette fausse maxime pour prétendre que
Bossuet, en combattant 'infaillibilité papale, n’a été que dans l'erreur,
et non hérétique?!). Si linfaillibilité papale est un dogme en soi
(et aux yeux de Rome elle en est un), Bossuet, en la niant, est
tombé évidemment dans une hérésie objective, sans étre toutefois
coupable d’hérésie (sa bonne foi €tant certaine). Le P. Ingold
place 'essence de ’hérésie dans la condamnation qu'en fait I'Eglise
(actuellement le pape): il ne voit pas que ce qui constitue l'erreur,
c’est 'erreur méme, et que, condamnée ou non, ['erreur est toujours
I'erreur.

Sur les erreurs multiples et graves que Rome commet au
sujet de Uhérésie, voir le Zrazté de I'Eglise rvomaine.

II. Schusme. Ce mot vient de aylouc et de oyilerr, séparer,
couper : le schismatique se sépare, se retranche de 'Iiglise, non pas
par le rejet d’'une ou de plusieurs vérités révélées (ce serait alors
une hérésie), mais par le rejet d'une décision disciplinaire prise
par une autorité supérieure, ou par un acte opposé a cette déci-
sion (par exemple, la consécration d'un évéque non légalement €lu,
la formation d’un parti agissant illégalement dans 'Eglise). Le mot
schisme se trouve aussi dans I’Ecriture: Et non sint in vobis schis-
mata (/ Cor. 1, 10); etc. On a abusé souvent du mot «schisme>
comme du mot «hérésie». Encore maintenant, en Orient, on traite
facilement de schismatiques les membres d’'une Eglise particulicre
qui revendique son autonomie et qui, se trouvant dans des cir-
constances nouvelles, se soustrait 4 la juridiction ordinaire a laquelle
elle avait été soumise jusque-la. Il est évident que changer une

VY Bossuet et le jansénisme, p. 2.



— 697 —

administration ecclésiastique, qui de sa nature est changeante, n'est
rompre ni I'Eglise, ni Punité de I'Eglise (voir n° 2 et 3: En quoi
I'Eglise doit etre une). D’apreés les papistes, sont schismatiques
tous les chrétiens, méme non hérétiques, qui se détachent «de
I'unité du siege romain». Les papistes se trompent: parce qu'il
est faux, comme nous l'avons déja constaté, que le siége romain
soit le centre de P'unité de I'Eglise!); 2° parce que ce si¢ge, loin
d’avoir fortifié I'unité de I'Eglise, a été de fait, au contraire, une
cause de divisions et de schismes: c'est ce siege qui, au IX® siecle,
s’est séparé de l'liglise des huit premiers siccles?); c’est lui qui,
pendant le moyen dge, a provoqué par ses scandales et ses ambi-
tions, la plupart des divisions occidentales; c’est lui qui, au
XVI® siecle, a poussé les protestants a la rupture, etc., etc.; et
actuellement I'Eglise romaine ou papiste est manifestement cou-
pable de schisme et d’hérésie envers U'Eglise catholique ou uni-
verselle ®).

Il importe de remarquer, tout en condamnant les schismes, les
sectes et les sectaires, qu’il y a du bien dans le mal et de la vérité
dans lerreur; que telle secte, en se s¢parant de 'Eglise, méme pour
une raison mauvaise, emporte cependant avec elle telle vérité chré-
tienne et telle vertu chrétienne, auxquelles elle s’applique de toutes
ses forces et qu’elle met quelquefois mieux en relief que les fidéles
restés dans l'unité de I'Eglise. De la la nécessité¢ de tout éprouver
(ommnia probate), de retenir ce qui est bon (guod bonumn est tenete),
et de rendre hommage au bien partout ou il se trouve, meme
dans des ennemis (seniper quod bonum est sectamini in invicem et
tn ommnes*). Non certes que nous approuvions l'hérésie ou le
schisme. Entre ceux qui célebrent «le bienfait de l'hérésie pour
la piété chrétienne®) » et saint Paul qui la condamne comme une
ceuvre antispirituelle et antichrétienne, nous n’hésitons pas; mnous
préférons la raison droite et positive de saint Paul a tous les pa-
radoxes de la fantaisie. Mais nous avouons volontiers qu’a quelque
chose malheur est bon et qu'il y a du bien dans le mal, sans trans-
former pour cela le mal en bien.

1) Voir, pour plus ample démonstration, le 7raité de I'Eglise romaine.

M) Voir mon étude: L’ancienne et la nouvelle Eglise catholique, en Occident,
du IX® siécle @ I'épogue actuelle; Revue, 1896, p. 264-280.

%) Voir mes ouvrages: Comment I'Eglise vomaine n'est plus catholigue, 1872;
et La Papauté antichrétienne, 1873; — les ouvrages de Guettée : La Fapauté schis-
matique, 1863; et La FPapauté héréfigue, 1874.

%) Voir, dans le Catholigue mational du 10 mars 1goo, D. 18: Les secles et
Pesprit sectaire.

) Voir le discours de M. le prof, P. Chapuis sur «le bienfait de Uhérésie
pour la piété chrétienne s, dans la Rewue chritienne, décembre 1902, p. 409-419.



I Excommunication: peine ecclésiastique qui place le puni
en dehors de la communion de I'Eglise. Elle n’était infligée dans
Pancienne Eglise que pour les fautes trés graves et connues, Elle
pouvait étre partielle et ne priver, par exemple, que de la com-
munion eucharistique, ou totale et exclure de toute participation
aux offices et aux charges de I'Eglise. L’une et l'autre étaient
tenues pour illicites, quand elles était prononcées contrairement
aux canons, et pour nulles, quand elles étaient fondées sur des faits
inexacts. En tout cas, partielle ou totale, licite ou valide, ’excom-
munication n’excluait que de la communion de I'Eglise visible, et
non de I'Eglise invisible, celle-ci échappant au jugement de I'Eglise
visible.

Ces notions générales établies, examinons les questions sui-
vantes :

1° Est-il permzs a T'Eglise d’excommunier quelqu’un de ses
membres? Oui: car toute société a le droit d'expulser le membre
indigne qui la compromet; c’est pour elle une question d’honneur
et quelquefois méme d’existence. L'Eglise, comme société religieuse
visant a la sainteté, a plus que toute société profane le droit d’étre
séveére. Lorsque saint Paul a dit qu’il faut qu’il y ait des hérésies
(I Cor. XI, 19), il a dit simplement qu’elles sont inévitables, étant
données les ignorances et les passions des hommes; mais il ne les
a nullement justifiées, et, loin d’avoir dit qu’il fallait les tolérer, il
a écrit a Tite (III, 10): Heereticum hominem post unam et secun-
dam correptionem devita. Et il a approuvé 'expulsion de l'inces-
tueux de Corinthe (I Cor. V, 2). Sans doute, le mot « excommu-
nication » ne se trouve pas dans [’Ecriture; mais on voit que la
chose y est.

On objecte: @) A Jacques et a Jean qui priaient Jésus de
faire descendre le feu du ciel sur une ville de Samarie qui avait
refusé de les recevoir, il répondit: «Vous ne savez de quel esprit
vous étes; le Fils de 'homme n'est pas venu perdre les ames,
mais les sauvers (Luc, IX, 55-56). Donc excommunier n’est pas
agir selon lesprit chrétien. — Réponse: Si I’excommunication con-
sistait a faire descendre le feu du cicl sur le coupable, elle serait
en effet contraire & l'esprit du Christ; mais elle ne doit consister
que dans le signalement du coupable aux fidéles, lorsque les inté-
réts spirituels l'exigent. Or les paroles du Christ n’interdisent pas
cette mesure de prudence, qui a précisément pour but de sauver
les dmes menacées.

4) On objecte: Un homme de bonne foi ne saurait étre puni;
or qui peut prouver qu'un hérétique et un schismatique sont de
mauvaise foi? Donc la justice exige qu’on les tolére. — Réponse:



— 699 —

Il ne s’agit pas de juger de la bonne foi ou de la mauvaise foi
d’un hérétique, d’un schismatique, d'un pécheur quelconque, mais
seulement du mal qu’il cause, volontairement ou non, par l'erreur
objective, ou par le schisme ou par les crimes dont il est 'auteur.
Dieu juge sa conscience; 'Eglise ne la juge pas, mais elle a le
devoir de mettre les fideles en garde contre l'erreur, contre le
schisme, contre le vice. L’excommunication n’a pas d’autre but.
Donc autant nous respectons la bonne foi des coupables, laquelle
n'est pas en question, autant nous maintenons le droit et méme le
devoir qu’a 'Eglise de condamner la conduite extérieure de ses

membres lorsque cette conduite est vicicuse et qu'elle peut induire
au mal les fideles?t).

2° Ce droit d’excommunzer implique-t-il le droit de maudire
et d’anatiématiser? De fait, ces trois expressions ont été¢ souvent
considérées comme synonymes; mais elles ne le sont pas. — En
soi, 'excommunication n’implique pas la malédiction: car qui dit
malédiction dit imprécation et méme imprécation impitoyable; et
I'excommunication ne va pas a ces extrémités. En outre, la malé-
diction a un caractére de durée que n’a pas la simple excommu-
nication. — L’excommunication n’implique pas non plus l'ana-
theme. Il est vrai que, étymologiquement, anathéme signifie sim-
plement séparation; mais, de fait, le mot a pris un sens péjoratif

et odieux, que n'a pas le mot «excommunication». — Au point
de vue juridique, la confusion de ces trois mots est aussi répré-
hensible, d’aprés la maxime: odiosa sunt restringenda. — Au point

) Nous souscrivons volontiers 4 cette déclaration d’un théologien romaniste :
«La mauvaise foi n’est peut-étre pas aussi commune que le pensent certains esprits,
impatients de la contradiction. I1 y a des gens qui s’imaginent volontiers qu'on n’est
pas de bonne foi quand on ne pense pas comme eux. C’est 13 une ficheuse dispo-
sition dont il faut nous préserver a tout prix. La mawvaise foi d’un adversaire ne se
Présume jamais. Pour y croive, il faut qu'on en ait la prewve. Jusque-la il est juste
que nos contradicteurs bénéficient de la présomption de bonne foi» (M. Vacandard,
De la tolérance religieuse, dans la «Revue du clergé \frangais», 15 décembre 1902,
p. 117-118). — Et lorsque la mauvaise foi est démontrée, faut-il frapper? M. Va-
candard répond: « Le conseil me parait peu humain. /7 semble gu'un chrétien doive
tenir une awutre conduite. En somme, cet adversaire qui a le tort de s’obstiner dans
la mauvaise foi, n’en a pas moins une 4me 3 sauver. N’est-il pas & craindre que la
violence de notre langage ne lui rende le retour & la vérité plus pénible et plus
répugnant?,.. Plus fait douceur que violence... Ce n’est plus seulement une attitude
sereine & garder, c’est une vertu héroique a pratiquer. Mais qui oserait dire que le
courage d’un vrai chrétien n’est pas & la hauteur d’une telle vertu? Donc, ici encore,
que la devise de saint Augustin soit notre régle ; Interficite erroves, diligite homines. »
M. Vacandard avoue qu’il y a des chrétiens intolérants, mais il remarque que «la
faute en est 4 la nature humaine; que l'intolérance n’est pas le monopole du chris-
tianisme; que les libéraux qui n’ont aucune foi religieuse, sont tout disposés a com-
fisquer la liberté de ceux qui ne pensent pas comme eux».



— 700 —

de vue chrétien, on peut se demander si maudire et anathématiser
dans le sens odieux actuellement attaché a ces termes, sont choses
permises. Le Christ a été la bonté méme envers les Samaritains,
et il a prié sur la croix pour ses persécuteurs: ¢ Pater, dimitte
illis, non enim sciunt quid faciunt» (Luc, XXIII, 34). S'il a employé
souvent la locution «ve vobis», c’était pour blamer et plaindre,
mais non pour maudire et anathématiser. De plus, il a dit qu'il
faut considérer comme un payen et un publicain celui qui n’écoute
pas 'Eglise, mais il n’a pas dit qu’'en les ignorant, en cessant
d’avoir avec eux des relations d’Eglise et de confraternité religieuse,
il fallait les maudire et les anathématiser. Saint Paul s’est méme
¢levé contre ceux dont la bouche est pleine de malédiction et d’a-
mertume (quorum os maledictione at amaritudine plenum est;
Rom. 11, 14); et il a remarqué que le Christ, en se faisant pour
nous malédiction, nous a précis¢ment rachetés de la malédiction
de la loi (Ga/ III, 13). Saint Pierre a recommandé de ne pas
rendre la malédiction pour la malédiction: Non reddentes malum
pro malo, nec maledictum pro maledicto, sed e contrario benedi-
centes (I Ep. III, ¢). Et dans 'Apocalypse (XXII, 3), il est dit:
Et omne maledictum non erit amplius. — Quant a 'anathéme, il
ne nous est pas représenté sous un jour plus favorable. Clest
Pierre qui, lorsqu’il renia le Christ, commenca a «anathématiser »
et a jurer qu'il ne connaissait pas cet homme (Marc, XIV, 71).
Saint Paul a désiré étre anathcme et séparé du Christ pour ses
freres (Rom. 1X, 3). Cependant, dans sa I Ep. aux Corinthiens
(XVI, 22), il a écrit: Si quis non amat Christum, sit anathema,
Maran Atha. Et dans U'Ep. aux Galates (I, 8-9): Si quis vobis
evangelizaverit preter id quod accepistis, anathema sit. Saint Paul
n’a prononcé l'anathéme que pour ces deux cas; et l'on voit qu'il
employait lui-méme ce mot dans son sens étymologique (maran
atha); rien de plus.

3° L’excommunication prohibe-t-elle foute relation entre les
fideles et l'excommunié? L’excommunication impose aux fidéles
'obligation de veiller prudemment sur leur foi et leur vertu, et de
se prémunir le mieux possible contre Uerreur et le vice. Cette pru-
dence varie suivant les circonstances, les milieux et les moceurs;
et elle ne saurait imposer les mémes mesures a toutes les €époques.
De fait, aucun précepte du Christ ni des apOtres n’interdit Zoule
relation entre les fidéles et 'excommunié. Saint Paul s'est borné a
prohiber la communication «dans les ceuvres infructueuses des
téncbres» (Lpk. V, 11) et « dans les péchés d'autrui» (7 Zzm. V,
22). Nous avons déja dit qu'il a recommandé a Tite d’céviters
Ihérétique aprés un ou deux avertissements; or on peut s’efforcer



— 701 —

d’éviter 1'hérétique sans pouvoir réussir toujours a écarter ses dé-
marches et sa présence. Saint Jean (II°* Ep. 10-11) a recommandé
de ne pas recevoir chez soi celui qui est infidéle 4 la doctrine
du Christ, de ne pas lui donner le salut (ave) et de ne pas parti-
ciper a ses ceuvres c<mauvaises». Or cette recommandation ne
prohibe pas foute welation. On peut donc pratiquer les recomman-
dations apostoliques et la vertu de prudence, sans manquer aux
devoirs de justice sociale et de charité chrétienne, la justice et la
charité étant d’ailleurs conciliables avec la prudence.

4° Ces défenses apostoliques doivent-elles étre étendues a celui
qui n'est pas nommément excommunzé ? La prudence dit que chaque
fidele doit se prémunir contre la contagion de l'erreur et du vice,
contre la fréquentation des personnes dangereuses; et l'on peut
comprendre parmi celles-ci celles que l'on croit étre hérétiques
(méme si elles ne sont pas nommément excommuniées), & moins
toutefois qu'on ne soit en état de réfuter facilement leur hérésie
et de résister facilement a leurs mauvais exemples. — Ce devoir
de prudence rempli, il faut remplir également ceux qu’imposent
la justice et la charité. Or, d’une part, la justice dit que quiconque
n'est pas excommunié nommément par les autorités compétentes
de I'Eglise, ne saurait I’étre par un simple frere, celui-ci n’ayant
pas d'autorité a exercer; d’autre part, la charité doit étre encore
plus bienveillante que la simple justice. Donc, en toute justice et
en toute charité, aucun frére ne saurait, de son chef, repousser
publiquement et officiellement 'acte religieux d'un frere que les
autorités de I'Eglise, qui doivent sauvegarder la foi et la morale,
ne jugent pas a propos d'excommunier nommeément.

5° Peut-on ne pas tenir compte d'une excommunication z//z-
cite ou nulle? On le peut. Le simple bon sens l'affirme, et la pra-
tique de I'Eglise le confirme. Origéne a dit: « Dieu méme ne pour-
rait pas lier celui qui n'est pas lié par les chalnes du péché; a
combien plus forte raison doit-on reconnaitre que nul évéque, nul
Pierre ne le peut.»> Saint Jérome: « De méme que le prétre ne
rend point lépreux une personne pure, ainsi I'évéque et le pretre
ne peuvent ni lier ceux qui ne sont pas coupables, ni délier ceux
qui sont innocents. » Saint Augustin: «Si quelque fidéle est frappé
d’anathéme injustement, cet anathéme injuste fait plus de mal a
celui qui le lance qu’'a celui qui le souffre en patience. Le Saint-
Esprit, & qui il appartient de lier et de délier, ne se rend jamais
le ministre de la passion et de l'aveuglement des hommes... Les
chrétiens spirituels et ceux qui, animés d'un saint zeéle, tichent de
le devenir, ne sortent jamais de 'Eglise quand bien méme ils en
seraient bannis par la méchanceté des hommes; au contraire, leur

Revue intern. de Théologie. Heft 44, 1903. 46



— 702 —

vertu devient plus pure par cette épreuve; et c’est pour eux une
chose plus utile d’avoir ¢été ainsi séparés de 'Eglise que d'y étre
toujours demeurés extérieurement unis; car, dans une telle situation,
ne s’¢levant pas contre 'iglise, la force invincible de leur cha-
rit¢ les affermit de plus en plus sur la pierre solide de l'unité. »
Le pape Gélase: «Celui contre qui on a prononcé une sentence
injuste, ne doit nullement s’en mettre en peine, parce qu’une sen-
tence injuste ne peut nuire a personne, ni devant Dieu, ni devant
I'Eglise. Qu’il ne désire donc pas d'étre déli¢, puisqu’il n’est point
lié. » Le pape saint Grégoire I®r: «Nous avons appris que Lau-
rent, notre frere et évéque comme nous, vous avait excommunié
injustement; c’est pourquoi nous vous écrivons de ne point vous
mettre en peine de cette excommunication et de participer comme
auparavant a la communion des fideles.» Telle est aussi la doc-
trine du pape Innocent III, de saint Bernard, de Pierre Lombard,
de Gerson, de Bossuet, de Quesnel, etc. ). Thomas d’Aquin a pré-
tendu que, lorsqu’il y a doute sur la validité de I'excommunication,
il vaut mieux s’en tenir a la sentence des juges, a moins que 'effet
n'en soit suspendu par un appel a l'autorité supérieure; mais on
peut penser, au contraire, qu’il est plus équitable de défendre celui
qui est peut-étre injustement frappé, tant qu’il n’est pas démontré
qu’il l'est justement,

6° Une FKEglise particuliere a-t-elle le droit de déclarer héré-
tique, schismatique et excommuniée une autre Fg/lzse particuliere?
Une Eglise particuliere a certainement le droit et méme le
devoir de condamner les erreurs et les vices qui lui paraissent
contraires a la doctrine et a la morale de J.-C.; mais elle n’a pas
juridiction sur une autre Eglise. 1.’Eglise universelle seule, réunie
en concile, a le droit de juger une Eglise particulicre, de la qua-
lifier et de la censurer. En tout cas, aucune Eglise particuliére, si
considérable soit-elle, n’est infaillible, en jugeant les personnes, a
fortiori en jugeant une autre Eglise; et son jugement ne saurait
étre obligatoire pour les autres Eglises,

7. Que faudrait-il penser d'une ZKZglise particuliere qui, en
présence d’'un membre coupable d’hérésie notoire et entrainant a
sa suite de nombreux fidéles, commencerait par réfuter cette hérésie
et par répliquer a toutes les instances de I'hérétique, puis le
prierait de cesser et de rétracter ses erreurs, lui adresserait ensuite,
s'il y avait lieu, les deux monitions dont parle St. Paul, et, dans
le cas oul il s'obstinerait et ne comprendrait pas qu'il doit lui-méme
sortir d’'une Eglise dont il viole la constitution et les principes
essentiels, le déclarerait nommément excommunié, mais sans pro-

) Voir, par exemple, I'Observatenr catholigue, septembre 1855, p. 10-13.



— 703 —

noncer ni malédiction ni anath¢me, et méme exprimerait, avec sa
vive douleur de se voir obligée de recourir a ’excommunication,
son désir et son espoir de pouvoir bientdt lever cette excommu-
nication, et, en attendant, prierait Dieu de le ramener a la vérité
et a l'unité de la bergerie? Cette Eglise agirait trés chrétiennement.

8. On peut donc prier pour les hérétiques, les schismatiques
et les excommuniés: Sans aucun doute, comme aussi pour tous
les pécheurs, pour les payens et pour les membres de toutes les
autres religions. Plus un homme est dans 'erreur, plus il est digne
de pitié; il en est de méme des criminels, d’autant plus malheureux
qu’ils sont plus éloignés de Dieu. Le Christ a prié pour ceux
qui lont crucifié. Il a dit lui-méme: Benedicite maledicentibus
vobis et orate pro calumniantibus vos (Lzc VI, 28). St. Paul:
Benedicite persequentibus vos, benedicite et nolite maledicere
(Rom. XI1I, 14). Maledicimur et benedicimus (7 Cor. 1V, 12). 1l
importe de remarquer que prier pour les pécheurs et les héré-
tiques n’est approuver ni le péché ni ,I'hérésie, surtout quand on
condamne expressément le péché et qu'on réfute I’hérésie.

9. Lorsqu'un hérétique ou un schismatique non excommuniés
nommément, ou un membre dune Eglise réputée hérétique ou
schismatique (membre non excommunié nommément), se présentent,
dans une autre Eglise, a l'office de la pénitence ou a la sainte
table, le prétre qui administre ces sacrements peut-il les leur
administrer, et les fidéles peuvent-ils recevoir ces mémes sacre-
ments en leur compagnie! — D’une part, le prétre qui traiterait
comme un excommunié¢ nommeément celui qui n'est pas nommément
excommunié, manquerait a la justice, a la charité, et violerait la
constitution de 1'Eglise en exercant une juridiction qu’il n’a pas. —
D’autre part, St. Augustin a exhorté les fidéles a recevoir les
sacrements, méme en compagnie des hérétiques, des schismatiques,
de tous les pécheurs en général. Il a rappelé, dans ce cas, Judas,
coupable, faisant la cene avec les onze; qui étaient bons. Il a
enseigné qu’aucun mélange des méchants ne doit effrayer les bons,
ni leur faire désirer de rompre les filets et de sortir des liens de
Punité, sous prétexte de ne point supporter dans le partage des
sacrements (in sacramentorum consortio) ceux qui n’appartiennent
point au royaume des cieux. Il veut que l'on reste «intra eamdem
sacramentorum communionem et connexionem», parce que les
sacrements divins sont et chez les bons et chez les méchants (et
in bonis esse et in malis sacramenta divina). Voir son Livre sur
lunité de I'Eglise, ou il montre que ce sont les donatistes, et non
les catholiques, qui veulent repousser de la pénitence et de la
sainte table ceux qui leur paraissent hérétiques et coupables. —



704 —

Enfin, toute Lglise qui se proclame ouvertement catholique ou
orthodoxe, qui récite publiquement le symbole de foi catholique
ou orthodoxe, et qui, avant de distribuer les sacrements aux
assistants, avertit ceux-ci qu’ils ne doivent recevoir la sainte
absolution et la sainte communion qu’autant qu’ils professent cette
vraie foi et qu’ils croient a ces mémes sacrements, cette Eglise,
dis-je, non seulement peut croire, mais doit croire que ceux qui
se présentent aux sacrements dans de telles conditions et ainsi
renseignés sont de vrais catholiques, de vrais orthodoxes, méme
quand ils appartiendraient extérieurement a une autre Eglise. Ce
serait cette dernicre qui pourrait les accuser de la dclaisser, mais
non celle a laquelle ils vont d’eux-mémes demander des pricres et
des secours relivieux. Ni le Christ, ni les apotres, ni I'Eglise uni-
verselle n’ont enseigné que l'inscription sur les registres de I'Eglise
est la marque de l'unité de 'Eglise, la preuve de I'orthodoxie, ou
la condition szwe gua non d'une sainte réception des sacrements.
Il va de soi qu'on ne peut qu'engager les personnes en question
a sortir publiquement et officiellement de I'Eglise particuliere qu’ils
croient erronée, et a entrer publiquement et officiellement dans
celle qu’ils croient vraie; mais rien ne prouve ni dans |'Ecriture,
ni dans les décisions de I'Eglise universelle, que cette sortie et
cette entrée, publiques et officielles, soient strictement obligatoires,
A celui qui objecterait que J.-C. a chassé les vendeurs du temple,
je répondrais qu’il ne s'agit pas ici de vendeurs, mais de solli-
citeurs; et que le Christ lui-méme a dit qu’il ne mettra pas dehors
celui qui vient a lui (et eum qui venit ad me, non ejiciam foras).
A celui qui insisterait en disant que, d'apres St. Paul, on ne peut
pas boire au calice du Seigneur et a celui des démons, je répon-
drais qu’il ne s’agit pas ici de chrétiens qui boivent au calice des
démons; et que St, Paul ajoute précisément, immédiatement apres,
que tout ce qui est permis n’est pas, par cela méme, convenable
(ommnia mihi licent, sed non omnia expediunt; omnia mihi licent,
omnia eedificant; / Cor. X, 22-23). Sur quoi Tertullien remarque
(de Exhortat. castit. n. 8): «Quod non prodest, oro te, bonum potest
dici?» (Voir, pour plus amples explications, le § VI de ce chapitre.)

10. Peut-on accorder a un hérétique, & un schismatique, a un
excommunié, les dernicves pricves et la sépulture ecccléstastique?
Quiconque sollicite les priéres’de U'Eglise, doit les obtenir, parce
quil exprime par la du repentir s'il a été coupable, et qu'il
rétracte ainsi ses erreurs passées. S'il s'agit d’un défunt et si sa
famille demande pour lui les pricres de la sépulture ecclésiastique,
il ne serait pas chrétien de les refuser: car J.-C. a ressuscité ‘16
fils de la veuve de Naim, et ni le fils ni la mére n’étaient ses dis-
ciples; c’est par miséricorde (misericordia motus) qu'il a agi ainst.



— 705 —

Par miséricorde aussi, le disciple du Christ doit accorder aux
morts tout ce qu’il peut leur accorder, Si le Christ a dit a ses
disciples de laisser les morts ensevelir leurs morts (Maszh. VIII, 22),
c’est dans un tout autre sens; il a voulu dire qu’il ne faut jamais
hésiter a le suivre, pas méme sous le prétexte qu'on doit aupa-
ravant ensevelir des morts.

§ VI. Confirmation de cette doctrine
par la tradition et par l’histoire de I'Eglise.

La doctrine qui vient d’étre exposée touchant ['unité de
I'lEglise (sa nature, son objet, son étendue, sa rupture), est celle
que les Peéres, méme les plus rigoristes, ont enseignée et que
I'Eglise cecuménique a pratiquée. Je dis «cecuméniques, en ce
sens que, si quelques Eglises particulieres ont suivi, sur certains
points, une discipline particuliére, 1'Eglise universelle a toujours,
comme telle, professé¢ les principes susdits.

I. Je ne saurais citer ici tous les Péres; je me bornerai aux
plus rigoristes, c’est-a-dire a ceux qui, comme Ignace d’ Antioche,
ont mis plus en relief la hiérarchie; ou qui, comme Tertullien,
ont plus insisté sur lapostolicité; ou qui, comme Cyprien et
Augustin, ont plus fait ressortir ['unité, et, en méme temps, la
faute de ceux qui la rompent.

St. Ionace d’ Antiocke. Bornons-nous aux trois épitres a Poly-
carpe, aux Ephésiens et aux Romains. — Dans 1'épitre a Polycarpe
(de Smyrne), il lui recommande l'unité: unitatis curam habe qua
nihil melius; mais en méme temps il ajoute: omnes tolera per cari-
tatem ... omnium infirmitates perfer, sicut et omnium Dominus:
ipse enim, inquit, infirmitates nostras portavit... Bonos si amas
discipulos, nulla tibi est gratia, pestilentiores autem mansuetudine
subige. Il compare I'évéque au pilote d'un navire. Il le prémunit
contre ceux qui enseignent une doctrine autre, méme s'ils parais-
sent dignes de foi: qui aliena docent et .fide digni videntur, non
-te perterrefaciant. Il lui recommande de tenir souvent des assem-
blées et des synodes; crebrius celebrentur conventus synodique.
I ajoute: Episcopo attendite, ut et Deus vobis. Pour lui, il aimerait
mieux étre avec ceux qui obéissent a l'évéque, aux prétres et aux
diacres. Il termine en disant: In Christo manete per unitatem Dei
et episcopi. Donc on voit son désir que les fidéles soient unis a
'évéque, mais avant tout a Dieu et au Christ; d’ou il suit que
I'évéque ne .doit étre suivi que lorsqu'il suit lui-méme Dieu et le
Christ 1),

1) Ignace d’Antioche donne son Credo dans D’épitre aux Smyrniens, et il con-
fesse T'unité du corps de I’Eglise (in unum corpus Ecclesi® sux, §p &vi aouatt
vile Exxdnoiag avrod).



— PO ==

Dans I'épitre aux Ephésiens, il enseigne que I'évéque doit
aimer les fidcles selon J.-C. (eum obsecro ut juxta Christum Jesum
vos amet); qu’ils doivent tous glorifier ].-C. de toutes maniéres,
en étant unis par la méme obéissance au Christ, par le méme
esprit, par la méme doctrine (eadem sententia, xeai 73] «vef yrauy),
et soumis a l'évéque et aux prétres. On voit qu’lgnace insiste sur
I'unité de 'Eglise, en ce sens que tous doivent étre unis au Christ,
qui est le centre, et que 1'évéque et les prétres doivent étre avant
tout soumis a ce méme Christ, pour que les fideles leur soient
soumis. Igitur ez zos oportet vivere juxta voluntatem Deiz in Chresto.
Et §'il faut suivre 'avis de I'évéque, c’est a la condition essentielle
que l'évéque enseignera et agira selon Dieu: hinc e/ vos decet
accedere sententiee episcopi, quz secundum Deum vos pascit. Le
college des prétres et de l'évéque a pour chef et gardien Jésus-
Christ (cujus collegii est dux et custos Jesus Christus). C’est donc
I'unité de tous en J.-C. et par J.-C. Ignace n’en connait pas
d’autre. Il ne dit pas aux fideles qu'ils sont les membres de
I'évéque, mais les membres du Christ; et s’il dit qu’ils dépendent
de I'évéque, c’est que l'évéque est lui-meéme sous la dépendance
du méme Christ (ut Ecclesia dependet a Domino Jesu). I dit que
la priere qui monte vers Dieu est celle de l'évéque ef de foute
[ g lise (episcopi et totius Ecclesia oratio consona). Il insiste sur
I'obéissance a 1'évéque, qu’'il compare au pere de la famille et au
maitre. Il ajoute, toujours dans le méme sens indiqué plus haut:
omnes secundum veritatem vivitis, et inter vos nullus sit heresi
locus, sed nec auditur nomen ullius nisz solius Fesu Chrisiz ver:
pastores el magistri. Et il les loue de ce quils sont fideles aux
enseignements de St. Paul. Il leur recommande d’« éviter» ceux
qui enseignent contrairement 4 la « doctrines> de Dieu: Nonnulli...
patrant quadam indigna Deo et sentiunt ea qua pugnant cum Det
doctrina ... quos oportet vos ut feras evifare. Ces hérétiques sont
des «chiens enragés», quos vitare oportet. Le seul médecin qui
guérisse est Dieu notre Peére: medicus solus Deus ingenitus. Et
aussi J.-C.: habemus etiam medicum Jesum Christum. C’est tout:
il ne nomme aucun autre médecin, ni 1'évéque, ni le prétre, n
Pierre, ni per onne. Il prémunit ensuite les fidéles contre ceux qui
enseignent une «doctrine perverse» et sément de la zizanie: ces
faux docteurs ne préchent pas J.-C., mais eux-mémes. Il ajoute:
Que le Christ vous en délivre, lui qui vous a établis «sur la pierre,
cest-a-dire sur les pierres choisies et adaptées a I'édifice divin d'u
Pére s (liberet vos Jesus Christus, qui supra petram vos fundavit
ceu lapides electos, coaptatos in divinum Patris ®dificium...). Donc
toujours le Christ et le Christ seul: Porro via omnis erroris expers
est Jesus Christus: ego enim, inquit, via et vita. Il leur dit a tous:



Estote ministri Dei et os Christi. 1l ajoute: Preuncipium vite, fides
finis ejusdem caritas ... Quanto graviores panas perpetuo dabunt,
qui moliuntur Christz doctrinam adulterare pro qua crucem et
mortem sustinuit Dominus Jesus Dei unicus filius. On voit qu'lgnace
prend le mot fides dans le sens doctrinal; il insiste en condamnant
celui qui embrasse la fausse opinion au lieu de la vraie: supplicio
subjicietur si imperitum sequatur pastorem ez falsam opinzonem
amplectatur pro wvera. Enfin, il termine ainsi: Firmi state in fide
Jesu Christi... in una et communi fide Dei Patris et Jesu Christi
unigeniti illius filii, ... ducem sequentes Paracletum, obedientes
episcopo et presbyterorum ccetui mente indivulsa, frangentes panem
unum, quod pharmacum immortalitatis est et mortis antidotum...
L’obéissance a I'évéque et au college presbytéral est donc subor-
donnée, avant tout, a l'obéissance au St. Esprit, et a la foi «une
et commune» en Dieu et en son fils unique Jésus-Christ.

Dans 'épitre aux Romains, Ignace aspire a étre dévoré par
les bétes pour rendre gloire au Christ, qui est «la vie des fidéles s.
Il va livrer son corps et verser son sang pour le Christ; il ne
veut que le pain céleste, qui est le corps du Christ, et le vin, qui
est le sang du Christ. Il ne parle que du Christ. Quoiqu’il écrive
aux Romains et qu’il mentionne les apotres Pierre et Paul, il ne
dit pas un mot de la prétendue prééminence de 1'Eglise de Rome
et de son évéque, pas un mot de ses prétendus privileges et de
sa prétendue autorité. Ce silence est significatif.

Tertullten a combattu comme de faux chrétiens non seule-
ment tels ou tels hérétiques, comme Praxéas, Hermogene, Marcion,
les Valentiniens, etc., contre lesquels il a compos¢ des écrits spé-
ciaux, mais tous les hérétiques en général, et cela dans son livre
De la Prescription'). Guettée a ainsi résumé la doctrine de ce
dernier ouvrage sur le point qui nous occupe?): « L'Eglise formait
une société parfaitement distincte de toute autre agglomération
plus ou moins chrétienne. Elle avait sa doctrezne, ses rites, ses pas-
teurs hiérarchiquement constitués. Tous ceux qui s’en séparaient
n’étaient plus considérés comme lui appartenant. Cet enseignement
de Tertullien, nous l'avons rencontré précédemment dans Justin,
Irénée et les autres écrivains des deux premiers siécles. On doit
donc le considérer comme d’origine apostolique, et par conséquent
regarder comme antiapostolique cette théorie d’aprés laquelle toutes
les agglomérations chrétiennes formeraient, malgré leurs diver-
gences, une seule et unique Eglise catholique ou universelle. Les
Prescriptions de Tertullien, comme le beau livre d’Irénée contre
les hérétiques, est une réponse péremptoire a cette thése aussi peu

1) Voir mon étude sur V'Ecclisiologie de Tertullien.
) Histoire de I'Eglise, T. 1, p. 58-59.



— 708 —

logique que chrétienne. Le livre du docte prétre de Carthage est
accablant pour tous les hérétiques qui se sont élevés dans I'Eglise
et qui ont dénaturé la vraie doctrine, soit par addition, soit par
retranchement, soit au moyen de subterfuges basés sur des tra-
ditions mensongeres ou sur les Ecritures faussement interprétées. »

En effet, Tertullien y considere toute hérésie comme une ma-
ladie (ch. 1-3); ce n’est donc pas la vraie vie chrétienne qui est
en elle, c’est un principe contraire, principe de mort. Il dit
(ch. 4-6) que I'hérésie consiste a dénaturer la doctrine regue, et
qui doit étre si fidclement conservée que, si un ange venait en
enseigner une autre, il faudrait lui dire anatheme. II dit que les
apoOtres annongaient a tous les fideles un méme Dieu, un méme
Christ, une méme espérance, et qu'ils ordonnaient aux Eglises
d’étre unanimes dans la foi qu’ils leur avaient transmise. II dit
(ch. 23) que «<les apdtres n’auraient pas admiré Paul, devenu de
persécuteur prédicateur, s'il avait preché guelque chose de contraive ;
quils lui ont donné la main en signe d’accord; qu’ils se sont
ensuite séparés, non pas afin que 'un préchat autre close, mais
afin qu'il préchat aux autres.» Et ch. 20: «Chaque étre, de quel-
que espece qu’il soit, doit étre jugé d’apres son origine; ainsi
toutes les Eglises, quelque nombreuses et quelque considérables
qu’elles soient, n’en forment qu'zze, celle notamment que les
apoOtres fondérent en premier lieu et dont toutes les autres pro-
viennent; elles sont donc toutes les Eglises premicres et toutes
apostoliques, puisqu’elles n’en forment qu’une; toutes expriment
Punité.» Et cela, précisément 4 cause de «la marcotte de la foi
et de la semence de la doctrine» qui a été transmise par les
apétres a toutes ces Eglises, marcotte toujours la méme, semence
toujours la méme.

Dans son livre contre Scorpiac, Tertullien dit: «Les héré-
tiques sont des scorpions qui tentent les catholiques pendant que
sévit la persécution, comme les scorpions empoisonnent les hommes
pendant la chaleur de l'été.»

Dans son Apologze, il dit: « Nous formons un corps dont les
liens sont la méme religion, la méme morale, la méme espérance.?
Evidemment il veut parler des trois vertus théologales, foi (religion),
charité (morale), espérance. L’identité de religion implique Iiden-
tité de foi; jamais les hérétiques, au temps de Tertullien, n'ont
été considérés comme professant la méme religion que les vrais
chrétiens.

St. Cyprien, il faut le reconnaitre, a exagéré certaines ques-
tions). Mais ce n’est pas une raison pour récuser son témoignage

1) 1l a été excessif dans la question du baptéme des hérétiques et s’est laissé
aller & des arguments erronés. Il a été excessif aussi, lorsqu’il a prétendu qu’on ne



et son autorité la ou toutes les Iiglises ont été de son avis. Si je
le cite ici, dans la question de l'unité¢ de I'Eglise, c’est pour que
les catholiques-romains qui avouent qu’il a < péché par excés d’at-
tachement a la cause catholique ), soient d’autant plus touchés
par son enseignement, qui condamne entiérement celui de Rome.
Des textes qui n’ont ¢été 'objet d’aucune accusation dans "ancienne
Eglise, doivent étre aussi de quelque autorité aux yeux des pro-
testants qui reconnaissent encore une valeur objective a la tradition
universelle.

Dans son écrit De l'unité de I’ Eglise, il a dit: «1l n'y a qu'un
seul épescopat, dont tous les évéques possédent solidairement une
partie. I1 n'y a de méme qu'ume scule Lglise, quoique par les
accroissements de sa glorieuse fécondité elle s’étende a une mul-
titude de membres. Regardez ... Soleil universel, I'Eglise envoie
ses rayons dans ['univers entier, mais c’est toujours wune seule et
mémne lumzerve qu'elle répand partout, sans que Vunité du corps
soit divisée. Arbre majestueux, elle étend ses rameaux @ foute la
terre; tfleuve immense, elle arrose les contrées lointaines par 'abon-
dance de ses eaux. Lt cependant c’est parfout le meéme principe,
partout la meéme origine, pariont une méme mere, riche des trésors
de sa fécondité. C’est son sein qui nous a portés, son lait qui
nous a nourris, son esprit qui nous anime. L’épouse du Christ
repousse toute allzance adultére, sa pudeur est incorruptible; elle
ne connait gu’une mazson . .. Se séparer de I'Eglise, c’est s'unir a
la femme adultere .. .»

Quelques protestants ont cherché a appliquer cette doctrine a
I'Eglise invisible; mais il est évident que Cyprien a parlé de
I'Eglise visible, « qui répand ses rayons dans l'univers entier », etc.
Il v’y a qu'une seule lumicre, c'est-a-dire une seule doctrine, une
seule croyance objective, comme un seul épiscopat.

Les papistes cherchent a interpréter cette doctrine dans le
sens de la papauté comme condition d'unité. Mais Cyprien n’a
point admis une pareille papauté. Selon lui, le centre de I'unité
de I'Eglise est I'union de tous les membres dans la confession de
la méme foi, toujours conservée dans les Eglises; selon lui, tous
ceux qui se séparent de cette foi deviennent hérétiques et schis-
matiques, et n'appartiennent plus a PEglise. Il a dit: « Nous devons

peut étre martyr que dans lintérieur de I'Eglise, et qu’un schismatique qui est mis
a mort hors de I’Eglise ne peut avoir part aux récompenses de I'Eglise, quel qu’il
soit. « Esse martyr non potest qui in Ecclesia non est; occidi talis potest, coronari
non potest. Hanc unitatem qui non tenet, non tenet et salutem; nemini salus esse
nisi in Ecclesia potest. » Evidemment, Cyprien a voulu parler seulement des héré-
tiques de mauwvaise foi, dont Dieu seul est le juge.

1)y Mgr Freppel, Sz Cyprien, 18° legon, p. 416.



retenir fermement et venger cette unité, nous surtout qui sommes
évéques, qui présidons dans I'Eglise, afin de prouver que [!'épis-
copat aussi est un et indivisé; que personne ne trompe par le
mensonge la société fraternelle, que personne ne corrompe /la vérzté
de la for par une perfide prévarication.» Il a dit encore que
I'Eglise doit étre une comme la tunique sans couture de J.-C. Il
repousse donc cet amalgame des sectes dque l'on voudrait unir
dans des croyances dogmatiques contradictoires. Il a dit: «Il n'y
a qu'un Dieu, qu'un Christ, gu'une Eglise, gu'une foz, qu'un peuple
formant un seul corps par le ciment indestructible de la charité.»
Donc, outre le ciment de la charite, il exige l'umite de la foi
Selon lui, «c’est lemnemi du biem qui inventa les hérésies et les
schismes, afin de renverser la foiz, de corrompre la wvereté et de
déchiver lunité ». Ceux qui se laissent ainsi entrainer par lui, sont
cenlevés par lui a 'Eglise méme ». « H@reses factae sunt frequenter

et fiunt, . .. dum perfidia discordans non tenet unitatem. »
St. Augustin, qui s’est appuyé maintes fois sur 'autorité de
g q ppuy
Cyprien, a ainsi résumé la doctrine de ce saint: — Cyprien a dit

que l'ivraie n’est pas dans I'Eglise a I'état latent, mais visible . .

L’Eglise, qui maintenant renferme dans son sein un mélange de
bons et de méchants, n’est pas le royaume de Dieu dans lequel
il n’y aura que des bons sans aucun mélange de méchants, mais
c’est toujours la méme sainte Eglise, qui maintenant est dans un
état différent de celui ou elle sera plus tard; elle est maintenant
mélangée de méchants qu’elle ne doit plus renfermer un jour,
comme elle est mortelle parce qu’elle se compose d’hommes sujets
a la mort, mais elle doit étre un jour immortelle, quand elle ne
comptera plus dans son sein un seul homme sujet a la mort du
corps. Il en est de méme du Christ: celui qui est mort et celui
qui ne doit plus mourir ne font pas deux Christs. Ainsi en est-il
également de I’homme extérieur et de ’homme intérieur; quoique
ces expressions désignent des choses bien différentes, ce ne sont
point deux hommes. A combien plus forte raison n'y a-t-il pas
deux Eglises. Les bons, qui tolérent aujourd’hui la présence des
méchants dans leur sein et qui mourront pour ressusciter un jour,
sont les mémes qui plus tard ne devront plus connaitre le mélange

des méchants, ni les atteintes de la mort... St. Jean nomme sept
Eglises dans ses écrits; toutes sont comme les membres d'une
seule et unique Eglise ... Les écrits des apdtres ne permettent

point d’en voir plusieurs dans celles dont l'ensemble ne forme
qu'une seule et unique Eglise ).
St. Augustin a distingué deux catégories d’hérétiques: ceux

V) @uvres de St. Augustin, T. XXIX, p. 339-340; édit. Vives.



— 71l -

qui sont dans 1'Eglise visible comme livraie dans le champ du
Maitre ; et ceux qui se séparent de I'Eglise visible et se constituent
en Eglise illégitime contre 'Eglise fidele. Autant il a été tolérant
et patient envers les premiers, ne voulant pas qu’'on les arrachat,
mais qu’on les laissat au milieu du froment; autant il a été rigide
contre les seconds, notamment contre ceux des Donatistes qui
commettaient des forfaits et se livraient au brigandage. On peut
certes trouver qu’il est allé trop loin dans ce dernier cas. Toujours
est-il qu’il ne voulait pas qu'on imposat la foi violemment?!). 1l faut
lire, sur toute cette question, outre son «Livre sur l'unité de
I'Eglise », ses « Sept livres sur le baptéme, contre les Donatistes »,
Il dit dans ce dernier ouvrage: «Il n’y a qu'une seule Eglise,
appelée catholique; ce qu’elle posscde en propre ¢f ce guz est a
elle dans les communions séparées de son unité, la wend féconde
elle-méme, et non pas elles. Ce n'est pas leur séparation qui
engendre, mais ce qu’'elles ont retenu delle; car si elles venaient
a perdre ce qu'elles en ont retenu, elles cesseraient d’enfanter.
C’est donc I’Eglise catholique, dont les sectes dissidentes vetiennent
les sacrements, lesquels pewvent en toutes mains produtre le méme effet,
c'est, dis-je, cette Eglise qui enfante, bien que tous ceux qidelle
engendre ne soient point dans [unit¢ qui doit sauver ceux qui per-
sévéreront jusqu’a la fin. Car il n'y a pas que ceux qui sont
séparés d’elle par le sacrilege d'une séparation owverte qui ne lui
appartiennent pas, il faut encore y ajouter ceux qui, se¢ #rouvant
de corps dans sorn unité (qui in ejus unitate corporaliter mixti), en
sont séparés toufefois par leur mauvaise vie®). »

Et encore: « Cet éloignement et ce rapprochement (des schis-
matiques) avec 'Eglise, ne s'operent point par des mouvements du
corps; ils sont le fait des mouvements de l'esprit: car, de méme
que 'union des corps s’opére par la contiguité des lieux, ainsi /Je
contact des ames se produit par [’accord des wvolontés. Si donc
I'homme qui rompt avec l'unité, veut faire autre chose que ce qu'il
a appris 4 faire dans l'unité, par ce seul fait il s'éloigne et se
sépare; mais, quand i/ a la volonté de faire ce quon fail dans
Cunité o il I'a recu et appris, il se rapproche par la et demeure
uni®) ... Ceux qui reviennent a l'unité de I'Eglise, ne sont pas
délivrés par la réitération du baptéme, mais par la méme loi de
la charité et par le lien de 'unité?), »

Il importe de remarquer encore que, si St. Augustin a €té
parfois d'une sévérité¢ excessive, il a cependant, d’autres fois,
réclamé la tolérance, méme envers les Manichéens, et en termes

1) T. XXVIII, p. 452-453.
) T. XXVIII, p. 136.
%) P. 146. 9 B 2ay.



712

trées charitables. <« Que ceux-la, a-t-il écrit a l'un d'eux, soient
sévéres envers vous, qui ne savent pas quelle peine on a a trouver
la vérité et comme il est difficile de se garder de l'erreur!... Pour
moi, qui me suis passionné pour toutes vos vaines imaginations, je
ne puis étre séveére envers vous; je dois vous supporter comme
en d’autres temps je me suis supporté moi-méme, et je dois avoir
pour vous la patience que d’autres ont eue alors pour moi... De
part et dautre, mettons de coté toute prétention; ne disons, ni les
uns ni les autres, que nous avons déja trouvé la vérité, cherchons-la
comme st nous lignorions les uns et les autres. Car, pour la cher-
cher assiddment et d’'un commun accord, il faut ne pas présumer
trop légerement qu’on l'a trouvée et qu'on la connait. »
Ete., Bte.d).

II. Quant a l'histoire, je me bornerai aux faits suivants:

1° C'est un fait que des gnostiques, ayant voulu fusionner le
christianisme avec la philosophie payenne et avec certaines théories
talmudiques, et ne faire ainsi de toutes ces religions qu’une seule
religion, la leur, furent considérés et condamnés comme des héré-
tiques. La condamnation de ce syncrétisme religieux des gnostiques
par les chrétiens, montre que I'Eglise d’alors était une; qu'elle
voulait rester une sur le terrain de la doctrine objective enseignée
par J.-C., et qu’il ne suffisait pas, pour étre de I'Eglise chrétienne,
d’étre sur tel point avec elle, sur tel autre avec les Juifs, sur tel
autre avec les payens, mais qu’il fallait étre complétement avec
elle en ce qui concerne les vérités enseignées par J.-C. Ce fait est
éclatant pendant les trois premiers siecles.

On a prétendu que I'Eglise primitive avait manqué d’unité
doctrinale, & cause de la tendance judaisante et de la tendance
contraire qui se sont manifestées dés le temps des apotres. Mais
ces tendances n’étaient que disciplinaires; elles ne touchaient pas
a la foi méme, elles ne visaient qu’a une application plus ou moins
stricte de certains principes pratiques, que tout le monde admet-
tait au fond, mais sur lesquels on variait pour cause de ménage-
ments personnels, de milieux, de prudence, etc. T.a foi objective
était une; le concile de Jérusalem l'a prouvé. Deés que la foi
objective était violée sur un point, 'Eglise défendait le dépdt sacré,
condamnait I'hérésie et «évitait» ’hérétique.

2° Clest un fait que les sept conciles cecuméniques ont pré-
tendu maintenir la foi «professée partout, toujours et par toutes
les Eglises apostoliques», et qu'ils n'ont condamné que ceux qui
violaient cette foi. Si I'on peut critiquer et méme bldmer certains

) Voir mes études sur ces matiéres, dans la Revue internationale de théologie,
1894, p. 511-517 et 607-626.



— 713 —

évéques, certains théologiens, certains procédés, certaines discus-
sions, dans le sein meéme de ces conciles, toujours est-il que les
definitions mémes, prises dans leur sens exact, ont été le maintien
de la foi primitive, en vue de la fidélité a J.-C. et de l'unité de
I'Eglise; la rédaction des formules dogmatiques a été nouvelle et
plus ou moins parfaite, mais la doctrine méme a été la doctrine
une des siecles précédents.

3° On objecte que I'Eglise des sept conciles cecuméniques a
été, précisément, trop une, qu’elle a outrepassé la mesure, en violant
les libertés individuelles des théologiens, en disposant avec violence
du bras séculier contre les hérétiques, en abusant de l’anathéme
envers des chrétiens qui ne méritaient pas un tel traitement, etc. —
Réponse: Si 'on considere les définitions dogmatiques de I'Eglise,
on doit admirer ses efforts a éviter les extrémes, soit 'extréme de
ceux qui niaient la vérité, soit 'extréme de ceux qui l'exagéraient,
la les erreurs des «impurs» et des relachés, ici les erreurs des
«purs » et des rigoristes excessifs; en somme, son dogme, si on
le comprend bien, est le bon sens chrétien méme, dans sa rectitude
et dans sa simplicité. Si l'on considere les mesures disciplinaires
des conciles cecuméniques, on devra aussi rendre justice a leur
modération. Mais la discipline est chose changeante selon les temps
et les lieux, et ce qui était prudent autrefois peut ne l'¢tre plus
aujourd’hui. Ce serait méconnaitre la sagesse de 1'Eglise que de
vouloir éterniser ce qui n’est pas éternel, et diviniser ce qui n’est
quhumain. Que telles mesures disciplinaires de tels conciles par-
ticuliers aient été excessives ou appliquées avec trop de rigueur;
que certaines individualités aient été¢ crues plus coupables qu’elles
ne 'ont été en réalité; que des injustices aient été commises, cela
est incontestable. Mais ces fautes ne doivent retomber que sur les
personnes ou les assemblées particulieres qui s’en sont rendues
coupables, et non sur I'Eglise méme, qui, dans son universalité, ne
les a jamais ratifiées solennellement. Que ['esprit politique du temps,
les mceurs, les coutumes, aient inspiré des actes que l'esprit de
notre temps et nos mceurs ne tolérent plus, c’était un malheur
inévitable; et qui sait si notre conduite actuelle, que nous croyons
bonne, ne paraitra pas répréhensible a nos descendants? Nous
n'avons plus sur 'anathéme les mémes idées qu’autrefois, et nous
croyons plus sage de réfuter I'hérésie que d'anathématiser 1'héré-
tique; c’est affaire de langage, de tempérament et de prudence.
Les conditions sociales changent, 'amour de la vérité reste le
méme. Cet amour s’exprime sous des formes diverses et dans des
termes autres, mais il ne change ni d’essence ni d’objet. Pour que
I'Eglise soit une dans ses éléments divins — et c’est 1a seulement
qu’elle doit étre une — il n’est nullement nécessaire qu’elle parle



— 714 —

aujourd’hui comme quelques chrétiens ont parlé a Laodicée au
IVe siecle, ou qu'elle traite un Origene, un Eusebe de Césarée, un
Athanase, comme certains évéques et certains moines les ont traités.
Ce n'est pas I'Eglise qui a commis les fautes de Justinien et autres
empereurs; et par conséquent 'unité de I’Eglise n’exige nullement
qu'on les approuve.

Toujours est-il que, sous des actes particuliers qui peuvent
étre jugés diversement et que [U'Eglise universelle n’a d’ailleurs ni
accomplis ni sanctionnés, éclate une vérité historique incontestable,
a savoir: que toutes les Eglises apostoliques ont revendiqué comme
nécessaire l'unité dans la profession de la foi chrétienne, et que
toutes 'ont maintenue en attestant leur foi, en condamnant et en
réfutant les hérésies, en condamnant aussi les hérétiques, en les
privant d’'une maniére générale de sa communion, mais sans les
frapper toujours nommément, alliant ainsi la prudence a la charité,
et variant son attitude envers eux, selon qu’ils restaient dans
I'Eglise ou qu'ils s’en séparaient eux-mémes pour ¢lever autel
contre autel.

4° On objecte encore: Les anciens-catholiques parlent d’une
Eglise indivisée des huit premiers sic¢cles: or nous demandons
1. dans quel sens 'Eglise des huit premiers siccles a été indivisée,
et 2. si cette Eglise existe. — Réponse: 1. L’ancienne Eglise indi-
visée des huit premiers siccles a été indivisée en ce sens que,
malgré ses divergences administratives et disciplinaires, malgré ses
luttes théologiques, elle a été unanime a proclamer le symbole de
Nicée-Constantinople et les dogmes définis par les sept conciles
cecuméniques; 2. Cette Eglise existe, soit en Orient, soit en Occi-
dent, et elle comprend toutes les Eglises particulieres ou tous les
chrétiens qui sont restés fideles aux dogmes susdits. Voir les Traités
de I'Eglise orthodoxe orientale et de 1'Eglise ancienne-catholique?).

Donc notre interprétation de 'unité de I'Eglise chrétienne a sa
justification, non seulement dans PEcriture, mais encore dans la
tradition des Peres et dans I'histoire de I'Eglise.

Ch. XI. De l'unité de I'Eglise chrétienne:
II. Les notions erronées.

La vraie notion de l'unité étant exposée, signalons et réfutons
quelques notions erronédes: 1° quelques notions protestantes, 2° quel-
ques notions anglicanes, 3° quelques notions romanistes.

1. Quelques notions protestantes. Lies anciens protestants ont
commis la faute de réduire l'unité de I'Eglise & lunité de <la

1) Voir le Catholigue national, 13 juin 1896, p. 52.



— 715 —

seule parole » et de «1’enseigne que le Fils de Dieu nous a élevées ).
Ce n’est pas assez clair. Ils n’ont pas été non plus d’accord entre
eux sur les sacrements. Il est facheux qu'ils n’aient pas tous admis
cette déclaration de la Confession helvétique (1566), et que ceux
qui l'ont admise ne l'aient pas toujours maintenue: < Observons
soigneusement en quol consiste principalement la vérzté et unité
de ['Eglise, pour ne pas exciter et fomenter témérairement des
schismes. Elle ne consiste pas dans les cérémonies et les rites
extérieurs, mazs dans la vérité et lunité de la jfoi catholique... Clest
donc dans les dogmes, dans une vraie et harmonique (concordis)
prédication de I'Evangile et dans les rites expressément transmis
par le Seigneur, que consiste la vraie concorde de I'Eglise. s

Erroné a été le systéme de l'unité dans les articles fonda-
mentaux, en ce sens que, lorsqu’il s’est agi d'indiquer ces articles
fondamentaux, les partisans de ce systéme ne se sont plus entendus,
les uns se bornant a la Trinité, d’autres a l'incarnation, d’autres a
I'existence de Dieu, etc. Lorsque les catholiques de ['ancienne
Eglise disaient: /n wnecessarzes wnitas, ils avaient un critére his-
torique pour reconnaitre ces choses ¢nécessaires»; mais les pro-
testants du XVII® siecle n’en avaient pas pour indiquer les points
«fondamentaux » en question. Ils ont eu tort aussi d’introduire
cette distinction dans les dogmes mémes: car il n'y a point de
dogmes non fondamentaux; les dogmes étant non pas les formules
dogmatiques en tant que formules, mais les enseignements mémes
de J.-C., il est clair que tout ce qu'il a enseigné est fondamental.
Nous pouvons sans doute apercevoir dans quelques-uns une im-
portance plus grande sous un rapport déterminé; mais nous ne
saurions ¢liminer les autres. Ce choix, cette exclusion constitue
Ihérésie.

Les protestants ayant perdu la norme qui permet de dis-
tinguer les vrais dogmes des simples spéculations théologiques, et
n’ayant pu trouver un terrain d’entente, ont fini par renoncer a
Punité et par soutenir les deux theses suivantes: 1° l'unité de
I'Eglise n’est qu'un but, un idéal désiré par le Christ, mais non
un fait qu’il aurait lui-méme réalisé; 2° les divisions de I'Eglise,
loin d’étre regrettables, sont utiles pour stimuler le zele et empécher
la torpeur des fidéles. A quoi nous répondons: I1° Sans doute
Punité parfaite n’existe pas, mais V'unité ordinaive, nécessaire et
suffisante pour la vie et le progrés de 1'Eglise, est un fait, fait
voulu par le Christ et constaté par l'enseignement des apotres;
nous l'avons prouvé par de nombreux textes du N. T., des Peres
et des historiens: 2° si certaines discussions sont utiles, les divisions

1) Voir PEpitre de Calvin a Sadolet.



sont souvent nuisibles. C'est un fait que les divisions des Eglises
ont scandalisé, qu’elles ont nui au christianisme et empéché 'ex-
tension du royaume de Dieu; c’est un fait que les divisions du
protestantisme, en particulier, scandalisent méme des protestants,
et que, par elles, le protestantisme dégénere de plus en plus en
simple individualisme (jusqu’a la négation méme de toute Eglise).

Les protestants contemporains peuvent étre divisés, sur ce
point, en trois catégories: les uns repoussent tout dogme et toute
unité fondée sur le dogme; d’autres veulent bien admettre une
certaine doctrine, mais rejettent toute confession de foi; d’autres
enfin réclament une confession de foi et demandent méme qu'elle
soit obligatoire pour tous les membres-¢lecteurs de I'Eglise. Je ne
saurais, dans cette simple esquisse, faire I'histoire de ce triple débat,
en France, en Suisse, en Allemagne, etc., ni indiquer les principaux
représentants de ces trois opinions, ni entrer dans lexamen des
arguments sur lesquels on les appuie. Nous catholiques, nous
enseignons la nécessité d'une confession de foi, parce que, la vraie
religion reposant avant tout sur une idée, implique une doctrine
religieuse; donc le vrai christianisme, étant la vraie religion, doi,
impliquer une doctrine, et de fait J.-C. en a enseigné une; donct
la véritable Eglise chrétienne doit posséder le dépdt de cette doc-
trine, dépot résumé dans un symbole facile a comprendre et a
retenir, qui est pour tous les fideles une lumieére dans les ténebres,
un viatique dans le voyage, une arme dans les combats, une con-
solation dans les épreuves. Toutefois, si nous ne nous séparons pas
des protestants de la troisieme catégorie sur la question de prin-
cipe, nous nous en séparons sur la question de fait, parce que les
confessions de foi qu’ils adoptent sont arbitraires, incompletes,
erronées méme sur quelques points.

Bref, les protestants qui combattent notre theése sur l'unité de
I'Eglise, recourent aux arguments suivants: 1° L’individualisme est
un droit, qui implique la liberté d’examen et de conscience; or,
avec ce droit, il est impossible que I'Eglise soit une et surtout
qu’elle ait l'unité de doctrine; 2° D’ailleurs l'unité de doctrine est
un mal, parce qu’elle fait crozre qu'on est arrivé au but, qu'elle
immobilise V'esprit, et qu’elle arréte le progres de la science et de
la libre recherche; 3° J.-C. n’a réclamé I'unité que comme un désir
réalisable dans lavemr par le lent progres des siécles, et non déja
réalisé dans le présent. — Réponse: 1° Oui, certes, I'individualisme
implique des droits légitimes, mais aussi des devoirs. L’objection
a le tort de ne mentionner que les droits. L'individualisme vral et
juste ne saurait faire échec a la société dans ce que celle-ci est
fondée a réclamer des individus. L'individualisme excessif, qui nie
ou amoindrit par trop la société, est mauvais, comme le socialisme



— 77 ==

qui nie ou amoindrit par trop lindividu, est faux et mauvais. L.e
juste individualisme, qui pratique ses devoirs et ses droits, et le
juste socialisme, qui pratique aussi ses devoirs et ses droits, peuvent
et doivent se concilier, loin de se combattre; ils ne sont ennemis
que lorsqu’ils ne pratiquent pas leurs devoirs réciproques. Nous
affirmons la liberté d’examen et de conscience comme un droit
inaliénable de I'homme, mais nous affirmons aussi qu'en examinant
bien, il est facile de démontrer la nécessité d'une certaine unité
dans les choses religieuses et dans les choses ecclésiastiques, non
moins que dans les domaines de la science, de la société, de la
politique, etc. Donc, méme avec le libre examen et la libre
conscience, 'Eglise peut avoir une doctrine une, celle-la méme
qu'elle a reque du Christ. Aug. Sabatier lui-méme, malgré maints
exces d’individualisme, a fait I'aveu suivant: <« La fin de l'individu,
c'est la société; par ou il faut entendre que la raison, la conscience
et le cceur, développés et formés dans lindividu, lui apprendront
qu’il ne vit pas pour lui, mais pour ses freres; qu’il ne peut arriver
a la liberté que par une conversion profonde, par la défaite en lui
de l’égoisme, et la naissance d’'un homme nouveau, dont la loi
souveraine dans l'esprit sera la raison universelle et créatrice d'har-
monies, et, dans le cceur, la loi plus prochaine, mais non moins
absolue, de l'amour. La création de cet homme nouveau dans
I'homme égoiste et charnel, c’est I'ceuvre méme de la rédemption
chrétienne qui se confond ainsi avec le but idéal de Thistoire.
Ainsi se trouvent, dans I’Evangile et par lui seul, conciliés les
principes également indestructibles du socialisme et de lindivi-
dualisme; ainsi le fait physique de la solidarité entre l'espece et
l'individu se transforme lentement dans le fait moral d’une solidarité
posée par la raison, voulue par la volonté et réalisée par 'amour!)».
Donc le vrai chrétien a des devoirs de solidarité envers I'Eglise,
comme celle-ci a des devoirs de solidarité envers le Christ; le
vrai chrétien et I'Eglise doivent conserver dans son unité I'ceuvre
doctrinale, morale, sacramentelle et ecclésiastique du Christ. —
2° Or, si lindividualisme bien compris exige une certaine unité de
raison et de doctrine; s'il est vrai que sans principes fixes il ne
peut y avoir ni science, ni philosophie, ni société, ni religion vraie,
il est évident que 'unité de doctrine bien comprise, a savoir l'unité
de I'Eglise dans la vérité enseignée par le Christ, ne peut étre
qu'un bien; il est évident que cette solidité des principes, loin
d’immobiliser les esprits, les excite a la marche et au progres;
que, loin d’étre un obstacle, elle est un moyen de libre recherche
pour l'élucidation de toutes les questions restées obscures. Loin de

1) Voir le Journal de Gentve du 29 mai 1898,

-

Revue intern. de Théologie. Heft 44, 1903, 47



— 718 —

faire croire qu'on est arrivé au but, elle ne fait que montrer la
pierre une et solide, la base une et ferme, sur laquelle le Christ a
fondé son Eglise et sa religion, et sur laquelle nous devons nous
appuyer pour tendre a un idéal toujours plus élevé de lumiére, de
charité, d’unité, de justice et de sainteté. 1.’objection confond cette
unité catholique et objective dans la foi, avec l'unité romaniste,
qui effectivement est destructive de la science et inconciliable avec
le progres. — 3° J’ai déja démontré que le Christ, tout en incitant
ses disciples a une unité plus parfaite, a déja exigé d’eux une cer-
taine unité par l'acceptation de ses enseignements, de ses préceptes
et de ses moyens de salut. — Donc la theése protestante est
erronée. Oui certes, on peut abuser d’'une confession de foi; mais
de quelle chose excellente ne peut-on pas abuserr cesse-t-elle d’étre’
excellente pour cela? Non. L’abus doit étre réprimé, mais 1'usage
maintenu. Sans confession de foi, c’est le gachis intellectuel et
I'anarchie doctrinale; mais il faut reconnaitre que mieux vaut pas
de confession de foi qu’une fausse. Il est aisé de réfuter, par
ces distinctions, les méprises de MM. Roger Hollard?!), Henri

Appia %), ete,

L1, Quelques notions anglicanes. St nous sommes d’accord avec
ceux des Anglicans qui réclament lunité catholique de I'Eglise
dans la profession des dogmes enseignés par le Christ, nous
devons combattre les trois notions suivantes:

1° Certains Anglicans, partant d’'une fausse notion des « Eglises
nationales », s'imaginent que la véritable Eglise chrétienne est, dans
chaque nation chrétienne, le culte reconnu par I'Etat; qu’elle est,
par conséquent, I'’Eglise établie (ou des trente-neuf articles) en
Angleterre, 'Eglise catholique-romaine du concordat de 1801 en
France, 'Eglise du Vatican en Italie, etc. C’est en vertu de cette
fausse notion que des Anglicans ont traité de «schismatiques» les
anciens-catholiques d’Allemagne, de France, de Suisse, des Etats-
Unis, etc., sous prétexte que la véritable Eglise catholique, dans
les pays susnommés, est la seule Eglise romaine, peu importe si
celle-ci altere la foi, les sacrements, la discipline, etc. Ces Anglicans
n’attachent qu’une importance secondaire (si méme ils en attachent
une) aux nouveaux dogmes, aux nouvelles superstitions, aux nou-
velles erreurs. Dans les pays susdits, la nation et ’Etat ont reconnu
le catholicisme romain: il suffit! Donc quiconque, dans ces mémes
pays, repousse I'Eglise catholique-romaine, est schismatique (méme
si 'Eglise romaine tombe dans I'hérésie et rompt avec I'Eglise
catholique)! — Réponse: 1l est faux que l'orthodoxie ou la catho-

1) Voir le Cutholique national du 15 janvier 1898.
%) Voir le Progrés religieux du ¢ juillet 1898.



— 719 —

licité de I'Eglise dépende de la reconnaissance par I'Etat ou d’un
concordat politico-ecclésiastique quelconque. Ce qui fait que I'Eglise
est une, c’est sa fidélité aux enseignements, aux préceptes et aux
sacrements du Christ; et si une Eglise reconnue par un Etat ou
par une majorité nationale quelconque, est infidéle a4 ces mémes
enseignements, a ces memes préceptes, a ces mémes sacrements,
elle n’en est pas moins hérétique et schismatique, qu’elle soit
reconnue ou non par I'Etat ou par la majorité de la nation. Les
Anglicans en question ne remarquent pas que, d’aprés leur doc-
trine, ils ne sont eux-mémes que des schismatiques, puisque I'Eglise
reconnue par I'Etat anglais était, avant Henri VIII, I'Eglise catho-
lique-romaine et qu’ainsi, en rompant avec cette Eglise, ils ont
fait schisme.

Non, répliquent-ils, nous ne sommes pas schismatiques, parce
que toute Eglise nationale est autonome et qu’ainsi notre Eglise
anglaise a pu, en vertu de son autonomie, prendre les décisions
quelle a jugées convenables. — Réponsc: Toute Eglise nationale
est autonome dans l'administration de ses propres affaires ecclé-
siastiques, mais non contre les enseignements ou les définitions de
I’Eglise universelle. L’Eglise universelle prime la simple Eglise par-
ticulicre, et celle-ci ne saurait rompre avec le critérium catholique
sans violer l'orthodoxie et sans faire schisme. « Quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est», telle est la régle qui
s'impose d’elle-méme a toute Eglise particuliere qui veut rester
catholique; si autonome soit-elle, elle doit étre soumise a cette
regle. Or il y a dans les trente-neuf articles, dans la constitution
de I'Eglise établie et dans la suprématie de I'Etat sur cette Eglise,
il v a, dis-je, des points qui paraissent inconciliables avec le
«Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est>.
Donc les Anglicans en question ont tort.

2° D’autres Anglicans professent la théorie dite des trois
Eglises-branches, théorie d’aprés laquelle 'Eglise anglicane, 'Eglise
romaine et 'Eglise grecque seraient les trois branches de I'Eglise
chrétienne universelle; aucune d’elle, prise séparément, ne serait
I'Eglise universelle; mais les trois, unies, la constitueraient. — Cette
théorie péche par les points suivants: — @) L’Eglise chrétienne
doit étre une dans sa foi objective, c’est-a-dire dans la profession
officielle des enseignements de J.-C., dans la pratique officielle de
ses préceptes, et dans 'administration officielle de ses sacrements.
Or la foi objective et officielle de 'Eglise romaine n’est ni celle de
I'Eglise anglicane ni celle de 'Eglise grecque. Donc il n'y a pas
de tronc commun; — &) Cette théorie est, de fait, rejetée, comme
contraire 4 ’exacte notion de l'unité, par I'Eglise grecque et par
I'Eglise romaine; donc elle ne saurait rétablir I'union des Eglises; —



— 720 —

¢) Méme au point de vue anglican, elle est inacceptable: car les
Anglicans de I'Eglise basse et ceux de I'Eglise large la rejettent,
non moins que les Anglicans des Eglises dites dissidentes; —
d) Elle a le tort de tenir pour nulle I'Eglise ancienne-catholique,
et pour nulles aussi les Eglises protestantes. Cette manicre d’écarter
des millions de chrétiens, si erronés qu'on les suppose, est par
trop sommaire, tant qu’on n'a pas réfuté suffisamment leurs tra-
vaux; — ¢/ Cette théorie a le tort d’accepter 1'Eglise romaine,
bien que son enseignement officiel soit hérétique sur plusieurs
points, et que sa conduite soit aussi schismatique; — /) De fait,
I'intercommunion sacramentelle n’existe pas entre les trois « bran-
ches » susnommeées ; or la ou 'intercommunion sacramentelle n'existe
pas, I'Eglise uze n'existe pas non plus. — Pour plus amples expli-
cations, voir le Zrazté de ['Eglise anglicane.

3° D’autres Anglicans prétendent qu’il y a unité suffisante la
ou 'on admet les deux sacrements du baptéme et de la ceéne, ol
'on reconnait 'cecuménicité des quatre conciles de Nicée (323), de
Constantinople (381), d’Ephéese (431) et de Chalcédoine (451), et
ou l'on maintient 'épiscopat et le principe de la succession apos-
tolique. Donc, pensent-ils, 'union pourrait se faire sur cette base
entre I'Eglise établie, 'Eglise orthodoxe et I'Eglise ancienne-catho-
lique; puis, cette union réalisée, viendraient plus tard, sans doute,
I'Eglise romaine et les Eglises protestantes. — Ce projet me semble
chimérique et erroné, non seulement en ce qui concerne 'Eglise
romaine et les Eglises protestantes, mais aussi en ce qui concerne
les trois autres Eglises. D’abord, il est insuffisant d’admettre le
baptéme et la céne dans lesprit des trente-neuf articles, c’est-a-
dire avec la pensée que les autres sacrements sont «¢nés d'une
imitation corrompue des apdtres », et non de véritables sacrements.
Ensuite, les 5°, 6° et 7° conciles cecuméniques ne sont pas moins
cecuméniques que les quatre premiers; sans doute, leurs décisions
n'ont pas la portée des décisions des quatre premiers, mais le fait
de I'cecuménicité ne saurait étre nié. De plus, les notions de sacer-
doce, d’épiscopat, de succession apostolique, etc., ne sont pas sul-
fisamment claires dans les trente-neuf articles, pour que l'on puisse
rétablir I'union en question, malgré l'obscurité et les malentendus
qui régnent encore dans beaucoup d’esprits. Comme il s’agit d’une
union entre Eglises, et non entre indrvidus seulement, on ne sau-
rait se contenter de la profession de la vraie foi par tels ou tels
individus n’agissant qu’en leur nom personnel; cette profession de
la vraie foi doit étre faite officiellement par I'Eglise méme, et
sans quaucun document officiel puisse paraitre opposé a cette pro-
fession.



111, Quelgues mnotions romanistes. Bornons-nous aux trois
remarques suivantes :

1° Les gallicans se sont trompés en faisant consister l'unité
de I'Eglise dans le seul accord du pape et des évéques. En effet,
le pape et les évéques ne sont pas toute 'Eglise; les prétres, les
diacres et les fideles ne sauraient étre tenus pour des non-valeurs.
En outre, le pape et les éveéques pourraient tomber dans lerreur
et meéme dans I'hérésie; de fait, des papes et des évéques ont
enseigné des hérésies; donc le seul accord du pape et des évéques
n’est pas une garantie suffisante de l'unité de I'Eglise!).

2° Depuis le concile du Vatican (1870), régne dans ['Eglise
romaine une autre doctrine sur l'unité de U'Eglise, a savoir: que
cette unité consiste uniquement dans la soumission de tous les
¢veques, de tous les pretres, de tous les diacres, de tous les fideles,
a lenseignement du pape, parce que le pape est, par lui-méme
(ex se), infaillible, et qu’a lui seul appartient la juridiction uni-
verselle sur toute 'Eglise. — Cette doctrine du pape infaillible et
omnipotent est hérétique?). Donc fonder 'unit¢ de I'Eglise sur elle,
est erroné.

3° Lorsque les théologiens romains répétent la maxime: «Hors
de PEglise pas de salut », ils entendent parler de I'Eglise romaine.
Or il est erroné de dire qu'il n'y a de salut que dans I'Eglise
romaine; cette doctrine dénature la notion de I'Eglise et la notion
de 'unité de I'Eglise. Nous lavons déja prouvé dans ce Traité
(ch. V, §§ II et III); voir aussi ch. XIII, § II, n. 2. Voir également
le 7raité d’eschatologie.

1) Voir la Revue internationale de théologie, 1897, p. 771-776.
Y Voir le Zraité de I Eglise romaine.

E. MICHAUD.

(A suivre.)




	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [Suite]

