
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [Suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 679

ESQUISSE D'UN TRAITÉ

DE L'ÉGLISE CHRÉTIENNE EN GÉNÉRAL.
Suite •).

Ch. IX. Des caractères de l'Eglise chrétienne,
et d'abord de sa sainteté.

Trois questions: i° L'Eglise chrétienne doit-elle avoir des
propriétés caractéristiques qui la fassent reconnaître entre toutes les
autres sociétés religieuses? — 2° Quelles sont-elles? — 30 De la
sainteté comme première note caractéristique de l'Eglise chrétienne.

I. L'Eglise chrétienne doit-elle avoir des signes qui la
distinguent de toutes tes autres sociétés religieuses P Oui : d'abord parce
que toute société, quelle qu'elle soit et quel que soit son objet,
doit pouvoir être distinguée facilement de toute autre; ensuite parce
que l'importance de l'Eglise chrétienne est telle qu'elle ne saurait
être exposée à être confondue avec les fausses sociétés religieuses.
Le Christ n'a eu qu'un but en fondant son Eglise: le salut de

l'humanité. Donc l'Eglise qu'il a fondée doit être une, en ce sens
qu'elle ne doit avoir que ce même but et qu'elle ne doit employer
que les moyens de salut établis par J.-C. De fait, J.-C. n'a institué
qu'une Eglise ; on ne voit nulle part, en effet, qu'il en ait institué
une seconde ayant le droit de contredire la première et de lui faire
opposition. J.-C. n'a pas travaillé à la division des enfants de Dieu,
mais à leur union: ut omnes unum sint (Jean XVII, 21). Que cette
Eglise doive être composée de groupes multiples, ou communautés,
ou Eglises particulières dispersées sur la surface de la terre, cela
est évident; mais il n'est pas moins évident que toutes ne doivent
former qu'une seule Eglise, l'Eglise du Christ, et que, si le Christ
lui eût refusé les moyens de se faire reconnaître de tous ceux qui
cherchent le salut, il n'eût fondé qu'une œuvre illusoire, abandonnée
au hasard des événements et aux caprices des hommes. Celui qui
est la Sagesse même, a eu certainement cette sagesse. Donc l'Eglise
du Christ doit avoir des marques qui lui soient propres.

*) Voir la Revue d'avril 1903, p. 205-241 et juillet, p. 455-490.



— 680 —

II. Quelles sont les marques de IEglise chrétienne 2 Elles
ne peuvent être aucune des qualités étudiées précédemment: car
la visibilité est commune à toutes les sociétés; l'invisibilité n'est
pas une marque; la surnaturalité, qui est éminemment spirituelle,
n'en est pas une non plus; la perpétuité appartient à l'avenir;
l'infaillibilité et le progrès sont des faits trop difficiles à constater

pour pouvoir être des marques dans le sens dont nous parlons. Il
faut donc recourir à d'autres signes.

De fait, les chrétiens se sont, dès l'origine, désignés entre eux
par le titre cle saints : de là le qualificatif de « sainte » donné à

l'Eglise chrétienne. — On a eu aussi, dès le principe, le sentiment
que les diverses Eglises locales étaient des « fraternités », et qu'elles
ne formaient toutes entre elles qu'une fraternité universelle
(universa fraternitas, dit St. Cyprien] ; le sentiment de la solidarité entre
les diverses communautés, sentiment qui a inspiré les premières
quêtes, a bientôt fait comprendre à tous les chrétiens qu'ils étaient
tous membres d'une seule et même Eglise universelle, partout la
même dans sa foi, dans sa morale et dans son culte, J.-C. étant
considéré comme l'unique médiateur de tous les hommes: de là le

qualificatif d'« universelle » ou «catholique», donné à l'Eglise
chrétienne. — Il allait de soi que toutes les Eglises locales fondées

par les apôtres et par les disciples étaient unes et apostoliques,
en ce sens qu'elles professaient toutes la même foi enseignée par
les apôtres, qu'elles pratiquaient toutes la même morale enseignée

par les apôtres, qu'elles professaient toutes le même culte établi

par les apôtres; mais on ne le notifiait pas, tant cela était évident.
Ce ne fut que lorsque des hérétiques enseignèrent d'autres dogmes,
d'autres préceptes, d'autres rites, et fondèrent des Eglises de leur
chef, qu'on dislingua les Eglises qui manquaient d'unité et d'apos-
tolicité. Et alors les vraies Eglises chrétiennes furent désignées

comme celles qui avaient, outre la sainteté et l'universalité, l'unité
et l'apostolicité. C'est ainsi que, de fait, l'Eglise chrétienne fut
caractérisée au quadruple point de vue de la sainteté, de l'unité,
de l'universalité et de l'apostolicité. — Ces quatres notes n'ont pas
été toutes données en même temps à l'Eglise ou aux Eglises.
L'examen comparé des différentes rédactions du symbole dit des

apôtres, constate les faits suivants. La formule « credo sanctam
Ecclesiam ^ se trouve dans les symboles de Rome, d'Aquilée,
d'Afrique, ainsi que dans un symbole en usage dans les pays
limitrophes entre la Gaule et l'Espagne, et dans le symbole de Marcel

d'Ancyre. La formule «credo sanctam Ecclesiam catholicam*,
dans les symboles de Jérusalem, de Ravenne, d'Espagne. Dans le

symbole gallican on lit : « credo sanctam Ecclesiam catholicam,
sanctorum communionem ». Dans le symbole d'Alexandrie: «credo



— 681 —

sanctam Ecclesiam catholicam, in regnum ccelorum». Le symbole
de Cesaree ne mentionnait ni l'Eglise, ni la commnnion des saints x).

Le symbole de Nicée mentionne l'Eglise catholique et apostolique ;
le concile de Constantinople de 381, l'Eglise une, sainte, apostolique

et catholique'1).
En principe, ces quatre notes s'expliquent d'elles-mêmes: i° J.-C.

étant la sainteté et son œuvre étant la sanctification du monde,
son Eglise doit évidemment être caractérisée par la recherche de
la sainteté. — 2° J.-C. étant la vérité et son Eglise étant chargée
par lui de prêcher partout la vérité qu'il a enseignée, il est clair
que son Eglise doit être une dans sa foi. — 30 J.-C. étant le Sauveur

universel, et son salut étant le même pour tous les hommes,
il est clair que son Eglise doit être universelle ou catholique. —
40 J.-C. ayant chargé ses apôtres d'instruire et de baptiser toutes
les nations, son Eglise doit donc être apostolique, et toutes les

Eglises qui voudront, dans la suite des siècles, porter le titre de
« chrétiennes », devront pouvoir se rattacher immédiatement ou
médiatement, directement ou indirectement, aux apôtres.

On lit encore, dans la Confession helvétique de 1566, les excellents

aveux suivants: «Comme il n'y a qu'un seul Dieu, un seul
médiateur, un seul berger du troupeau, une seule tête du corps,
un seul Esprit, un seul salut, une seule foi, une seule alliance, il
s'ensuit nécessairement que IEglise est une. Nous l'appelons aussi

catholique, parce qu'elle est universelle. Nous condamnons donc
le clergé romain qui prétend presque que la seule Eglise romaine
est l'Eglise catholique Comme nous ne reconnaissons pas d'autre
chef de l'Eglise que Christ, nous ne reconnaissons pas comme
vraie Eglise toute Eglise qui se donne pour telle. // faut qu'elle
présente les signes ou les marques de la vraie Eglise Ces vrais
membres de l'Eglise ont une même foi. Aussi nous condamnons
comme étrangères à la vraie Eglise de Christ, les Eglises qui ne
sont point ce qu'elles devraient être, quelles que soient la succession

des évêques, l'unité et l'antiquité dont elles se vantent. »

Ordinairement, l'unité est considérée actuellement comme la

première note de l'Eglise chrétienne. On ne mentionne la sainteté
qu'en second lieu. Nous ne suivrons pas cette enumeration et nous
préférons nous conformer à la pratique de l'ancienne Eglise, soit

parce que la sainteté est supérieure à tout, soit parce que l'unité
même présuppose la sainteté, en ce sens que la vraie unité, la seule

dont il s'agisse ici, doit se faire dans la vérité et non dans l'erreur, et

') Enchiridion symbolorum et definitionum, éd. H. Denzinger; Wirceburgi, 1900,
p. 1-9.

3) P. 10-14.



— 682 —

que placer la vérité avant tout et au-dessus même de la simple
unité disciplinaire, est déjà une action sainte. L'unité ne peut
prouver en faveur de l'Eglise qu'autant qu'elle est fondée sur la
fidélité à la vérité, c'est-à-dire sur la fidélité à la doctrine du
Christ; sinon, elle n'est qu'une unité mensongère et fondée sur le

mensonge. Manning disait encore, en 1866: «Il n'y a d'unité
possible que par la voie de la vérité. La vérité d'abord et l'unité
ensuite ; la vérité est la cause, l'unité l'effet. Intervertir cet ordre,
c'est renverser le procédé divin La vérité seule engendre l'unité l). »

D'autre part, comme l'unité et la catholicité sont deux notions
connexes, nous ne les séparerons pas. Nous suivrons ainsi l'ordre
suivant: i° de la sainteté de l'Eglise chrétienne; 2° de son unité;
30 de sa catholicité ; 40 de son apostolicité.

III. De la sainteté de P Eglise chrétienne. Cinq questions :

a) La sainteté est-elle nécessaire à l'Eglise? Oui. J.-C. étant
venu pour sanctifier le monde et ayant fondé son Eglise pour
qu'elle travaillât à cette sanctification, il est clair qu'elle doit être

une société sainte. J.-C, en effet, a constamment enseigné à ses

disciples le devoir de se sanctifier. St. Paul a donné le titre de
« saints » aux fidèles, tant la sainteté doit être leur marque distinctive.

St. Pierre (I Ep. I, 15): et ipsi in omni conversatione sancti
sitis. Les Pères ont tous prêché la sainteté et ont tous représenté
l'Eglise comme devant être soumise à l'action de l'Esprit
sanctificateur; ils ont tous désigné les choses de l'Eglise comme des

choses saintes (les livres saints, l'eau sainte, l'huile sainte, etc.).
Des chrétiens, oubliant que le mot « saint » signifiait simplement
« consacré à Dieu » ou « béni par Dieu », ont voulu le faire
synonyme de «parfait», et sont allés jusqu'à définir l'Eglise « la société

des saints », c'est-à-dire des parfaits. Nous avons déjà dit que cette
définition ne saurait s'appliquer à l'Eglise visible qui contient de

l'ivraie avec le bon grain, mais qu'elle renferme ceci de vrai, à

savoir : que les vrais chrétiens doivent tendre à la sainteté et que
l'Eglise, épouse du Christ, doit être sainte.

b) En quoi l'Eglise chrétienne doit-elle être sainte? Elle doit
être sainte dans sa doctrine, dans sa morale, dans son culte et

même dans son administration, parce que, si une de ces quatre
choses induisait au mal et non à la sainteté, elle ne serait pas en

réalité une Eglise sainte, mais une Eglise corruptrice. L'Eglise est

sainte dans son administration lorsque, tout en pratiquant la
tolérance et la charité envers les pécheurs, et cela par respect pour
la conscience humaine, elle se montre impartiale et inflexible a

') De la réunion de la chrétienté, Lettre au clergé.



— 683 —

condamner toutes les erreurs et toutes les fautes, quelles que soient
les personnes, grandes ou petites, qui s'en rendent coupables.

c) La sainteté qui doit servir de note a PEglise chrétienne
doit-elle renfermer le pouvoir de faire des miracles? Non. En effet:
i° la sainteté consiste dans l'amour du vrai et du bien poussé
jusqu'à l'abnégation de soi; or cet amour et cette abnégation
peuvent exister sans être accompagnés d'aucune puissance
miraculeuse ; — 2° Il est faux que les actions merveilleuses soient
toujours des signes et des preuves de sainteté: les sages et les magiciens

d'Egypte ont fait, pour démontrer l'erreur, des merveilles
semblables à celles que Moïse et Aaron faisaient pour démontrer
la vérité (Exod. VII, 11 et 22) ; et Jésus lui-même a appelé « mauvaise

et adultère » la génération qui cherche des miracles (Matth.
XII, 39). Donc, alors même que l'Eglise ferait des miracles, il n'en
résulterait pas qu'elle fût sainte. D'où l'on peut conclure qu'il n'est

pas conforme à l'esprit chrétien que la cour de Rome fasse figurer
comme conditions de sainteté des actions dites miraculeuses, dont
le caractère vraiment miraculeux est d'ailleurs loin d'être constaté.

d) La sainteté qui doit caractériser l'Eglise chrétienne, con-
siste-t-elle dans le zélotisme ou le propagandisme que pratiquent
certaines Eglises? Non. Autant le zèle sage pour la gloire de Dieu
et pour la diffusion de la vérité doit être loué (zelus domus tuse

comedit me, Jean II, 17), autant le zélotisme qui est inspiré par
l'égoïsme, l'orgueil et l'ambition ecclésiastiques, est condamnable1).
J.-C. a dit: Vas vobis scribas et pharisœi hypocrite, quia circuitis
mare et aridam ut faciatis unum proselytum, et cum fuerit factus,
facitis eum filium gehennje duplo quam vos (Matth. XXIII, 15).
Croire que l'Eglise à laquelle on appartient est d'autant plus vraie
que le nombre de ses adhérents est plus grand, est donc une
erreur ; faire consister la catholicité, qui avant tout doit être une
catholicité de doctrine, en catholicité purement numérique et
géographique, est aussi une erreur; et le propagandisme fondé sur
ces deux notions erronées, est également erroné.

e) Est-il nécessaire, pour que PEglise chrétienne apparaisse
comme sainte, que tous ses membres soient saints? Non, J.-C. lui-
même a représenté son Eglise comme un champ où l'ivraie est'
mêlée au froment, comme une salle de festin où l'un des convives
n'a pas la robe nuptiale, comme une assemblée où il y a des

vierges sages et des vierges imprudentes, dont les lampes manquent
d'huile, etc. D'ailleurs la sainteté est le but et non le point de

départ; c'est pour devenir saint qu'on devient membre de l'Eglise,
et non parce qu'on l'est déjà. Il y a eu un Judas parmi les douze

') Voir le Catholique national, 13 août 1898, p. 65-66 (Le propagandisme).



— 684 —

apôtres, et Pierre lui-même a renié son Sauveur. Jean Chrysostome
a dit avec raison : « Sicut decern accensis lucernis omnem domum
lumine facile quis implere poterit, sic et in officiis spiritualibus, si
decern soli rede egerint, pyram per totam civitatem incendemus
habentem lumen et securitatem nobis afferentem > VP" hom.).

Donc, pour démontrer la sainteté de l'Eglise, il n'est nullement

nécessaire de prouver que tous ses membres sont saints, ni
de soutenir que tous ses actes sont irréprochables, ni à plus forte
raison tous les actes de telle Eglise particulière, ou de tel membre
de la hiérarchie. De fait, il y a toujours assez de membres saints
dans l'Eglise pour qu'on y voie la sainteté (voir ce qui a été dit
de la visibilité de l'Eglise). — Enfin, conclure de la sainteté de

l'Eglise à sa divinité, est une exagération : aucune société
composée d'hommes, même quand elle tend à s'unir à Dieu, ne saurait
être divine; tout ce qui est divin dans l'Eglise a Dieu même pour
auteur, et non l'Eglise: l'Eglise laboure le champ, mais c'est Dieu
seul qui donne la rosée et qui fait luire le soleil ; l'Eglise
administre les signes de la grâce appelés sacrements, mais c'est Dieu
seul qui donne la grâce et qui fait les saints; l'Eglise doit vivre
de Dieu, mais elle n'est pas Dieu ; elle n'est que son instrument,
toujours imparfait.

Ch. X. De l'unité de l'Eglise chrétienne:
I. La notion vraie.

Expliquons d'abord la notion vraie, et ensuite les notions
erronées. La première sera élucidée par l'analyse des points
suivants: i° Nécessité d'une certaine unité dans l'Eglise chrétienne;
2° Nature de cette unité ; 30 Son objet et son étendue ; 40 De la

variété dans l'Eglise chrétienne; 50 De la rupture de cette unité;
6° Confirmation de cette doctrine par la tradition et par l'histoire
de l'Eglise.

§ I. Nécessité d'une certaine unité dans l'Eglise chrétienne.

Il ne peut exister dans l'Eglise chrétienne qu'une unité
imparfaite, et non absolue, l'unité parfaite n'existant qu'en Dieu.

Toute unité, parmi les hommes, est nécessairement imparfaite,

parce que chaque homme voit à sa manière, sent à sa manière,

comprend les mots et considère les objets à sa manière, et qu'ainsi
les mêmes mots et les mêmes objets éveillent des idées et des

sensations différentes suivant les sens et les facultés de chaque

individu.
J.-C, en comparant son Eglise à un édifice, à une cité, à un

royaume, à un arbre, à un filet, à un champ, à une aire, etc., a



- 685 —

montré, par chacune de ces comparaisons, qu'il doit y avoir, dans
son Eglise, une certaine unité, mais, à côté de cette unité, de

grandes variétés. S'il a dit qu'un jour il n'y aurait qu'un seul pasteur

et un seul bercail, ce n'a été qu'un vœu relatif à l'avenir ; s'il
a demandé à son Père que ses disciples soient un comme il est
un avec son Père, ce n'a été non plus qu'un vœu et une prière.
On voit toutefois dans cette prière que l'unité des fidèles entre
eux ne doit pas être seulement une unité de sentiment, mais aussi

une unité de vérité, de sagesse, de doctrine : car le Verbe est
vérité, sagesse et doctrine. Le Christ a d'ailleurs mis en garde ses

disciples contre la doctrine des Pharisiens et des Sadducéens
(cavete a fermento Pharisaeorum et Sadducœorum a doctrina
Pharisaeorum et Sadducseorum ; Matth. XVI, 11-12); et en
combattant ainsi ces hérésies du judaïsme [Act. V, 17, et XV, 5), il a
condamné le principe même de l'hérésie, en tant qu'elle est une
dissension fondée sur l'erreur.

Les apôtres ont répété l'enseignement du Christ. St. Paul:
I Cor. XII, 12-13: Sicut corpus unum est et membra habet multa,
omnia autem membra corporis cum sint multa, unum tamen corpus
sunt, ita et Christus. Etenim in uno Spiritu omnes nos in unum
corpus baptizati sumus et omnes in uno spiritu potati sumus.
— v. 25 : ut non sit schisma in corpore. — v. 27: Vos autem
estis corpus Christi. — Ephes. IV, 3-4: Solliciti servare unitatem
spiritus in vinculo pacis. — Galat. III, 28 : Non est Judœus neque
Crsecus, non est servus neque liber, non est masculus neque
femina, omnes enim vos unum estis in Christo Jesu. — V. 20:
Paul énumère parmi les œuvres de la chair les contentions, les

dissensions, les sectes. — St. Pierre (II Ep. II, 1 et 10) s'élève
contre les faux prophètes et les menteurs qui introduisent des

sectes de perdition dans l'Eglise. — Il importe de remarquer
qu'aujourd'hui le mot «secte» signifie un «petit» groupe religieux,
mais que tel n'est pas le vrai sens de ce mot dans le N. T. Le
Christ, en effet, n'a jamais condamné une minorité comme telle
(pusillus grex) ; ce n'est pas le petit nombre qui constitue par lui-
même l'erreur; mieux vaut une minorité fidèle à la vérité qu'une
majorité attachée à l'erreur. La « secte » condamnée par les apôtres
est le groupe, grand ou petit, qui se détache de la vérité et de la
vraie Eglise. — Il importe de remarquer encore que les fidèles de

Jérusalem, au temps des apôtres, ne pratiquaient pas seulement
l'unité de «sentiment», mais encore et avant tout l'unité de «doctrine

» : erant persévérantes in doctrina apostolorum, et communi-
catione fractionis panis, et orationibus.

Nous verrons plus loin que l'Eglise ancienne, qui a été très
tolérante pour certaines pratiques de culte et de discipline (même

Kevue intera, do Théologie. Heft U, 1903. 45



— 686 —

encore en i6o les pratiques de la loi mosaïque dans l'Eglise
n'étaient pas encore abolies), a été très ferme dans le maintien de
la foi objective contre les payens, contre les Juifs et contre les

hérétiques. Le fait qu'elle a condamné les hérésies prouve le fait
qu'elle avait une doctrine une et fixe qui lui servait de norme.
Kant s'est donc trompé gravement, en prétendant que l'Eglise
n'est qu'une société morale, fondée seulement sur la morale, sans

dogmes, etc. ; outre la morale, elle revendique le vrai dogme
chrétien.

La raison démontre aussi cette nécessité: car elle nous
montre qu'un corps divisé est un corps malade, et qu'un corps
dont tous les organes fonctionnent dans l'unité, est un corps sain;
qu'une âme divisée dans ses facultés, est une âme malade ; qu'au
contraire elle est d'autant plus forte qu'elle est plus une ; qu'une
société divisée est aussi d'autant plus faible qu'elle est plus divisée;
que plus la civilisation augmente, plus l'idée de la solidarité
humaine dans tous les ordres de choses se développe, et que par
conséquent, dans l'ordre religieux, l'Eglise doit aussi être une et

forte. Quae ad esse tendunt, ad unum tendunt (St. Aug.). — A
ceux qui objectent que l'unité de croyance n'est que du fanatisme
et du jacobinisme, nous répondons que toutes les croyances ne
sauraient en effet être unes ; qu'il ne s'agit pas ici d'une telle
unité, mais seulement de l'unité dans les seuls enseignements de

J.-C, lesquels laissent place encore à un vaste monde d'interprétations,

d'opinions, d'applications théoriques et pratiques, qui toutes,
étant humaines, restent libres. Nous verrons plus loin que cette

sage unité répudie tout fanatisme et tout jacobinisme.

§ II. En quoi doit consister, d'une manière générale, cette unité.

Tout être composé — et une société est un être composé —
ne peut être un qu'à deux conditions: l'accord de toutes ses parties

entre elles, et le concours de toutes ses parties à un but

commun. Evidemment, l'accord des parties entre elles exige qu'aucune

ne soit ni combattue ni absorbée par les autres. Ces deux

principes de bon sens doivent être ainsi appliqués à l'Eglise
chrétienne.

i° L'Eglise chrétienne est composée de plusieurs éléments:
dans l'ordre intellectuel, elle renferme des dogmes et des opinions;
dans l'ordre moral, des préceptes divins et des prescriptions
purement ecclésiastiques ; dans l'ordre liturgique, des rites d'institution
divine et des rites d'institution purement ecclésiastique; dans l'ordre

administratif, la hiérarchie de droit divin et les simples fidèles. Si

tous ces éléments se combattent, l'Eglise ne peut être une; s'ils



— 687 —

s'absorbent, si les prescriptions ecclésiastiques tendent à prendre
la place des préceptes divins, si les dogmes veulent absorber les
opinions, si les rites ecclésiastiques cherchent à devenir des
sacrements, ou les sacrements de simples rites ecclésiastiques, si les
membres de la hiérarchie annihilent ou absorbent les simples fidèles,
etc., l'unité est impossible. L'unité consiste en ce que chaque
élément soit maintenu à son rang et dans sa propre valeur, avec
la pleine liberté d'agir suivant sa nature spéciale, et en ce que
tous s'accordent ainsi dans le fonctionnement particulier de chacun.
Dieu n'a mis aucun élément de discorde dans son Eglise; ce sont
les hommes qui en mettent. Donc tous les éléments institués par
le Christ doivent être maintenus dans leur distinction et dans leur
action propre.

2° Il faut que tous ces éléments concourent à un but commun.
Or le but pour lequel J.-C. a fondé son Eglise est le salut du

genre humain, et ce salut est l'œuvre de la grâce divine et de la
liberté humaine. C'est à ce but à la fois naturel et surnaturel que
l'Eglise doit travailler, et non à un but temporel (pouvoir temporel,
Etats pontificaux, revenus ecclésiastiques, etc.).

Telle est la nature de l'unité qui doit régner dans l'Eglise
de J.-C.

§111. Quel est l'objet et quelle est l'étendue de cette unité?

L'Eglise chrétienne doit être une dans ce qui constitue
l'essence de son ministère. En effet, nous voyons dans les Actes des

apôtres que les apôtres ont exercé un ministère (I, 17) ; que tous
les fidèles, qui persévéraient dans la doctrine des apôtres,
pratiquaient entre eux l'égalité (II, 44) ; que l'unité de l'Eglise était
manifeste dans l'apostolat possédé solidairement par les douze, et
dans l'accord des douze et des autres frères (voir le concile de

Jérusalem, ch. XV). St. Paul ne mentionne qu'une Eglise, l'Eglise
que le Christ s'est acquise par son sang (XX, 28). Il la représente
comme un corps dont tous les organes fonctionnent, chacun
suivant sa nature et ses aptitudes, et tous d'accord entre eux, sous
la direction de la tête qui est le Christ et le Christ seul (Rom. XII ;

I Cor. I, 11-13; III, 11, 21-23). Il enseigne que, dans l'Eglise, les

grâces et les services sont multiples et divers, mais qu'il n'y a

qu'un esprit, qu'un Seigneur ; que les uns ont reçu le don de

sagesse, d'autres le don de science, etc., mais que tous travaillent
«ad utilitatem » et pour le même but. St. Paul combat les divisions;
il ne veut pas que les uns soient à Cephas, les autres à Apollos,
mais que tous soient au Christ seul, parce que c'est lui seul qui
est la tête et le chef. Il représente encore l'Eglise comme un édifice



688

un, construit entièrement sur la pierre angulaire qui est le Christ
(Ephes. II, 20-21). Il dit expressément que l'Eglise est un corps
compact et coordonné : crescamus in ilio per omnia, qui est caput
Christus ; ex quo totum corpus compactem et connexum per omnem
juncturam subministrationis (IV, 15-16). Bref, c'est en Christ seul
et par Christ seul que l'Eglise est une : in ipso condita sunt
universa (Coloss. I, 15-18); c'est lui seul qui est le grand pasteur
des brebis: Pastorem magnum ovium Dominum N. J. Christum
(Haebr. XIII, 20-21). St. Pierre enseigne, de même, que les fidèles

sont les pierres vivantes de l'édifice spirituel, et que le Christ en
est « la pierre suprême angulaire » (I Ep. II, 4-6). St. Jean
déclare que notre société est avec le Père et avec son Fils J.-C.

(I Ep. I, 3) ; il ne nomme aucun chef humain ; il ajoute que
celui qui ne persévère pas dans la doctrine du Christ n'a pas Dieu
avec lui: qui permanet in doctrina, hic et Patrem et Filium habet

(II Ep., 9-10). St. Jude professe la même doctrine (3 et 20).
La conséquence de cet enseignement apostolique est que tout

ce qui vient de J.-C. doit être un dans l'Eglise, et cela seulement.
Nous verrons plus loin que les Pères ont parlé dans le même

sens. De là l'adage admis universellement: in necessariis imitas,
in dubiis libertas, in omnibus caritas. Ces choses nécessaires sont
les choses de droit divin, c'est-à-dire les choses enseignées, imposées
ou établies par J.-C. L'Eglise, qui en est la dépositaire et la
gardienne, ne saurait les altérer ; donc il doit y avoir unité dans le

maintien et la garde de ces choses.
Précisons. J.-C. a enseigné une doctrine, imposé des préceptes,

établi des sacrements, fondé une Eglise. Donc une quadruple unité

s'impose: — i° Unité dogmatique, dans la foi objective, c'est-à-
dire dans tout ce que J.-C. a enseigné, et dans cela seulement, et

non dans les opinions humaines : omnes in unitatem fidei et

agnitionis filii Dei, in virum perfectum... ut jam non simus parvuli
fluctuantes et circumferamur omni vento doctrinœ... ad circum-
ventionem erroris (Ephes. IV, 13-14). — 2° Unité morale. Il n'y
a dans l'Eglise qu'un seul Seigneur, unus Dominus (Ephes. IV, 5);
c'est sa loi seule qui est la loi, ce sont ses préceptes seuls qui

sont obligatoires pour le salut (docentes eos servare omnia quœ-

cumque mandavi vobis). — 30 Unité sacramentelle: Unum baptisma
(Ephes. IV, 5) ...Quoniam unus panis, unum corpus multi sumus,

omnes qui de uno pane participamus (I Cor. X, 17). Etc. Quant

aux formes des rites, des prières, des cantiques, des hymnes, elles

ont toujours varié dans l'ancienne Eglise, comme le prouvent les

variétés des anciennes liturgies. Plusieurs conciles provinciaux, au

VIe siècle, ont cherché à mettre plus d'unité entre les diverses

Eglises, mais sans prohiber aucunement la variété, laquelle d'ail-



- 689 —

leurs est aussi utile qu'inévitable. — 40 Unité ecclésiastique. Nous
verrons plus loin quels sont les degrés hiérarchiques établis par
J.-C, et quelle est la nature de l'autorité qu'il a confiée à son
Eglise. Il sera alors évident que l'unité ecclésiastique doit consister
dans l'accord des évêques. des pasteurs et des fidèles, à professer
exactement la doctrine même de J.-C, à pratiquer ses préceptes,
à recourir à ses moyens de salut. Disons dès maintenant que
l'unité administrative de l'Eglise ne saurait consister dans le seul
accord des évêques entre eux : soit parce que les évêques ne sont,
à eux seuls, ni toute la hiérarchie, ni a fortiori toute l'Eglise; soit
parce qu'ils peuvent être des représentants infidèles de leurs Eglises
particulières, et que, de fait, plusieurs l'ont été souvent.

On voit par ces explications combien se trompent ceux qui
prétendent que « l'unité est la tyrannie ou la dictature », et que,
dès lors, elle est une impossibilité ou une chimère chez des hommes
libres. Nous répondons que toute société doit être ordonnée ; que
tout ordre implique une certaine unité ; qu'il n'y aura jamais
tyrannie, mais toujours liberté, là où régnera le Christ (Jugum
enim meum suave est et onus meum leve; Matth. XI. 30); que,
dans la véritable Eglise chrétienne, il n'y a pas d'autre chef que
le Christ, pas d'autre tête que le Christ, pas d'autre pierre angulaire
que le Christ, pas d'autre évêque des âmes que le Christ, pas
d'autre pontife suprême que le Christ.

§ IV. De la variété dans l'Eglise chrétienne.

I. En général, cette question est déjà résolue par ce qui
précède.

En effet, si tout ce que le Christ a enseigné et imposé est

obligatoire pour tous les chrétiens, il est clair que ce qu'il ne leur
a ni enseigné ni imposé ne saurait leur être imposé en son nom.
« Vous devez croire tout ce que je vous ai enseigné, vous devez

pratiquer tout ce que je vous ai ordonné, omnia quœcumque mandavi
vobis-», ces propositions ont pour conséquence celle-ci: «Vous
n'êtes obligés ni de croire ni de faire ce que je ne vous ai pas
enseigné. »

De même, lorsque St. Paul enseigne que la foi doit être une
chez les chrétiens, c'est dire que ce qui n'est pas de foi ne doit
pas nécessairement être un, et que, par conséquent, il peut y
avoir variété, non pas contre la foi, mais en dehors de la foi.
Lorsque St. Jean enseigne (I Ep. II, 24) qu'il faut persévérer dans

ce qu'on a entendu dès le commencement (vos quod audistis ab

initio, in vobis permaneat), et que c'est là la condition pour
demeurer soi-même dans le Fils et dans le Père (et vos in Filio et



— 690 —

Patre manebitis), c'est dire évidemment qu'il n'y a pas obligation
de tenir ce qui n'a pas été enseigné dès le commencement.

D'ailleurs, outre le Christ et les apôtres, la raison nous dit:
i° que la religion véritable doit être à la fois une et variée (voir
le Traité de la religion en général), et que, par conséquent, la
véritable Eglise chrétienne doit être, elle aussi, une et variée ; —
2° que le besoin de variété n'est pas moins nécessaire, dans la

nature, que le besoin d'unité. Cette loi du monde naturel a sa loi
parallèle dans le monde surnaturel. Partout la multiplicité des

formes, quand elle n'altère pas le fond ou l'essence des choses,

augmente la beauté, repose la vue et l'âme. Aucun homme n'est
semblable à un autre homme, et cependant l'humanité est une ;

aucune langue n'est semblable à une autre langue, et cependant le
langage humain est un. Plus on étudie la nature, plus on admire
son unité merveilleuse, mais aussi sa variété inépuisable. La science
est une, mais les sciences sont multiples ; et que serait la science

une, si les sciences n'existaient pas avec leurs variétés que serait
l'humanité une, si les individus n'existaient pas avec leurs
dissemblances? que serait la littérature, une comme art, si les littératures
et les littérateurs n'existaient pas avec leur multiplicité de formes
et même avec leurs disparates S'il en est ainsi dans les choses

humaines, si la beauté de l'univers et de la société vient des

variétés harmonisées qu'ils contiennent, pourquoi n'en serait-il pas
ainsi entre les Eglises? II n'y a qu'une seule Eglise chrétienne
universelle, mais il y a plusieurs Eglises particulières, et ce sont les

variétés harmonisées de celles-ci qui font la beauté une de celle-là.

Pourquoi se ressembleraient-elles jusqu'à l'uniformité? Cette uniformité

ne serait plus de la beauté. Que tout ce qui est divin soit un

en elles, très bien : donc même dogme, même morale, même grâce,
mêmes sacrements ; mais que chaque Eglise ait sa forme à elle,

propre à son climat et à sa nation, à son caractère et à son
histoire, à ses traditions et à ses usages, à sa manière de voir, de

sentir et de faire, aux points de vue et aux opinions de ses

membres. La lyre parfaite a plusieurs cordes, et il y a plusieurs
demeures dans la maison du Père céleste. Un des points sur lesquels

St. Augustin insiste le plus dans sa théologie, c'est la variété

des usages clans les différentes Eglises, et la nécessité de les

respecter. Il voulait l'unité et non l'uniformité, l'unité dans la foi

et la variété dans les actes. Donc même croyance, mais cérémonies

diverses ; même dogme et même décalogue, mais disciplines diverses ;

même évangile, mais explications théologiques diverses, selon les

différentes tournures des esprits et les différents points de vue de

la science *).

*) Voir Le Catholique national, du 2 juin 1894: «La variété dans l'unité.»



— 691 —

IL Après ces considérations générales, précisons. Etant donné
le principe de bon sens que la variété ne doit pas contredire
l'unité, et le principe de foi chrétienne qu'il doit y avoir unité
dans les choses divines, il résulte clairement, d'une part, que la
variété ne doit exister que dans les choses humaines, et, d'autre
part, qu'elle peut exister dans toutes les choses humaines.

Or, les éléments humains dans l'Eglise sont: la théologie ou
la spéculation théologique, les prescriptions humaines, les rites
d'origine humaine, et la discipline purement humaine. En effet:
i° si les enseignements mêmes du Christ sont obligatoires pour
tous ses disciples, les explications humaines de ces enseignements
et les applications diverses que les hommes peuvent en faire, ne
sont qu'humaines ; elles ne peuvent pas, par conséquent, être
imposées comme divines ; donc elles doivent être libres ; — 2° si tous
les chrétiens doivent être uns dans la morale imposée par le
Christ, ils peuvent varier dans les manières de l'observer; car il
est incontestable qu'il y a plusieurs manières de faire le bien et
de pratiquer la vertu ; — 3° si tous les chrétiens doivent être uns
dans la pratique des rites d'origine divine, ils peuvent varier dans
les rites additionnels qui leur sont inspirés par les besoins du
milieu où ils vivent (climat, race, époque, mœurs, traditions,
circonstances) ; — 4° si tous les chrétiens doivent être uns dans la
soumission à la constitution divine de l'Eglise, on peut évidemment

varier dans les parties non divines, dans les détails disciplinaires

et administratifs, détails que l'histoire ecclésiastique nous
montre effectivement multiples et différents dans toutes les Eglises
particulières autonomes.

Nous verrons, dans ce même chapitre (§. VI), comment la

doctrine des Pères et les faits de l'histoire justifient cette thèse.
Bornons-nous donc ici à remarquer : que la sage variété n'est nullement

opposée à la sage unité, et que la diversité des formules
n'implique pas toujours la contradiction dans la doctrine ; que, de
même qu'une langue peut être parlée de plusieurs manières et
donner lieu à plusieurs dialectes, ainsi une même formule peut
être expliquée de plusieurs façons et le même dogme peut donner
lieu à plusieurs opinions théologiques ; que le dogme, pour exercer
une action sur la vie, doit se convertir en sentiment ; que nos
sentiments nous sont très personnels et que nous y mettons notre

marque; que, de même que chacun a le droit d'interpréter à sa

façon et au gré de son cœur tel morceau de musique, telle œuvre
d'art, tel sujet littéraire, ainsi chaque intelligence a le droit
d'interpréter les vérités, quelles qu'elles soient, qui lui sont énoncées;

que les plus grands saints ont été ainsi très divers; que la grâce,
loin d'être compromise par cette variété des actes, des formes et



— 692 —

des résultats, n'en est que plus admirable; que la sagesse de Dieu
elle-même est multiforme (multiformis sapientia Dei ; Ephes. III,
io), et que Dieu a parlé à nos pères de plusieurs manières
(multisque modis ohm Deus loquens patribus ; Haebr. I, i); que
les Pères, par les grandes libertés qu'ils ont prises dans leurs
spéculations théologiques et dans leurs mesures disciplinaires, si
diverses, nous autorisent et nous incitent même à user des mêmes
droits et à modifier aussi les canons, comme ils l'ont fait, suivant
les besoins spirituels des Eglises et des époques.

C'est ainsi que l'Eglise chrétienne apparaît dans sa vraie
lumière et dans son vrai jour, et que sa beauté réelle resplendit,
semblable à ces triptyques que les regards superficiels prennent
pour des tableaux disparates ou brisés, et qui ne sont en réalité

que des parties harmonieuses d'un seul tout, parties séparées par
un cadre, mais, dans le fond, exposant le même sujet. Ainsi
comprise, l'Eglise peut aussi être comparée à un chant parfaitement

un, chant dont les parties multiples, chantées par des chœurs

multiples et des voix différentes, n'en sont que plus mélodieuses.

Il faut donc condamner, d'une part, les excessifs qui, exagérant
la variété, tombent dans les divisions et les contradictions ; et,

d'autre part, les excessifs qui, exagérant l'unité, tombent dans

l'identification erronée des contraires, à l'exemple des unitariens
qui ont nié la Trinité, des monophysites qui ont nié les deux

natures en J.-C, des monothélites qui ont nié ses deux volontés,
des transsubstantialistes qui nient la substance du pain et du vin
dans l'eucharistie, etc. Ici comme partout, la vérité est dans le

juste milieu.

§ V. De la rupture de l'unité de l'Eglise.
Cette rupture peut se faire par l'hérésie, par le schisme et

par l'excommunication.
I. Hérésie. Ce mot vient de aïgsaiç, aîçsiv, prendre, enlever,

choisir: l'hérétique prend parti, fait un choix, enlève de la totalité
des vérités divines une ou plusieurs de ces vérités pour les rejeter,
et il se sépare ainsi de ceux qui restent fidèles à la vérité primitive
et intégrale. Ce mot se trouve déjà dans le N. T. : haeresis saddu-

cseorum (Act. V, 17) ; de hseresi Pharisœorum (Act. XV, 5) ; oportet
et hcereses esse, ut et qui probati sunt, manifesti fiant in vobis

(I Cor. XI, 19); opera carnis dissensiones, secte (Gai. V, 20).

Ce mot a été pris dans des sens très larges, et on en a abuse

maintes fois : au Ve siècle, on a appelé « hérétique » celui qui
commettait une erreur touchant un sujet religieux quelconque1), en

') Voir Philastr. episc. Bxixiens., Hœreseon catalogus.



— 693 —

972 celui qui méprisait formellement les canons, en 1065 l'incestueux,

en 1112 le partisan des investitures, en 1409 celui qui
s'obstinait dans le schisme, en 1415 celui qui manquait de charité
et de grâce sanctifiante, pendant tout le moyen âge l'usurier. Au
XVII6 siècle, le P. de Bérulle a été accusé d'hérésie par les
jésuites, parce qu'il ne cachait pas leurs défauts; Bossuet passe
pour avoir dit que la différence entre le catholique et l'hérétique
consiste en ce que le catholique n'a pas d'opinion, tandis que
l'hérétique en a une x). Sulpice Sévère a même écrit : Tum solis oculis
judicabatur, ut quis pallore potius aut veste quam fide hsereticus
œstimaretur2). Bref, on a si souvent traité d'hérétiques les plus
grands penseurs que ceux-ci se sont quelquefois glorifiés d'être
hérétiques ou ont glorifié l'hérésie3).

Pris dans son sens strict, le mot « hérésie » signifie altération
du dogme, c'est-à-dire de la vérité enseignée par J.-C4). Cette
altération pourrait être totale; et, dans ce cas, elle ne se
distinguerait de l'apostasie qu'en ce que l'apostasie est le rejet complet
de la religion, tandis qu'on pourrait concevoir l'hérésie totale
comme l'altération seulement des dogmes, dogmes que l'hérétique
pourrait vouloir conserver, tout en les altérant, ainsi que la pratique
des rites et de la discipline. De fait, l'hérésie n'est jamais qu'une
altération partielle d'un ou de plusieurs dogmes; en sorte qu'il n'y
a pas d'hérésie absolue, qu'on peut être hérétique sur un point
sans l'être pour cela sur d'autres, et qu'ainsi un système ou une
Eglise peuvent être hérétiques sans être par le fait complètement
dans l'erreur6).

') Il a voulu dire que le catholique croit aux dogmes et n'a pas d'opinion qui
leur soit contraire, tandis que l'hérétique professe des opinions contraires aux dogmes.
Voir ses Œuvres, édit. Vives, T. XVII, p. 112.

2) Edit. Lavertujon, T. II, p. 173, préface.
8) C'est ainsi que Chateaubriand a écrit dans ses Etudes historiques: «Les

hérésies ne furent que la vérité philosophique ou l'indépendance de l'esprit de l'homme
refusant son adhésion à la chose adoptée Toujours il y aura des hérésies, parce
que l'homme né libre fera toujours des choix. L'hérésie constate une de nos plus
nobles facultés, celle de nous enquérir sans contrôle et d'agir sans entraves. »

*) On lit dans Thomas d'Aquin: « Hœresis est infidelitatis species, pertinens ad

eos qui fidem Christi profitentur, sed ejus dogmata corrumpunt» ; — dans Bergier
(Diet, de Théol., art Hérêticité et Hérétique: «Démontrer l'héréticité d'une opinion,
c'est faire voir qu'elle est formellement contraire a un dogme de foi décidé et
professé par l'Eglise catholique. Hérêticité est l'opposé de catholicité et d'orthodoxie.

Hérétique, sectateur ou défenseur d'une opinion contraire à la croyance de l'Eglise
catholique. »

5) Le jésuite de la Barre a écrit (Quinzaine, 16 novembre 1898, p. 149):
« Une hérésie, un système partiellement faux est le plus souvent une caricature de

la vérité. Il peut bien la défigurer; mais il en conserve certains traits remarquables
qu'il exagère dans l'intérêt de sa cause. »



— 694 —

Cette altération partielle peut se faire ou par soustraction d'une
ou de plusieurs vérités révélées, ou par addition d'une ou de
plusieurs doctrines humaines, surtout si cette doctrine humaine est
erronée. Cette altération peut aussi se faire ou directement, en
soustrayant ou niant directement un dogme strict, ou en ajoutant
directement au dogme strict une doctrine qu'on voudrait imposer
comme dogme et qui de fait n'en est pas un ; ou indirectement,
en enseignant comme simple opinion une doctrine qui serait
inconciliable avec le dogme strict. En enseignant cette doctrine comme
une simple opinion sans la donner comme un dogme, on ne touche
pas directement au dépôt du dogme même, et on la laisse en
dehors de ce dépôt ; cependant, comme elle est une erreur, elle
blesse indirectement et dans une certaine mesure le dogme même;
elle ne lui est pas complètement contraire en ce sens qu'elle ne

prétend pas être de foi et qu'elle ne s'introduit pas dans le dépôt
même du dogme, mais elle l'attaque néanmoins, quoique de loin
et indirectement.

Il importe au plus haut point de distinguer l'hérésie objective
ou matérielle, et la culpabilité formelle d'hérésie ou hérésie
subjective. L'hérésie objective ou matérielle est l'altération même du

dogme, considérée en elle-même comme erreur et indépendamment
de l'état d'esprit de celui qui la commet ; tandis que l'hérésie

subjective est celle que l'on sait ou que l'on croit être une altération
ou une négation de la doctrine de J.-C. On peut, en effet,
commettre une hérésie objective ou matérielle, sans le savoir et sans

le vouloir, en se croyant de bonne foi dans la vérité ; et alors on

est matériellement, objectivement hérétique, mais sans être coupable
d'hérésie, la culpabilité morale étant toujours subjective. Lorsque
l'Eglise a constaté qu'une doctrine est objectivement hérétique, elle

doit la condamner comme telle et déclarer matériellement
hérétiques toutes les personnes qui la professent; mais comme elle ne

peut pas constater que leur conscience est de mauvaise foi et

qu'elles sont subjectivement hérétiques ou coupables d'hérésie, il en

résulte qu'elle ne peut pas les traiter comme subjectivement ou

formellement coupables d'hérésie. L'hérésie objective suffit toutefois

pour que l'Eglise ait le droit et le devoir de déclarer sépare

de l'Eglise visible ou du corps de l'Eglise celui qui la commet

sciemment ou non; mais l'Eglise ne saurait le déclarer séparé de

l'Eglise invisible ou de l'âme de l'Eglise, soit parce que les
consciences lui échappent, soit parce qu'un hérétique matériel peut
l'être de bonne foi, sans le savoir et sans le vouloir, et que par
sa bonne foi et par sa bonne volonté il appartient à l'Eglise
invisible ou à l'âme de l'Eglise, comme il a été dit antérieurement

(ch. V).



— 695 —

J'ai dit que l'Eglise déclare séparés de l'Eglise visible les
hérétiques matériels. En effet, elle ne peut faire qu'une déclaration:
car ce n'est pas elle qui sépare de l'Eglise les hérétiques, ceux-ci
s'en séparant eux-mêmes par le fait même de leur hérésie. L'Eglise,
par sa déclaration, ne fait que rendre officiellement notoire la
séparation déjà réelle.

De même que ce n'est pas la définition de l'Eglise qui fait
les dogmes, mais qui seulement les fait connaître, ainsi ce n'est
pas sa condamnation qui fait l'héréticité d'une doctrine; elle la
fait connaître seulement, ou la proclame officiellement. Il a été
démontré qu'une vérité est un dogme parce qu'elle a été
enseignée par J.-C, et non pas parce qu'elle est enseignée par
l'Eglise1). L'Eglise l'enseigne, parce qu'elle est déjà un dogme,
ce qui est bien différent. Le témoignage constant, universel et
unanime de l'Eglise fait connaître le dogme, qui est déjà dogme
par le seul fait qu'il a été enseigné par J.-C; ce témoignage n'est
donc qu'un moyen de connaître le dogme, mais il n'est ni la source
ni la raison d'être du dogme. De même, ce n'est pas la condamnation

d'une doctrine par l'Eglise qui la fait hérétique; cette
condamnation la montre seulement ou la fait connaître comme
hérétique.

On voit dès lors combien se trompent les théologiens qui
prétendent qu'une hérésie n'est hérésie qu'à partir de la déclaration
de l'Eglise, et que, tant que l'Eglise ne l'a pas déclarée hérétique,
on peut l'enseigner sans être hérétique. Cette théologie est erronée :

car dès qu'on sait qu'une doctrine est hérétique (et on peut le
savoir avant que l'Eglise l'ait déclaré), on ne peut enseigner cette
doctrine sans se rendre coupable d'hérésie ; de même que, dès

qu'on sait qu'une doctrine a été enseignée par le Christ (et on
peut le savoir avant que l'Eglise le déclare), on doit croire cette
doctrine comme de foi divine, parce qu'elle est déjà par elle-même
de foi divine.

Bergier a donc tort de définir l'hérésie « une erreur volontaire
et opiniâtre contre quelque dogme de foi » ; cette erreur volontaire
et opiniâtre constitue la culpabilité d'hérésie ou l'hérésie subjective,
mais non l'hérésie objective. L'Eglise, ne lisant pas dans les
consciences (dont Dieu seul est juge), ne peut pas constater si l'erreur
est volontaire et opiniâtre.

André a donc tort, lorsque, dans son Cours de Droit canon
(art. Hérésie), il rappelle cette maxime du canon 28 de la cause 24,
quest. 3 : « Haereticus est qui alicujus temporalis commodi et
maxime vanae glorile principatusque sui gratia, falsas ac novas

*) Voir le Traité du dogme, de la foi et de la science.



— 696 —

opiniones vel gignit vel sequitur», et ajoute: « Ce n'est pas l'erreur
d'elle-même qui caractérise l'hérésie, il faut pour cela qu elle soit
jointe à l'opiniâtreté ; de sorte que celui qui, après s'être trompé,
reviendrait de bonne foi à la vérité, ne serait pas censé avoir été

hérétique; c'est le canon 29, cause 24, question 3, qui le décide
ainsi. » Cette doctrine est manifestement erronée, parce qu'elle
confond l'hérésie en elle-même et la culpabilité d'hérésie, en d'autres
termes, l'hérésie objective et l'hérésie subjective. L'opiniâtreté
caractérise, non l'hérésie (qui est une erreur, opiniâtre ou non), mais la
culpabilité d'hérésie. C'est grâce à cette confusion que l'Eglise
romaine s'est adjugé le droit de torturer les hérétiques comme
coupables d'hérésie volontaire et opiniâtre, ce qu'il n'était pas en

son pouvoir de constater.
Le P. Ingold a donc tort, lorsqu'il dit, lui aussi, que « c'est

l'opiniâtreté dans la défense de l'erreur qui constitue l'hérésie», et

lorsqu'il s'appuie sur cette fausse maxime pour prétendre que
Bossuet, en combattant l'infaillibilité papale, n'a été que dans l'erreur,
et non hérétique1). Si l'infaillibilité papale est un dogme en soi

(et aux yeux de Rome elle en est un), Bossuet, en la niant, est

tombé évidemment dans une hérésie objective, sans être toutefois
coupable d'hérésie (sa bonne foi étant certaine). Le P. Ingold
place l'essence de l'hérésie dans la condamnation qu'en fait l'Eglise
(actuellement le pape) : il ne voit pas que ce qui constitue l'erreur,
c'est l'erreur même, et que, condamnée ou non, l'erreur est toujours
l'erreur.

Sur les erreurs multiples et graves que Rome commet au

sujet de l'hérésie, voir le Traité de l'Eglise romaine.

PI. Schisme. Ce mot vient de oyioixa et de tìyfiCm', séparer,

couper : le schismatique se sépare, se retranche cle l'Eglise, non pas

par le rejet d'une ou de plusieurs vérités révélées (ce serait alors

une hérésie), mais par le rejet d'une décision disciplinaire prise

par une autorité supérieure, ou par un acte opposé à cette décision

(par exemple, la consécration d'un évêque non légalement élu,

la formation d'un parti agissant illégalement dans l'Eglise). Le mot
schisme se trouve aussi dans l'Ecriture : Et non sint in vobis Schismata

(I Cor. I, 10); etc. On a abusé souvent du mot «schisme»

comme du mot «hérésie». Encore maintenant, en Orient, on traite
facilement de schismatiques les membres d'une Eglise particulière
qui revendique son autonomie et qui, se trouvant dans des

circonstances nouvelles, se soustrait à la juridiction ordinaire à laquelle
elle avait été soumise jusque-là. Il est évident que changer une

') Bossuet et le jansénisme, p. 2.



— 697 —

administration ecclésiastique, qui de sa nature est changeante, n'est
rompre ni l'Eglise, ni l'unité de l'Eglise (voir n08 2 et 3 : En quoi
l'Eglise doit être une). D'après les papistes, sont schismatiques
tous les chrétiens, même non hérétiques, qui se détachent « de
l'unité du siège romain». Les papistes se trompent: parce qu'il
est faux, comme nous l'avons déjà constaté, que le siège romain
soit le centre de l'unité de l'Eglise1); 2° parce que ce siège, loin
d'avoir fortifié l'unité de l'Eglise, a été de fait, au contraire, une
cause de divisions et de schismes : c'est ce siège qui, au IXe siècle,
s'est séparé de l'Eglise des huit premiers siècles2); c'est lui qui,
pendant le moyen âge, a provoqué par ses scandales et ses ambitions,

la plupart des divisions occidentales; c'est lui qui, au
XVIe siècle, a poussé les protestants à la rupture, etc., etc. ; et
actuellement l'Eglise romaine ou papiste est manifestement
coupable de schisme et d'hérésie envers l'Eglise catholique ou
universelle 3).

Il importe de remarquer, tout en condamnant les schismes, les
sectes et les sectaires, qu'il y a du bien dans le mal et de la vérité
dans l'erreur; que telle secte, en se séparant de l'Eglise, même pour
une raison mauvaise, emporte cependant avec elle telle vérité
chrétienne et telle vertu chrétienne, auxquelles elle s'applique de toutes
ses forces et qu'elle met quelquefois mieux en relief que les fidèles
restés dans l'unité de l'Eglise. De là la nécessité de tout éprouver
(omnia probate), de retenir ce qui est bon (quod bonum est tenete),
et de rendre hommage au bien partout où il se trouve, même
dans des ennemis (semper quod bonum est sectamini in invicem et
in omnes4"). Non certes que nous approuvions l'hérésie ou le
schisme. Entre ceux qui célèbrent « le bienfait de l'hérésie pour
la piété chrétienne5)» et saint Paul qui la condamne comme une
œuvre antispirituelle et antichrétienne, nous n'hésitons pas; nous
préférons la raison droite et positive de saint Paul à tous les
paradoxes de la fantaisie. Mais nous avouons volontiers qu'à quelque
chose malheur est bon et qu'il y a du bien dans le mal, sans
transformer pour cela le mal en bien.

*) Voir, pour plus ample démonstration, le Traité de l'Eglise romaine.

a) Voir mon étude : L'ancienne et la nouvelle Eglise catholique, en Occident,
du IXe siècle à l'époque actuelle; Revue, 1896, p. 264-280.

3) Voir mes ouvrages: Comment l'Eglise romaine n'est plus catholique, 1872;
et La Papauté antichrétienne, 1873; —les ouvrages de Guettée: La Papauté
schismatique, 1863; et La Papauté hérétique, 1874.

4) Voir, dans le Catholique national du 10 mars 1900, p. 18: Les sectes et

Vesprit sectaire.

5) Voir le discours de M. le prof, P. Chapuis sur « le bienfait de l'hérésie

pour la piété chrétienne», dans la Revue chrétienne, décembre 1902, p. 409-419.



— 698 —

III. Excommunication: peine ecclésiastique qui place le puni
en dehors de la communion de l'Eglise. Elle n'était infligée dans
l'ancienne Eglise que pour les fautes très graves et connues. Elle
pouvait être partielle et ne priver, par exemple, que de la
communion eucharistique, ou totale et exclure de toute participation
aux offices et aux charges de l'Eglise. L'une et l'autre étaient
tenues pour illicites, quand elles était prononcées contrairement
aux canons, et pour nulles, quand elles étaient fondées sur des faits
inexacts. En tout cas, partielle ou totale, licite ou valide,
l'excommunication n'excluait que de la communion de l'Eglise visible, et
non de l'Eglise invisible, celle-ci échappant au jugement de l'Eglise
visible.

Ces notions générales établies, examinons les questions
suivantes :

1° Est-il permis à l'Eglise d'excommunier quelqu'un de ses

membres? Oui: car toute société a le droit d'expulser le membre
indigne qui la compromet; c'est pour elle une question d'honneur
et quelquefois même d'existence. L'Eglise, comme société religieuse
visant à la sainteté, a plus que toute société profane le droit d'être
sévère. Lorsque saint Paul a dit qu'il faut qu'il y ait des hérésies

(I Cor. XI, 19), il a dit simplement qu'elles sont inévitables, étant
données les ignorances et les passions des hommes ; mais il ne les

a nullement justifiées, et, loin d'avoir dit qu'il fallait les tolérer, il
a écrit à Tite (III, 10) : Hœreticum hominem post unam et secun-
dam correptionem devita. Et il a approuvé l'expulsion de l'incestueux

de Corinthe (I Cor. V, 2). Sans doute, le mot « excommunication

» ne se trouve pas dans l'Ecriture; mais on voit que la
chose y est.

On objecte : a) A Jacques et à Jean qui priaient Jésus de

faire descendre le feu du ciel sur une ville de Samarie qui avait
refusé de les recevoir, il répondit: «Vous ne savez de quel esprit
vous êtes; le Fils de l'homme n'est pas venu perdre les âmes,

mais les sauver» (Luc, IX, 55-56). Donc excommunier n'est pas

agir selon l'esprit chrétien. — Réponse: Si l'excommunication
consistait à faire descendre le feu du ciel sur le coupable, elle serait

en effet contraire à l'esprit du Christ; mais elle ne doit consister

que dans le signalement du coupable aux fidèles, lorsque les intérêts

spirituels l'exigent. Or les paroles du Christ n'interdisent pas

cette mesure de prudence, qui a précisément pour but de sauver
les âmes menacées.

b) On objecte: Un homme de bonne foi ne saurait être puni;
or qui peut prouver qu'un hérétique et un schismatique sont de

mauvaise foi? Donc la justice exige qu'on les tolère. — Réponse:



— 699 --
Il ne s'agit pas de juger de la bonne foi ou de la mauvaise foi
d'un hérétique, d'un schismatique, d'un pécheur quelconque, mais
seulement du mal qu'il cause, volontairement ou non, par l'erreur
objective, ou par le schisme ou par les crimes dont il est l'auteur.
Dieu juge sa conscience; l'Eglise ne la juge pas, mais elle a le
devoir de mettre les fidèles en garde contre l'erreur, contre le
schisme, contre le vice. L'excommunication n'a pas d'autre but.
Donc autant nous respectons la bonne foi des coupables, laquelle
n'est pas en question, autant nous maintenons le droit et même le
devoir qu'a l'Eglise de condamner la conduite extérieure de ses
membres lorsque cette conduite est vicieuse et qu'elle peut induire
au mal les fidèles]).

2° Ce droit dé excommunier implique-t-il le droit de maudire
et d'anathématiser? De fait, ces trois expressions ont été souvent
considérées comme synonymes; mais elles ne le sont pas. — En
soi, l'excommunication n'implique pas la malédiction : car qui dit
malédiction dit imprécation et même imprécation impitoyable; et
l'excommunication ne va pas à ces extrémités. En outre, la
malédiction a un caractère de durée que n'a pas la simple excommunication.

-— L'excommunication n'implique pas non plus
l'anathème. Il est vrai que, étymologiquement, anathème signifie
simplement séparation; mais, de fait, le mot a pris un sens péjoratif
et odieux, que n'a pas le mot «excommunication». — Au point
de vue juridique, la confusion de ces trois mots est aussi
reprehensible, d'après la maxime : odiosa sunt restringenda. — Au point

') Nous souscrivons volontiers à cette déclaration d'un théologien romaniste :

« La mauvaise foi n'est peut-être pas aussi commune que le pensent certains esprits,
impatients de la contradiction. Il y a des gens qui s'imaginent volontiers qu'on n'est

pas de bonne foi quand ou ne pense pas comme eux. C'est là une fâcheuse disposition

dont il faut nous préserver à tout prix, La mauvaise foi d'un adversaire ne se

présume jamais. Pour y croire, il faut qu'on en ait la preuve. Jusque-là il est juste
que nos contradicteurs bénéficient de la présomption de bonne foi » (M. Vacandard,
De la tolérance religieuse, dans la «Revue du clergé français», 15 décembre 1902,
p. 117-118). — Et lorsque la mauvaise foi est démontrée, faut-il frapper? M.
Vacandard répond : « Le conseil me paraît peu humain. // semble qu'un chrétien doive
tenir -une autre conduite. En somme, cet adversaire qui a le tort de s'obstiner dans
la mauvaise foi, n'en a pas moins une âme à sauver. N'est-il pas à craindre que la
violence de notre langage ne lui rende le retour à la vérité plus pénible et plus
répugnant?... Plus fait douceur que violence... Ce n'est plus seulement une attitude
sereine à garder, c'est une vertu héroïque à pratiquer. Mais qui oserait dire que le

courage d'un vrai chrétien n'est pas à la hauteur d'une telle vertu? Donc, ici encore,
que la devise de saint Augustin soit notre regle : Interpelle errores, diligile homines. »

M. Vacandard avoue qu'il y a des chrétiens intolérants, mais il remarque que «la
faute en est à la nature humaine; que l'intolérance n'est pas le monopole du
christianisme; que les libéraux qui n'ont aucune foi religieuse, sont tout disposés à

confisquer la liberté de ceux qui ne pensent pas comme eux».



— 700 —

de vue chrétien, on peut se demander si maudire et anathématiser
dans le sens odieux actuellement attaché à ces termes, sont choses
permises. Le Christ a été la bonté même envers les Samaritains,
et il a prié sur la croix pour ses persécuteurs : « Pater, dimitte
illis, non enim sciunt quid faciunt » (Luc, XXIII, 34). S'il a employé
souvent la locution tvœ vobis», c'était pour blâmer et plaindre,
mais non pour maudire et anathématiser. De plus, il a dit qu'il
faut considérer comme un payen et un publicain celui qui n'écoute

pas l'Eglise, mais il n'a pas dit qu'en les ignorant, en cessant
d'avoir avec eux des relations d'Eglise et de confraternité religieuse,
il fallait les maudire et les anathématiser. Saint Paul s'est même
élevé contre ceux dont la bouche est pleine de malédiction et
d'amertume (quorum os maledictione at amaritudine plenum est;
Rom. Ill, 14); et il a remarqué que le Christ, en se faisant pour
nous malédiction, nous a précisément rachetés de la malédiction
de la loi (Gai. III, 13). Saint Pierre a recommandé de ne pas
rendre la malédiction pour la malédiction : Non reddentes malum

pro malo, nec maledictum pro maledicto, sed e contrario benedi-
centes (I Ep. III, 9). Et dans l'Apocalypse (XXII, 3), il est dit :

Et omne maledictum non erit amplius. — Quant à l'anathème, il
ne nous est pas représenté sous un jour plus favorable. C'est
Pierre qui, lorsqu'il renia le Christ, commença à « anathématiser »

et à jurer qu'il ne connaissait pas cet homme (Marc, XIV, 71).

Saint Paul a désiré être anathème et séparé du Christ pour ses

frères (Rom. IX, 3). Cependant, dans sa Ire Ep. aux Corinthiens
(XVI, 22), il a écrit : Si quis non amat Christum, sit anathema,
Maran Atha. Et dans l'Ep. aux Galates (I, 8-9) : Si quis vobis

evangelizaverit praeter id quod accepistis, anathema sit. Saint Paul

n'a prononcé l'anathème que pour ces deux cas; et l'on voit qu'il
employait lui-même ce mot dans son sens étymologique (maran
atha); rien de plus.

30 L'excommunication prohibe-t-elle toute relation entre les

fidèles et l'excommunié? L'excommunication impose aux fidèles

l'obligation de veiller prudemment sur leur foi et leur vertu, et de

se prémunir le mieux possible contre l'erreur et le vice. Cette
prudence varie suivant les circonstances, les milieux et les mœurs;
et elle ne saurait imposer les mêmes mesures à toutes les époques.
De fait, aucun précepte du Christ ni des apôtres n'interdit toute

relation entre les fidèles et l'excommunié. Saint Paul s'est borné à

prohiber la communication « dans les œuvres infructueuses des

ténèbres» (Eph. V, 11) et «dans les péchés d'autrui» (I Tzm. V,

22). Nous avons déjà dit qu'il a recommandé à Tite d'«éviter»

l'hérétique après un ou deux avertissements ; or on peut s'efforcer



— 701 —

d'éviter l'hérétique sans pouvoir réussir toujours à écarter ses
démarches et sa présence. Saint Jean (IIe Ep. io-li) a recommandé
de ne pas recevoir chez soi celui qui est infidèle à la doctrine
du Christ, de ne pas lui donner le salut (ave) et de ne pas participer

à ses œuvres «mauvaises». Or cette recommandation ne
prohibe pas toute relation. On peut donc pratiquer les recommandations

apostoliques et la vertu de prudence, sans manquer aux
devoirs de justice sociale et de charité chrétienne, la justice et la
charité étant d'ailleurs conciliables avec la prudence.

4° Ces défenses apostoliques doivent-elles être étendues à celui
qui n'est pas nommément excommunié La prudence dit que chaque
fidèle doit se prémunir contre la contagion de l'erreur et du vice,
contre la fréquentation des personnes dangereuses; et l'on peut
comprendre parmi celles-ci celles que l'on croit être hérétiques
(même si elles ne sont pas nommément excommuniées), à moins
toutefois qu'on ne soit en état de réfuter facilement leur hérésie
et de résister facilement à leurs mauvais exemples. — Ce devoir
de prudence rempli, il faut remplir également ceux qu'imposent
la justice et la charité. Or, d'une part, la justice dit que quiconque
n'est pas excommunié nommément par les autorités compétentes
de l'Eglise, ne saurait l'être par un simple frère, celui-ci n'ayant
pas d'autorité à exercer; d'autre part, la charité doit être encore
plus bienveillante que la simple justice. Donc, en toute justice et
en toute charité, aucun frère ne saurait, de son chef, repousser
publiquement et officiellement l'acte religieux d'un frère que les

autorités de l'Eglise, qui doivent sauvegarder la foi et la morale,
ne jugent pas à propos d'excommunier nommément.

5° Peut-on ne pas tenir compte d'une excommunication illicite

ou nulle On le peut. Le simple bon sens l'affirme, et la
pratique de l'Eglise le confirme. Origene a dit : « Dieu même ne pourrait

pas lier celui qui n'est pas lié par les chaînes du péché; à

combien plus forte raison doit-on reconnaître que nul évêque, nul
Pierre ne le peut. » Saint Jérôme : « De même que le prêtre ne
rend point lépreux une personne pure, ainsi l'évêque et le prêtre
ne peuvent ni lier ceux qui ne sont pas coupables, ni délier ceux
qui sont innocents. » Saint Augustin : « Si quelque fidèle est frappé
d'anathème injustement, cet anathème injuste fait plus de mal à

celui qui le lance qu'à celui qui le souffre en patience. Le Saint-
Esprit, à qui il appartient de lier et de délier, ne se rend jamais
le ministre de la passion et de l'aveuglement des hommes... Les
chrétiens spirituels et ceux qui, animés d'un saint zèle, tâchent de
le devenir, ne sortent jamais de l'Eglise quand bien même ils en
seraient bannis par la méchanceté des hommes; au contraire, leur

Revue intern, de Théologie. Heft U, 1903. 46



— 702 —

vertu devient plus pure par cette épreuve ; et c'est pour eux une
chose plus utile d'avoir été ainsi séparés de l'Eglise que d'y être
toujours demeurés extérieurement unis ; car, dans une telle situation,
ne s'élevant pas contre l'Eglise, la force invincible de leur charité

les affermit de plus en plus sur la pierre solide de l'unité. »

Le pape Gélase: «Celui contre qui on a prononcé une sentence
injuste, ne doit nullement s'en mettre en peine, parce qu'une
sentence injuste ne peut nuire à personne, ni devant Dieu, ni devant
l'Eglise. Qu'il ne désire donc pas d'être délié, puisqu'il n'est point
lié. » Le pape saint Grégoire Ier : « Nous avons appris que Laurent,

notre frère et évêque comme nous, vous avait excommunié
injustement; c'est pourquoi nous vous écrivons de ne point vous
mettre en peine de cette excommunication et de participer comme
auparavant à la communion des fidèles. » Telle est aussi la
doctrine du pape Innocent III, de saint Bernard, de Pierre Lombard,
de Gerson, de Bossuet, de Quesnel, etc. J). Thomas d'Aquin a
prétendu que, lorsqu'il y a doute sur la validité de l'excommunication,
il vaut mieux s'en tenir à la sentence des juges, à moins que l'effet
n'en soit suspendu par un appel à l'autorité supérieure; mais on

peut penser, au contraire, qu'il est plus équitable de défendre celui

qui est peut-être injustement frappé, tant qu'il n'est pas démontré

qu'il l'est justement.
6° Une Eglise particulière a-t-elle le droit de déclarer

hérétique, schismatique et excommuniée une autre Eglise particulière?
Une Eglise particulière a certainement le droit et même le

devoir de condamner les erreurs et les vices qui lui paraissent
contraires à la doctrine et à la morale de J.-C. ; mais elle n'a pas

juridiction sur une autre Eglise. L'Eglise universelle seule, réunie

en concile, a le droit de juger une Eglise particulière, de la
qualifier et de la censurer. En tout cas, aucune Eglise particulière, si

considérable soit-elle, n'est infaillible, en jugeant les personnes, a

fortiori en jugeant une autre Eglise; et son jugement ne saurait
être obligatoire pour les autres Eglises.

7. Que faudrait-il penser d'une Eglise particulière qui, en

présence d'un membre coupable d'hérésie notoire et entraînant a

sa suite de nombreux fidèles, commencerait par réfuter cette hérésie

et par répliquer à toutes les instances de l'hérétique, puis le

prierait de cesser et de rétracter ses erreurs, lui adresserait ensuite,

s'il y avait lieu, les deux monitions dont parle St. Paul, et, dans

le cas où il s'obstinerait et ne comprendrait pas qu'il doit lui-même
sortir d'une Eglise dont il viole la constitution et les principes
essentiels, le déclarerait nommément excommunié, mais sans pro-

Voir, par exemple, XObservateur catholique, septembre 1855, p. IO-13.



— 703 —

noncer ni malédiction ni anathème, et même exprimerait, avec sa
vive douleur de se voir obligée de recourir à l'excommunication,
son désir et son espoir de pouvoir bientôt lever cette excommunication,

et, en attendant, prierait Dieu de le ramener à la vérité
età l'unité de la bergerie? Cette Eglise agirait très chrétiennement.

8. On peut donc prier pour les hérétiques, les schismatiques
et les excommuniés Sans aucun doute, comme aussi pour tous
les pécheurs, pour les payens et pour les membres de toutes les
autres religions. Plus un homme est dans l'erreur, plus il est digne
de pitié; il en est de même des criminels, d'autant plus malheureux
qu'ils sont plus éloignés de Dieu. Le Christ a prié pour ceux
qui l'ont crucifié. Il a dit lui-même: Benedicite maledicentibus
vobis et orate pro calumniantibus vos (Luc VI, 28). St. Paul :

Benedicite persequentibus vos, benedicite et nolite maledicere
(Rom. XII, 14). Maledicimur et benedicimus (I Cor. IV, 12). Il
importe de remarquer que prier pour les pécheurs et les
hérétiques n'est approuver ni le péché ni d'hérésie, surtout quand on
condamne expressément le péché et qu'on réfute l'hérésie.

9. Lorsqu'un hérétique ou un schismatique non excommuniés
nommément, ou un membre d'une Eglise réputée hérétique ou
schismatique (membre non excommunié nommément), se présentent,
dans une autre Eglise, à l'office de la pénitence ou à la sainte
table, le prêtre qui administre ces sacrements peut-il les leur
administrer, et les fidèles peuvent-ils recevoir ces mêmes sacrements

en leur compagnie? — D'une part, le prêtre qui traiterait
comme un excommunié nommément celui qui n'est pas nommément
excommunié, manquerait à la justice, à la charité, et violerait la
constitution de l'Eglise en exerçant une juridiction qu'il n'a pas. —
D'autre part, St. Augustin a exhorté les fidèles à recevoir les

sacrements, même en compagnie des hérétiques, des schismatiques,
de tous les pécheurs en général. Il a rappelé, dans ce cas, Judas,
coupable, faisant la cène avec les onze, qui étaient bons. Il a

enseigné qu'aucun mélange des méchants ne doit effrayer les bons,
ni leur faire désirer de rompre les filets et de sortir des liens de

l'unité, sous prétexte de ne point supporter dans le partage des

sacrements (in sacramentorum consortio) ceux qui n'appartiennent
point au royaume des cieux. Il veut que l'on reste « intra eamdem

sacramentorum communionem et connexionem », parce que les

sacrements divins sont et chez les bons et chez les méchants (et
in bonis esse et in malis sacramenta divina). Voir son Livre sur
l'unité de l'Eglise, où il montre que ce sont les donatistes, et non
les catholiques, qui veulent repousser de la pénitence et de la
sainte table ceux qui leur paraissent hérétiques et coupables. —



— 704 —

Enfin, toute Eglise qui se proclame ouvertement catholique ou
orthodoxe, qui récite publiquement le symbole de foi catholique
ou orthodoxe, et qui, avant de distribuer les sacrements aux
assistants, avertit ceux-ci qu'ils ne doivent recevoir la sainte
absolution et la sainte communion qu'autant qu'ils professent cette
vraie foi et qu'ils croient à ces mêmes sacrements, cette Eglise,
dis-je, non seulement peut croire, mais doit croire que ceux qui
se présentent aux sacrements dans de telles conditions et ainsi
renseignés sont de vrais catholiques, de vrais orthodoxes, même
quand ils appartiendraient extérieurement à une autre Eglise. Ce

serait cette dernière qui pourrait les accuser de la délaisser, mais

non celle à laquelle ils vont d'eux-mêmes demander des prières et
des secours religieux. Ni le Christ, ni les apôtres, ni l'Eglise
universelle n'ont enseigné que l'inscription sur les registres de l'Eglise
est la marque de l'unité de l'Eglise, la preuve de l'orthodoxie, ou
la condition sine qua non d'une sainte réception des sacrements.
Il va de soi qu'on ne peut^ qu'engager les personnes en question
à sortir publiquement et officiellement de l'Eglise particulière qu'ils
croient erronée, et à entrer publiquement et officiellement dans

celle qu'ils croient vraie; mais rien ne prouve ni dans l'Ecriture,
ni dans les décisions de l'Eglise universelle, que cette sortie et

cette entrée, publiques et officielles, soient strictement obligatoires.
A celui qui objecterait que J.-C. a chassé les vendeurs du temple,
je répondrais qu'il ne s'agit pas ici de vendeurs, mais de
solliciteurs ; et que le Christ lui-même a dit qu'il ne mettra pas dehors
celui qui vient à lui (et eum qui venit ad me, non ejiciam foras).
A celui qui insisterait en disant que, d'après St. Paul, on ne peut

pas boire au calice du Seigneur et à celui des démons, je répondrais

qu'il ne s'agit pas ici de chrétiens qui boivent au calice des

démons, et que St. Paul ajoute précisément, immédiatement après,

que tout ce qui est permis n'est pas, par cela même, convenable

(omnia mihi licent, sed non omnia expediunt; omnia mihi licent,
omnia aedificant ; I Cor. X, 22-23). Sur quoi Tertullien remarque
(de Exhortât, castit. n. 8): «Quod non prodest, oro te, bonum potest
dici?» (Voir, pour plus amples explications, le § VI de ce chapitre.)

10. Peut-on accorder à un hérétique, à un schismatique, à un

excommunié, les dernières prières et la sépulture ecclésiastique i
Quiconque sollicite les prières' de l'Eglise, doit les obtenir, parce

qu'il exprime par là du repentir s'il a été coupable, et qu'il
rétracte ainsi ses erreurs passées. S'il s'agit d'un défunt et si sa

famille demande pour lui les prières de la sépulture ecclésiastique,

il ne serait pas chrétien de les refuser: car J.-C. a ressuscité le

fils de la veuve de Naïm, et ni le fils ni la mère n'étaient ses

disciples ; c'est par miséricorde (misericordia motus) qu'il a agi ainsi.



— 705 —

Par miséricorde aussi, le disciple du Christ doit accorder aux
morts tout ce qu'il peut leur accorder. Si le Christ a dit à ses
disciples de laisser les morts ensevelir leurs morts (Matth. VIII, 22),
c'est dans un tout autre sens ; il a voulu dire qu'il ne faut jamais
hésiter à le suivre, pas même sous le prétexte qu'on doit
auparavant ensevelir des morts.

§ VI. Confirmation de cette doctrine
par la tradition et par l'histoire de l'Eglise.

La doctrine qui vient d'être exposée touchant l'unité de
l'Eglise (sa nature, son objet, son étendue, sa rupture\ est celle

que les Pères, même les plus rigoristes, ont enseignée et que
l'Eglise œcuménique a pratiquée. Je dis < œcuménique », en ce
sens que, si quelques Eglises particulières ont suivi, sur certains
points, une discipline particulière, l'Eglise universelle a toujours,
comme telle, professé les principes susdits.

I. Je ne saurais citer ici tous les Pères ; je me bornerai aux
plus rigoristes, c'est-à-dire à ceux qui, comme Ignace d'Antioche,
ont mis plus en relief la hiérarchie ; ou qui, comme Tertullien,
ont plus insisté sur l'apostolicité; ou qui, comme Cyprien et
Augustin, ont plus fait ressortir l'unité, et, en même temps, la
faute de ceux qui la rompent.

St. Ignace d'Antioche. Bornons-nous aux trois épîtres à Poly-
carpe, aux Ephésiens et aux Romains. — Dans l'épître à Polycarpe
(de Smyrne), il lui recommande l'unité : unitatis curam habe qua
nihil melius; mais en même temps il ajoute: omnes toléra per
cantatemi omnium infirmitates perfer, sicut et omnium Dominus :

ipse enim, inquit, infirmitates nostras portavit Bonos si amas
discipulos, nulla tibi est gratia, pestilentiores autem mansuetudine
subige. Il compare l'évêque au pilote d'un navire. Il le prémunit
contre ceux qui enseignent une doctrine autre, même s'ils paraissent

dignes de foi: qui aliena docent et fide digni videntur, non
te perterrefaciant. Il lui recommande de tenir souvent des assemblées

et des synodes ; crebrius celebrentur conventus synodique.
H ajoute: Episcopo attendite, ut et Deus vobis. Pour lui, il aimerait
mieux être avec ceux qui obéissent à l'évêque, aux prêtres et aux
diacres. Il termine en disant: In Christo manete per unitatem Dei
et episcopi. Donc on voit son désir que les fidèles soient unis à

l'évêque, mais avant tout à Dieu et au Christ; d'où il suit que
l'évêque ne doit être suivi que lorsqu'il suit lui-même Dieu et le
Christ \

l) Ignace d'Antioche donne son Credo dans l'épître aux Smyrniens, et il
confesse l'unité du corps de l'Eglise (in unum corpus Ecclesiœ suae, SV SVI auifXUTl
r% sxxXrjataç aihov).



— 706 —

Dans l'épître aux Ephésiens, il enseigne que l'évêque doit
aimer les fidèles selon J.-C. (eum obsecro ut juxta Christum Jesum
vos amet) ; qu'ils doivent tous glorifier J.-C de toutes manières,
en étant unis par la même obéissance au Christ, par le même
esprit, par la même doctrine (eadem sententia, xal vrj avzfj yvoifirj),
et soumis à l'évêque et aux prêtres. On voit qu'Ignace insiste sur
l'unité de l'Eglise, en ce sens que tous doivent être unis au Christ,
qui est le centre, et que l'évêque et les prêtres doivent être avant
tout soumis à ce même Christ, pour que les fidèles leur soient
soumis. Igitur et nos oportet vivere juxta voluntatem Dei in Christo.
Et s'il faut suivre l'avis de l'évêque, c'est à la condition essentielle

que l'évêque enseignera et agira selon Dieu : hinc et vos decet
accedere sententise episcopi, qui secundum Deum vos pascit. Le
collège des prêtres et de l'évêque a pour chef et gardien Jésus-
Christ (cujus collegii est dux et custos Jesus Christus). C'est donc
l'unité de tous en J.-C. et par J.-C. Ignace n'en connaît pas
d'autre. Il ne dit pas aux fidèles qu'ils sont les membres de

l'évêque, mais les membres du Christ; et s'il dit qu'ils dépendent
de l'évêque, c'est que l'évêque est lui-même sous la dépendance
du même Christ (ut Ecclesia dependet a Domino Jesu). Il dit que
la prière qui monte vers Dieu est celle de l'évêque et de toute
PEglise (episcopi et totius Ecclesia; oratio consona). Il insiste sur
l'obéissance à l'évêque, qu'il compare au père de la famille et au

maître. Il ajoute, toujours dans le même sens indiqué plus haut:
omnes secundum veritatem vivitis, et inter vos nullus sit hseresi

locus, sed nec auditur nomen ullius nisi solius Jesu Christi veri
pastoris et magistri. Et il les loue de ce qu'ils sont fidèles aux

enseignements de St. Paul. Il leur recommande d'« éviter» ceux

qui enseignent contrairement à la « doctrine » de Dieu : Nonnulli...

patrant quaedam indigna Deo et sentiunt ea quœ pugnant cum Dei

doctrina quos oportet vos ut feras evitare. Ces hérétiques sont

des « chiens enragés », quos vitare oportet. Le seul médecin qui

guérisse est Dieu notre Père: medicus solus Deus ingenitus. Et
aussi J.-C: habemus etiam medicum Jesum Christum. C'est tout:
il ne nomme aucun autre médecin, ni l'évêque, ni le prêtre, ni

Pierre, ni per onne. Il prémunit ensuite les fidèles contre ceux qui

enseignent une « doctrine perverse » et sèment de la zizanie : ces

faux docteurs ne prêchent pas J.-C, mais eux-mêmes. Il ajoute :

Que le Christ vous en délivre, lui qui vous a établis « sur la pierre,
c'est-à-dire sur les pierres choisies et adaptées à l'édifice divin du

Père » (liberet vos Jesus Christus, qui supra petram vos fundavit

ceu lapides electos, coaptatos in divinum Patris aedificium...). Donc

toujours le Christ et le Christ seul: Porro via omnis erroris expers
est Jesus Christus: ego enim, inquit, via et vita. Il leur dit à tous.



— 707 —

Estote ministri Dei et os Christi. Il ajoute: Principium vitce, fides;
finis ejusdem Caritas Quanto graviores psenas perpetuo dabunt,
qui moliuntur Christi doctrinam adulterare pro qua crucem et
mortem sustinuit Dominus Jesus Dei unicus filius. On voit qu'Ignace
prend le mot fides dans le sens doctrinal; il insiste en condamnant
celui qui embrasse la fausse opinion au lieu de la vraie: supplicio
subjicietur si imperitum sequatur pastorem et faisant opinionem
amplectatur pro vera. Enfin, il termine ainsi: Firmi state in fide
Jesu Christi... in una et communi fide Dei Patris et Jesu Christi
unigeniti illius filii, ducem sequentes Paracletum, obedientes
episcopo et presbyterorum ccetui mente indivulsa, frangentes panem
unum, quod pharmacum immortalitatis est et mortis antidotum...
L'obéissance à l'évêque et au collège presbytéral est donc
subordonnée, avant tout, à l'obéissance au St. Esprit, et à la foi « une
et commune » en Dieu et en son fils unique Jésus-Christ.

Dans l'épître aux Romains, Ignace aspire à être dévoré par
les bêtes pour rendre gloire au Christ, qui est «la vie des fidèles».
Il va livrer son corps et verser son sang pour le Christ ; il ne
veut que le pain céleste, qui est le corps du Christ, et le vin, qui
est le sang du Christ. Il ne parle que du Christ. Quoiqu'il écrive
aux Romains et qu'il mentionne les apôtres Pierre et Paul, il ne
dit pas un mot de la prétendue prééminence de l'Eglise de Rome
et de son évêque, pas un mot de ses prétendus privilèges et de

sa prétendue autorité. Ce silence est significatif.
Tertullien a combattu comme de faux chrétiens non seulement

tels ou tels hérétiques, comme Praxéas, Hermogène, Marcion,
les Valentiniens, etc., contre lesquels il a composé des écrits
spéciaux, mais tous les hérétiques en général, et cela dans son livre
De la Prescription *). Guettée a ainsi résumé la doctrine de ce
dernier ouvrage sur le point qui nous occupe 2) : « L'Eglise formait
une société parfaitement distincte de toute autre agglomération
plus ou moins chrétienne. Elle avait sa doctrine, ses rites, ses
pasteurs hiérarchiquement constitués. Tous ceux qui s'en séparaient
n'étaient plus considérés comme lui appartenant. Cet enseignement
de Tertullien, nous l'avons rencontré précédemment dans Justin,
Irénée et les autres écrivains des deux premiers siècles. On doit
donc le considérer comme d'origine apostolique, et par conséquent
regarder comme antiapostolique cette théorie d'après laquelle toutes
les agglomérations chrétiennes formeraient, malgré leurs
divergences, une seule et unique Eglise catholique ou universelle. Les
Prescriptions de Tertullien, comme le beau livre d'Irénée contre
les hérétiques, est une réponse péremptoire à cette thèse aussi peu

') Voir mon étude sur VEcclésiologie de Tertullien.
') Histoire de l'Eglise, T. II, p. 58-59.



— 708 —

logique que chrétienne. Le livre du docte prêtre de Carthage est
accablant pour tous les hérétiques qui se sont élevés dans l'Eglise
et qui ont dénaturé la vraie doctrine, soit par addition, soit par
retranchement, soit au moyen de subterfuges basés sur des
traditions mensongères ou sur les Ecritures faussement interprétées. »

En effet, Tertullien y considère toute hérésie comme une
maladie (ch. 1-3); ce n'est donc pas la vraie vie chrétienne qui est
en elle, c'est un principe contraire, principe de mort. Il dit
(ch. 4-6) que l'hérésie consiste à dénaturer la doctrine reçue, et
qui doit être si fidèlement conservée que, si un ange venait en

enseigner une autre, il faudrait lui dire anathème. Il dit que les

apôtres annonçaient à tous les fidèles un même Dieu, un même
Christ, une même espérance, et qu'ils ordonnaient aux Eglises
d'être unanimes dans la foi qu'ils leur avaient transmise. Il dit
(ch. 23) que « les apôtres n'auraient pas admiré Paul, devenu de

persécuteur prédicateur, s'il avait prêché quelque chose de contraire;
qu'ils lui ont donné la main en signe d'accord; qu'ils se sont
ensuite séparés, non pas afin que l'un prêchât autre chose, mais
afin qu'il prêchât aux autres, v Et ch. 20: «Chaque être, de quelque

espèce qu'il soit, doit être jugé d'après son origine; ainsi

toutes les Eglises, quelque nombreuses et quelque considérables

qu'elles soient, n'en forment qu'une, celle notamment que les

apôtres fondèrent en premier lieu et dont toutes les autres
proviennent; elles sont donc toutes les Eglises premières et toutes

apostoliques, puisqu'elles n'en forment qu'une; toutes expriment
l'unité. » Et cela, précisément à cause de « la marcotte de la foi
et de la semence de la doctrine » qui a été transmise par les

apôtres à toutes ces Eglises, marcotte toujours la même, semence

toujours la même.
Dans son livre contre Scorpiac, Tertullien dit : « Les

hérétiques sont des scorpions qui tentent les catholiques pendant que
sévit la persécution, comme les scorpions empoisonnent les hommes

pendant la chaleur de l'été. »

Dans son Apologie, il dit : « Nous formons un corps dont les

liens sont la même religion, la même morale, la même espérance. >

Evidemment il veut parler des trois vertus théologales, foi (religion),
charité (morale), espérance. L'identité de religion implique l'identité

de foi ; jamais les hérétiques, au temps de Tertullien, n'ont
été considérés comme professant la même religion que les vrais

chrétiens.
St. Cyprien, il faut le reconnaître, a exagéré certaines

questions1). Mais ce n'est pas une raison pour récuser son témoignage

') Il a été excessif dans la question du baptême des hérétiques et s'est laisse

aller à des arguments erronés. Il a été excessif aussi, lorsqu'il a prétendu qu'on ne



— 709 —

et son autorité là où toutes les Eglises ont été de son avis. Si je
le cite ici, dans la question de l'unité de l'Eglise, c'est pour que
les catholiques-romains qui avouent qu'il a « péché par excès
d'attachement à la cause catholique » *), soient d'autant plus touchés
par son enseignement, qui condamne entièrement celui de Rome.
Des textes qui n'ont été l'objet d'aucune accusation dans l'ancienne
Eglise, doivent être aussi de quelque autorité aux yeux des
protestants qui reconnaissent encore une valeur objective à la tradition
universelle.

Dans son écrit De l'unité de l'Eglise, il a dit: «Il n'y a qvéun
seul épiscopat, dont tous les évêques possèdent solidairement une
partie. Il n'y a de même qu'une seule Eglise, quoique par les
accroissements de sa glorieuse fécondité elle s'étende à une
multitude de membres. Regardez Soleil universel, l'Eglise envoie
ses rayons dans l'univers entier, mais c'est toujours une seule et
même lumière qu'elle répand partout, sans que l'unité du corps
soit divisée. Arbre majestueux, elle étend ses rameaux à toute la
terre; fleuve immense, elle arrose les contrées lointaines par l'abondance

de ses eaux. Et cependant c'est partout le même principe,
partout la même origine, partout une même mère, riche des trésors
de sa fécondité. C'est son sein qui nous a portés, son lait qui
nous a nourris, son esprit qui nous anime. L'épouse du Christ
repousse toute alliance adultère, sa pudeur est incorruptible; elle
ne connaît qu'une maison Se séparer de l'Eglise, c'est s'unir à

la femme adultère ...»
Quelques protestants ont cherché à appliquer cette doctrine à

l'Eglise invisible; mais il est évident que Cyprien a parlé de

l'Eglise visible, «qui répand ses rayons dans l'univers entier», etc.
Il n'y a qu'une seule lumière, c'est-à-dire une seule doctrine, une
seule croyance objective, comme un seul épiscopat.

Les papistes cherchent à interpréter cette doctrine dans le

sens de la papauté comme condition d'unité. Mais Cyprien n'a
point admis une pareille papauté. Selon lui, le centre de l'unité
de l'Eglise est l'union de tous les membres dans la confession de
la même foi, toujours conservée dans les Eglises; selon lui, tous
ceux qui se séparent de cette foi deviennent hérétiques et
schismatiques, et n'appartiennent plus à l'Eglise. Il a dit : « Nous devons

peut être martyr que dans l'intérieur de l'Eglise, et qu'un schismatique qui est mis
à mort hors de l'Eglise ne peut avoir part aux récompenses de l'Eglise, quel qu'il
soit. «: Esse martyr non potest qui in Ecclesia non est; occidi talis potest, coronari
non potest. Hanc unitatem qui non tenet, non tenet et salutem; nemini salus esse

nisi in Ecclesia potest. » Evidemment, Cyprien a voulu parler seulement des

hérétiques de mauvaise foi, dont Dieu seul est le juge.
]) Mgr Freppel, St. Cyprien, 18e leçon, p. 416.



— 710 —

retenir fermement et venger cette unité, nous surtout qui sommes
évêques. qui présidons dans l'Eglise, afin de prouver que l'épiscopat

aussi est un et indivisé; que personne ne trompe par le

mensonge la société fraternelle, que personne ne corrompe la vérité
de la foi par une perfide prévarication. » Il a d:t encore que
l'Eglise doit être une comme la tunique sans couture de J.-C. Il
repousse donc cet amalgame des sectes que l'on voudrait unir
dans des croyances dogmatiques contradictoires. Il a dit: «Il n'y
a qu'un Dieu, qu'un Christ, qu'une Eglise, qu'une foi, qu'un peuple
formant un seul corps par le ciment indestructible de la charité.»
Donc, outre le ciment de la charité, il exige l'unité de la foi.
Selon lui, « c'est Pennemi du bien qui inventa les hérésies et les
schismes, afin de renverser la foi, de corrompre la vérité et de
déchirer l'unité ». Ceux qui se laissent ainsi entraîner par lui, sont
«enlevés par lui à l'Eglise même ». « Hcercses factae sunt frequenter
et fiunt, dum perfidia discordans non tenet unitatem. »

St. Augustin, qui s'est appuyé maintes fois sur l'autorité de

Cyprien, a ainsi résumé la doctrine de ce saint : — Cyprien a dit
que l'ivraie n'est pas dans l'Eglise à l'état latent, mais visible
L'Eglise, qui maintenant renferme dans son sein un mélange de
bons et de méchants, n'est pas le royaume de Dieu dans lequel
il n'y aura que des bons sans aucun mélange de méchants, mais
c'est toujours la même sainte Eglise, qui maintenant est dans un
état différent de celui où elle sera plus tard ; elle est maintenant
mélangée de méchants qu'elle ne doit plus renfermer un jour,
comme elle est mortelle parce qu'elle se compose d'hommes sujets
à la mort, mais elle doit être un jour immortelle, quand elle ne

comptera plus dans son sein un seul homme sujet à la mort du

corps. Il en est de même du Christ : celui qui est mort et celui

qui ne doit plus mourir ne font pas deux Christs. Ainsi en est-il

également de l'homme extérieur et de l'homme intérieur; quoique
ces expressions désignent des choses bien différentes, ce ne sont

point deux hommes. A combien plus forte raison n'y a-t-il pas
deux Eglises. Les bons, qui tolèrent aujourd'hui la presence des

méchants dans leur sein et qui mourront pour ressusciter un jour,
sont les mêmes qui plus tard ne devront plus connaître le mélange
des méchants, ni les atteintes de la mort... St. Jean nomme sept

Eglises dans ses écrits ; toutes sont comme les membres d'une
seule et unique Eglise Les écrits des apôtres ne permettent
point d'en voir plusieurs dans celles dont l'ensemble ne forme

qu'une seule et unique Eglise ]).
St. Augustin a distingué deux catégories d'hérétiques : ceux

') Œuvres de St. Augustin, T. XXIX, p. 339-340; édit. Vives.



— 711

qui sont dans l'Eglise visible comme l'ivraie dans le champ du
Maitre ; et ceux qui se séparent de l'Eglise visible et se constituent
en Eglise illégitime contre l'Eglise fidèle. Autant il a été tolérant
et patient envers les premiers, ne voulant pas qu'on les arrachât,
mais qu'on les laissât au milieu du froment: autant il a été rigide
contre les seconds, notamment contre ceux des Donatistes qui
commettaient des forfaits et se livraient au brigandage. On peut
certes trouver qu'il est allé trop loin dans ce dernier cas. Toujours
est-il qu'il ne voulait pas qu'on imposât la foi violemment1). Il faut
lire, sur toute cette question, outre son « Livre sur l'unité de

l'Eglise», ses «Sept livres sur le baptême, contre les Donatistes».
Il dit dans ce dernier ouvrage: «Il n'y a qu'une seule Eglise,
appelée catholique ; ce qu'elle possède en propre et ce qui est a
elle dans les communions séparées de son unité, la rend féconde
elle-même, et non pas elles. Ce n'est pas leur séparation qui
engendre, mais ce qu'elles ont retenu d'elle; car si elles venaient
à perdre ce qu'elles en ont retenu, elles cesseraient d'enfanter.
C'est donc l'Eglise catholique, dont les sectes dissidentes retiennent
les sacrements, lesquels peuvent en toutes mains produire le même effet,
c'est, dis-je, cette Eglise qui enfante, bien que tous ceux qu'elle
engendre ne soient point dans l'unité qui doit sauver ceux qui
persévéreront jusqu'à la fin. Car il n'y a pas que ceux qui sont
séparés d'elle par le sacrilège d'une separation ouverte qui ne lui
appartiennent pas, il faut encore y ajouter ceux qui, se trouvant
de corps dans son unité (qui in ejus unitate corporaliter mixti), en

sont séparés toutefois par leur mauvaise vie2). »

Et encore: «Cet éloignement et ce rapprochement (des

schismatiques) avec l'Eglise, ne s'opèrent point par des mouvements du

corps; ils sont le fait des mouvements de l'esprit: car, de même

que l'union des corps s'opère par la contiguïté des lieux, ainsi le

contact des cimes se produit par l'accord des volontés. Si donc
l'homme qui rompt avec l'unité, veut faire autre chose que ce qu'il
a appris à faire dans l'unité, par ce seul fait il s'éloigne et se

sépare; mais, quand il a la volonté de faire ce qu'on fait dans
l'unité ou il l'a reçu et appris, il se rapproche par la et demeure

uni3) Ceux qui reviennent à l'unité de l'Eglise, ne sont pas
délivrés par la réitération du baptême, mais par la même loi de

la charité et par le lien de l'unité4). »

Il importe de remarquer encore que, si St. Augustin a été

parfois d'une sévérité excessive, il a cependant, d'autres fois,
réclamé la tolérance, même envers les Manichéens, et en termes

') T. XXVIII, p. 452-453-
") T. XXVIII. p. 156.
3) P. 146. 4) I». 207.



712 —

très charitables. « Que ceux-là, a-t-il écrit à l'un d'eux, soient
sévères envers vous, qui ne savent pas quelle peine on a à trouver
la vérité et comme il est difficile de se garder de l'erreur!... Pour
moi, qui me suis passionné pour toutes vos vaines imaginations, je
ne puis être sévère envers vous, je dois vous supporter comme
en d'autres temps je me suis supporté moi-même, et je dois avoir

pour vous la patience que d'autres ont eue alors pour moi De

part et d'autre, mettons de côté toute prétention; ne disons, ni les

uns ni les autres, que nous avons déjà trouvé la vérité, cherchons-la
comme si nous l'ignorions les uns et les autres. Car, pour la chercher

assidûment et d'un commun accord, il faut ne pas présumer
trop légèrement qu'on l'a trouvée et qu'on la connaît. »

Etc., etc.1).

IL Quant à l'histoire, je me bornerai aux faits suivants :

i° C'est un fait que des gnostiques, ayant voulu fusionner le
christianisme avec la philosophie payenne et avec certaines théories
talmudiques, et ne faire ainsi de toutes ces religions qu'une seule

religion, la leur, furent considérés et condamnés comme des

hérétiques. La condamnation de ce syncrétisme religieux des gnostiques

par les chrétiens, montre que l'Eglise d'alors était une; qu'elle
voulait rester une sur le terrain de la doctrine objective enseignée

par J.-C, et qu'il ne suffisait pas, pour être de l'Eglise chrétienne,
d'être sur tel point avec elle, sur tel autre avec les Juifs, sur tel

autre avec les payens, mais qu'il fallait être complètement avec
elle en ce qui concerne les vérités enseignées par J.-C. Ce fait est

éclatant pendant les trois premiers siècles.
On a prétendu que l'Eglise primitive avait manqué d'unité

doctrinale, à cause de la tendance judaisante et de la tendance
contraire qui se sont manifestées dès le temps des apôtres. Mais

ces tendances n'étaient que disciplinaires; elles ne touchaient pas
à la foi même, elles ne visaient qu'à une application plus ou moins
stricte de certains principes pratiques, que tout le monde admettait

au fond, mais sur lesquels on variait pour cause de ménagements

personnels, de milieux, de prudence, etc. La foi objective
était une; le concile de Jérusalem l'a prouvé. Dès que la foi

objective était violée sur un point, l'Eglise défendait le dépôt sacré,

condamnait l'hérésie et « évitait » l'hérétique.
2° C'est un fait que les sept conciles œcuméniques ont

prétendu maintenir la foi « professée partout, toujours et par toutes
les Eglises apostoliques », et qu'ils n'ont condamné que ceux qui
violaient cette foi. Si l'on peut critiquer et même blâmer certains

') Voir mes études sur ces matières, dans la Revue internationale de théologie,

1894, p. 511-517 et 607-626.



— 713 —

évêques, certains théologiens, certains procédés, certaines discussions,

dans le sein même de ces conciles, toujours est-il que les
définitions mêmes, prises dans leur sens exact, ont été le maintien
de la foi primitive, en vue de la fidélité à J.-C. et de l'unité de
l'Eglise; la rédaction des formules dogmatiques a été nouvelle et
plus ou moins parfaite, mais la doctrine même a été la doctrine
une des siècles précédents.

3° On objecte que l'Eglise des sept conciles œcuméniques a
été, précisément, trop une, qu'elle a outrepassé la mesure, en violant
les libertés individuelles des théologiens, en disposant avec violence
du bras séculier contre les hérétiques, en abusant de l'anathème
envers des chrétiens qui ne méritaient pas un tel traitement, etc. —
Réponse: Si l'on considère les définitions dogmatiques de l'Eglise,
on doit admirer ses efforts à éviter les extrêmes, soit l'extrême de

ceux qui niaient la vérité, soit l'extrême de ceux qui l'exagéraient,
là les erreurs des « impurs » et des relâchés, ici les erreurs des
« purs » et des rigoristes excessifs ; en somme, son dogme, si on
le comprend bien, est le bon sens chrétien même, dans sa rectitude
et dans sa simplicité. Si l'on considère les mesures disciplinaîres
des conciles œcuméniques, on devra aussi rendre justice à leur
modération. Mais la discipline est chose changeante selon les temps
et les lieux, et ce qui était prudent autrefois peut ne l'être plus
aujourd'hui. Ce serait méconnaître la sagesse de l'Eglise que de

vouloir éterniser ce qui n'est pas éternel, et diviniser ce qui n'est
qu'humain. Que telles mesures disciplinaires de tels conciles
particuliers aient été excessives ou appliquées avec trop de rigueur ;

que certaines individualités aient été crues plus coupables qu'elles
ne l'ont été en réalité ; que des injustices aient été commises, cela
est incontestable. Mais ces fautes ne doivent retomber que sur les

personnes ou les assemblées particulières qui s'en sont rendues

coupables, et non sur l'Eglise même, qui, dans son universalité, ne
les a jamais ratifiées solennellement. Que ('esprit politique du temps,
les mœurs, les coutumes, aient inspiré des actes que l'esprit de

notre temps et nos mœurs ne tolèrent plus, c'était un malheur
inévitable; et qui sait si notre conduite actuelle, que nous croyons
bonne, ne paraîtra pas reprehensible à nos descendants? Nous
n'avons plus sur l'anathème les mêmes idées qu'autrefois, et nous

croyons plus sage de réfuter l'hérésie que d'anathématiser l'hérétique;

c'est affaire de langage, de tempérament et de prudence.
Les conditions sociales changent, l'amour de la vérité reste le
même. Cet amour s'exprime sous des formes diverses et dans des

termes autres, mais il ne change ni d'essence ni d'objet. Pour que
l'Eglise soit une dans ses éléments divins — et c'est là seulement
qu'elle doit être une — il n'est nullement nécessaire qu'elle parle



— 714 —

aujourd'hui comme quelques chrétiens ont parlé à Laodicée au
IV" siècle, ou qu'elle traite un Origene, un Eusèbe de Cesaree, un
Athanase, comme certains évêques et certains moines les ont traités.
Ce n'est pas l'Eglise qui a commis les fautes de Justinien et autres

empereurs; et par conséquent l'unité de l'Eglise n'exige nullement
qu'on les approuve.

Toujours est-il que, sous des actes particuliers qui peuvent
être jugés diversement et que l'Eglise universelle n'a d'ailleurs ni
accomplis ni sanctionnés, éclate une vérité historique incontestable,
à savoir : que toutes les Eglises apostoliques ont revendiqué comme
nécessaire l'unité dans la profession de la foi chrétienne, et que
toutes l'ont maintenue en attestant leur foi, en condamnant et en
réfutant les hérésies, en condamnant aussi les hérétiques, en les

privant d'une manière générale de sa communion, mais sans les

happer toujours nommément, alliant ainsi la prudence à la charité,
et variant son attitude envers eux, selon qu'ils restaient dans

l'Eglise ou qu'ils s'en séparaient eux-mêmes pour élever autel

contre autel.
4° On objecte encore: Les anciens-catholiques parlent d'une

Eglise indivisée des huit premiers siècles ; or nous demandons

i. dans quel sens l'Eglise des huit premiers siècles a été indivisée,
et 2. si cette Eglise existe. — Réponse: i. L'ancienne Eglise
indivisée des huit premiers siècles a été indivisée en ce sens que,
malgré ses divergences administratives et disciplinaires, malgré ses

luttes théologiques, elle a été unanime à proclamer le symbole de

Nicée-Constantinople et les dogmes définis par les sept conciles

œcuméniques ; 2. Cette Eglise existe, soit en Orient, soit en
Occident, et elle comprend toutes les Eglises particulières ou tous les

chrétiens qui sont restés fidèles aux dogmes susdits. Voir les Traités
de l'Eglise orthodoxe orientale et de l'Eglise ancienne-catholique1).

Donc notre interprétation de l'unité de l'Eglise chrétienne a sa

justification, non seulement dans l'Ecriture, mais encore dans la

tradition des Pères et dans l'histoire de l'Eglise.

Ch. XI. De l'unité de l'Eglise chrétienne:
II. Les notions erronées.

La vraie notion de l'unité étant exposée, signalons et réfutons

quelques notions erronées: i° quelques notions protestantes, 2° quelques

notions anglicanes, 30 quelques notions romanistes.

/. Quelques notions protestantes. Les anciens protestants ont

commis la faute de réduire l'unité de l'Eglise à l'unité de « la

') Voir le Catholique national, 13 juin 1896, p. $2.



— 715 —

seule parole » et de « l'enseigne que le Fils de Dieu nous a élevée » *).
Ce n'est pas assez clair. Ils n'ont pas été non plus d'accord entre
eux sur les sacrements. Il est fâcheux qu'ils n'aient pas tous admis
cette déclaration de la Confession helvétique (1566), et que ceux
qui l'ont admise ne l'aient pas toujours maintenue: «Observons
soigneusement en quoi consiste principalement la vérité et l'unité
de l'Eglise, pour ne pas exciter et fomenter témérairement des
schismes. Elle ne consiste pas dans les cérémonies et les rites
extérieurs, mais dans la vérité et l'unité de la foi catholique... C'est
donc dans les dogmes, dans une vraie et harmonique (concordis)
prédication de l'Evangile et dans les rites expressément transmis

par le Seigneur, que consiste la vraie concorde de l'Eglise. »

Erroné a été le système de l'unité dans les articles
fondamentaux, en ce sens que, lorsqu'il s'est agi d'indiquer ces articles
fondamentaux, les partisans de ce système ne se sont plus entendus,
les uns se bornant à la Trinité, d'autres à l'incarnation, d'autres à

l'existence de Dieu, etc. Lorsque les catholiques de l'ancienne
Eglise disaient: In necessariis imitas, ils avaient un critère
historique pour reconnaître ces choses « nécessaires » ; mais les
protestants du XVIIe siècle n'en avaient pas pour indiquer les points
« fondamentaux » en question. Ils ont eu tort aussi d'introduire
cette distinction dans les dogmes mêmes: car il n'y a point de
dogmes non fondamentaux; les dogmes étant non pas les formules
dogmatiques en tant que formules, mais les enseignements mêmes
de J.-C, il est clair que tout ce qu'il a enseigné est fondamental.
Nous pouvons sans doute apercevoir dans quelques-uns une
importance plus grande sous un rapport déterminé : mais nous ne
saurions éliminer les autres. Ce choix, cette exclusion constitue
l'hérésie.

Les protestants ayant perdu la norme qui permet de
distinguer les vrais dogmes des simples spéculations théologiques, et
n'ayant pu trouver un terrain d'entente, ont fini par renoncer à

l'unité et par soutenir les deux thèses suivantes: i° l'unité de

l'Eglise n'est qu'un but, un idéal désiré par le Christ, mais non
un fait qu'il aurait lui-même réalisé; 2° les divisions de l'Eglise,
loin d'être regrettables, sont utiles pour stimuler le zèle et empêcher
la torpeur des fidèles. A quoi nous répondons: i° Sans doute
l'unité parfaite n'existe pas, mais l'unité ordinaire, nécessaire et

suffisante pour la vie et le progrès de l'Eglise, est un fait, fait
voulu par le Christ et constaté par l'enseignement des apôtres;
nous l'avons prouvé par de nombreux textes du N. T., des Pères
et des historiens : 2° si certaines discussions sont utiles, les divisions

]) Voir l'Epître de Calvin à Sadolet.



— 716 —

sont souvent nuisibles. C'est un fait que les divisions des Eglises
ont scandalisé, qu'elles ont nui au christianisme et empêché
l'extension du royaume de Dieu ; c'est un fait que les divisions du
protestantisme, en particulier, scandalisent même des protestants,
et que, par elles, le protestantisme dégénère de plus en plus en
simple individualisme (jusqu'à la négation même de toute Eglise).

Les protestants contemporains peuvent être divisés, sur ce

point, en trois catégories : les uns repoussent tout dogme et toute
unité fondée sur le dogme ; d'autres veulent bien admettre une
certaine doctrine, mais rejettent toute confession de foi ; d'autres
enfin réclament une confession de foi et demandent même qu'elle
soit obligatoire pour tous les membres-électeurs de l'Eglise. Je ne
saurais, dans cette simple esquisse, faire l'histoire de ce triple débat,
en France, en Suisse, en Allemagne, etc., ni indiquer les principaux
représentants de ces trois opinions, ni entrer dans l'examen des

arguments sur lesquels on les appuie. Nous catholiques, nous
enseignons la nécessité d'une confession de foi, parce que, la vraie
religion reposant avant tout sur une idée, implique une doctrine
religieuse; donc le vrai christianisme, étant la vraie religion, doi,
impliquer une doctrine, et de fait J.-C. en a enseigné une; donct
la véritable Eglise chrétienne doit posséder le dépôt de cette
doctrine, dépôt résumé dans un symbole facile à comprendre et à

retenir, qui est pour tous les fidèles une lumière dans les ténèbres,

un viatique dans le voyage, une arme dans les combats, une
consolation dans les épreuves. Toutefois, si nous ne nous séparons pas
des protestants de la troisième catégorie sur la question de

principe, nous nous en séparons sur la question de fait, parce que les

confessions de foi qu'ils adoptent sont arbitraires, incomplètes,
erronées même sur quelques points.

Bref, les protestants qui combattent notre thèse sur l'unité de

l'Eglise, recourent aux arguments suivants: i° L'individualisme est

un droit, qui implique la liberté d'examen et de conscience; or,

avec ce droit, il est impossible que l'Eglise soit une et surtout

qu'elle ait l'unité de doctrine; 2° D'ailleurs l'unité de doctrine est

un mal, parce qu'elle fait croire qu'on est arrivé au but, qu'elle
immobilise l'esprit, et qu'elle arrête le progrès de la science et de

la libre recherche; 30 J.-C. n'a réclamé l'unité que comme un désir

réalisable dans l'avenir par le lent progrès des siècles, et non déjà

réalisé dans le présent. — Réponse: i° Oui, certes, l'individualisme

implique des droits légitimes, mais aussi des devoirs. L'objection
a le tort de ne mentionner que les droits. L'individualisme vrai et

juste ne saurait faire échec à la société dans ce que celle-ci est

fondée à réclamer des individus. L'individualisme excessif, qui nie

ou amoindrit par trop la société, est mauvais, comme le socialisme



— 717 —

qui nie ou amoindrit par trop l'individu, est faux et mauvais. Le
juste individualisme, qui pratique ses devoirs et ses droits, et le
juste socialisme, qui pratique aussi ses devoirs et ses droits, peuvent
et doivent se concilier, loin de se combattre; ils ne sont ennemis

que lorsqu'ils ne pratiquent pas leurs devoirs réciproques. Nous
affirmons la liberté d'examen et de conscience comme un droit
inaliénable de l'homme, mais nous affirmons aussi qu'en examinant
bien, il est facile de démontrer la nécessité d'une certaine unité
dans les choses religieuses et dans les choses ecclésiastiques, non
moins que dans les domaines de la science, de la société, de la

politique, etc. Donc, même avec le libre examen et la libre
conscience, l'Eglise peut avoir une doctrine une, celle-là même
qu'elle a reçue du Christ. Aug. Sabatier lui-même, malgré maints
excès d'individualisme, a fait l'aveu suivant: «La fin de l'individu,
c'est la société ; par où il faut entendre que la raison, la conscience
et le cœur, développés et formés dans l'individu, lui apprendront
qu'il ne vit pas pour lui, mais pour ses frères ; qu'il ne peut arriver
à la liberté que par une conversion profonde, par la défaite en lui
de l'égoïsme, et la naissance d'un homme nouveau, dont la loi
souveraine dans l'esprit sera la raison universelle et créatrice
d'harmonies, et, dans le cœur, la loi plus prochaine, mais non moins
absolue, de l'amour. La création de cet homme nouveau dans
l'homme égoïste et charnel, c'est l'œuvre même de la rédemption
chrétienne qui se confond ainsi avec le but idéal de l'histoire.
Ainsi se trouvent, dans l'Evangile et par lui seul, conciliés les

principes également indestructibles du socialisme et de
l'individualisme ; ainsi le fait physique de la solidarité entre l'espèce et
l'individu se transforme lentement dans le fait moral d'une solidarité
posée par la raison, voulue par la volonté et réalisée par l'amour1)».
Donc le vrai chrétien a des devoirs de solidarité envers l'Eglise,
comme celle-ci a des devoirs de solidarité envers le Christ; le
vrai chrétien et l'Eglise doivent conserver dans son unité l'œuvre
doctrinale, morale, sacramentelle et ecclésiastique du Christ. —
2° Or, si l'individualisme bien compris exige une certaine unité de
raison et de doctrine; s'il est vrai que sans principes fixes il ne
peut y avoir ni science, ni philosophie, ni société, ni religion vraie,
il est évident que l'unité de doctrine bien comprise, à savoir l'unité
de l'Eglise dans la vérité enseignée par le Christ, ne peut être

qu'un bien; il est évident que cette solidité des principes, loin
d'immobiliser les esprits, les excite à la marche et au progrès;
que, loin d'être un obstacle, elle est un moyen de libre recherche

pour l'élucidation de toutes les questions restées obscures. Loin de

') Voir le Journal de Geneve du 29 mai 1898.

Revue intern, de Théologie. Heft 14, 1903. 47



— 718 —

faire croire qu'on est arrivé au but, elle ne fait que montrer la
pierre une et solide, la base une et ferme, sur laquelle le Christ a
fondé son Eglise et sa religion, et sur laquelle nous devons nous
appuyer pour tendre à un idéal toujours plus élevé de lumière, de
charité, d'unité, de justice et de sainteté. L'objection confond cette
unité catholique et objective dans la foi, avec l'unité romaniste,
qui effectivement est destructive de la science et inconciliable avec
le progrès. — 30 J'ai déjà démontré que le Christ, tout en incitant
ses disciples à une unité plus parfaite, a déjà exigé d'eux une
certaine unité par l'acceptation de ses enseignements, de ses préceptes
et de ses moyens de salut. — Donc la thèse protestante est
erronée. Oui certes, on peut abuser d'une confession de foi; mais
de quelle chose excellente ne peut-on pas abuser? cesse-t-elle d'être
excellente pour cela? Non. L'abus doit être réprimé, mais l'usage
maintenu. Sans confession de foi, c'est le gâchis intellectuel et
l'anarchie doctrinale ; mais il faut reconnaître que mieux vaut pas
de confession de foi qu'une fausse. Il est aisé de réfuter, par
ces distinctions, les méprises de MM. Roger Hollard *), Henri
Appia2), etc.

IL Quelques notions anglicanes. Si nous sommes d'accord avec
ceux des Anglicans qui réclament l'unité catholique de l'Eglise
dans la profession des dogmes enseignés par le Christ, nous
devons combattre les trois notions suivantes :

i° Certains Anglicans, partant d'une fausse notion des «Eglises
nationales », s'imaginent que la véritable Eglise chrétienne est, dans

chaque nation chrétienne, le culte reconnu par l'Etat; qu'elle est,

par conséquent, l'Eglise établie (ou des trente-neuf articles) en

Angleterre, l'Eglise catholique-romaine du concordat de 1801 en

France, l'Eglise du Vatican en Italie, etc. C'est en vertu de cette
fausse notion que des Anglicans ont traité de « schismatiques » les

anciens-catholiques d'Allemagne, de France, de Suisse, des Etats-
Unis, etc., sous prétexte que la véritable Eglise catholique, dans

les pays susnommés, est la seule Eglise romaine, peu importe si

celle-ci altère la foi, les sacrements, la discipline, etc. Ces Anglicans
n'attachent qu'une importance secondaire (si même ils en attachent

une) aux nouveaux dogmes, aux nouvelles superstitions, aux
nouvelles erreurs. Dans les pays susdits, la nation et l'Etat ont reconnu
le catholicisme romain : il suffit Donc quiconque, dans ces mêmes

pays, repousse l'Eglise catholique-romaine, est schismatique (même
si l'Eglise romaine tombe dans l'hérésie et rompt avec l'Eglise
catholique) — Réponse : Il est faux que l'orthodoxie ou la catho-

') Voir le Catholique national du 15 janvier 1898.
J) Voir le Progrès religieux du 9 juillet 1898.



— 719 —

licite de l'Eglise dépende de la reconnaissance par l'Etat ou d'un
concordat politico-ecclésiastique quelconque. Ce qui fait que l'Eglise
est une, c'est sa fidélité aux enseignements, aux préceptes et aux
sacrements du Christ; et si une Eglise reconnue par un Etat ou
par une majorité nationale quelconque, est infidèle à ces mêmes
enseignements, à ces mêmes préceptes, à ces mêmes sacrements,
elle n'en est pas moins hérétique et schismatique, qu'elle soit
reconnue ou non par l'Etat ou par la majorité de la nation. Les
Anglicans en question ne remarquent pas que, d'après leur
doctrine, ils ne sont eux-mêmes que des schismatiques, puisque l'Eglise
reconnue par l'Etat anglais était, avant Henri VIII, l'Eglise
catholique-romaine et qu'ainsi, en rompant avec cette Eglise, ils ont
fait schisme.

Non, répliquent-ils, nous ne sommes pas schismatiques, parce
que toute Eglise nationale est autonome et qu'ainsi notre Eglise
anglaise a pu, en vertu de son autonomie, prendre les décisions
qu'elle a jugées convenables. — Réponse: Toute Eglise nationale
est autonome dans l'administration de ses propres affaires
ecclésiastiques, mais non contre les enseignements ou les définitions de

l'Eglise universelle. L'Eglise universelle prime la simple Eglise
particulière, et celle-ci ne saurait rompre avec le critérium catholique
sans violer l'orthodoxie et sans faire schisme. « Quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est », telle est la règle qui
s'impose d'elle-même à toute Eglise particulière qui veut rester
catholique ; si autonome soit-elle, elle doit être soumise à cette
règle. Or il y a dans les trente-neuf articles, dans la constitution
de l'Eglise établie et dans la suprématie de l'Etat sur cette Eglise,
il y a, dis-je, des points qui paraissent inconciliables avec le

«Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est».
Donc les Anglicans en question ont tort.

2° D'autres Anglicans professent la théorie dite des trois
Eglises-branches, théorie d'après laquelle l'Eglise anglicane, l'Eglise
romaine et l'Eglise grecque seraient les trois branches de l'Eglise
chrétienne universelle; aucune d'elle, prise séparément, ne serait
l'Eglise universelle ; mais les trois, unies, la constitueraient. — Cette
théorie pèche par les points suivants : — a) L'Eglise chrétienne
doit être une dans sa foi objective, c'est-à-dire dans la profession
officielle des enseignements de J.-C, dans la pratique officielle de
ses préceptes, et dans l'administration officielle de ses sacrements.
Or la foi objective et officielle de l'Eglise romaine n'est ni celle de

l'Eglise anglicane ni celle de l'Eglise grecque. Donc il n'y a pas
de tronc commun; — b) Cette théorie est, de fait, rejetée, comme
contraire à l'exacte notion de l'unité, par l'Eglise grecque et par
l'Eglise romaine; donc elle ne saurait rétablir l'union des Eglises; —



— 720 —

c) Même au point de vue anglican, elle est inacceptable : car les

Anglicans de l'Eglise basse et ceux de l'Eglise large la rejettent,
non moins que les Anglicans des Eglises dites dissidentes ; —
d) Elle a le tort de tenir pour nulle l'Eglise ancienne-catholique,
et pour nulles aussi les Eglises protestantes. Cette manière d'écarter
des millions de chrétiens, si erronés qu'on les suppose, est par
trop sommaire, tant qu'on n'a pas réfuté suffisamment leurs
travaux ; — e) Cette théorie a le tort d'accepter l'Eglise romaine,
bien que son enseignement officiel soit hérétique sur plusieurs
points, et que sa conduite soit aussi schismatique ; — f) De fait,
l'intercommunion sacramentelle n'existe pas entre les trois « branches

» susnommées; or là où l'intercommunion sacramentelle n'existe

pas, l'Eglise une n'existe pas non plus. — Pour plus amples
explications, voir le Traité de l'Eglise anglicane.

3° D'autres Anglicans prétendent qu'il y a unité suffisante là
où l'on admet les deux sacrements du baptême et de la cène, où

l'on reconnaît l'œcuménicité des quatre conciles de Nicée (325), de

Constantinople (381), d'Ephèse (431) et de Chalcédoine (451), et

où l'on maintient l'épiscopat et le principe de la succession
apostolique. Donc, pensent-ils, l'union pourrait se faire sur cette base

entre l'Eglise établie, l'Eglise orthodoxe et l'Eglise ancienne-catho

lique; puis, cette union réalisée, viendraient plus tard, sans doute,
l'Eglise romaine et les Eglises protestantes. — Ce projet me semble

chimérique et erroné, non seulement en ce qui concerne l'Eglise
romaine et les Eglises protestantes, mais aussi en ce qui concerne
les trois autres Eglises. D'abord, il est insuffisant d'admettre le

baptême et la cène dans l'esprit des trente-neuf articles, c'est-à-
dire avec la pensée que les autres sacrements sont « nés d'une
imitation corrompue des apôtres », et non de véritables sacrements.
Ensuite, les 5e, 6e et y" conciles œcuméniques ne sont pas moins

œcuméniques que les quatre premiers ; sans doute, leurs décisions
n'ont pas la portée des décisions des quatre premiers, mais le fait
de l'œcuménicité ne saurait être nié. De plus, les notions de sacerdoce,

d'épiscopat, de succession apostolique, etc., ne sont pas
suffisamment claires dans les trente-neuf articles, pour que l'on puisse
rétablir l'union en question, malgré l'obscurité et les malentendus

qui régnent encore dans beaucoup d'esprits. Comme il s'agit d'une
union entre Eglises, et non entre individus seulement, on ne saurait

se contenter de la profession de la vraie foi par tels ou tels

individus n'agissant qu'en leur nom personnel; cette profession de

la vraie foi doit être faite officiellement par l'Eglise même, et

sans qu'aucun document officiel puisse paraître opposé à cette
profession.



— 721 —

III. Quelques notions romanistes. Bornons-nous aux trois
remarques suivantes :

i° Les gallicans se sont trompés en faisant consister l'unité
de l'Eglise dans le seul accord du pape et des évêques. En effet,
le pape et les évêques ne sont pas toute l'Eglise; les prêtres, les
diacres et les fidèles ne sauraient être tenus pour des non-valeurs.
En outre, le pape et les évêques pourraient tomber dans l'erreur
et même dans l'hérésie ; de fait, des papes et des évêques ont
enseigné des hérésies; donc le seul accord du pape et des évêques
n'est pas une garantie suffisante de l'unité de l'Eglise1).

2° Depuis le concile du Vatican (1870), règne dans l'Eglise
romaine une autre doctrine sur l'unité de l'Eglise, à savoir : que
cette unité consiste uniquement dans la soumission de tous les

évêques, de tous les prêtres, de tous les diacres, de tous les fidèles,
à l'enseignement du pape, parce que le pape est, par lui-même
(ex se), infaillible, et qu'à lui seul appartient la juridiction
universelle sur toute l'Eglise. — Cette doctrine du pape infaillible et

omnipotent est hérétique2). Donc fonder l'unité de l'Eglise sur elle,
est erroné.

30 Lorsque les théologiens romains répètent la maxime: «Hors
de l'Eglise pas de salut », ils entendent parler de l'Eglise romaine.
Or il est erroné de dire qu'il n'y a de salut que dans l'Eglise
romaine ; cette doctrine dénature la notion de l'Eglise et la notion
de l'unité de l'Eglise. Nous l'avons déjà prouvé dans ce Traité
(ch. V, §§ II et III) ; voir aussi ch. XIII, § II, n. 2. Voir également
le Traité d'eschatologie.

') Voir la Revue internationale de théologie, 1897, p. 77I_776
2) Voir le Traité il l'Eglise romaine.

E. MlCHAUD.
(A suivre.)


	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général [Suite]

