Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Pseudo-Christianisme

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 658 —

PSEUDO-CHRISTIANISME.

i

Rien de nouveau sous le soleil, sinon les formes des choses,
ainsi que les manieres de les exprimer et de les expliquer.
Deés le principe, le Christ a été contredit par des Antéchrists;
et le christianisme 1'a été soit par Pantichristianisme, qui a
ni¢ le christianisme, soit par le pseudo-christianisme, qui l'a
Sfaussé en laffirmant. De nos jours, nous voyons encore des
Antéchrists, et, sous des formes nouvelles, I'antichristianisme et
le pseudo-christianisme.

La, ce sont des incrédules de profession, qui, tout en re-
jetant le Christ réel, veulent bien le reconnaitre, si on le réduit
a un pur symbole, symbole de justice, de vérit¢ et de charité.
Au lieu de se borner a ces trois termes abstraits, ils consentent
a les personnifier conventionnellement en un terme concret et
personnel, le mot « Christ». En ce sens et a cette condition,
le Christ leur parait «acceptable». Mais il est bien entendu
que, pour eux, il ne s’agit pas d'un Christ qui soit une per-
sonne vivante, une réalité, a fortiori un Sauveur. Ce Christ
n’est qu'un mot, un symbole et un drapeau, flatus vocis; il n'est
ni Dieu ni homme; il n’a ni corps ni aAme: pur docétisme’).

Ici, ce sont des chrétiens de profession, qui proclament
un Christ réel et méme un Christ Sauveur, mais Sauveur sans
étre Dieu. S'ils I'appellent Fils de Dieu, c'est uniquement dans
le sens de Fils de 'homme. «Sicut audistis quia Antichristus
venit, et nunc Antichristi multi facti sunt (7 jean, 1I, 18)...
Quis est mendax, nisi is qui negat quoniam Jesus est Christus?

) En 1900, des socialistes frangais se sont exprimés dans ce sens. Voir un
article de M. Charles Maignen, dans la Vérité frangaise, sous ce titre: Un Christ
accepladle.



— 639 —

Hic est Antichristus (22)... Et omnis spiritus qui solvit Jesum,
ex Deo non est, et hic est Antichristus (IV, 3).»

Les chrétiens dont je parle sont ceux qui «dissolvent»
Jésus (solvit Jesum), en ce sens qu’ils éliminent et font évanouir
de leur credo le Christ «historique» pour ne plus admettre
que ce qu’ils appellent le Christ «vécu». A les entendre, le
Christ de l'histoire importe peu; d’ailleurs, & quoi l'exégese
négative du N.-T. ne l'a-t-elle pas réduit? La Bible comme livre
historique leur apparait plus remplie de contradictions que de
valeur réelle; livre exclusivement humain, formé de documents
humains trés discutables et ne pouvant plus servir de base
solide & une foi solide et vivante. Quelle sera désormais cette
base solide? Ce ne sera plus le Christ historique, mais le Christ
vivant. Et par Christ « vivant», ils entendent le Christ qui vit
en eux et dont ils vivent eux-mémes. C'est ce qu'ils appellent
le Christ «vécu», senti, expérimenté, qui se démontre ainsi
lui-méme dans 'ame des croyants et qui, par conséquent, n’a
plus besoin d’étre démontré ni par la Bible ni par I'Eglise. Ces
chrétiens ne croient pas plus .2 l'inspiration de la Bible qu’a
lautorité du témoignage de I'Eglise; ils ne croient ou ne sem-
blent croire qu'a leur propre expérience du Christ vivant en
eux, en se couvrant du mot de St. Paul: vivit vero in me
Christus (Gal. 11, 20).

Bien plus, ces mémes chrétiens, qui se passent si facile-
ment du Christ historique pour le motif que je viens d’indiquer,
amoindrissent singulierement ce méme Christ historique par
l'explication qu'ils donnent de sa personne et de son activité
rédemptrice. On avait cru voir dans U'Evangile de Jean, et
méme dans les trois Evangiles synoptiques, que J.-C. était le
Verbe fait homme, Dieu lui-méme s'unissant comme Sagesse infinie
4 'humanité pour 1'éclairer, la sanctifier et la racheter, pour la
prendre dans les bas-fonds ot elle était tombée par le péché,
pour la relever et la ramener a lui. C'est ainsi qu'on avait
compris le Messie entrevu par les prophetes et qu'on l'avait
reconnu dans le Christ. Mais les chrétiens en question expli-
quent autrement cette prétendue vision d'un Messie par les
prophetes; ils expliquent autrement l'incarnation, ils I'expliquent
méme sans incarnation ; ils expliquent autrement la rédemption
et le role du Christ, on pourrait méme dire qu'ils les expli-
quent sans rédemption et sans Christ.



— 660 —

Selon eux, en effet, le Christ n'est plus le Dieu qui s’est
fait homme, mais simplement I'homme qui s’est fait Dieu. Et
voici comment. Le Christ est un homme qui s’est tellement
pénétré du sentiment de filiation envers Dieu, qu'il a cru d'une
foi incommensurable, extraordinaire, prodigieuse, en la pater-
nité de Dieu envers les hommes et spécialement envers lui-
méme, a ce point qu'il s'est réellement cru le Fils du Pere et
que, grace a cette foi merveilleuse, 2/ l'est devenu. C'est ainsi
qu'a force de sainteté, d’'adoration du Pere, de soumission a
sa volonté sainte, il n'a plus fait qu'un avec lui: ‘Ego et Pater
unum sumus (Jean X, 30). Et c’est ainsi que, par cette identi-
fication de lui-méme avec Dieu, il est devenu Dieu et a exercé
sur la terre une activité divine et une action rédemptrice,
action qui se continue encore dans les ames, lorsque, par la
foi, elles consentent a vivre de lui et de sa vie.

En cela et pour cela, disent-ils encore, J.-C. nous a servi
de modele, et nous a appris notre voie et notre devoir. Nous
devons l'imiter: car nous aussi, nous sommes des enfants de
Dieu; nous aussi, nous sommes appelés a étre des Dieux: ego
dixi, Dii estis et Filii Excelsi omnes (Ps. 8§/, 6). Ce que le
Christ a fait, nous pouvons tous le faire et nous devons méme
tous le faire. Vivons de sa vie, sanctifions-nous comme il s’est
sanctifié, renouvelons en nous l'expérience qu'il a faite en lui-
méme, c’est-a-dire son amour envers le Pere céleste, son abné-
gation, son infinie résignation, son crucifiement moral pour le
salut du monde; et nous aussi, en glorifiant ainsi le Pére, nous
nous diviniserons comme Jésus s’est divinisé; avec lui, et
comme lui, nous régnerons un jour dans 1'éternelle béatitude.

Telle est la conception que se font du Christ les chrétiens
dont je parle.

Citons quelques faits pour montrer que nous n’exagérons
rien.

M. le prof. Jean de Rougemont (Neuchéatel) a derniérement
signalé cette tendance, qu'il a appelée «le christianisme de
I'évolution », et qu’il a mise en opposition avec la tendance du
« christianisme de la rédemption». «Le premier christianisme
(celui del'évolution), a-t-il dit, voit en Christ le terme supréme
de I'évolution religieuse de I'humanité, le second voit en lui
la manifestation de Dieu en chair; le premier considere sur-
tout les sentiments de I'homme vis-a-vis de Dieu, le second,



— 661 —

les sentiments de Dieu pour I'homme; le premier dit de croire
comme Christ, le second, de croire en Christ. Le premier est
né du désir de faire rentrer le christianisme dans I'histoire
universelle et de l'expliquer, comme toute autre apparition
historique, par les simples causes secondes. C’est la conséquence
de l'application de la méthode scientifique a la théologie. M. de
Rougemont, apres avoir défini ces deux tendances opposées, a
montré quels en étaient les résultats, dans la doctrine et dans
la vie, faisant voir en particulier que seul le Christianisme de
la rédemption répond aux vrais besoins de 1'Ame humaine?). »

La tendance évolutive et prétendue scientifique est encore
plus radicalement exprimée par M. Récéjac, dans une étude
qu’il a publi¢e sous ce titre: «La confusion entre I'ordre social
et l'ordre religieux» (dans la Revue philosophique de sep-
tembre 1902). Selon cet auteur, Jésus est devenu Dieu en ce
sens qu'il a «retiré de ses oraisons prolongées un sentiment
croissant de consécration ou de mise a parl de sa personne
au sein de I'Etre universel» (p. 235).

Donc Jésus n'a pas ¢té réellement Dieu, mais il s'est cru
Dien, et encore pas au commencement de sa vie d'oraison,
mais seulement & la fin. «Il faut, dit M. Récéjac (p. 236), com-
parer, pour se rendre compte de cette conviction progressive,
la tentation au désert (Matth. IV, Marc I, Luc IV), ot Jésus
repousse comme une impiété l'idée de se comparer a Dieu, et
les affirmations qu'il donna vers la fin de sa vie de son iden-
tit¢ divine (Jean VIII, X, 30, XVIII). »

Donc M. Récéjac avoue qu'a la fin de sa vie Jésus s'est
cru Dieu et s’est donné comme tel; mais il prétend évidem-
ment que Jésus s'est trompé et qu'il n'était pas Dieu. Voici
comment il explique que J.-C. peu & peu s'est cru Dieu:

¢« Jésus, par un genre d'expériences intimes qui resterait
a définir, es? arrivé a un sentiment d’izdentité avec Dieu, meil-
leur 4 ses yeux que lexistence méme; ce sentiment ne s'ac-
compagnait dans sa conscience d’aucun autre plus obsédant
que celui d'élection tout a fait gratuite et d'exception a tout le
genre humain ... Ce sentiment d’élection ne saurait durer long-
temps sans que vienne s’y joindre la femdance expansive. Un
homme, en effet, en qui le sentiment d’identité divine s’ac-

1) Voir le Journal religicux, cité par la Semaine religieuse de Genéve du 18 oc-
tobre 1902.



— 662 —

croitrait solitairement et pour lui seul arriverait forcément a
perdre celui de son identité humaine, c'est-a-dire qu'il serait
fou... Celui qui se croirait affranchi des lois de 'existence a
un tel point que personne ne puisse le suivre dans cette sphere
du surnaturel ou il vient d’entrer, aurait simplement perdu la
raison » (p. 219).

Jésus-Christ, lorsqu’'il a dit que personne ne connait le
Pere, sinon le Fils et celui a qui le Fils veut bien le révéler;
que personne n'a jamais vu Dieu, sinon le Fils unique qui est
dans le sein du Pere, c'est-a-dire lui, Christ (Ev. Jean I, 18);
Jésus-Christ, dis-je, lorsqu’il a enseigné qu'il est la voie, la
vérité et la vie, et qu'il est un avec son Pere (unum swumus),
ne s’est-il pas considéré dans une situation exceptionnelle et
unique, ou personne ne pouvait le suivre (Juz seul ¢étant le
Christ, fils de Dieu fait homme)? Et alors, en s’en tenant &
I'explication de M. Récéjac, ne faudrait-il pas le considérer
comme «fou»?

Continuons. M. Récéjac ajoute: «Ce n’est que de cette
situation psychologique qu'est nde l'idée de «gvdce». Jésus
n'aurait pu garder pour lui-méme son état de Christ; et I'amour
du Pere céleste qu'il a rencontré au fond de ses <«oraisonss,
au risque de susciter un recommencement du formalisme re-
ligieux qu'il avait tant combattu, a di se comporter (si¢) comme
une force qui ne peut durer qu’a la condition de se répandre
w'importe o, nw'importe comment. 11 ne faut donc pas s’étonner
de rencontrer dans la figure de Jésus deux traits qui parais-
sent s'annuler réciproquement. »

Voila donc Jésus en contradiction avec lui-méme, de par
M. Récéjac: d'un coté, il est antiritualiste; d'un autre coté, il
est forcément ritualiste! « Ce que 1'on oublie de remarquer, dit-il,
c'est V'amphibologie curiense ou Jésus se trouva enferme et
d'ou1 il n’a pu sortir qu'en fondant A son tour une religion
formaliste. » Curieuse remarque de M. Récéjac, que la saine
critique en effet ne se permet pas, mais que la naiveté se per-
met. Si M. Récéjac avait compris la nature de I'homme, la
nécessité de 1'élément matériel 4 coté de I'élément spirituel, il
aurait compris la nécessité du rite extérieur, qui n'est pas né-
cessairement le formalisme; et il n’aurait pas accusé le Christ
d’amphibologie curiense et de contradiction. Ce quj est curieux,
je le répeéte, c’est la critique de M. Récéjac.



Combien cette conception du Christ et du christianisme
est erronée, c'est ce que nous allons démontrer. Non certes, ce
Christ n'est pas le vrai Christ historique des évangiles et des
Epitres; c'est un Antéchrist, comme disait St. Jean. Nous aussi,
assurément, nous répétons avec St. Paul: «Je vis, non plus
moi, mais le Christ en moi.» Cette parole admirable, que les
chrétiens en question croient avoir découverte, a été déja com-
prise et déja pratiquée bien avant eux, et sans qu'on efit jamais
consenti & se détacher du Christ historique, sous prétexte de
se mieux attacher au Christ vivant. Loin de la. On a cru
vivre d’autant mieux de la vie du Christ vivant qu'on a tenu
davantage au Christ historique. Car, si le Christ n'a pas été
historique, ou si on le laisse dépecer comme une chimere,
comme une illusion sortie de l'imagination exaltée des dis-
ciples, qu'est-ce que le Christ vivant et vécu dont on parle
aujourd’hui? Sans le premier, qu’est-ce que le second, sinon
une pure fantasmagorie? — Nous le sentons, dites-vous, nous
le sentons dans notre Ame, et il nous suffit; nous n'avons pas
besoin de le sentir dans la Bible! -— Mais étes-vous bien sirs
que c’est lui-méme que vous sentez dans votre foi? Ne serait-
ce pas simplement votre foi méme que vous sentez? Et qui
vous prouve que votre foi est réellement sa personne méme?
Prenez garde: si vous considérez comme une illusion la foi
de tous les anciens chrétiens qui ont cru au Christ historique
aussi vivement, certes, que vous croyez aujourd’hui a votre
Christ «vécu», votre foi actuelle ne pourrait-elle pas étre
aussi, 4 son tour, une illusion? Premiére considération.

Cette erreur a ¢té reconnue méme par des théologiens
protestants. Voici les propres termes du Progreés religieux de
Geneve (10 mai 1902): «La théologie dite de I'expérience in-
time est aujourd’hui a la mode et 'on s’en sert avec beaucoup
de succes pour sauver du naufrage les dogmes vermoulus et
les faits dont 'authenticité est le plus attaquée! Ah! certaine-
ment, ce n'est pas nous qui nierons la réalité¢ et I'importance
des expériences religieuses intimes que tout étre religieux peut
faire. 11 y a, dans ce domaine, une foule de choses que nous
éprouvons, dont nous faisons l'expérience dans notre coeur.
Nous pouvons éprouver la vérité de I'Evangile, sa puissance
pour nous transformer et nous sauver; nous pouvons €prouver
amour du Christ, 1a bonté, la justice, la miséricorde, le pardon



664 —

de Dieu; nous pouvons éprouver notre miseére morale, etc.
Mais conclure de nos expériences religieuses a la chute d’Adam,
a la naissance miraculeuse de Jésus-Christ, a sa résurrection
corporelle, & sa divinité ontologique, a la Trinité, etc., cela
nous parait pour le moins excessif et passablement dangereux:
c'est le triomphe absolu du subjectivisme, car ces expériences
ne valent en réalité que pour celui qui les fait, et l'histoire et
la réalité objective ne comptent plus pour rien; on peut aussi
aller trés loin avec ce systéme et nous ne désespérons pas
de voir un jour des fideles faire l'expérience personnelle de
I'Immaculée-Conception et de linfaillibilité du pape...»

Il va de soi que «les dogmes vermoulus» du FProgres re-
ligieux ne sont nullement les notres et que nous ne sommes
nullement solidaires de sa théologie!). Mais toujours est-il que
son argumentation contre le subjectivisme et contre la théo-
logie «dite de l'expérience intime» de ses coreligionnaires,
nous parait parfaitement fond¢e. Les vrais dogmes du christia-
nisme doivent se prouver autrement.

En outre, nous rejetons aussi comme erronée l'explication
qui vient d'étre donnée de la personne et du role du Christ.
Nous croyons a sa divinité et a son humanité: a sa divinité,
en ce sens que Dieu, dans son infinie Sagesse, s’est uni per-
sonnellement a T'humanité en J.-C., pour la sauver par lui.
Ce n’est donc pas Jésus qui s’est donné sa mission divine et
qui s’est fait Dieu, mais c’est Dieu qui 'a constitué Médiateur
et Rédempteur de '’humanité.

Dans le systeme que nous combattons, rien ne vient de
Dieu, tout vient de 'homme: c’est Jésus-homme qui se sanctifie
comme tous les autres hommes se sanctifient, avec la grice que
Dieu donne a tous les autres hommes, rien de plus; et il se
sanctifie tellement qu'il arrive a se déifier. Oui, cet homme que
I'on qualifie d'ignorant, qui croit & une prochaine fin du monde
et qui partage tous les préjugés des Juifs ses contemporains
sur les miracles, sur les anges et les démons, sur la provi-
dence et sur la vie future, a toutefois assez d'intelligence et
de vertu pour comprendre que I'homme a pour vocation de
devenir fils de Dieu, et il le devient! — Dans le vrai chris-
tianisme, au contraire, tout vient de Dieu et non de 'homme:

1) Voir notamment, dans le Catholigue national (numéros 11, 12 et 13, mai et
juin 1902), notre défense de la divinité de J.-C. contre une attaque de ce journal,



665 —

c’est Dieu qui se fait homme, c’est Dieu qui s'unit & ’homme,
c'est Dieu qui agit dans 'homme, malgré les imperfections
inévitables de 'homme, c’est Dieu qui se révele dans ’homme,
qui opére dans '’homme la rédemption et le salut. Les vrais
chrétiens ont toujours dit avec St. Jean: Et le Verbe s'est fait
homme, et Verbum caro factum est. Les pseudo-chrétiens d’au-
jourd’hui retournent la phrase et disent: «Et 'homme s’est
fait Verbe;» caro devient le sujet et Verbum lattribut. J.-C.
a dit lui-méme: Exivi a Patre et veni in mundum (Jean XVI,
28). M. A. Réville retourne tout simplement la phrase et
fausse la pensée, comme si le Christ avait dit: Exivi a mundo
et veni ad Deum. Le Christ s’est élevé de l'humanité a la di-
vinité; c’est toute 'incarnation, et 'incarnation n'est pas autre
chose! Ces prétendus disciples de Paul oublient le mot de Paul
aux Philippiens (II, 6-7): <«Lorsqu'il était dans la forme de
Dieu et qu’il ne <d’attribuait rien qu'il n'elit pas en s’égalant
a Dieu, il s'est cependant anéanti lui-méme en prenant la forme
de l'esclave, et il s'est fait semblable aux autres hommes en
se montrant sous l'apparence d'un homme.» Certes, dans ce
texte, tout vient bien réellement de Dieu et le systéme des ad-
versaires apparait réellement antichrétien.

Dans le pseudo-christianisme en question, le Christ n'est
pas réellement Dieu; il s'est cru Dieu, mais il ne l'a pas été
réellement, car l'opinion qu'on a de soi, quelque bonne et
supérieure qu'elle soit, ne suffit pas pour que l'on soit en
réalité ce qu'on croit étre. Qui nous prouve que Dieu a ratifié
lopinion que le Christ a eue de lui-méme? Qui prouve qu'il
ne s'est pas trompé dans la mission qu'il s’est donnée lui-méme?
Oh! sans doute, elle était sublime cette mission, alors méme
qu'elle aurait ¢été sans orgueil de la part de I'homme; mais
'idéal, méme sublime, n'est pas toujours la réalité et il reste
souvent simple idéal. Vous dites que tous les disciples du
Christ doivent passer par la méme psychologie et par la méme
expérience que lui; que c'est 13, pour eux, le devoir et le salut.
Mais n'avons-nous pas vu, en effet, des chrétiens de votre
Eglise prétendre, eux aussi, étre des Christs, des Fils de Dieu,
infaillibles, impeccables, tragant a leurs fréres leurs devoirs?
et ces Christs, ne les avez-vous pas vous-mémes traités de
fous? Une fois lancée dans ce mysticisme sans frein, & quelle
aberration la pauvre imagination humaine ne peut-elle pas



— 666 —

aboutir, méme de bonne foi? Affirmer que 'on sent le Christ
en soi, ce n'est qu'une affirmation et un sentiment, et non une
preuve. Que de sentiments et d’affirmations ne sont que des
illusions! Qui prouve que les vdtres ont le privilege d'étre
des réalités? Rien, absolument rien. Vous n’avez, pour soutenir
vos prétentions, ni critere, ni demonstration. — Nous avons
les faits; nos ceuvres parlent pour nous, dites-vous. — Mais,
en supposant que vos ccuvres soient toujours bonnes (ce qui
n'est pas toujours le cas), ignorez-vous donc qu'il y a des
folies bienfaisantes, et que, quoique momentanément bienfai-
santes, ce sont cependant des folies, qui, d'un instant & l'autre,
peuvent tourner a mal? Notre sécurité morale ne saurait re-
poser sur un peut-étre aussi aléatoire.

En tout cas, ces bonnes ccuvres que vous faites, c’est vous
qui les faites. Vous dites que c’est le Christ qui les fait en
vous, et c'est par votre foi que vous prétendez le prouver.
Mais vous faites un cercle vicieux manifeste: car c'est I'exac-
titude de votre foi qu'il s’agit de prouver, c'est elle-méme qui
est en question, et c'est elleméme que vous transformez en
preuve, n'en ayant pas d’autre. Pour que vous eussiez raison,
il faudrait que le Christ déclarat personnellement que c'est
bien lui qui agit en vous; or il ne le fait pas. Vous seuls faites
cette déclaration, et non pas lui. Ce n'est pas la méme chose.

Telle est la faiblesse du pseudo-christianisme « sentimental »,
lorsqu’on détache le sentiment de la doctrine et le Christ vécu
du Christ historique. Dans ce pseudo-christianisme sentimental,
le sentiment est tout, jusqu'a se servir A lui-méme de preuve,
jusqu’a remplacer I'histoire, jusqu'a prétendre rendre inutile
toute autre réalité. Quiconque a le sentiment qu’il est saint, a
ipso facto la réalité de la sainteté; quiconque a le sentiment
qu’il est sauvé, est réellement sauvé; quiconque a le sentiment
qu'il est fils de Dieu, est réellement fils de Dieu. C'est la foi
qui sauve! Théorie commode, mais injustifiable en bonne logi-
que et tous les jours démentie par les faits. On a beau exalter
le sentiment, il ne remplacera jamais la vérité, la doctrine, les
faits, parce que le sentiment est purement subjectif et que le
subjectif ne saurait tenir lieu de l'objectif. 11 y a, qu'on le
veuille ou non, un christianisme objectif, comme il y a eu un
Christ historique ; ces faits sont indépendants de nos sentiments
personnels; essayer de supprimer le Christ historique et de



— BEF ==

lui substituer un prétendu Christ psychologique et vécu, es-
sayer de substituer au christianisme objectif et historique un
christianisme purement subjectif et sentimental, c’est sortir,
quoi qu'on fasse, de la vérité et tomber dans I'illusion.

1.

Les pseudo-chrétiens insistent et veulent ériger leur point
de vue en méthode. A les entendre, non seulement leur systéme
est une méthode, mais cette méthode est encore la méthode
positive par excellence; bien plus, elle seule est scientifique,
étant le croisement merveilleux de la psychologie sentimentale
de Schleiermacher et de la critique historique de Strauss; ces
deux ¢coles fondues en une seule produisent le parfait! Donc,
disent-ils, jusqu'ici on s’est payé¢ de mots, de discussions, de
subtilités, de dogmes, de doctrines; c’est la théologie «vieux
jeu». Maintenant il faut le sentiment, I'expérience, la vie; les
hommes d’action et de sainteté, vivant non plus du Christ his-
storique, mais du «Christ vécu», remplaceront avantageuse-
ment les docteurs subtils. C’est une nouvelle ére qui commence,
I'ere du «christianisme vécu». Ces choses nous sont répétées
tous les jours sur tous les tons et de tous les coOtés.

Voici notre réponse. Ces chrétiens ont raison de réclamer
la vie religieuse pratique et les actes de la sainteté: car J.-C.,
le premier, a commencé par agir et il n’a enseigné qu'ensuite:
quze ccepit Jesus facere et docere (Aet. I, 1). Mais, qu'on veuille
bien le remarquer, si Jésus a agi, il a enseigné aussi; et s'il
a enseigné, c’est probablement parce qu'il a pensé que l'action
ne suffisait pas et qu'elle avait besoin d'étre unie a la doctrine.
Or les chrétiens qui préchent l'action et la vie, et qui ont
raison en cela, ont tort de ne pas précher la doctrine, encore
plus de paraitre vouloir s'en passer et la dédaigner. Ils ne
voient pas que la vie, qui est 'action, ne se produit pas d’elle-
méme, qu'elle est elleeméme un résultat, un fait, dont il y a
des causes. Nous voulons, nous, les acfes de la vie, mais aussi
les causes de la vie. Qui veut les effets, doit vouloir les causes.

Il faut sans cesse le répéter, qu'est-ce que le Christ vécu
dont on nous parle tant, s'il n'est pas d’abord le Christ vivant?
Et gu’est-ce que le Christ vivant, s'il n'est pas le Christ #kisfo-
rique? Donc sans le Christ historique et vivant, il n’y a pas
de vrai Christ vécu. En sorte que les chrétiens en question



— 668 —

sont simplement en train d’imaginer un Christ fictif et imagi-
naire, de batir sur le sable, de donner l'illusion d'une sainteté
ind¢pendante du Christ historique, indépendante des enseigne-
ments historiques du Christ, de ses préceptes historiques et de
ses moyens de salut historiques. Ils ne veulent plus d’autre
christianisme que leur christianisme subjectif et personnel, que
chacun a le droit de sentir et de pratiquer & sa fagon, méme
de fagons contradictoires, sous prétexte que I'Esprit souffle olt
il veut et comme il veut. Tandis que nous, nous voulons avant
tout le christianisme objectif, réel, historique, doctrinal, tel que
J.-C. T'a enseigné, pratiqué et imposé. Sans doute, chacun doit
s'y soumettre, s’en appliquer les mérites par une observance
exacte, sincére, humble, en un mot, vivre de ce christianisme
objectif. Mais pour cela, chacun doit d’abord ne pas douter de
ce christianisme objectif, encore moins le nier, sous prétexte
d’analyse scientifique dissolvante. Ces chrétiens dissolvants
sont de faux chrétiens et de faux historiens; leur science his-
torique ou psychologique n'est qu'un leurre, puisque, refusant
de constater, elle se borne & dissoudre (solvit Jesum). M. le
professeur Bruston a reproché a M. le professeur Ménégoz de
faire de Jésus un «charlatan»1?).

Mais, disent-ils, le christianisme vécu que nous préchons
est le résultat de la grace divine; il a donc une cause réelle
et solide, et n’est point une chimere. Chacun, en vivant sainte-
ment, sent trés bien que la grace du Christ est en lui; ce sen-
timent est en lui évident, palpable, et il le dispense de tout
le reste et de toutes les élucubrations de l'intellectualisme sur
le Christ historique.

Illusion. Voici comment. La conviction du chrétien qui se
croit inspiré par le Christ méme et qui se sent vivre de la
grace du Christ, est certainement trés respectable. Mais, sans
attaquer le sens intime, toujours est-il qu'autant il est facile
d’'en constater la valeur et 'exactitude dans l'ordre naturel et
dans les limites de la raison et de la science, autant il est
difficile de faire le méme travail dans l'ordre surnaturel, sur-
tout quand on élimine de cet ordre le dogme et la doctrine,
et qu'on le réduit & un simple sentiment individuel de confiance.
Ici Pillusion, l'exaltation et méme la folie mystique, sont des
faits journaliers.

Y)Y Revue de théologie (Montauban), 1°F mai 1903, p. 221.



— 669 —

Pour échapper a lillusion et a ses conséquences, il n'est
qu'un moyen: c'est de revenir toujours au Christ historique
et & ses enseignements positifs. Je dirai aux chrétiens susdits:
Ou bien la grace sur laquelle vous vous appuyez, est du Christ,
et alors elle ne peut pas étre contre le Christ historique ni
contre son ceuvre historique; ou bien elle est en dekhors du
Christ historique et de son ccuvre historique, et alors le Christ
historique et le christianisme historique sont inutiles, sinon faux.
C’est bien, en effet, a rendre inutiles le Christ historique, le
christianisme historique, I'Eglise historique, la tradition histori-
que, les dogmes historiques, que tend la théorie nouvelle de la
suffisance du sentiment individuel, qu'on décore du nom de
christianisme vécu, sans avoir aucune preuve péremptoire que
c'est bien le christianisme vrai, et non un fantéme de christia-
nisme.

St. Paul a dit aux Corinthiens que «¢Satan lui-méme se
transforme en ange de lumiere» (77 Cor., XI, 14). Comment
montrer que le christianisme détaché du Christ historique n’est
pas une duperie satanique sous les apparences d'une lumiére
angélique? St. Paul a insisté. Dans son épitre aux Galates, il
a mis les chrétiens en garde contre ceux qui veulent «changer
I'Evangile du Christ». Il veut, lui, qu'on se tienne fermement
a 'Evangile vrai et historique. «Si moi, dit-il, ou un ange du
ciel vous évangélise autre chose (preter quam) que ce que je
vous ai évangélisé, qu'il soit anathéme» (I, 7-9).

Donc vivons du Christ, certainement; nous ne saurions
méme trop participer a sa vie. Mais que sa vie ne soit pas
séparée de sa doctrine, car il a dit lui-méme qu'il est «la
vérité et la vie». Il n’a pas séparé la vie de la vérité, ni la
vérité de la vie. Ne les séparons donc pas non plus. Que ses
dogmes ou ses enseignements vivent en nous, et alors notre
vie sera vraie, indépendamment de nos sensations €phémeres
et de nos émotions capricieuses, ondoyantes et diverses. Ce
que j'appelle en moi le Christ vécu, n'est ou peut n’étre que
mon propre moi s'illusionnant au sujet du Christ; tandis que,
s'il est conforme au Christ historique, «qui a été, qui est et
qui sera», il ne saurait me tromper, et je ne saurais non plus
étre trompé. « Christus heri et hodie, ipse el in Seculas»
(Haebr. XIII, 8).

Revue intern, de Théologie. Heft 44, 1903, 44



— 670 —

Donc, ici encore, le critérium catholique (je ne dis pas
papiste) est une garantie supérieure, en ce qu'il unit nos rai-
sonnements au témoignage universel, constant et unanime de
nos ancétres dans la foi; appuyés sur un tel témoignage, nous
ne sommes plus seuls. Nous sommes avec toute I'Eglise, avec
le corps du Christ, avec lui-méme. Notre sentiment n'est plus
alors un simple sentiment subjectif, personnel, isolé; c’est la
vue d'un fait objectif, général, dliment constaté. Nous savons
alors que notre vie chrétienne est bien réellement la vie chré-
tienne objective de I'Eglise universelle, et non lillusion pos-
sible de notre propre esprit, illusion que nous appelons ins-
piration personnelle, inspiration divine, mais qui n’est peut-&tre
que le résultat de notre libre fantaisie. M™® Guyon, par exemple,
était convaincue, elle aussi, de son christianisme vécu, du
Christ qui remplissait son ame jusqu’a, disait-elle, faire éclater
son corset. Elle avait piti¢ de la profonde ignorance de Bossuet
et «du peu d'expérience qu'il avait des voies intérieures»,
Les voies intérieures! C'était elle qui les connaissait, et la
preuve, c'est qu'elle les «sentait» et qu’'elle les cvivait»! Et
cependant il est bien reconnu que cette visionnaire, cette pro-
phétesse, cette hystérique, n’était qu'une excentrique, exaltée
par son Pére LLa Combe et par son ami Fénelon.

Il en est ainsi dans tous les ordres de choses, méme dans
la simple sphére de lart. Quand l'art cesse d’étre l'art pour
devenir métier, il se dégrade. De méme, quand la religion
cesse d’étre pensée et doctrine pour n’étre plus qu'acte exté-
rieur ou sentiment, elle se dégrade. On a beau alors parler
de religion «vécue», vivre sans pensée, sans idée, sans prin-
cipes clairement et fermement établis, sans une foi objective
précise, vivre pour ne plus faire que du sentimentalisme ou du
machinisme, ce n'est pas la vraie vie, pas plus que prononcer
le nom du Christ sans adhérer a la doctrine qu'il a enseignée
n'est le vrai christianisme.

Qu'on veuille bien le remarquer, nous ne combattons
nullement l'apologétique qui, appuyée sur l'observation psy-
chologique, constate dans 'Ame des besoins intellectuels, moraux
et religieux, qui ne sont satisfaits que par le christianisme.
Certes, cette apologétique n’est pas nouvelle quant au fond.
Les novateurs qui en appellent & elle, ne sont novateurs qu'en
ce qu'ils ne veulent plus qu'elle, excluant les autres preuves



— 671 —

fondées sur l'histoire et sur la tradition doctrinale. Le sen-
timent, nous le voulons autant qu'eux, mais 4 sa place et
réglé comme il doit 1'étre. Ce qu'ils appellent «méthode du
sentiment » est essentiellement exclusif de ce que nous appelons
«méthode de démonstration rationnelle», et c'est pourquoi
nous le combattons,

Nous ne sommes point seuls. M. Revel, dans le Chrétien
Jrancais du 4 avril 1902, s’est exprimé ainsi: «Qui ne voit
que cette méthode du sentiment est une capitulation, qu’elle
ne peut convaincre que ceux qui sont déja convaincus, ceux
dont le cerveau est vide des anciennes doctrines, mais dont
la sensibilité est encore sous l'impression des vérités disparues,
de I'éducation recue? Cette prétendue apologétique est peut-
étre elle-méme la plus éloquente condamnation de la foi, car
elle dénote chez les gardiens eux-mémes du dépodt révélé, le
doute, le scepticisme. Cette méthode ne peut avoir prise que
dans les serres-chaudes chrétiennes, elle doit laisser froids
tous ceux qui sont élevés dans d’autres milieux et d’autres
principes. Cette méthode oublie que si les idées nous viennent
par la sensation, les sens sont dominés par l'idée et que la
démonstration d’ordre intellectuel est la seule wvalable.

«Si le christianisme ne peut pas démontrer par l'obser-
vation les doctrines qu'il professe, il est perdu. Le platonisme,
le judaisme, le christianisme, toutes les religions, peut-on dire,
ont été au point de vue doctrinal une floraison de poésie et
d'imagination. Le symbolisme qu’elles ont créé peut corres-
pondre plus ou moins a la réalité, mais cette correspondance
dont on ne demandait pas, dont on ne soup¢onnait pas une
démonstration il y a trois mille ans, doit étre faite aujourd’hui.
On ne veut plus croire, on veut savoir. C'est la science qui
fera l'unité des esprits et T'unité des Eglises. On dit que 'unité
n'est pas désirable, qu'elle n’est plus méme possible. C'est une
erreur. Nous sommes & une époque de transition olt tout
semble étre diversité, contraste, différences. En réalité ces dif-
férences sont plutét dues aux passions, aux ambitions, aux
intéréts qu'aux doctrines. Une certaine unité de méthode et
méme de pensée est dé¢ja visible. L'esprit positif, critique, fait
peu & peu son ceuvre. Le catholicisme (/ire le catholicisme
romain), le protestantisme, veulent soustraire & cet esprit un
certain bloc de croyances. Ils y réussissent dans un milieu



restreint; mais le grand public échappe. Si les Eglises veulent
reprendre leurs influences, elles ne doivent plus se contenter
de suggdérer ou de suggestionner, elles doivent prouver. S'il y
a un Dieu personnel, distinct du monde, un royaume céleste
au dela de ce monde terrestre, nous n'avons pas besoin de
craindre, la preuve se fera. Mais il faut la preuve. Il serait
curicux que le catholicisme devancat sur ce point le protes-
tantisme.» Voici ce qu'écrit M. C. Besse dans la Revue du
clergé francais, du 1°f mars: «On s'épuise en de vaines
constructions de mots, tant que le certain n'apparait pas sous
sa vraie forme qui est la science. Il faut donc le forcer a
paraitre et ramener les ames a ellessmémes et 4 Dieu par ce
beau moyen violent, comme si rien ne devait étre plus évident
un jour, qu'il faut non plus croire qu'on a une ame mais le
savoir. Et connaitre Dieu non plus ou non seulement parce
qu'il dit qu’il est, mais parce qu'on le sait et qu'on en fait la
preuve. »

1L

Enfin, les pseudo-chrétiens dont il s’agit sont encore dans
Perreur sur un troisieéme point. Non seulement ils faussent et
dissolvent le vrai Christ historique, Verbe incarné, tel qu’il a
¢té glorifié par les apodtres et par l'ancienne Eglise; non seu-
lement ils faussent et dissolvent le vrai christianisme en le
réduisant & une question de sentiment personnel qui ne releve
que de lui-méme; ils répudient encore I'Eglise chrétienne, dont
ils n'ont que faire, un sentiment subjectif et personnel n’ayant
pas plus besoin d'une Eglise que d'une Bible.

Une Eglise ne peut que les géner; aussi soutiennent-ils
que le Christ n'en a fondé aucune. Et pour le prouver, que
font-ils? Premiérement, ils montrent les inconvénients de 1'ec-
clésiasticisme, comme si les abus de l'ecclésiasticisme, que nul
ne conteste, étaient une réfutation des avantages d'une Eglise
vraiment spirituclle et religieuse, telle que celle que le Christ
a fondée. De plus, ils s’élevent contre 1'Eglise politique de
Rome, dont ils montrent les erreurs, comme si les erreurs et
les perversités de 1'Eglise romaine, que les vrais chrétiens
condamnent également, prouvaient que J.-C. n'a pas fondé une
Eglise vraiment spirituelle et religieuse. En outre, ils pré-
tendent que le Christ, lorsqu'il a ordonné a ses disciples de



— 673 —

se¢ soumettre au témoignage de son « Eglise» sous peine d'étre
traitcs comme des payens et des publicains, a parlé d'une
réunion de disciples sans ordre, sans regle, sans doctrine,
livrée a elle-méme, aux fantaisies du jour, comme si une telle
réunion pouvait rendre un témoignage sérieux, et comme Si,
dans le royaume de Dieu, on pouvait étre traité de payen et
de publicain pour le seul fait de ne pas se soumettre 4 une
telle anarchie. L'illogicité est manifeste.

Telle est bien la tactique et la visée de M. Récéjac, lors-
qu'il s'efforce de montrer, dans l'article que jai déja cité, que
ce qui est religieux ne peut pas étre social. M. Récéjac se
distingue toutefois de ceux de ses coreligionnaires dont je
parle, en ce qu'il admet, lui, que le Christ a fendé une Eglise;
mais, dit-il, le Christ en cela s'est trompé¢ et s’est mis en con-
tradiction avec lui-méme. [idée que M. Récéjac se fait de
I'Eglise, de la grice, des sacrements, n'est pas moins fantai-
siste que celle qu'il se fait du Christ et du christianisme. 1l
connait le fonds et le tréfonds de 'ame du Christ, ce que le
Christ a prévu et ce qu'il n'a pas prévu, par conséquent la
conception que le Christ s’est faite de la grace, de I'élection
divine, etc. Que le Christ se soit trompé, c’est ce que
M. Récéjac n’a pas de peine 4 démontrer. Ecoutons-le:

«Jésus, dit-il, on #'en saurait douter, ne s'est élevé a sa
conception de la griace que par cette grande hardiesse & se
poser soi-méme avant toutes choses; et il a eu lintuition de
ce qu'apreés lui on a appelé¢ une dme dans les mémes extases
ou zl avait pris le sentiment de Sa divinité» (p. 223). O nalveté
du Christ!

Et encore (p. 224): «Il ne faut pas chercher de conci-
liation entre la Grace et la Liberté: ce sont deux sentiments
qui s’entredétruisent dans la conscience, deux apparitions de
I’Absolu contradictoires. » Et en note: « La Grace et la Liberté
sont deux attitudes contraires, mais qui cachent une foi égale
a l'absolu. Si l'on ne veut placer l'absolu dans la Raison
méme, on est obligé de le placer dans le Pouvoir divin et de
se suspendre par pur sentiment a une Volonté qui refuse
essentiellement de se justifier. Ou la Grace, qui n'est que le
triomphe de l'ancienne notion de liberté d’indifférence, ou la
Liberté, telle qu'elle apparait aujourd’hui & notre conscience
et qui consiste a retenir pour soi-méme, en tant que sujet rai-



NN -

sonnable, I'initiative du Bien et de la Vérité!» Et p. 226: «La
grace est un coup d'arbitre absolu qui non seulement n'exige
de notre part aucune initiative, mais qui ’exclut entierement. »
Et pour référence, M. Réc¢jac indique son article de sep-
tembre 1900 sur la Liberté et la Grdce, dans la méme Revue
philosophique.

Quelle id¢e se fait-il de Jésus et méme de Dieu, lorsqu'il
écrit (p. 226): «Ce n'est pas 'homme incroyant qui refuse
d'aimer Dieu; c’est Dien qui a décidé de ne pas I'aimer, ausst
arbitraivement qu'il a choisi Jésus pour Christ et pour wmié-
diateur unique du salut. » Ce n’est pas tout. M. Récéjac déclare
encore ceci (p. 228): «Bien que Jésus ait jeté lui-méme les
bases d’'une religion nouvelle, 7/ #'a pas eu Uintuition d’'une
société qui prendrait place en son nom, positivement, parmi
celles qui luttent ici bas pour la vie.» Ne pourrait-on pas
demander a M. Récéjac s'il ignore les textes dans lesquels le
Christ enseigne a ses disciples la nécessité de lutter, et ol
par conséquent il a voulu que son Eglise fit une société de
lutteurs? Le Christ n'a-t-il pas dit que le royaume des cieux
souffre violence et que ce sont les violents qui le prennent
d’assaut? St. Paul aurait-il trahi la pensée du Christ, lorsqu'il
a écrit aux Corinthiens ces deux mots: foris pugnae, intus
timores; et lorsqu’il a recommandé a Timothée de lutter
comme un bon soldat du Christ?

M. Récéjac dit encore: «Jésus #n'a pas prévu les effets
d’ordre politique et social que devaient avoir les simples rites
qu'il avait adoptés pour épancher hors de lui-méme la grace
infinie.» Ou est la preuve? Et d'ailleurs, de quels effets poli-
tiques et de quels rites veut-il parler? — Et encore: «On ne
peut lire I'Evangile de bonne foi, sans y remarquer la volonté
tormelle du Christ « que les Ames que son Pere lui avait don-
nées ne Sse vassemblassent point dans un temple pour adorer»,
mais résistassent a la dispersion des choses par la seule iden-
tité de lesprit...» — M. Récéjac cite en grec le v. 23 du
ch. IV de St. Jean, avec renvoi aux v. 62-64 du ch. VL. I
aurait mieux fait peut-étre de les citer en latin ou en fran-
cais: il y aurait vu que les assemblées religieuses en vue de
l’'adoration n’étaient nullement condamnées par le Christ, que
le Christ n'a condamné que le culte sans esprit, le culte pure-
ment verbal, matériel et charnel, et non le culte qui exprime



— 075 —

spirituellement et religieusement les sentiments de I'ame. Et,
de plus, «résister a la dispersion des choses par la seule
identité de I'esprit» n'est-ce pas un non-sens?

La veérité est que le Christ a fondé une Eglise, et que
son royaume, pour é&tre spirituel et religieux, n'en est pas
moins un royaume ordonné, dont il est lui-méme le chef, dont
ses enseignements sont les dogmes, et dont ses préceptes sont
les lois. Des préceptes positifs, des enseignements non moins
positifs, s’adressant 4 tous et obligatoires pour tous, sont évi-
demment en opposition avec le sentimentalisme individuel dont
il a été question. De 13, pour ces sentimentalistes, la nécessité
de repousser tout dogme positif, toute confession de foi posi-
tive, toute Eglise préchant le dépot qui lui a été confié et
déclarant qu'elle ne peut rien en retrancher ni rien y ajouter,
et que ce dépot doit étre admis tel quel par tous les disciples
du Maitre sans distinction ni exception, et cela sous peine
d'infidélité: dic Ecclesize; si autem Ecclesiam non audierit, sit
tibi sicut ethnicus et publicanus (Matih. XVII, 17). Ces senti-
mentalistes prétendent que c'est 1'Eglise de Rome qui parle
ainsi. Ils se trompent: c’est le Christ méme. L'Eglise primitive
a été telle que Matthieu la montre. Elle n'a certes ni connu
ni pratiqué lautoritarisme coupable que I'Eglise romaine
exerce aujourd’hui, mais elle a connu et pratiqué la sage
autorité et l'ordre nécessaire qu'il est facile d'entrevoir dans
toutes les paroles du Christ. Loin de nous donc la pensée de
justifier l'autoritarisme romain, mais loin de nous aussi la
pensée de glorifier 'anarchie du pseudo-christianisme en question,
entre les deux, il y a le juste milieu du christianisme véritable.

Cest en vain que les pseudo-chrétiens qualifient leur
christianisme de libéral. La liberté, en effet, n'est pas le
désordre. Avec le Christ nous proclamons la liberté, mais la
liberté qui, loin de détruire la vérité, est fondée sur l'amour
méme de la vérité; la liberté qui, loin de favoriser I'anarchie
des doctrines et des esprits, affirme «un seul Christ, une seule
foi, un seul baptéme»; la liberté qui, loin de tolérer dans
I'Eglise une du Christ toutes les contradictions possibles et
impossibles, répete avec St. Paul que nous ne devons plus étre
des enfants, flottants et emportés a tout vent de doctrine,
mais que nous devons professer la vérité dans la charité: ut
jam non simus parvuli fluctuantes et circumferamur omni



— 076 —

vento doctringe ... wverifatern autem facientes in charitate
(Ephes. 1V, 14-15). Telle est la liberté chrétienne, fille de la
vérité: verilas liberabit, c'est la vérité qui délivre (Jean VIII, 32),

Quoi de plus clair? Donc ne nous payons pas de mots, et
ne parlons pas de christianisme libéral 1a ol il n'y a ni le
Christ réel, ni le christianisme objectif, ni la vraie liberté, ni
la méthode intellectuelle et rationnelle qui défend scientifiquement
toutes ces doctrines et ces réalités, historiques et vivantes.

Nous prions les adversaires que nous combattons de vou-
loir bien remarquer qu’en les combattant nous n'entendons
pas faire cause commune avec certains chrétiens de droite,
dont le pseudo-christianisme n'est pas moins regrettable que
le pseudo-christianisme de gauche. Nous croyons que le vrai
christianisme est entre ces deux extrémes, qui sont deux erreurs.

Le pseudo-christianisme de gauche, que nous venons de
combattre, est erroné, parce qu'il nie, au fond, la divinité de
J.-C. et ne montre que son humanité, et encore ne montre-t-il
quune humanité factice et de fantaisie, au lieu de la vraie
humanité historique. Le pseudo-christianisme de droite est
celui de certains mystiques qui passent pour orthodoxes, mais
qui semblent ne l'étre que d'intention et de bonne foi, et non
de doctrine. Descendants et continuateurs, sous des formes
nouvelles et dans un langage nouveau, des doceétes, des apol-
linaristes, des monophysites, des monothélites, ils retranchent
de 'humanité de J.-C. tout ce qui leur déplait, tout ce qui ne
cadre pas avec leur conception de la divinité de J.-C. Leur
notion de J.-C. verus Deus ne pouvant s’harmoniser avec la
saine notion de J.-C. verus homo, ils se permettent de pratiquer
dans J.-C. Ziomime les suppressions suivantes:

D’abord, ils suppriment, non pas la matiére maternelle du
corps humain, mais la matiére paternelle. On leur objecte
qu'un homme ne peut étre verus /iomo sans étre fils de 'homme
et de la femme; que ces deux facteurs sont de fait néces-
saires a la véritable humanité terrestre; que I'Evangile, d'ail-
leurs, dit expressément que Jésus est «fils de Joseph» aussi
clairement qu'il est «fils de Marie »; que I'union hypostatique
des deux natures est absolument distincte et indépendante du
mode de conception de la nature humaine. On leur objecte
qu'il est faux que cette union hypostatique ne puisse avoir
lieu qu'autant que la nature humaine ne procéde que de la



— 677 —

femme; qu'il est faux que l'exemption du péché originel ne
puisse venir que du coté de la femme, et non aussi du coté
de T'homme; qu’il est faux que l'action sanctifiante de 'Esprit
saint dans la conception du Christ n’ait pu étre réelle qu'avec
la coopération de Marie, et non aussi avec la coopération de
Joseph; que la divinit¢ de J.-C. est completement indépendante
de la maniére dont T'humanité a ¢té congue; que la maniere
dont nos Evangiles ont été composés est loin de justifier cette
explication monophysite; que, si cette interprétation mono-
physite a été enseignée dans l'ancienne Eglise par des théolo-
giens plus ou moins nombreux, elle ne 1'a jamais été par 'Eglise
méme,; et que les documents qui lui sont contraires dans 'anti-
quité chrétienne sont assez nombreux et assez clairs pour qu’il
soit impossible de transformer cette interprétation en véritable
dogme. Or les réponses qu'ils font 4 ces objections, loin d'étre
péremptoires, ne paraissent pas suffisamment sérieuses?).

En outre, ces mémes théologiens suppriment en J.-C.
homme, non pas la substance de 'ame humaine, mais ses con-
ditions essenticlles, en attribuant a cette Ame, sans preuve et
par pure fantaisie mystique, toutes les sciences humaines et
toutes les connaissances surnaturelles les plus étendues, et cela,
dés le premier moment de la conception! De plus, ils sup-
priment en J.-C. Aomme, non pas la volonté et la liberté hu-
maines, mais leur exercice positif en mode personnel. On leur
objecte que J.-C. a fait usage de son moi humain, ainsi que
les Ecritures le montrent en maints passages; que tout moi
humain est personnel; que leur maniére d'entendre V'unus Chris-
tus et 'unité in persona parait absolument erronée, en ce sens
qu’elle implique, sous le nom de « communication des idiomes »,
une confusion des deux natures, un monophysisme évident,
digne de celui d’Eutyches. Or, leurs réponses & ces objections
ne paraissent pas plus fondées que les précédentes. La peur
de tomber dans I'hérésie qui nie la divinité de J.-C., leur a fait
altérer la vérité de I'humanité de J.-C.

) En Angleterre, voir les nombreux documents publiés sur cette question, a
Poccasion de la thése de M. le Doyen de Ripon. Voir aussi la récente étude de M.
le prof. P. Chapuis, dans la « Revue de théologie» (Lausanne, mai 1903, p. 227-228),
sous ce titre: «L’influence de ’essénisme sur les origines chrétiennes». Toutes ces
questions sont étudiées en détail dans le 7¥aité de l'incarnation, d’apres les textes des
Peéres, d’aprés les documents liturgiques et historiques, et d’aprés une exacte applica-
tion du critérium orthodoxe (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est), critérium qui permet de distinguer aisément ce qui est dogme strict et ce qui
n’est qu’opinion humaine.



— 678 —

Pour avoir une idée du monophysisme et des aberrations
qui forment le fond actuel des explications fournies par la
plupart des théologiens papistes, en ce qui concerne la doc-
trine christologique, il faut lire, par exemple, I'étude de M. le
chanoine Chauvin (dans la Science catholique, avril 1903), inti-
tulée: «La science humaine de Jésus et sa conscience messia-
nique au regard de la théologie et de !'histoire». L’auteur
s'autorise de quelques textes d'Ecriture sainte, détachés du
contexte et mal compris, et de quelques textes de quelques
Peres exprimant leurs opinions personnelles et non la foi
constante et universelle de I'Eglise, et, au mépris de toute
méthode exégétique et historique, au mépris surtout du crité-
rium catholique, il conclut de ces quelques textes a la tradition
universelle (1) de 'Eglise; il confond des comparaisons et des
argumentations sur le dogme avec le dogme méme,; il veut
méme faire passer celles-la pour celui-ci, et au moyen de
quelles illogicités! De tels «tours» ne sont plus de mise que
dans quelques séminaires fermés, mais ne sauraient se pro-
duire au grand jour, dans le monde philosophique et scientifique.

Bref, le christianisme de l'ancienne Eglise n’était ni le
pseudo-christianisme des Cérinthe et des Paul de Samosate,
ni celui des docetes et des encratites. Dans la question chris-
tologique comme dans toutes les questions dogmatiques, nous
en appelons au seul vrai dogme objectif qui a ¢€té «cru tou-
jours, partout et par tous» et non aux opinions de tels ou tels
théologiens, de telle ou telle école, opinions qui peuvent étre
libres pour ceux qui y trouvent leur satisfaction intellectuelle
et religieuse, mais qui ne sauraient étre imposées comme
dogmes a ceux qui y voient erreur et malédification. Encore
une fois, il ne s’agit ni de connaitre l'opinion personnelle de
tel théologien, si réputé qu'il soit dans son pays, ni de connaitre
l'appréciation qui a été plus favorisée dans telle Eglise parti-
culiere a telle époque; il s'agit uniquement d'établir, historique-
ment, quel a été l'enseignement «universel, constant et una-
nime » de 1'Eglise méme, sur la mati¢re en question; et si un
tel enseignement fait défaut, c’est qu'il n’y a pas eu de dogme
srict, mais seulement opinion libre, liberté que nous voulons
pratiquer aujourd’hui, comme nos peres l'ont pratiquée autre-
fois. E. MicHAUD.




	Pseudo-Christianisme

