
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: Pseudo-Christianisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


658 —

PSEUDO-CHRISTIANISME.

I.

Rien de nouveau sous le soleil, sinon les formes des choses,
ainsi que les manières de les exprimer et de les expliquer.
Dès le principe, le Christ a été contredit par des Antéchrists;
et le christianisme l'a été soit par l'antichristianisme, qui a

nié le christianisme, soit par le pseudo-christianisme, qui l'a
faussé en l'affirmant. De nos jours, nous voyons encore des

Antéchrists, et, sous des formes nouvelles, l'antichristianisme et
le pseudo-christianisme.

Là, ce sont des incrédules de profession, qui, tout en
rejetant le Christ réel, veulent bien le reconnaître, si on le réduit
à un pur symbole, symbole de justice, de vérité et de charité.
Au lieu de se borner à ces trois termes abstraits, ils consentent
à les personnifier conventionnellement en un terme concret et

personnel, le mot « Christ». En ce sens et à cette condition,
le Christ leur paraît «acceptable». Mais il est bien entendu

que, pour eux, il ne s'agit pas d'un Christ qui soit une
personne vivante, une réalité, a fortiori un Sauveur. Ce Christ
n'est qu'un mot, un symbole et un drapeau, flatus vocis; il n'est

ni Dieu ni homme; il n'a ni corps ni âme: pur docétisme1).

Ici, ce sont des chrétiens de profession, qui proclament
un Christ réel et même un Christ Sauveur, mais Sauveur sans

être Dieu. S'ils l'appellent Fils de Dieu, c'est uniquement dans

le sens de Fils de l'homme. «Sicut audistis quia Antichristus
venit, et nunc Antichristi multi facti sunt (I Jean, II, 18) •

Quis est mendax, nisi is qui negat quoniam Jesus est Christus?

') En 1900, des socialistes français se sont exprimés dans ce sens. Voir un

article de M. Charles Maignen, dans la Véritéprançaise, sous ce titre: Un Christ

aeeeptable.



— 659 —

Hic est Antichristus (22)... Et omnis spiritus qui solvit Jesum,
ex Deo non est, et hic est Antichristus (IV, 3). »

Les chrétiens dont je parle sont ceux qui « dissolvent »

Jésus (solvit Jesum), en ce sens qu'ils éliminent et font évanouir
de leur credo le Christ « historique » pour ne plus admettre
que ce qu'ils appellent le Christ «vécu». A les entendre, le
Christ de l'histoire importe peu; d'ailleurs, à quoi l'exégèse
négative du N.-T. ne l'a-t-elle pas réduit? La Bible comme livre
historique leur apparaît plus remplie de contradictions que de

valeur réelle ; livre exclusivement humain, formé de documents
humains très discutables et ne pouvant plus servir de base
solide à une foi solide et vivante. Quelle sera désormais cette
base solide Ce ne sera plus le Christ historique, mais le Christ
vivant. Et par Christ «vivant», ils entendent le Christ qui vit
en eux et dont ils vivent eux-mêmes. C'est ce qu'ils appellent
le Christ «vécu», senti, expérimenté, qui se démontre ainsi
lui-même dans l'âme des croyants et qui, par conséquent, n'a
plus besoin d'être démontré ni par la Bible ni par l'Eglise. Ces

chrétiens ne croient pas plus à l'inspiration de la Bible qu'à
l'autorité du témoignage de l'Eglise ; ils ne croient ou ne
semblent croire qu'à leur propre expérience du Christ vivant en

eux, en se couvrant du mot de St. Paul : vivit vero in me
Christus (Gal. II, 20).

Bien plus, ces mêmes chrétiens, qui se passent si facilement

du Christ historique pour le motif que je viens d'indiquer,
amoindrissent singulièrement ce même Christ historique par
l'explication qu'ils donnent de sa personne et de son activité
rédemptrice. On avait cru voir dans l'Evangile de Jean, et
même dans les trois Evangiles synoptiques, que J.-C. était le
Verbe fait homme, Dieu lui-même s'unissant comme Sagesse infinie
à l'humanité pour l'éclairer, la sanctifier et la racheter, pour la
prendre dans les bas-fonds où elle était tombée par le péché,

pour la relever et la ramener à lui. C'est ainsi qu'on avait
compris le Messie entrevu par les prophètes et qu'on l'avait
reconnu dans le Christ. Mais les chrétiens en question expliquent

autrement cette prétendue vision d'un Messie par les

prophètes ; ils expliquent autrement l'incarnation, ils l'expliquent
même sans incarnation ; ils expliquent autrement la rédemption
et le rôle du Christ, on pourrait même dire qu'ils les expliquent

sans rédemption et sans Christ.



— 660 —

Selon eux, en effet, le Christ n'est plus le Dieu qui s'est
fait homme, mais simplement l'homme qui s'est fait Dieu. Et
voici comment. Le Christ est un homme qui s'est tellement
pénétré du sentiment de filiation envers Dieu, qu'il a cru d'une
foi incommensurable, extraordinaire, prodigieuse, en la paternité

de Dieu envers les hommes et spécialement envers lui-
même, à ce point qu'il s'est réellement cru le Fils du Père et

que, grâce à cette foi merveilleuse, il l'est devenu. C'est ainsi
qu'à force de sainteté, d'adoration du Père, de soumission à

sa volonté sainte, il n'a plus fait qu'un avec lui : Ego et Pater
unum sumus (Jean X, 30). Et c'est ainsi que, par cette
identification de lui-même avec Dieu, il est devenu Dieu et a exercé
sur la terre une activité divine et une action rédemptrice,
action qui se continue encore dans les âmes, lorsque, par la
foi, elles consentent à vivre de lui et de sa vie.

En cela et pour cela, disent-ils encore, J.-C. nous a servi
de modèle, et nous a appris notre voie et notre devoir. Nous
devons l'imiter : car nous aussi, nous sommes des enfants de

Dieu; nous aussi, nous sommes appelés à être des Dieux: ego
dixi, Dii estis et Filii Excelsi omnes (Ps. 81, 6). Ce que le

Christ a fait, nous pouvons tous le faire et nous devons même

tous le faire. Vivons de sa vie, sanctifions-nous comme il s'est

sanctifié, renouvelons en nous l'expérience qu'il a faite en lui-
même, c'est-à-dire son amour envers le Père céleste, son
abnégation, son infinie résignation, son crucifiement moral pour le

salut du monde ; et nous aussi, en glorifiant ainsi le Père, nous

nous diviniserons comme Jésus s'est divinisé ; avec lui, et

comme lui, nous régnerons un jour dans l'éternelle béatitude.
Telle est la conception que se font du Christ les chrétiens

dont je parle.
Citons quelques faits pour montrer que nous n'exagérons

rien.
M. le prof. Jean de Rougemont (Neuchâtel) a dernièrement

signalé cette tendance, qu'il a appelée « le christianisme de

l'évolution», et qu'il a mise en opposition avec la tendance du

«christianisme de la rédemption». «Le premier christianisme
(celui de l'évolution), a-t-il dit, voit en Christ le terme suprême
de l'évolution religieuse de l'humanité, le second voit en lui
la manifestation de Dieu en chair; le premier considère
surtout les sentiments de l'homme vis-à-vis de Dieu, le second,



— 661 -
les sentiments de Dieu pour l'homme ; le premier dit de croire
comme Christ, le second, de croire en Christ. Le premier est
né du désir de faire rentrer le christianisme dans l'histoire
universelle et de l'expliquer, comme toute autre apparition
historique, par les simples causes secondes. C'est la conséquence
de l'application de la méthode scientifique à la théologie. M. de

Rougemont, après avoir défini ces deux tendances opposées, a
montré quels en étaient les résultats, dans la doctrine et dans
la vie, faisant voir en particulier que seul le Christianisme de
la rédemption répond aux vrais besoins de l'âme humaine*). »

La tendance évolutive et prétendue scientifique est encore
plus radicalement exprimée par M. Récéjac, dans une étude
qu'il a publiée sous ce titre: «La confusion entre l'ordre social
et l'ordre religieux » (dans la Revue philosophique de
septembre 1902). Selon cet auteur, Jésus est devenu Dieu en ce
sens qu'il a « retiré de ses oraisons prolongées un sentiment
croissant de consécration ou de mise à part de sa personne
au sein de l'Etre universel » (p. 235).

Donc Jésus n'a pas été réellement Dieu, mais il s'est cru
Dieu, et encore pas au commencement de sa vie d'oraison,
mais seulement à la fin. « Il faut, dit M. Récéjac (p. 236),

comparer, pour se rendre compte de cette conviction progressive,
la tentation au désert (Matth. IV, Marc I, Luc IV), où Jésus

repousse comme une impiété l'idée de se comparer à Dieu, et
les affirmations qu'il donna vers la fin de sa vie de son identité

divine (Jean VIII, X, 30, XVIII). »

Donc M. Récéjac avoue qu'à la fin de sa vie Jésus s'est

cru Dieu et s'est donné comme tel ; mais il prétend évidemment

que Jésus s'est trompé et qu'il n'était pas Dieu. Voici
comment il explique que J.-C. peu à peu s'est cru Dieu:

«Jésus, par un genre d'expériences intimes qui resterait
à définir, est arrivé à un sentiment dldentité avec Dieu, meilleur

à ses yeux que l'existence même ; ce sentiment ne
s'accompagnait dans sa conscience d'aucun autre plus obsédant

que celui d'élection tout à fait gratuite et d'exception à tout le

genre humain Ce sentiment d'élection ne saurait durer
longtemps sans que vienne s'y joindre la tendance expansive. Un
homme, en effet, en qui le sentiment d'identité divine s'ac-

') Voir le Journal religieux, cité par la Semaine religieuse de Genève du 18

octobre 1902.



— 662 —

croîtrait solitairement et pour lui seul arriverait forcément à

perdre celui de son identité humaine, c'est-à-dire qu'il serait
fou Celui qui se croirait affranchi des lois de l'existence à

un tel point que personne ne puisse le suivre dans cette sphère
du surnaturel où il vient d'entrer, aurait simplement perdu la
raison » (p. 219).

Jésus-Christ, lorsqu'il a dit que personne ne connaît le
Père, sinon le Fils et celui à qui le Fils veut bien le révéler;
que personne n'a jamais vu Dieu, sinon le Fils unique qui est
dans le sein du Père, c'est-à-dire lui, Christ (Ev. Jean I, 18);
Jésus-Christ, dis-je, lorsqu'il a enseigné qu'il est la voie, la
vérité et la vie, et qu'il est un avec son Père (unum sumus),
ne s'est-il pas considéré dans une situation exceptionnelle et
unique, où personne ne pouvait le suivre (lui seul étant le

Christ, fils de Dieu fait homme) Et alors, en s'en tenant à

l'explication de M. Récéjac, ne faudrait-il pas le considérer
comme « fou »

Continuons. M. Récéjac ajoute : « Ce n'est que de cette
situation psychologique qu'est née l'idée de «-grâce». Jésus
n'aurait pu garder pour lui-même son état de Christ ; et l'amour
du Père céleste qu'il a rencontré au fond de ses «oraisons»,
au risque de susciter un recommencement du formalisme
religieux qu'il avait tant combattu, a dû se comporter (sic) comme
une force qui ne peut durer qu'à la condition de se répandre
n'importe où, n'importe comment. Il ne faut donc pas s'étonner
de rencontrer dans la figure de Jésus deux traits qui paraissent

s'annuler réciproquement. »

Voilà donc Jésus en contradiction avec lui-même, de par
M. Récéjac : d'un côté, il est antiritualiste ; d'un autre côté, il
est forcément ritualiste « Ce que l'on oublie de remarquer, dit-il,
c'est Vamphibologie curieuse où Jésus se trouva enfermé et

d'où il n'a pu sortir qu'en fondant à son tour une religion
formaliste. » Curieuse remarque de M. Récéjac, que la saine

critique en effet ne se permet pas, mais que la naïveté se

permet. Si M. Récéjac avait compris la nature de l'homme, la

nécessité de l'élément matériel à côté de l'élément spirituel, il
aurait compris la nécessité du rite extérieur, qui n'est pas
nécessairement le formalisme ; et il n'aurait pas accusé le Christ

òéamphibologie curieuse et de contradiction. Ce qui est curieux,
je le répète, c'est la critique de M. Récéjac.



— 663 —

Combien cette conception du Christ et du christianisme
est erronée, c'est ce que nous allons démontrer. Non certes, ce
Christ n'est pas le vrai Christ historique des évangiles et des

Epîtres; c'est un Antéchrist, comme disait St. Jean. Nous aussi,
assurément, nous répétons avec St. Paul: «Je vis, non plus
moi, mais le Christ en moi. » Cette parole admirable, que les
chrétiens en question croient avoir découverte, a été déjà
comprise et déjà pratiquée bien avant eux, et sans qu'on eût jamais
consenti à se détacher du Christ historique, sous prétexte de

se mieux attacher au Christ vivant. Loin de là. On a cru
vivre d'autant mieux de la vie du Christ vivant qu'on a tenu
davantage au Christ historique. Car, si le Christ n'a pas été

historique, ou si on le laisse dépecer comme une chimère,
comme une illusion sortie de l'imagination exaltée des

disciples, qu'est-ce que le Christ vivant et vécu dont on parle
aujourd'hui? Sans le premier, qu'est-ce que le second, sinon
une pure fantasmagorie — Nous le sentons, dites-vous, nous
le sentons dans notre âme, et il nous suffit; nous n'avons pas
besoin de le sentir dans la Bible — Mais êtes-vous bien sûrs

que c'est lui-même que vous sentez dans votre foi? Ne serait-
ce pas simplement votre foi même que vous sentez? Et qui
vous prouve que votre foi est réellement sa personne même?
Prenez garde : si vous considérez comme une illusion la foi
de tous les anciens chrétiens qui ont cru au Christ historique
aussi vivement, certes, que vous croyez aujourd'hui à votre
Christ «vécu», votre foi actuelle ne pourrait-elle pas être
aussi, à son tour, une illusion? Première considération.

Cette erreur a été reconnue même par des théologiens
protestants. Voici les propres termes du Progris religieux de

Genève (10 mai 1902): «La théologie dite de l'expérience
intime est aujourd'hui à la mode et l'on s'en sert avec beaucoup
de succès pour sauver du naufrage les dogmes vermoulus et
les faits dont l'authenticité est le plus attaquée Ah certainement,

ce n'est pas nous qui nierons la réalité et l'importance
des expériences religieuses intimes que tout être religieux peut
faire. 11 y a, dans ce domaine, une foule de choses que nous

éprouvons, dont nous faisons Iexpérience dans notre cœur.
Nous pouvons éprouver la vérité de l'Evangile, sa puissance

pour nous transformer et nous sauver ; nous pouvons éprouver
l'amour du Christ, la bonté, la justice, la miséricorde, le pardon



— 664 -
de Dieu ; nous pouvons éprouver notre misère morale, etc.
Mais conclure de nos expériences religieuses à la chute d'Adam,
à la naissance miraculeuse de Jésus-Christ, à sa résurrection
corporelle, à sa divinité ontologique, à la Trinité, etc., cela
nous paraît pour le moins excessif et passablement dangereux :

c'est le triomphe absolu du subjectivisme, car ces expériences
ne valent en réalité que pour celui qui les fait, et l'histoire et
la réalité objective ne comptent plus pour rien ; on peut aussi
aller très loin avec ce système et nous ne désespérons pas
de voir un jour des fidèles faire l'expérience personnelle de

l'Immaculée-Conception et de l'infaillibilité du pape ...»
Il va de soi que «les dogmes vermoulus» du Progrès

religieux ne sont nullement les nôtres et que nous ne sommes
nullement solidaires de sa théologie v). Mais toujours est-il que
son argumentation contre le subjectivisme et contre la théologie

« dite de l'expérience intime » de ses coreligionnaires,
nous paraît parfaitement fondée. Les vrais dogmes du christianisme

doivent se prouver autrement.
En outre, nous rejetons aussi comme erronée l'explication

qui vient d'être donnée de la personne et du rôle du Christ.
Nous croyons à sa divinité et à son humanité : à sa divinité,
en ce sens que Dieu, dans son infinie Sagesse, s'est uni
personnellement à l'humanité en J.-C, pour la sauver par lui.
Ce n'est donc pas Jésus qui s'est donné sa mission divine et

qui s'est fait Dieu, mais c'est Dieu qui l'a constitué Médiateur
et Rédempteur de l'humanité.

Dans le système que nous combattons, rien ne vient de

Dieu, tout vient de l'homme : c'est Jésus-homme qui se sanctifie

comme tous les autres hommes se sanctifient, avec la grâce que
Dieu donne à tous les autres hommes, rien de plus; et il se

sanctifie tellement qu'il arrive à se déifier. Oui, cet homme que
l'on qualifie d'ignorant, qui croit à une prochaine fin du monde

et qui partage tous les préjugés des Juifs ses contemporains
sur les miracles, sur les anges et les démons, sur la
providence et sur la vie future, a toutefois assez d'intelligence et

de vertu pour comprendre que l'homme a pour vocation de

devenir fils de Dieu, et il le devient! — Dans le vrai
christianisme, au contraire, tout vient de Dieu et non de l'homme :

') Voir notamment, dans le Catholique national (numéros il, 12 et 13, mai et

juin 1902), notre défense de la divinité de J.-C. contre une attaque de ce journal.



— 665 —

c'est Dieu qui se fait homme, c'est Dieu qui s'unit à l'homme,
c'est Dieu qui agit dans l'homme, malgré les imperfections
inévitables de l'homme, c'est Dieu qui se révèle dans l'homme,
qui opère dans l'homme la rédemption et le salut. Les vrais
chrétiens ont toujours dit avec St. Jean : Et le Verbe s'est fait
homme, et Verbum caro factum est. Les pseudo-chrétiens
d'aujourd'hui retournent la phrase et disent: «Et l'homme s'est
fait Verbe;» caro devient le sujet et Verbum l'attribut. J.-C.
a dit lui-même : Exivi a Patre et veni in mundum (Jean XVI,
28). M. A. Réville retourne tout simplement la phrase et
fausse la pensée, comme si le Christ avait dit : Exivi a mundo
et veni ad Deum. Le Christ s'est élevé de l'humanité à la
divinité ; c'est toute l'incarnation, et l'incarnation n'est pas autre
chose Ces prétendus disciples de Paul oublient le mot de Paul
aux Philippiens (II, 6-7) : « Lorsqu'il était dans la forme de
Dieu et qu'il ne s'attribuait rien qu'il n'eût pas en s'égalant
à Dieu, il s'est cependant anéanti lui-même en prenant la forme
de l'esclave, et il s'est fait semblable aux autres hommes en
se montrant sous l'apparence d'un homme. » Certes, dans ce

texte, tout vient bien réellement de Dieu et le système des
adversaires apparaît réellement antichrétien.

Dans le pseudo-christianisme en question, le Christ n'est

pas réellement Dieu; il s'est cru Dieu, mais il ne l'a pas été

réellement, car l'opinion qu'on a de soi, quelque bonne et
supérieure qu'elle soit, ne suffit pas pour que l'on soit en
réalité ce qu'on croit être. Qui nous prouve que Dieu a ratifié
l'opinion que le Christ a eue de lui-même? Qui prouve qu'il
ne s'est pas trompé dans la mission qu'il s'est donnée lui-même?
Oh! sans doute, elle était sublime cette mission, alors même

qu'elle aurait été sans orgueil de la part de l'homme; mais

l'idéal, même sublime, n'est pas toujours la réalité et il reste
souvent simple idéal. Vous dites que tous les disciples du
Christ doivent passer par la même psychologie et par la même

expérience que lui; que c'est là, pour eux, le devoir et le salut.
Mais n'avons-nous pas vu, en effet, des chrétiens de votre
Eglise prétendre, eux aussi, être des Christs, des Fils de Dieu,
infaillibles, impeccables, traçant à leurs frères leurs devoirs?
et ces Christs, ne les avez-vous pas vous-mêmes traités de

fous? Une fois lancée dans ce mysticisme sans frein, à quelle
aberration la pauvre imagination humaine ne peut-elle pas



— 666 —

aboutir, même de bonne foi? Affirmer que l'on sent le Christ
en soi, ce n'est qu'une affirmation et un sentiment, et non une
preuve. Que de sentiments et d'affirmations ne sont que des
illusions Qui prouve que les vôtres ont le privilège d'être
des réalités? Rien, absolument rien. Vous n'avez, pour soutenir
vos prétentions, ni critère, ni demonstration. — Nous avons
les faits; nos œuvres parlent pour nous, dites-vous. — Mais,
en supposant que vos œuvres soient toujours bonnes (ce qui
n'est pas toujours le cas), ignorez-vous donc qu'il y a des
folies bienfaisantes, et que, quoique momentanément bienfaisantes,

ce sont cependant des folies, qui, d'un instant à l'autre,
peuvent tourner à mal? Notre sécurité morale ne saurait
reposer sur un peut-être aussi aléatoire.

En tout cas, ces bonnes œuvres que vous faites, c'est vous
qui les faites. Vous dites que c'est le Christ qui les fait en

vous, et c'est par votre foi que vous prétendez le prouver.
Mais vous faites un cercle vicieux manifeste : car c'est l'exactitude

de votre foi qu'il s'agit de prouver, c'est elle-même qui
est en question, et c'est elle-même que vous transformez en

preuve, n'en ayant pas d'autre. Pour que vous eussiez raison,
il faudrait que le Christ déclarât personnellement que c'est
bien lui qui agit en vous ; or il ne le fait pas. Vous seuls faites
cette déclaration, et non pas lui. Ce n'est pas la même chose.

Telle est la faiblesse du pseudo-christianisme « sentimental »,

lorsqu'on détache le sentiment de la doctrine et le Christ vécu
du Christ historique. Dans ce pseudo-christianisme sentimental,
le sentiment est tout, jusqu'à se servir à lui-même de preuve,
jusqu'à remplacer l'histoire, jusqu'à prétendre rendre inutile
toute autre réalité. Quiconque a le sentiment qu'il est saint, a

ipso facto la réalité de la sainteté; quiconque a le sentiment
qu'il est sauvé, est réellement sauvé ; quiconque a le sentiment

qu'il est fils de Dieu, est réellement fils de Dieu. C'est la foi

qui sauve Théorie commode, mais injustifiable en bonne logique

et tous les jours démentie par les faits. On a beau exalter
le sentiment, il ne remplacera jamais la vérité, la doctrine, les

faits, parce que le sentiment est purement subjectif et que le

subjectif ne saurait tenir lieu de l'objectif. Il y a, qu'on le

veuille ou non, un christianisme objectif, comme il y a eu un

Christ historique ; ces faits sont indépendants de nos sentiments

personnels; essayer de supprimer le Christ historique et de



— 667 —

lui substituer un prétendu Christ psychologique et vécu,
essayer de substituer au christianisme objectif et historique un
christianisme purement subjectif et sentimental, c'est sortir,
quoi qu'on fasse, de la vérité et tomber dans l'illusion.

II.
Les pseudo-chrétiens insistent et veulent ériger leur point

de vue en méthode. A les entendre, non seulement leur système
est une méthode, mais cette méthode est encore la méthode
positive par excellence; bien plus, elle seule est scientifique,
étant le croisement merveilleux de la psychologie sentimentale
de Schleiermacher et de la critique historique de Strauss ; ces
deux écoles fondues en une seule produisent le parfait Donc,
disent-ils, jusqu'ici on s'est payé de mots, de discussions, de

subtilités, de dogmes, de doctrines; c'est la théologie «vieux
jeu». Maintenant il faut le sentiment, l'expérience, la vie; les
hommes d'action et de sainteté, vivant non plus du Christ his-
storique, mais du «Christ vécu», remplaceront avantageusement

les docteurs subtils. C'est une nouvelle ère qui commence,
l'ère du «christianisme vécu». Ces choses nous sont répétées
tous les jours sur tous les tons et de tous les côtés.

Voici notre réponse. Ces chrétiens ont raison de réclamer
la vie religieuse pratique et les actes de la sainteté: car J.-C,
le premier, a commencé par agir et il n'a enseigné qu'ensuite :

quse cœpit Jesus facere et docere (Act. I, 1). Mais, qu'on veuille
bien le remarquer, si Jésus a agi, il a enseigné aussi; et s'il
a enseigné, c'est probablement parce qu'il a pensé que l'action
ne suffisait pas et qu'elle avait besoin d'être unie à la doctrine.
Or les chrétiens qui prêchent l'action et la vie, et qui ont
raison en cela, ont tort de ne pas prêcher la doctrine, encore
plus de paraître vouloir s'en passer et la dédaigner. Ils ne
voient pas que la vie, qui est l'action, ne se produit pas d'elle-

même, qu'elle est elle-même un résultat, un fait, dont il y a
des causes. Nous voulons, nous, les actes de la vie, mais aussi
les causes de la vie. Qui veut les effets, doit vouloir les causes.

Il faut sans cesse le répéter, qu'est-ce que le Christ vécu
dont on nous parle tant, s'il n'est pas d'abord le Christ vivant?
Et qu'est-ce que le Christ vivant, s'il n'est pas le Christ
historique? Donc sans le Christ historique et vivant, il n'y a pas
de vrai Christ vécu. En sorte que les chrétiens en question



— 668 —

sont simplement en train d'imaginer un Christ fictif et imaginaire,

de bâtir sur le sable, de donner l'illusion d'une sainteté
indépendante du Christ historique, indépendante des enseignements

historiques du Christ, de ses préceptes historiques et de

ses moyens de salut historiques. Ils ne veulent plus d'autre
christianisme que leur christianisme subjectif et personnel, que
chacun a le droit de sentir et de pratiquer à sa façon, même
de façons contradictoires, sous prétexte que l'Esprit souffle où
il veut et comme il veut. Tandis que nous, nous voulons avant
tout le christianisme objectif, réel, historique, doctrinal, tel que
J.-C. l'a enseigné, pratiqué et imposé. Sans doute, chacun doit
s'y soumettre, s'en appliquer les mérites par une observance
exacte, sincère, humble, en un mot, vivre de ce christianisme
objectif. Mais pour cela, chacun doit d'abord ne pas douter de

ce christianisme objectif, encore moins le nier, sous prétexte
d'analyse scientifique dissolvante. Ces chrétiens dissolvants
sont de faux chrétiens et de faux historiens ; leur science
historique ou psychologique n'est qu'un leurre, puisque, refusant
de constater, elle se borne à dissoudre (solvit Jesum). M. le

professeur Bruston a reproché à M. le professeur Ménégoz de

faire de Jésus un « charlatan » J).

Mais, disent-ils, le christianisme vécu que nous prêchons
est le résultat de la grâce divine ; il a donc une cause réelle
et solide, et n'est point une chimère. Chacun, en vivant saintement,

sent très bien que la grâce du Christ est en lui ; ce
sentiment est en lui évident, palpable, et il le dispense de tout
le reste et de toutes les élucubrations de l'intellectualisme sur
le Christ historique.

Illusion. Voici comment. La conviction du chrétien qui se

croit inspiré par le Christ même et qui se sent vivre de la

grâce du Christ, est certainement très respectable. Mais, sans

attaquer le sens intime, toujours est-il qu'autant il est facile

d'en constater la valeur et l'exactitude dans l'ordre naturel et

dans les limites de la raison et de la science, autant il est

difficile de faire le même travail dans l'ordre surnaturel,
surtout quand on élimine de cet ordre le dogme et la doctrine,

et qu'on le réduit à un simple sentiment individuel de confiance.

Ici l'illusion, l'exaltation et même la folie mystique, sont des

faits journaliers.

*) Revue de théologie (Montauban), Ier mai 1903, p. 221.



— 669 —

Pour échapper à l'illusion et à ses conséquences, il n'est
qu'un moyen: c'est de revenir toujours au Christ historique
et à ses enseignements positifs. Je dirai aux chrétiens susdits:
Ou bien la grâce sur laquelle vous vous appuyez, est du Christ,
et alors elle ne peut pas être contre le Christ historique ni
contre son œuvre historique ; ou bien elle est en dehors du
Christ historique et de son œuvre historique, et alors le Christ
historique et le christianisme historique sont inutiles, sinon faux.
C'est bien, en effet, à rendre inutiles le Christ historique, le
christianisme historique, l'Eglise historique, la tradition historique,

les dogmes historiques, que tend la théorie nouvelle de la
suffisance du sentiment individuel, qu'on décore du nom de

christianisme vécu, sans avoir aucune preuve péremptoire que
c'est bien le christianisme vrai, et non un fantôme de christianisme.

St. Paul a dit aux Corinthiens que « Satan lui-même se

transforme en ange de lumière » (II Cor., XI, 14). Comment
montrer que le christianisme détaché du Christ historique n'est

pas une duperie satanique sous les apparences d'une lumière
angélique? St. Paul a insisté. Dans son épître aux Galates, il
a mis les chrétiens en garde contre ceux qui veulent « changer
l'Evangile du Christ». Il veut, lui, qu'on se tienne fermement
à l'Evangile vrai et historique. «Si moi, dit-il, ou un ange du
ciel vous évangélise autre chose (prœter quam) que ce que je
vous ai évangélise, qu'il soit anathème » (I, 7-9).

Donc vivons du Christ, certainement; nous ne saurions
même trop participer à sa vie. Mais que sa vie ne soit pas
séparée de sa doctrine, car il a dit lui-même qu'il est «la
vérité et la vie». Il n'a pas séparé la vie de la vérité, ni la
vérité de la vie. Ne les séparons donc pas non plus. Que ses

dogmes ou ses enseignements vivent en nous, et alors notre
vie sera vraie, indépendamment de nos sensations éphémères
et de nos émotions capricieuses, ondoyantes et diverses. Ce

que j'appelle en moi le Christ vécu, n'est ou peut n'être que
mon propre moi s'illusionnant au sujet du Christ; tandis que,
s'il est conforme au Christ historique, « qui a été, qui est et

qui sera», il ne saurait me tromper, et je ne saurais non plus
être trompé. « Christus heri et hodie, ipse et in sœatla»
(Haebr. XIII, 8).

Revue intern, de Théologie. Heft U, 1903. 44



— 670 —

Donc, ici encore, le critérium catholique (je ne dis pas
papiste) est une garantie supérieure, en ce qu'il unit nos
raisonnements au témoignage universel, constant et unanime de

nos ancêtres dans la foi ; appuyés sur un tel témoignage, nous
ne sommes plus seuls. Nous sommes avec toute l'Eglise, avec
le corps du Christ, avec lui-même. Notre sentiment n'est plus
alors un simple sentiment subjectif, personnel, isolé ; c'est la
vue d'un fait objectif, général, dûment constaté. Nous savons
alors que notre vie chrétienne est bien réellement la vie
chrétienne objective de l'Eglise universelle, et non l'illusion
possible de notre propre esprit, illusion que nous appelons
inspiration personnelle, inspiration divine, mais qui n'est peut-être
que le résultat de notre libre fantaisie. Mme Guyon, par exemple,
était convaincue, elle aussi, de son christianisme vécu, du
Christ qui remplissait son âme jusqu'à, disait-elle, faire éclater
son corset. Elle avait pitié de la profonde ignorance de Bossuet
et «du peu d'expérience qu'il avait des voies intérieures».
Les voies intérieures C'était elle qui les connaissait, et la

preuve, c'est qu'elle les « sentait » et qu'elle les « vivait » Et
cependant il est bien reconnu que cette visionnaire, cette pro-
phétesse, cette hystérique, n'était qu'une excentrique, exaltée

par son Père La Combe et par son ami Fénelon.
Il en est ainsi dans tous les ordres de choses, même dans

la simple sphère de l'art. Quand l'art cesse d'être l'art pour
devenir métier, il se dégrade. De même, quand la religion
cesse d'être pensée et doctrine pour n'être plus qu'acte
extérieur ou sentiment, elle se dégrade. On a beau alors parler
de religion «vécue», vivre sans pensée, sans idée, sans
principes clairement et fermement établis, sans une foi objective
précise, vivre pour ne plus faire que du sentimentalisme ou du

machinisme, ce n'est pas la vraie vie, pas plus que prononcer
le nom du Christ sans adhérer à la doctrine qu'il a enseignée
n'est le vrai christianisme.

Qu'on veuille bien le remarquer, nous ne combattons
nullement l'apologétique qui, appuyée sur l'observation
psychologique, constate dans l'âme des besoins intellectuels, moraux
et religieux, qui ne sont satisfaits que par le christianisme.
Certes, cette apologétique n'est pas nouvelle quant au fond.

Les novateurs qui en appellent à elle, ne sont novateurs qu'en
ce qu'ils ne veulent plus qu'elle, excluant les autres preuves



— 671 —

fondées sur l'histoire et sur la tradition doctrinale. Le
sentiment, nous le voulons autant qu'eux, mais à sa place et
réglé comme il doit l'être. Ce qu'ils appellent « méthode du
sentiment » est essentiellement exclusif de ce que nous appelons
«méthode de démonstration rationnelle», et c'est pourquoi
nous le combattons.

Nous ne sommes point seuls. M. Revel, dans le Chrétien
français du 4 avril 1902, s'est exprimé ainsi: «Qui ne voit
que cette méthode du sentiment est une capitulation, qu'elle
ne peut convaincre que ceux qui sont déjà convaincus, ceux
dont le cerveau est vide des anciennes doctrines, mais dont
la sensibilité est encore sous l'impression des vérités disparues,
de l'éducation reçue? Cette prétendue apologétique est peut-
être elle-même la plus éloquente condamnation de la foi, car
elle dénote chez les gardiens eux-mêmes du dépôt révélé, le
doute, le scepticisme. Cette méthode ne peut avoir prise que
dans les serres-chaudes chrétiennes, elle doit laisser froids
tous ceux qui sont élevés dans d'autres milieux et d'autres
principes. Cette méthode oublie que si les idées nous viennent
par la sensation, les sens sont dominés par l'idée et que la
démonstration d'ordre intellectuel est la seule valable.

« Si le christianisme ne peut pas démontrer par l'observation

les doctrines qu'il professe, il est perdu. Le platonisme,
le judaïsme, le christianisme, toutes les religions, peut-on dire,
ont été au point de vue doctrinal une floraison de poésie et

d'imagination. Le symbolisme qu'elles ont créé peut
correspondre plus ou moins à la réalité, mais cette correspondance
dont on ne demandait pas, dont on ne soupçonnait pas une
démonstration il y a trois mille ans, doit être faite aujourd'hui.
On ne veut plus croire, on veut savoir. C'est la science qui
fera l'unité des esprits et l'unité des Eglises. On dit que l'unité
n'est pas désirable, qu'elle n'est plus même possible. C'est une
erreur. Nous sommes à une époque de transition où tout
semble être diversité, contraste, différences. En réalité ces
différences sont plutôt dues aux passions, aux ambitions, aux
intérêts qu'aux doctrines. Une certaine unité de méthode et
même de pensée est déjà visible. L'esprit positif, critique, fait
peu à peu son œuvre. Le catholicisme {lire le catholicisme
romain), le protestantisme, veulent soustraire à cet esprit un
certain bloc de croyances. Ils y réussissent dans un milieu



— 672 —

restreint; mais le grand public échappe. Si les Eglises veulent
reprendre leurs influences, elles ne doivent plus se contenter
de suggérer ou de suggestionner, elles doivent prouver. S'il y
a un Dieu personnel, distinct du monde, un royaume céleste
au delà de ce monde terrestre, nous n'avons pas besoin de

craindre, la preuve se fera. Mais il faut la preuve. Il serait
curieux que le catholicisme devançât sur ce point le
protestantisme. » Voici ce qu'écrit M. C. Besse dans la Revue du
clergé français, du 1er mars: «On s'épuise en de vaines
constructions de mots, tant que le certain n'apparaît pas sous
sa vraie forme qui est la science. Il faut donc le forcer à

paraître et ramener les âmes à elles-mêmes et à Dieu par ce
beau moyen violent, comme si rien ne devait être plus évident
un jour, qu'il faut non plus croire qu'on a une âme mais le
savoir. Et connaître Dieu non plus ou non seulement parce
qu'il dit qu'il est, mais parce qu'on le sait et qu'on en fait la

preuve. »

III.
Enfin, les pseudo-chrétiens dont il s'agit sont encore dans

l'erreur sur un troisième point. Non seulement ils faussent et

dissolvent le vrai Christ historique, Verbe incarné, tel qu'il a

été glorifié par les apôtres et par l'ancienne Eglise ; non
seulement ils faussent et dissolvent le vrai christianisme en le

réduisant à une question de sentiment personnel qui ne relève

que de lui-même; ils répudient encore l'Eglise chrétienne, dont
ils n'ont que faire, un sentiment subjectif et personnel n'ayant
pas plus besoin d'une Eglise que d'une Bible.

Une Eglise ne peut que les gêner; aussi soutiennent-ils

que le Christ n'en a fondé aucune. Et pour le prouver, que
font-ils? Premièrement, ils montrent les inconvénients de

l'ecclésiasticisme, comme si les abus de l'ecclésiasticisme, que nul

ne conteste, étaient une réfutation des avantages d'une Eglise
vraiment spirituelle et religieuse, telle que celle que le Christ
a fondée. De plus, ils s'élèvent contre l'Eglise politique de

Rome, dont ils montrent les erreurs, comme si les erreurs et

les perversités de l'Eglise romaine, que les vrais chrétiens
condamnent également, prouvaient que J.-C. n'a pas fondé une

Eglise vraiment spirituelle et religieuse. En outre, ils
prétendent que le Christ, lorsqu'il a ordonné à ses disciples de



— 673 —

se soumettre au témoignage de son «Eglise» sous peine d'être
traites comme des payens et des publicains, a parlé d'une
réunion de disciples sans ordre, sans règle, sans doctrine,
livrée à elle-même, aux fantaisies du jour, comme si une telle
réunion pouvait rendre un témoignage sérieux, et comme si,
dans le royaume de Dieu, on pouvait être traité de payen et
de publicain pour le seul fait de ne pas se soumettre à une
telle anarchie. L'illogiche est manifeste.

Telle est bien la tactique et la visée de M. Récéjac, lorsqu'il

s'efforce de montrer, dans l'article que j'ai déjà cité, que
ce qui est religieux ne peut pas être social. M. Récéjac se

distingue toutefois de ceux de ses coreligionnaires dont je
parle, en ce qu'il admet, lui, que le Christ a fondé une Eglise;
mais, dit-il, le Christ en cela s'est trompé et s'est mis en
contradiction avec lui-même. L'idée que M. Récéjac se fait de

l'Eglise, de la grâce, des sacrements, n'est pas moins fantaisiste

que celle qu'il se fait du Christ et du christianisme. Il
connaît le fonds et le tréfonds de l'âme du Christ, ce que le
Christ a prévu et ce qu'il n'a pas prévu, par conséquent la
conception que le Christ s'est faite de la grâce, de l'élection
divine, etc. Que le Christ se soit trompé, c'est ce que
M. Récéjac n'a pas de peine à démontrer. Ecoutonsde :

«Jésus, dit-il, on n'en saurait douter, ne s'est élevé à sa

conception de la grâce que par cette grande hardiesse à se

poser soi-même avant toutes choses ; et il a eu l'intuition de

ce qu'après lui on a appelé une âme dans les mêmes extases
où il avait pris le sentiment de sa divinité» (p. 223). O naïveté
du Christ!

Et encore (p. 224) : « Il ne faut pas chercher de
conciliation entre la Grâce et la Liberté: ce sont deux sentiments
qui s'entredétruisent dans la conscience, deux apparitions de

l'Absolu contradictoires. » Et en note : « La Grâce et la Liberté
sont deux attitudes contraires, mais qui cachent une foi égale
à l'absolu. Si l'on ne veut placer l'absolu dans la Raison
même, on est obligé de le placer dans le Pouvoir divin et de
se suspendre par pur sentiment à une Volonté qui refuse
essentiellement de se justifier. Ou la Grâce, qui n'est que le

triomphe de l'ancienne notion de liberté d'indifférence, ou la
Liberté, telle qu'elle apparaît aujourd'hui à notre conscience
et qui consiste à retenir pour soi-même, en tant que sujet rai-



— 674 —

sonnable, l'initiative du Bien et de la Vérité !» Et p. 226 : « La
grâce est un coup d'arbitre absolu qui non seulement n'exige
de notre part aucune initiative, mais qui l'exclut entièrement. »

Et pour référence, M. Récéjac indique son article de
septembre 1900 sur la Liberté et la Grâce, dans la même Revue
philosophique.

Quelle idée se fait-il de Jésus et même de Dieu, lorsqu'il
écrit (p. 226): «Ce n'est pas l'homme incroyant qui refuse
d'aimer Dieu ; c'est Dieu qui a décidé de ne pas Iaimer, aussi
arbitrairement qu'il a choisi Jésus pour Christ et pour
médiateur unique du salut. » Ce n'est pas tout. M. Récéjac déclare
encore ceci (p. 228) : « Bien que Jésus ait jeté lui-même les
bases d'une religion nouvelle, il n'a pas eu l'intuition d'une
société qui prendrait place en son nom, positivement, parmi
celles qui luttent ici bas pour la vie. » Ne pourrait-on pas
demander à M. Récéjac s'il ignore les textes dans lesquels le

Christ enseigne à ses disciples la nécessité de lutter, et où

par conséquent il a voulu que son Eglise fût une société de

lutteurs? Le Christ n'a-t-il pas dit que le royaume des cieux
souffre violence et que ce sont les violents qui le prennent
d'assaut? St. Paul aurait-il trahi la pensée du Christ, lorsqu'il
a écrit aux Corinthiens ces deux mots : foris pugnse, intus
timorés; et lorsqu'il a recommandé à Timothée de lutter
comme un bon soldat du Christ

M. Récéjac dit encore: «Jésus n'a pas prévu les effets

d'ordre politique et social que devaient avoir les simples rites

qu'il avait adoptés pour épancher hors de lui-même la grâce
infinie.» Où est la preuve? Et d'ailleurs, de quels effets
politiques et de quels rites veut-il parler? — Et encore: «On ne

peut lire l'Evangile de bonne foi, sans y remarquer la volonté
formelle du Christ « que les âmes que son Père lui avait
données ne se rassemblassent point dans un temple pour adorer*,
mais résistassent à la dispersion des choses par la seule identité

de l'esprit...» — M. Récéjac cite en grec le v. 23 du

ch. IV de St. Jean, avec renvoi aux v. 62-64 du ch. VI. H

aurait mieux fait peut-être de les citer en latin ou en
français: il y aurait vu que les assemblées religieuses en vue de

l'adoration n'étaient nullement condamnées par le Christ, que

le Christ n'a condamné que le culte sans esprit, le culte
purement verbal, matériel et charnel, et non le culte qui exprime



— 675 —

spirituellement et religieusement les sentiments de l'âme. Et,
de plus, « résister à la dispersion des choses par la seule
identité de l'esprit» n'est-ce pas un non-sens?

La vérité est que le Christ a fondé une Eglise, et que
son royaume, pour être spirituel et religieux, n'en est pas
moins un royaume ordonné, dont il est lui-même le chef, dont
ses enseignements sont les dogmes, et dont ses préceptes sont
les lois. Des préceptes positifs, des enseignements non moins
positifs, s'adressant à tous et obligatoires pour tous, sont
évidemment en opposition avec le sentimentalisme individuel dont
il a été question. De là, pour ces sentimentalistes, la nécessité
de repousser tout dogme positif, toute confession de foi positive,

toute Eglise prêchant le dépôt qui lui a été confié et
déclarant qu'elle ne peut rien en retrancher ni rien y ajouter,
et que ce dépôt doit être admis tel quel par tous les disciples
du Maître sans distinction ni exception, et cela sous peine
d'infidélité: die Ecclesise; si autem Ecclesiam non audierit, sit
tibi sicut ethnicus et publicanus {Matth. XVIII, 17). Ces
sentimentalistes prétendent que c'est l'Eglise de Rome qui parle
ainsi. Ils se trompent: c'est le Christ même. L'Eglise primitive
a été telle que Matthieu la montre. Elle n'a certes ni connu
ni pratiqué l'autoritarisme coupable que l'Eglise romaine
exerce aujourd'hui, mais elle a connu et pratiqué la sage
autorité et l'ordre nécessaire qu'il est facile d'entrevoir dans
toutes les paroles du Christ. Loin de nous donc la pensée de

justifier l'autoritarisme romain, mais loin de nous aussi la
pensée de glorifier l'anarchie du pseudo-christianisme en question;
entre les deux, il y a le juste milieu du christianisme véritable.

C'est en vain que les pseudo-chrétiens qualifient leur
christianisme de libéral. La liberté, en effet, n'est pas le
désordre. Avec le Christ nous proclamons la liberté, mais la
liberté qui, loin de détruire la vérité, est fondée sur l'amour
même de la vérité; la liberté qui, loin de favoriser l'anarchie
des doctrines et des esprits, affirme « un seul Christ, une seule

foi, un seul baptême * ; la liberté qui, loin de tolérer dans

l'Eglise une du Christ toutes les contradictions possibles et

impossibles, répète avec St. Paul que nous ne devons plus être
des enfants, flottants et emportés à tout vent de doctrine,
mais que nous devons professer la vérité dans la charité: ut
jam non simus parvuli fluctuantes et circumferamur omni



— 676 —

vento doctrinœ veritatem autem facientes in charitate
{Ephes. IV, 14-15). Telle est la liberté chrétienne, fille de la
vérité : Veritas liberabit, c'est la vérité qui délivre (Jean Vili, 32),

Quoi de plus clair? Donc ne nous pa3*ons pas de mots, et
ne parlons pas de christianisme libéral là où il n'y a ni le
Christ réel, ni le christianisme objectif, ni la vraie liberté, ni
la méthode intellectuelle et rationnelle qui défend scientifiquement
toutes ces doctrines et ces réalités, historiques et vivantes.

Nous prions les adversaires que nous combattons de vouloir

bien remarquer qu'en les combattant nous n'entendons

pas faire cause commune avec certains chrétiens de droite,
dont le pseudo-christianisme n'est pas moins regrettable que
le pseudo-christianisme de gauche. Nous croyons que le vrai
christianisme est entre ces deux extrêmes, qui sont deux erreurs.

Le pseudo-christianisme de gauche, que nous venons de

combattre, est erroné, parce qu'il nie, au fond, la divinité de

J.-C. et ne montre que son humanité, et encore ne montre-t-il
qu'une humanité factice et de fantaisie, au lieu de la vraie
humanité historique. Le pseudo-christianisme de droite est

celui de certains mystiques qui passent pour orthodoxes, mais

qui semblent ne l'être que d'intention et de bonne foi, et non
de doctrine. Descendants et continuateurs, sous des formes
nouvelles et dans un langage nouveau, des docètes, des apol-

linaristes, des monophysites, des monothélites, ils retranchent
de l'humanité de J.-C. tout ce qui leur déplaît, tout ce qui ne

cadre pas avec leur conception de la divinité de J.-C. Leur
notion de J.-C. verus Deus ne pouvant s'harmoniser avec la

saine notion de J.-C. verus homo, ils se permettent de pratiquer
dans J.-C. homme les suppressions suivantes :

D'abord, ils suppriment, non pas la matière maternelle du

corps humain, mais la matière paternelle. On leur objecte

qu'un homme ne peut être verus homo sans être fils de l'homme
et de la femme ; que ces deux facteurs sont de fait
nécessaires à la véritable humanité terrestre; que l'Evangile,
d'ailleurs, dit expressément que Jésus est « fils de Joseph » aussi

clairement qu'il est « fils de Marie » ; que l'union hypostatique
des deux natures est absolument distincte et indépendante du

mode de conception de la nature humaine. On leur objecte

qu'il est faux que cette union hypostatique ne puisse avoir
lieu qu'autant que la nature humaine ne procède que de la



— 677 —

femme ; qu'il est faux que l'exemption du péché originel ne
puisse venir que du côté de la femme, et non aussi du côté
de l'homme ; qu'il est faux que l'action sanctifiante de l'Esprit
saint dans la conception du Christ n'ait pu être réelle qu'avec
la coopération de Marie, et non aussi avec la coopération de

Joseph; que la divinité de J.-C. est complètement indépendante
de la manière dont l'humanité a été conçue; que la manière
dont nos Evangiles ont été composés est loin de justifier cette
explication monophysite; que, si cette interprétation mono-
physite a été enseignée dans l'ancienne Eglise par des théologiens

plus ou moins nombreux, elle ne l'a jamais été par l'Eglise
même; et que les documents qui lui sont contraires dans l'antiquité

chrétienne sont assez nombreux et assez clairs pour qu'il
soit impossible de transformer cette interprétation en véritable
dogme. Or les réponses qu'ils font â ces objections, loin d'être
péremptoires, ne paraissent pas suffisamment sérieuses1).

En outre, ces mêmes théologiens suppriment en J.-C.
homme, non pas la substance de l'âme humaine, mais ses
conditions essentielles, en attribuant à cette âme, sans preuve et

par pure fantaisie mystique, toutes les sciences humaines et
toutes les connaissances surnaturelles les plus étendues, et cela,
dès le premier moment de la conception De plus, ils
suppriment en J.-C. homme, non pas la volonté et la liberté
humaines, mais leur exercice positif en mode personnel. On leur
objecte que J.-C. a fait usage de son moi humain, ainsi que
les Ecritures le montrent en maints passages ; que tout moi
humain est personnel ; que leur manière d'entendre l'unus Christus

et l'unité in persona paraît absolument erronée, en ce sens
qu'elle implique, sous le nom de «communication des idiomes»,
une confusion des deux natures, un monophysisme évident,
digne de celui d'Eutychès. Or, leurs réponses à ces objections
ne paraissent pas plus fondées que les précédentes. La peur
de tomber dans l'hérésie qui nie la divinité de J.-C, leur a fait
altérer la vérité de l'humanité de J.-C

') En Angleterre, voir les nombreux documents publiés sur cette question, à

l'occasion de la thèse de M. le Doyen de Ripon. Voir aussi la récente étude de M.
le prof. P. Chapuis, dans la «Revue de théologie» (Lausanne, mai 1903, p. 227-228),
sous ce titre: «L'influence de l'essénisme sur les origines chrétiennes». Toutes ces
questions sont étudiées en détail dans le Traité de l'incarnation, d'après les textes des

Pères, d'après les documents liturgiques et historiques, et d'après une exacte application

du critérium orthodoxe (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est), critérium qui permet de distinguer aisément ce qui est dogme strict et ce qui
n'est qu'opinion humaine.



— 678 —

Pour avoir une idée du monophysisme et des aberrations
qui forment le fond actuel des explications fournies par la
plupart des théologiens papistes, en ce qui concerne la
doctrine christologique, il faut lire, par exemple, l'étude de M. le
chanoine Chauvin (dans la Science catholique, avril 1903),
intitulée: «La science humaine de Jésus et sa conscience messianique

au regard de la théologie et de l'histoire». L'auteur
s'autorise de quelques textes d'Ecriture sainte, détachés du
contexte et mal compris, et de quelques textes de quelques
Pères exprimant leurs opinions personnelles et non la foi
constante et universelle de l'Eglise, et, au mépris de toute
méthode exégétique et historique, au mépris surtout du critérium

catholique, il conclut de ces quelques textes à la tradition
universelle de l'Eglise ; il confond des comparaisons et des

argumentations sur le dogme avec le dogme même; il veut
même faire passer celles-là pour celui-ci, et au moyen de

quelles illogicités De tels « tours » ne sont plus de mise que
dans quelques séminaires fermés, mais ne sauraient se
produire au grand jour, dans le monde philosophique et scientifique.

Bref, le christianisme de l'ancienne Eglise n'était ni le

pseudo-christianisme des Cérinthe et des Paul de Samosate,
ni celui des docètes et des encratites. Dans la question
christologique comme dans toutes les questions dogmatiques, nous
en appelons au seul vrai dogme objectif qui a été « cru
toujours, partout et par tous » et non aux opinions de tels ou tels

théologiens, de telle ou telle école, opinions qui peuvent être
libres pour ceux qui y trouvent leur satisfaction intellectuelle
et religieuse, mais qui ne sauraient être imposées comme

dogmes à ceux qui y voient erreur et malédification. Encore

une fois, il ne s'agit ni de connaître l'opinion personnelle de

tel théologien, si réputé qu'il soit dans son pays, ni de connaître

l'appréciation qui a été plus favorisée dans telle Eglise
particulière à telle époque; il s'agit uniquement d'établir, historiquement,

quel a été l'enseignement « universel, constant et
unanime » de l'Eglise même, sur la matière en question ; et si un

tel enseignement fait défaut, c'est qu'il n'y a pas eu de dogme

srict, mais seulement opinion libre, liberté que nous voulons

pratiquer aujourd'hui, comme nos pères l'ont pratiquée autrefois.

E. Michaud.


	Pseudo-Christianisme

