
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: La renaissance de la paroisse orthodoxe russe [fin]

Autor: Papkoff, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


640

LA RENAISSANCE
DE

LA PAROISSE ORTHODOXE RUSSE.

(Fin >).

VIII. Le réveil de l'activité sociale pendant le règne de l'empereur Alexandre II. —
La question de la renaissance de la paroisse orthodoxe russe. — L'édition des

lois sur les confréries et sur les curatelles d'église. — L'imperfection de cette
dernière loi. — La renaissance de la paroisse orthodoxe ne trouve pas d'obstacle

dans les canons de l'Eglise.

Toutes ces réglementations et mesures restrictives, qui
gênent l'exercice des droits ecclésiastiques communaux et
l'exécution des devoirs ecclésiastiques communaux dans la paroisse,
se rapportent aux époques des règnes de Paul, Alexandre Ier

et Nicolas Ier. Le réveil de la pensée et de l'activité sociales
ne pouvait avoir lieu pendant l'époque de l'esclavage et de

la suppression des bases religieuses communales ; mais dès

que la parole du tzar-libérateur eut enlevé ce poids qui
oppressait le peuple russe, immédiatement dans les hautes sphères
ecclésiastiques et laïques et dans la société surgit un besoin

imminent de reconstituer et de faire revivre la vie ecclésiastique

sociale.
Jamais encore les classes instruites de la société en Russie

n'avaient manifesté un désir aussi ardent de soumettre à une

réforme radicale toute la sphère des affaires ecclésiastiques
sociales, comme cela a eu lieu dans les années soixante du

siècle passé. De telles aspirations à changer le «modus vivendi»
social se préparent et couvent pendant des siècles. A cette

époque, tous ceux qui désiraient ce changement comprenaient

') Voir la Revue de juillet dernier, p. 534-556.



— 641 —

l'importance du moment historique et s'empressaient d'exprimer
leurs idées sur la direction à donner à la réforme, sur ses

principes, sur le champ d'action qu'elle devait embrasser; beaucoup

d'entre eux laissaient entrevoir l'unique et fructueuse
conviction générale que 1'« édification de l'église» se fait par
l'église entière et que tous sont appelés à collaborer à cette
grande œuvre — laïques et ecclésiastiques, riches et pauvres,
gens de qualité et paysans.

La question de la paroisse passa au premier plan. Beaucoup

se prononcèrent pour l'autonomie de la paroisse, pour
l'indépendance et la liberté d'action des communautés
ecclésiastiques; ainsi, le très-saint Synode, dans sa remarquable
définition en date du 17 juillet/7 août 1859; l'évêque de
Kamtchatka, Innocent (plus tard métropolitain de Moscou), qui, avec
le concours du comte Mouraviev (général-gouverneur des
provinces de l'Amour, Sib.-Orient.), a créé la réglementation
paroissiale ecclésiastique des provinces de l'Amour; plusieurs des
mémorables pionniers de la réforme libératrice, dans ce nombre
le prince V. A. l^cherkassky, qui reconnurent la nécessité
d'admettre la « paroisse » comme unité de commune rurale ; le
ministre de l'intérieur, P. Valouév, qui trouvait très utile de

seconder l'indépendance et la liberté d'action des communautés
paroissiales ; le gérant en chef de la chancellerie de Sa Majesté,
baron M.-A. Korff, qui propageait dans le public ses idées
éclairées sur l'indépendance des communes paroissiales, prises
comme organes d'une étroite union entre l'Eglise et l'Etat. Dans
de nombreux articles de journaux et de revues, nos savants,
nos publicistes et de modestes praticiens laïques et ecclésiastiques

exprimèrent de fructueuses idées sur la renaissance de
la commune ecclésiastique et sur la création d'une « administration

paroissiale». I.-S. Aksakov (dans son journal «Dien»)
et D.-Th. Samarine surtout furent éloquents à prêcher la mise
en pratique de ces idées.

Tous ces ardents souhaits et vœux ne provoquèrent que
la promulgation par le Gouvernement de deux lois (en 1864):
sur les confréries et sur les curatelles d'église. Nous avons
relaté la marche de cette affaire dans les sphères législatives
et avons exposé notre critique de ces deux lois dans nos
articles : « Commencement de la renaissance de la Ade paroissiale
ecclésiastique en Russie > et « Questions sociales paroissiales



— 642 —

pendant le règne du tzar-libérateur ». Ici nous nous contenterons
d'une simple mention.

L'organisation dans la paroisse de toute espèce de
curatelles ecclésiastiques, de conseils, de syndics et d'autres organes
d'administration, ne peut développer dans les paroissiens un
sentiment de dévotion et de zèle et éveiller la force créatrice
dans la paroisse, que lorsque tous les paroissiens seront
sincèrement appelés à participer à toute l'affaire dans son ensemble
et ses détails, et y prendront vraiment part, selon les
aptitudes et les capacités de chacun. Le succès de l'activité de

toutes les institutions sociales ecclésiastiques susmentionnées
dépend de la participation active de tous les chrétiens de la
paroisse et c'est cette «participation de tous», en donnant à

l'activité paroissiale un caractère vraiment chrétien, qui forme
E« école morale» où les hommes se perfectionnent dans les

vertus chrétiennes, sans lesquelles toute notre instruction laïque
est inutile et morne. Si l'on apporte dans une œuvre
chrétienne un manque de sincérité, de la méfiance ou quelque
mobile étranger, elle ne réussira pas ; car l'esprit chrétien
l'abandonnera et elle ne produira" que les dissensions, un froid
et un éloignement réciproque.

Par le texte de la loi sur les curatelles paroissiales, nous
savons que la communauté ecclésiastique n'a pas été en son
entité appelée à vaquer aux affaires paroissiales ecclésiastiques
dans leur ensemble ; qu'elle a été éliminée du contrôle à exercer
sur les propriétés, biens et revenus communaux ecclésiastiques;
que l'administration des affaires de l'église lui était défavorable,
malgré l'unanime opinion générale (dans ce nombre une autorité
aussi marquante que l'était le métropolitain Philarète de Moscou)

que le système d'administration actuel ne valait rien. Aussi,
comme résultat, nous voyons que les curatelles paroissiales,
créées par l'ordonnance de 1864 dans beaucoup d'endroits en

Russie, traînent une existence morne et que leur action somnolente

ne peut satisfaire ni le clergé ni les laïques.
Pour être impartial dans la question que nous venons de

traiter, nous sommes obligé de constater que notre société

orthodoxe des années soixante n'était certes pas en état de

résoudre d'une manière satisfaisante le problème de la « renaissance

de la paroisse orthodoxe s. A cette époque, les relations
entre propriétaires et paysans se trouvaient dans une phase



— 643 —

transitoire, pendant laquelle les intérêts des paysans étaient
radicalement opposés à ceux des propriétaires; c'est pourquoi
il était indispensable d'isoler le monde paysan dans son organisation

sociale propre; et c'est cet isolement de caste qui ne
permettait pas de prendre comme base de division territoriale
de l'Empire une unité administrative économique de toutes les
classes comme l'est, sous un certain rapport, la « paroisse
orthodoxe ».

La génération actuelle vit dans d'autres conditions publiques
et si elle aussi n'est pas encore de taille à faire revivre la
paroisse dans sa valeur d'unité rudimentaire rurale, si notre
paroisse orthodoxe doit d'abord renaître exclusivement dans
le sens religieux, notre génération peut et doit remplir au moins
cette tâche.

Le peuple russe, s'étant déjà un peu habitué à sa liberté
civile, doit fusionner dans le sens religieux avec les classes
instruites de notre société orthodoxe, qui élimine progressivement

les idées et les coutumes étrangères qui s'y étaient
introduites ; il doit inaugurer une activité, collective comme il
convient à une communauté ecclésiastique orthodoxe forte et
indépendante, apparaissant comme une société une de gens sans
distinctions de classes et d'états. L'idée de la paroisse, comme
communauté ecclésiastique complètement libre, est parfaitement
compatible avec l'esprit de l'Eglise orthodoxe, et il n'y a aucun
obstacle canonique à son organisation régulière, ainsi que nous
pouvons nous en convaincre entre autres par la disposition
(prise à l'unanimité) du très-saint Synode, en date du 17 juillet
— 7 Août 1859, par laquelle il était recommandé d'établir dans
toute la Russie l'organisation de l'administration paroissiale
ecclésiastique, fondée sur l'autonomie de la paroisse, telle qu'elle
a été donnée pour la circonscription territoriale de l'Amour
(Sibérie orientale).

< Le plan d'administration ecclésiastique paroissiale orthodoxe»

est déjà établi, et il faut noter que cette œuvre importante,

dans sa rédaction dernière, n'appartient pas à une seule

personne, ou à un groupe de particuliers, mais à la plus haute
autorité ecclésiastique orthodoxe. Nous entendons par là la loi
ecclésiastique du 5 mars 1883, promulguée pour les paroisses
orthodoxes de la Finlande, et les projets de règlement pour les
« assemblées ecclésiastiques paroissiales et conseils d'église des



— 644 —

paroisses orthodoxes en Finlande», communiqués en leur rédaction

définitive au sénat finlandais par la suprême instance
orthodoxe ecclésiastique. Ce règlement, mis en accord avec
les besoins, intérêts et coutumes russes généraux, doit être
établi dans tout l'Empire.

De ce qui précède, il ressort que la loi est pour la renaissance

de la paroisse orthodoxe ; qu'elle indique la route à suivre
pour arriver à ce but ; qu'elle donne un plan détaillé d'administration

paroissiale; que tout le passé historique de la Russie
parle en faveur de cette renaissance ; et, finalement, que la
confusion que nous voyons actuellement dans certaines affaires
sociales, et aussi ce mal moral si répandu encore de nos jours
parmi les Russes, qui consiste en de constants tâtonnements
entre «le national et l'étranger», — doivent pousser notre
société à chercher dans cette mesure tellement édifiante, comme
l'est la renaissance de la paroisse orthodoxe, un soutien aux
réformes, si nécessaires, de notre organisation sociale. Pour

remplir cette tâche importante, il ne manque qu'une initiative
commune unanime.

IX. La décadence de l'esprit religieux dans le monde chrétien de l'Europe. — Le

rétablissement de la «sociabilité chrétienne». — Le rapprochement des classes

dites « intelligentes » avec le clergé. — Le rapprochement des paroissiens entre

eux. — Le noyau paroissial. — Les « assemblées paroissiales » des dimanches.

—¦ Le type de l'école paroissiale. — Le caractère de bienfaisance paroissiale.

— Le rôle social de la paroisse restituée. — La parenté spirituelle dans la

paroisse. — La renaissance de la paroisse dans les intérêts de l'Etat. — La

question de la paroisse est la plus vitale pour le moment.

La question de la renaissance de la communauté
ecclésiastique chrétienne n'est pas seulement une question nationale
générale russe, ne touchant que la société orthodoxe; c'est bien

plutôt une question universellement chrétienne, qui touche de

très près toutes les nations civilisées du monde chrétien.
Ce n'est pas seulement en Russie que nous sommes forcés

de constater la perte de la foi vive et active, le fait d'une idée

très vague de ce qu'est l'Eglise comme « Corpus Christi », un

refroidissement du zèle pour les affaires ecclésiastiques, une

abstention des fidèles — orthodoxes et catholiques plus que
les chrétiens des autres cultes — de la participation aux
intérêts paroissiaux, aux soins d'administration ecclésiastique, le

genre de vie presque païen des sociétés modernes; nous trouvons



— 645 —

ces tristes signes de décadence de l'esprit religieux dans tout
le monde chrétien de l'Europe.

Etat de choses pénible à constater pour un cœur plein
de ferveur chrétienne! Aussi faut-il étudier minutieusement et
avec soin cette situation dans tous ses détails, pour découvrir
les vraies causes qui minent le grandiose édifice de la société
chrétienne universelle, dont l'élite vit par la foi en la puissance
inébranlable et hors de toute atteinte de l'Eçlise du Christ.
Tant que cette étude critique et impartiale n'est pas faite, on
peut seulement se livrer à des suppositions et à des hypothèses
pour savoir dans quelle forme, où et quand se manifestera
dans le monde chrétien, l'initiative de la renaissance de la
paroisse chrétienne ecclésiastique, et quand nous verrons
renaître l'activité de la communauté religieuse chrétienne. Sur
ce sujet, nous ne pouvons maintenant que faire des vœux d'une
manière générale.

A notre point de vue, le problème principal qui doit former
la base de toute la réforme ecclésiastique sociale c'est le
rétablissement de la «sociabilité chrétienne», tant entre le pasteur
et ses ouailles, qu'entre les paroissiens eux-mêmes. Dès que
cette miraculeuse sociabilité reparaîtra, la paroisse renaîtra
comme par enchantement. S'il n'y a pas dans la paroisse d'esprit
de charité fraternelle, toutes les mesures formelles qui pourront
être prises dans le but de faire renaître la paroisse, ne mèneront
à aucun bon résultat.

A notre avis, il faut commencer par raffermir les liens
d'amour fraternel entre le curé de la paroisse et ne fût-ce qu'un
petit groupe de paroissiens vraiment dévoués à la cause de

l'Eglise. Incontestablement, il y en a dans chaque paroisse.
Ce lien formera comme une cellule vivace dans la paroisse, et
ce cercle élémentaire, rien que par son existence et les bonnes
œuvres qu'il fera, attirera à lui par la force de la foi et de
la charité les autres paroissiens. De cette manière une
communauté paroissiale fortement unie surgira tout naturellement.
Le rapprochement des classes dites «intelligentes» avec le clergé
aura lieu, comme il nous semble, non sur le terrain des
péroraisons et des ententes dogmatiques, mais bien sur celui de la
bonne œuvre commune, qui les forcera à se respecter et à

s'aimer réciproquement.



— 646 —

Un des premiers soins de cette vive cellule paroissiale,
de ce cercle élémentaire paroissial, pourrait être, de prime
abord, le souci d'amener tous les paroissiens à se connaître
et à se rapprocher les uns des autres.

Actuellement, nous tous, qui allons dans nos églises paroissiales,

sommes trop étrangers les uns aux autres et, si nous
faisons parfois connaissance à l'église, c'est par hasard et
superficiellement, tandis que cette connaissance devrait être
complète et générale. C'est à l'église, au centre de la paroisse,
que les paroissiens se rassemblent pour assister au service
divin, pour prier en commun, et il n'y a pas d'endroit sur la
terre où l'élévation de l'esprit puisse se produire avec autant
de plénitude qu'au temple. Combien de prières ne s'élèvent-
elles pas devant l'autel, des âmes fidèles qui souffrent! Combien
en même temps, dans l'enceinte du même temple, n'y a-t-il pas
de chrétiens qui restent en une fervente contemplation
spirituelle, pleins d'humilité et de charité chrétiennes, ayant de la

fortune, de l'expérience, du savoir, qui voudraient et pourraient
venir en aide aux nécessiteux, aux indigents, aux malheureux,
à ceux qui souffrent Est-il possible que de vrais chrétiens se

contentent ainsi d'assister seulement aux offices et quittent
ensuite le saint lieu indifférents, étrangers les uns aux autres?

Lorsque ce premier cercle, noyau paroissial, aura pris de

l'extension, s'accroîtra et aura fait place à la communauté
paroissiale, son soin principal devra être d'instituer des «

assemblées paroissiales du dimanche » (soit dans le temple, soit

en dehors), assemblées qui, tout naturellement, formeront la

prolongation et la fin nécessaires des réunions des paroissiens

pour les prières du dimanche dans les églises. C'est à ces

assemblées du dimanche qu'on proposera les œuvres de

bienfaisance dans le sens large de ce mot, et elles auront à décider

là-dessus; et puisque le Christ nous a ordonné d'avoir avant

tout soin des enfants des communautés chrétiennes, en
exécution de cet ordre le soin principal de ces assemblées devra

être le souci des besoins matériels et spirituels de l'enfance.
C'est pourquoi la question de la nécessité absolue que tous les

enfants de la paroisse connaissent les éléments de l'instruction
religieuse, de l'ordre des offices, qu'ils aient des connaissances

ne fût-ce qu'élémentaires de l'histoire et de la géographie de

leur patrie, qu'ils sachent lire, écrire et compter, comme aussi



— 647 —

absolument chanter les chants religieux en chœur, cette question,

dis-je, doit être résolue par l'assemblée des paroissiens
dans le sens positif et la communauté paroissiale est obligée
d'instituer (autant que possible à ses frais et à sa charge)
une école religieuse paroissiale élémentaire, où tous les enfants
des paroissiens doivent absolument entrer dès l'âge de sept
ans, sans distinction de classe, de fortune et de rang. Une
telle réunion des enfants de toutes les classes dans l'école
paroissiale, pour deux ou trois ans, paraît indispensable dans
un but de discipline religieuse, et il est fort désirable que les
leçons de religion, l'explication des prières principales et de
l'ordre des offices, comme aussi l'enseignement du chant religieux
en chœur, se fassent dans l'enceinte du temple paroissial, et aussi
que les élèves de la classe supérieure aident le clergé autant
que cela sera en leur pouvoir, tant au cours des offices que
dans les soins de l'entretien du temple.

Pour mieux expliquer notre conception de l'institution de

l'école ecclésiastique paroissiale type, nous rappellerons un fait
qui mérite attention. Les principes religieux et la discipline
ecclésiastique étaient autrefois si puissants dans la société orthodoxe

russe, qu'ils ont fortement contribué au rapprochement
et à une solide union de la jeunesse d'école russe sur le terrain
religieux. Nous voulons parler ici des « fraternités juvéniles >

(cadettes), qui se formèrent au XVII" siècle auprès des
confréries urbaines aînées, dans les villes du nord-ouest et du sud-

ouest de la Russie, et qui consistaient en jeunes gens, écoliers,
non mariés, se réunissant en confréries avec la bénédiction
des patriarches et des métropolitains, pour servir les mêmes
causes de la bienfaisance chrétienne, laquelle était si largement
pratiquée par les confréries aînées. Quel touchant enseignement
est contenu dans cet usage édifiant des anciens temps de la
Russie (si injustement accusée quelquefois d'un penchant outré

pour les seules formalités du rite), quel enseignement pour
notre temps, où nous voyons partout dans la jeunesse des

écoles un déséquilibrement des esprits et des consciences, et

presque une totale absence du vrai esprit religieux Cet esprit
doit être cultivé et développé dès la plus tendre enfance, et

l'organisation susmentionnée de l'école' ecclésiastique paroissiale

universelle doit, à notre avis, contribuer à ce développement.



— 648 —

Un autre devoir très important des réunions paroissiales que
nous projetons devrait être le dévouement aux causes de la
bienfaisance en général ; nous croyons que la vraie
bienfaisance chrétienne, pour être efficace, ne peut être pratiquée
que sur le terrain ecclésiastique religieux paroissial. La
bienfaisance mondaine, vaniteuse, toute en bruit et en éclat, ne
crée aucun lien intime moral entre celui qui donne et celui
qui reçoit, et ne peut contenter et satisfaire que peu de monde.
Chacun, au fond du cœur, a la conviction qu'il est impossible
de se débarrasser par de l'argent du premier et plus sérieux
de tous les devoirs, celui de « porter les peines les uns des

autres». Il ne faut pas oublier non plus que — comme l'ont
observé les philanthropes ayant de l'expérience — la vraie
indigence est honteuse, elle tâche de se cacher et de se dissimuler;
aussi est-il plus facile et plus sûr de la discerner sur le terrain
religieux, quand le pauvre sait pour sûr que c'est une main
amie qui frappe à sa porte, que celui qui vient est animé de

bons mobiles chrétiens. Il faut ajouter encore que la
bienfaisance ecclésiastique-paroissiale exige la participation active
de tous les chrétiens de la paroisse, et cette «participation de

tous » forme justement cette école de haute moralité, que « la

paroisse chrétienne» peut seule former. Le cadre restreint du

présent article ne nous permet pas, même en un court résumé,
de mentionner toutes les formes et tous les moyens dont dispose
la bienfaisance ecclésiastique paroissiale. La longue chronique
séculaire de la communauté ecclésiastique chrétienne contient
tant d'exemples et de moyens de vraie bienfaisance chrétienne,
en commençant par les agapes (soirées de charité), les repas
des pauvres et finissant par l'institution des établissements de

bienfaisance les plus variés, montrant en même temps une très

grande diversité dans la pratique de l'application de la charité
chrétienne en action, à l'aide du personnel ecclésiastique (comme

par exemple les diacres, les diaconesses), que la communauté

ecclésiastique moderne peut puiser dans cette source si riche

tous les modèles qu'elle voudra d'institutions et d'emplois, pour
les faire renaître et les copier de nos jours. Il serait surtout
désirable de voir reparaître dans les paroisses les diaconesses,

qui, guidées par la délicatesse propre à tout cœur de femme,

pourraient librement pénétrer dans toutes les maisons de la

paroisse et apporter un soulagement efficace à toutes les misères,



— 649 —

aux vrais indigents. Pour être à même de remplir cette tâche
de bienfaisance et d'instruction, il est évident que la
communauté ecclésiastique doit avoir à sa disposition des moyens
matériels, une fortune paroissiale provenant des dons
collectionnés à l'église et gérée par le Conseil ecclésiastique.

Mais, outre ces œuvres de propagande instructive
chrétienne, de bienfaisance et d'organisation, la sociabilité
chrétienne exige encore des membres de l'Eglise un enseignement
mutuel fraternel, une direction spirituelle, un échange d'idées
et, dans certains cas, la justice fraternellement rendue. Notre
paroisse orthodoxe aurait aussi de quoi s'entretenir et beaucoup
à apprendre; elle aurait besoin d'être dirigée. Beaucoup de
tristes événements de la vie sociale des dernières années en
Russie nous montrent clairement que la famille orthodoxe
russe est malade. Cette maladie est très compliquée, elle exige
un diagnostic détaillé. Nous ne voulons pas aborder ici cette
question, mais nous nous contenterons d'indiquer quelques
symptômes maladifs des plus saillants, comme la facilité avec
laquelle on rompt cle facto les liens matrimoniaux, le nombre
toujours grandissant de jeunes gens sans discipline morale ni
religieuse, sans foi, sans attaches familiales, le nombre
grandissant de jeunes filles orthodoxes qui se livrent à un métier
honteux. Qui peut aider, intervenir dans toutes ces turpitudes,
si ce n'est la famille ecclésiastique, la paroisse, si elle existait
vraiment? Dans une famille paroissiale unie, où tous les membres

sentent un lien de parenté spirituelle et sont considérés
comme frères en Dieu, il se trouverait sans doute des «

anciens», paroissiens âgés, ayant de l'expérience, jouissant du

respect général, à leur tête le prêtre, le confesseur de la
paroisse, qui auraient pu trouver des moyens vraiment chrétiens
d'intervenir délicatement et amicalement, au moment opportun,
dans un différend de famille, dissension latente ou désaccord
flagrant; de prévenir une catastrophe activement ou par
persuasion ; d'amener les parents indifférents, par des conseils
amicaux et une intervention bien intentionnée, à faire
fréquenter à leurs enfants l'église, pour assister aux offices, afin
qu'ils puissent dès leur bas-âge comprendre le sens de ce qui
se passe pendant le service divin, se soumettre à la salutaire
discipline ecclésiastique qui exige une fréquentation assidue
du temple, une participation active au service, une compre-



— 650 —

hension sensée de ce qu'on y lit de l'Ecriture Sainte et des

prières qu'on y chante, afin surtout qu'ils puissent remplir les
devoirs religieux de la confession et de la sainte communion.
Une fois cette discipline salutaire prise et assimilée, chez la
plupart elle restera comme habitude stable pour toute la vie.

Pour ce qui concerne la funeste question de la prostitution,
nous nous contenterons de citer à ce sujet le fait, avéré et
contrôlé par des données statistiques, que, parmi les femmes
publiques de St-Pétersbourg, il s'est trouvé un pourcent
étonnamment minime de femmes appartenant aux sectes de
dissidents *). Il a été établi que la raison en est dans les soins que
les communautés ecclésiastiques dissidentes apportent à ne

pas laisser leurs femmes et leurs filles tomber dans ce funeste
et déshonorant métier. Or, si la communauté paroissiale
dissidente est assez forte pour arriver aussi efficacement à ce

résultat de la tutelle morale, exercée sur ses membres, pourquoi

la commune ecclésiastique paroissiale orthodoxe ne le

serait-elle pas? Il nous semble hors de doute que, non seulement

dans cette question importante, mais dans tous les us et

coutumes de la vie des paroissiens orthodoxes, une telle tutelle
de la paroisse aurait pu apporter un courant moral vivifiant,
un certain puritanisme salutaire, comme, par exemple, introduire

chez les femmes plus de simplicité dans la manière de

s'habiller; cette mesure, apparemment insignifiante, ne manquerait
pas d'adoucir nos mœurs et produirait un certain nivellement dans

la trop grande inégalité de fortune de notre société moderne.

Il est impossible d'énumérer à la fois tous les résultats
bienfaisants que pourrait avoir l'activité de la paroisse orthodoxe

appelée à renaître. Elle contient en elle une quantité
infinie de forces créatrices, qui restent inactives en attendant le

réveil général d'une existence éclairée et spirituellement élevée.

Nos églises, maintenant fermées et désertes durant la plus grande

partie de la journée, pourraient devenir de vrais flambeaux
lumineux du christianisme, si, à l'instar des églises de

Constantinople au temps de Jean Chrysostome, outre les heures des

') Sectes de fanatiques d'anciennes formes de rites et de langage, qui ont

surgi sous le règne du tzar Alexis Mikhailovitch, lors des réformes éclairées du

patriarche Nikone, et dont le développement et l'existence n'est dû qu'à un funeste

malentendu et à un zèle mal dirigé. Pour la plupart gens laborieux et ne s'adonnant

pas à la boisson.



- 651 —

offices, on s'y réunissait, les enfants pour étudier les principes
de la foi et chanter en chœur, les adultes pour des lectures
et des entretiens édifiants, comme aussi pour décider sur les
affaires ecclésiastiques paroissiales. Les églises de la Russie
pourraient être ouvertes en permanence; et, le soir, éclairées
à l'intérieur, elle apparaîtraient dans nos villes et nos villages
comme des phares sauveurs, attirant à elles, même en dehors
des heures d'offices, les fidèles orthodoxes pour des œuvres de

charité, d'éducation, d'édification morale et de bienfaisance.
La paroisse orthodoxe reconstituée ne manquera pas d'aider
le prêtre orthodoxe à prendre dans la société la position due
à sa dignité, et saura lui assigner une sphère régulière
d'influence sur les affaires sociales, non seulement par la puissance
du sermon, qui répondrait aux peines et aux questions du jour,
mais par une participation directe à l'activité sociale des
paroissiens.

Ce n'est que la paroisse autonome et rétablie qui peut
soulever et résoudre dans un sens satisfaisant la question de

l'élection par les paroisses de leurs prêtres et des autres
desservants. L'élection de son directeur spirituel, de son confesseur,
est le droit incontestable de la communauté ecclésiastique
chrétienne ; et, comme tout autre droit, il peut de temps en temps
se trouver affaibli ou restreint dans son application, mais il ne

peut jamais être détruit. Evidemment, le prêtre de paroisse
doit être matériellement assuré de son existence et remplir
gratis toutes les fonctions du culte ; alors toutes les raisons pour
de futiles dissensions et de petits désagréments disparaîtront
d'elles-mêmes, tant du côté du prêtre que du côté des paroissiens,
et cette circonstance aura le plus salutaire effet pour raffermir
la sociabilité chrétienne dans la paroisse.

Il nous reste encore quelques mots à dire de l'importance
que la Renaissance de la paroisse orthodoxe pourrait avoir
pour les intérêts de l'Etat. L'Etat, ayant reconnu le christianisme

pour religion officielle dominante, aura moins de soucis
à apporter au bien-être du clergé et à l'administration civile
et des cultes, mais il devra s'occuper davantage de la prospérité

et du développement des communautés ecclésiastiques,
puisque l'existence de ces communautés moralement disciplinées,
ne coûtant rien à l'Etat, ayant soin de ses membres, de son



— 652 —

clergé, facilitera très sensiblement à l'Etat sa tâche d'administration

provinciale.
Ainsi, par exemple, les soucis de l'Etat relativement à la

justice de première instance (de paix), pourraient être réduits
en une grande mesure, si nos communautés ecclésiastiques
reconstituées voulaient se charger de l'examen amiable des menues
affaires et des affaires criminelles de tous les paroissiens qui
consentiraient à soumettre leurs différends au jugement d'un
tribunal du conseil paroissial, en qualité de tribunal de tiers,
comme aussi ces communautés devraient prononcer dans tous
les cas provenant de l'exercice des diverses fonctions du clergé.
D'après l'ancien règlement canonique, la justice amiable, rendue

ainsi fraternellement, a toujours été confiée aux communautés

ecclésiastiques, comme Eglises locales, et l'histoire de

l'Eglise russe ancienne a enregistré l'existence en tout lieu,
en Russie, des « tribunaux fraternels » (la fraternité juge ainsi
qu'un tribunal), qui examinaient les menues disputes, surgissant

pendant les repas fraternels des communautés ecclésiastiques

aux jours de fête. Cette conviction que la communauté
religieuse a droit à un tribunal fraternel de paix au profit de

ses membres, est restée si vivace que, lorsqu'en 1859 on a

procédé à la rédaction du Règlement pour les paroisses
de la région de l'Amour (Sibérie orientale), il fut assigné à

ces paroisses le droit de juridiction de paix pour les paroissiens.

Il y aurait encore à considérer que l'activité efficace et la

force vitale des communautés ecclésiastiques sont à même de

faciliter en une large mesure la tâche de l'Etat relativement
aux sectes de dissidents. Les personnes qui ont étudié cette

question ont constaté que la force de ces sectes gît dans leur

puissante organisation communale, dans le fait que la communauté

y a une participation et une influence directe sur toutes

les affaires ecclésiastiques, sans en excepter la nomination des

prêtres, que, par conséquent, les ouailles y ont une grande
liberté pour l'expression du sentiment religieux. C'est pourquoi

l'organisation communale de la paroisse orthodoxe, relativement

aux sectes de dissidents, serait d'un côté le meilleur

moyen de réagir contre la propagande dissidente dans le

peuple, de l'autre un moyen puissant pour attirer les dissidents

à l'orthodoxie. Ce moyen serait dans tous les cas plus efficace



— 653 —

que l'activité fort coûteuse et presque infructueuse actuelle des
missionnaires.

Il y a aussi à considérer le secours que le Gouvernement
trouverait dans les paroisses orthodoxes régulièrement organisées,

viables et indépendantes, aux époques des grands fléaux
qui frappent souvent les différentes provinces de la Russie,
comme les disettes, les tremblements de terre, les inondations,
les incendies, les maladies infectieuses, etc. Qui, si ce n'est les
représentants des communautés ecclésiastiques, existant
partout, connaissant parfaitement la population et jouissant de la
confiance et du respect des paroissiens, qui pourrait le mieux
servir activement les mesures du Gouvernement pour la
distribution à la population nécessiteuse des secours en nature et
autres dans les localités éloignées, à peine connues?

Nous allons clore par ces aperçus ces notes sur la nécessité

de rétablir l'organisation orthodoxe ecclésiastique communale

au moyen de la reconstitution de la paroisse orthodoxe
et du rétablissement de ses droits naturels pour le bien de la
société, de l'Eglise et de l'Etat. Il se peut que, dans le plan
que nous avons tracé de cette reconstitution de la paroisse, il
y ait des erreurs de détail ou même de conception d'ensemble;
peut-être quelques données historiques sont-elles inexactes,
quelques desiderata sont-ils irréalisables ou inacceptables — mais
notre conviction ferme et inébranlable est que : pour la Russie,
il n'y a pas pour le moment de question plus vitale, plus
irrémissible que la «question paroissiale», parce que non seulement
le peuple, mais aussi les classes supérieures instruites, ont le

plus besoin d'assainissement spirituel, d'un rapprochement étroit
et organique avec le clergé, dans une école de moralité que
la paroisse orthodoxe peut seule donner. Le bien-être économique,

le développement de l'industrie et du commerce,
l'organisation d'une exploitation rurale rationnelle, en un mot, tous
les succès matériels extérieurs, viendront tout naturellement à

un peuple moralement développé, spirituellement fort. La
«question paroissiale» est surtout une question de conscience,
et il faut que chacun, qui que ce soit, haut dignitaire d'Etat,
prêtre, savant, publiciste, modeste travailleur, homme ou femme,
en décide d'après sa conviction; ce sera la plus sûre garantie
que la solution sera juste et bonne.

Revue intern, de Théologie. Heft 44, 1903. 43



— 654 —

X. L'étude du droit paroissial (jus parochiale). — La participation des «fidèles» dans
le pouvoir: du sacerdoce et de la direction de la vie extérieure de l'Eglise. —
La registration des principes et des règlements du droit paroissial. — La nécessité

de l'intervention du Tzar dans la grande œuvre de la renaissance de la
paroisse orthodoxe.

Quand on étudie la question de la situation des paroisses
chrétiennes en général et, en particulier, des paroisses
orthodoxes russes, justement sous les rapports historique, canonique
et juridique, l'attention est involontairement attirée par la
circonstance qu'entre les disciplines scientifiques de droit, la
discipline «paroissiale sociale» n'y a qu'une place très indéterminée.

Cependant, en conséquence de l'importance toute
particulière de ce sujet, il est nécessaire de le dégager de la région
du droit ecclésiastique et, en déterminant par un procédé
scientifique les éléments, le caractère et la structure du droit par-
roissial (jus parochiale), d'en mettre l'étude sur le même rang
que celle des droits civil, criminel, d'Etat et autres. L'existence
de la paroisse chrétienne et le fait que des chrétiens y
appartiennent, impose à ces derniers des droits et des devoirs tout
particuliers, tous pénétrés du sens et du sentiment religieux,
ayant dans leurs bases principales un caractère surtout absolu,
éternel, en distinction des autres droits et devoirs non
ecclésiastiques, ayant un caractère conditionnel, temporaire,
passager. Ces droits et devoirs spéciaux, ce genre de vie
particulier, mettent les chrétiens, outre leurs droits politiques, civils
et autres, naturels ou acquis, dans les relations particulières
envers la société et l'Etat, relations tout à fait différentes de

celles des autres corporations, unions, etc., qui surgissent sur
d'autres terrains, non ecclésiastiques. Ces relations des
communautés ecclésiastiques envers l'Etat peuvent être sujettes à

des fluctuations, pour diverses causes politiques ; mais, dans

leurs traits principaux, elles doivent être immuables.
La question du dégagement du « droit paroissial » en un

droit spécial indépendant, est très sérieuse et exige beaucoup

d'explications; c'est pourquoi nous nous limiterons ici à le

mentionner seulement, en ajoutant que c'est de l'étude régulière

des parties qui composent le «droit paroissial» que dépend

évidemment la bonne organisation de 1'« administration
paroissiale», édifiée sur les éléments principaux de ce droit1).

') Autant que nous le savons, dans la littérature canonique de l'Occident il y a

des ouvrages sérieux consacrés à l'étude des éléments du « droit paroissial » ; au nombre



— 655 —

L'organisation paroissiale actuelle en Russie, comme nous
l'avons indiqué plus haut, s'éloigne sous plusieurs rapports des

conditions, généralement reconnues par les canons, de la vie
régulière chrétienne ecclésiastique sociale. La communauté
ecclésiastique, composée du clergé et des laïques, est presque
tombée en désuétude à cause de l'isolement de caste du clergé
et de la complète indifférence des paroissiens, tant pour ce
regrettable état de choses que pour la décadence même de la
communauté. Le droit paroissial organique d'élection de son
directeur spirituel, de son pasteur, est devenu nul à la suite de

l'interprétation erronée, par les autorités cléricales et laïques,
des lois relatives à ce droit. La conséquence a été l'infraction
d'un autre droit paroissial organique, en vertu duquel le pasteur

élu par la paroisse, avec le privilège de l'inamovibilité,
doit être un natif de la localité, connaissant sa paroisse, laquelle
le choisit comme sien, par respect et amour. Les membres
laïques des communautés ecclésiastiques orthodoxes russes de

nos jours semblent avoir oublié que, quoique le pouvoir du
sacerdoce appartienne exclusivement à la hiérarchie, cependant
dans l'Eglise tous les fidèles sont membres vivants du « Corpus
Christi», et, comme tels, tous les laïques croyants, avec la
hiérarchie, ne forment qu'une seule prêtrise (I Pierre, 2, 9); par
leurs prières durant les offices, ils prennent part au côté
mystique du service divin ; en même temps que le prêtre, ils
invoquent le Saint-Esprit, pendant la liturgie, sur le saint sacrement;

en même temps que l'évêque, ils prient pour que la grâce
de Dieu descende sur celui qui reçoit l'ordination. En un mot,
les laïques croyants sont participants de chaque service divin
qui a lieu en commun à l'église ; et de cette manière, ils
prennent part activement à cet exercice du pouvoir ecclésiastique,

qui en particulier appartient aux membres de la
hiérarchie. Mais l'Eglise a toujours reconnu aux laïques croyants
la part la plus large de participation aux affaires relatives à

de ces ouvrages on peut citer: 1° J.-H. Böhmer, «Jus Parochiale», éd. VI (Hake,
anno 1760); 2° J.-B. Sehefold, «Die Parochialrechte», 2 t. (Stuttgart 1846); parmi
les ouvrages plus modernes: l'ouvrage d'Imbart de la Tour, «Les Paroisses rurales»
(Paris I900), d'ailleurs plutôt historique que canonique et juridique; celui de I). Bouix,
«Tractatus de parodio», éd. II (Paris 1867). Etc., etc. Pour ce qui concerne la
littérature canonique orthodoxe, il faut mentionner que le droit paroissial orthodoxe a
été soumis à une étude détaillée dans le « Cours du Droit ecclésiastique » de l'évêque
de Dalmatie, Nicodème (St-Pétersbourg 1897).



— 656 --

la direction de la vie extérieure de l'Eglise, soit en particulier
à la gérance des biens ecclésiastiques *).

L'oubli de tous ces droits et ces devoirs a provoqué aussi
une indifférence complète des laïques non seulement pour la
participation au service divin en commun, mais aussi pour la
gérance conjointement avec la hiérarchie des biens ecclésiastiques

et pour l'administration de toutes les affaires pécuniaires
ecclésiastiques.

C'est cette indifférence seule des membres laïques des

communautés ecclésiastiques, et le fait qu'ils ont perdu l'habitude

et la pratique des affaires ecclésiastiques, qui peuvent
expliquer la promulgation de la loi, en vertu de laquelle
seulement certains membres des communautés ecclésiastiques
peuvent faire partie des c réunions paroissiales», au cours
desquelles on délibère sur certaines affaires ecclésiastiques
communales et on procède à l'élection du personnel de
l'administration de la paroisse, par exemple, des marguilliers et des

contrôleurs, tandis que tous les membres jouissant de la plénitude

de leurs droits civils et de leurs capacités mentales
devraient en faire partie.

Toutes ces imperfections et lacunes dans l'organisation
paroissiale ecclésiastique pourraient être mises en relief lors
de l'étude des éléments du droit paroissial et de la registration
des principes et des règlements de ce droit. Grâce à un
concours de circonstances heureuses pour la Russie, comme nous
l'avons mentionné plus haut, le plan d'une administration
paroissiale ecclésiastique orthodoxe est déjà établi, et actuellement

la tâche qui incombe aux savants canonistes et
administrateurs se résume à ce que ce plan, établi pour les paroisses
orthodoxes de la Finlande, soit appliqué aux diverses localités
de la Russie, qui ont encore conservé les anciennes particularités

et coutumes de l'organisation sociale ecclésiastique.

Nous avons également mentionné que, pour remplir la tâche

si importante de la renaissance de la paroisse orthodoxe, il faut

une initiative solidaire sociale. Connaissant l'inertie et
l'indifférence dont nous, Russes, nous faisons toujours preuve dans

les affaires publiques, nous devons, en terminant cet article,

") «Droit ecclésiastique orthodoxe», de l'évêque de Dalmatie, Nicodeme,

pp. 247 et 248.



— 657 —

exprimer notre conviction arrêtée : que la grande œuvre de la
renaissance de la paroisse orthodoxe ne pourra pas se faire
sans la bienveillante intervention du Tzar. Ainsi qu'il y a

cinquante ans, ce n'est que grâce à la généreuse disposition du
Tzar-Libérateur, Alexandre II, que les chaînes de l'esclavage
séculier qui opprimaient le peuple russe sont tombées, de même
maintenant, croyons-nous, ce ne sera que par l'impulsion du

monarque russe, heureusement régnant, que la liberté
spirituelle pourra être rendue aux communautés ecclésiastiques
orthodoxes, qui en ont tellement besoin pour propager dans la
vie sociale les principes chrétiens dans toute leur plénitude.
Le Tzar russe, comme Oint du Seigneur, nous apparaît comme
la personne la plus intéressée à éloigner toute loi ecclésiastique
imparfaite. Ces lois sont la cause pour laquelle l'Eglise orthodoxe

russe est devenue une espèce d'administration
bureaucratique, le clergé orthodoxe une espèce de caste, et les
paroissiens laïques des membres inertes, presque morts, de l'Eglise
du Christ. La renaissance de la communauté ecclésiastique en
Russie fera sans doute époque dans l'histoire de l'Eglise
chrétienne; et, qui sait? peut-être le grand exemple de la Russie
orthodoxe produira-t-il une si forte impression dans tout le
monde chrétien, qu'il créera de nouvelles conditions dans les
relations internationales des Eglises chrétiennes et ouvrira une
voie nouvelle pour une union de ces Eglises. L'humanité attend
cet événement depuis plus de mille ans et adresse au Seigneur
des prières demandant que cette union s'accomplisse.

Alexandre Papkoff.


	La renaissance de la paroisse orthodoxe russe [fin]

