Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 44

Artikel: La renaissance de la paroisse orthodoxe russe [fin]
Autor: Papkoff, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 640 —

LA RENAISSANCE

DE

LA PAROISSE ORTHODOXE RUSSE.

(Fin1).

VII. Le réveil de activité sociale pendant le regne de 'empereur Alexandre II. —
La question de la renaissance de la paroisse orthodoxe russe. — L’édition des
lois sur les confréries et sur les curatelles d'église. — L'imperfection de cette
derni¢re loi. — La repaissance de la paroisse orthodoxe ne trouve pas d’obs-
tacle dans les canons de l'Eglise.

Toutes ces réglementations et mesures restrictives, qui
génent l'exercice des droits ecclésiastiques communaux et I'exé-
cution des devoirs ecclésiastiques communaux dans la paroisse,
se rapportent aux époques des régnes de Paul, Alexandre I°*
et Nicolas I**. Le réveil de la pensée et de l'activité sociales
ne pouvait avoir lieu pendant 1'époque de l'esclavage et de
la suppression des bases religieuses communales; mais dés
que la parole du tzar-libérateur eut enlevé ce poids qui op-
pressait le peuple russe, immédiatement dans les hautes spheres
ecclésiastiques et laiques et dans la société surgit un besoin
imminent de reconstituer et de faire revivre la vie ecclésias-
tique sociale.

Jamais encore les classes instruites de la société en Russie
n'avaient manifesté un désir aussi ardent de soumettre a une
réforme radicale toute la sphere des affaires ecclésiastiques
sociales, comme cela a eu lieu dans les années soixante du
siecle passé. De telles aspirations 4 changer le «modus vivendi»
social se préparent et couvent pendant des siécles. A cette
époque, tous ceux qui désiraient ce changement comprenaient

1) Voir la Revue de juillet dernier, p. §34-536.



l'importance du moment historique et s’empressaient d’exprimer
leurs idées sur la direction 4 donner a la réforme, sur ses
principes, sur le champ d’action qu’elle devait embrasser; beau-
coup d’entre cux laissaient entrevoir l'unique et fructueuse
conviction générale que 1'«édification de 1'église » se fait par
I'église entiere et que tous sont appelés a collaborer a cette
grande ceuvre — laiques ct ecclésiastiques, riches et pauvres,
gens de qualité et paysans.

La question de la paroisse passa au premier plan. Beau-
coup se prononcérent pour l'autonomie de la paroisse, pour
lindépendance et la libert¢ d'action des communautés ecclé-
siastiques; ainsi, le treés-saint Synode, dans sa remarquable
définition en date du 17 juillet/7 aott 1859; 1'évéque de Kamt-
chatka, Innocent (plus tard métropolitain de Moscou), qui, avec
le concours du comte Mouraviev (général-gouverneur des pro-
vinces de I'Amour, Sib.-Orient.), a créé la réglementation pa-
roissiale ecclésiastique des provinces de I’Amour; plusieurs des
mémorables pionniers de la réforme libératrice, dans ce nombre
le prince V. A. Tcherkassky, qui reconnurent la nécessité d'ad-
mettre la «paroisse» comme unité de commune rurale; le
ministre de lintérieur, P. Valouév, qui trouvait trés utile de
seconder l'indépendance et la liberté d’action des communautés
paroissiales; le gérant en chef de la chancellerie de Sa Majesté,
baron M.-A. Korff, qui propageait dans le public ses idées
€clairées sur l'indépendance des communes paroissiales, prises
comme organes d’une étroite union entre 'Eglise et I'Etat. Dans
de nombreux articles de journaux et de revues, nos savants,
nos publicistes et de modestes praticiens laiques et ecclésias-
tiques exprimerent de fructueuses idées sur la renaissance de
la commune ecclésiastique et sur la création d'une «adminis-
tration paroissiale». L.-S. Aksakov (dans son journal «Dien »)
et D.-Th. Samarine surtout furent éloquents a précher la mise
en pratique de ces idées.

Tous ces ardents souhaits et voeux ne provoqueérent que
la promulgation par le Gouvernement de deux lois (en 1864):
sur les confréries et sur les curatelles d’'église. Nous avons
relaté la marche de cette affaire dans les spheres législatives
et avons exposé notre critique de ces deux lois dans nos ar-
ticles: « Commencement de la renaissance de la vie paroissiale
ecclésiastique en Russie» et « Questions sociales paroissiales



— 642 —

pendant le régne du tzar-libérateur ». Ici nous nous contenterons
d’'une simple mention.

L’organisation dans la paroisse de toute espéce de cura-
telles ecclésiastiques, de conseils, de syndics et d'autres organes
d’administration, ne peut développer dans les paroissiens un
sentiment de dévotion et de zele et éveiller la force créatrice
dans la paroisse, que lorsque fo#s les paroissiens seront sin-
cérement appelés a participer a foute 'affaire dans son ensemble
et ses détails, et y prendront vraiment part, selon les apti-
tudes et les capacités de chacun. Le succes de l'activité de
toutes les institutions sociales ecclésiastiques susmentionnées
dépend de la participation active de tous les chrétiens de la
paroisse et c'est cette «participation de tous», en donnant &
l'activité paroissiale un caractere vraiment chrétien, qui forme
I'« école morale » out les hommes se perfectionnent dans les
vertus chrétiennes, sans lesquelles toute notre instruction laique
est inutile et morne. Si 1'on apporte dans une ceuvre chré-
tienne un manque de sincérité, de la méfiance ou quelque
mobile étranger, elle ne réussira pas; car lesprit chrétien
I'abandonnera et elle ne produira que les dissensions, un froid
et un ¢éloignement réciproque.

Par le texte de la loi sur les curatelles paroissiales, nous
savons que la communauté ecclésiastique n'a pas €té en son
entité appelée a vaquer aux affaires paroissiales ecclésiastiques
dans leur ensemble; qu'elle a été éliminée du contrdle & exercer
sur les propriétés, biens et revenus communaux ecclésiastiques,
que l'administration des affaires de 'église lui était défavorable,
malgré l'unanime opinion générale (dans ce nombre une autorité
aussi marquante que 1'était le métropolitain Philaréte de Moscou)
que le systeme d'administration actuel ne valait rien. Aussi,
comme résultat, nous voyons que les curatelles paroissiales,
créées par l'ordonnance de 1864 dans beaucoup d’endroits en
Russie, trainent une existence morne et que leur action somno-
lente ne peut satisfaire ni le clergé ni les laiques.

Pour étre impartial dans la question que nous venons de
traiter, nous sommes obligé de constater que notre société
orthodoxe des années soixante n'était certes pas en état de
résoudre d'une maniére satisfaisante le probléme de la «renais-
sance de la paroisse orthodoxe». A cette époque, les relations
entre propriétaires et paysans se trouvaient dans une phase



— 643 —

transitoire, pendant laquelle les intéréts des paysans étaient
radicalement opposés a ceux des propriétaires; c'est pourquoi
il ¢était indispensable d’isoler le monde paysan dans son organi-
sation sociale propre; et c'est cet isolement de caste qui ne
permettait pas de prendre comme base de division territoriale
de 'Empire une unité administrative économique de toutes les
classes comme lest, sous un certain rapport, la «paroisse
orthodoxe ».

ILa génération actuelle vit dans d'autres conditions publiques
et si elle aussi n'est pas encore de taille a faire revivre la
paroisse dans sa valeur d'unité rudimentaire rurale, si notre
paroisse orthodoxe doit d'abord renaitre exclusivement dans
le sens religieux, notre génération peut et doif remplir au moins
cette tache.

Le peuple russe, s'étant dé¢ja un peu habitué a sa liberté
civile, doit fusionner dans le sens religieux avec les classes
instruites de notre société orthodoxe, qui élimine progressive-
ment les idées et les coutumes étrangeres qui s’y étaient intro-
duites ; il doit inaugurer une activité, collective comme il con-
vient & une communauté ecclésiastique orthodoxe forte et indé-
pendante, apparaissant comme une société une de gens sans
distinctions de classes et d’états. L'idée de la paroisse, comme
communauté ecclésiastique complétement libre, est parfaitement
compatible avec l'esprit de 'Eglise orthodoxe, et il n'y a aucun
obstacle canomique & son organisation réguliére, ainsi que nous
pouvons nous en convaincre entre autres par la disposition
(prise a l'unanimité) du tres-saint Synode, en date du 17 juillet
— 7 Aoft 1859, par laquelle il était recommandé d’établir dans
toute la Russie l'organisation de l'administration paroissiale
ecclésiastique, fondée sur I'autonomie de la paroisse, telle qu’elle
a ¢té donnée pour la circonscription territoriale de I' Amour
(Sibérie orientale).

« Le plan d’administration ecclésiastique paroissiale ortho-
doxe» est déja édtabli, et il faut noter que cette ceuvre impor-
tante, dans sa rédaction derniére, n’appartient pas a une seule
personne, ou & un groupe de particuliers, mais a la plus haute
autorité ecclésiastique orthodoxe. Nous entendons par 1a la loi
ecclésiastique du 5 mars 1883, promulguée pour les paroisses
orthodoxes de la Finlande, et les projets de réglement pour les
<assemblées ecclésiastiques paroissiales et conseils d'église des



— 644 —

paroisses orthodoxes en Finlande », communiqués en leur rédac-
tion definitive au sénat finlandais par la supréme instance
orthodoxe ecclésiastique. Ce reéglement, mis en accord avec
les besoins, intéréts et coutumes russes généraux, doit étre
établi dans tout I’'Empire.

De ce qui précéde, il ressort que la loi est pour la renais-
sance de la paroisse orthodoxe; qu'elle indique la route a suivre
pour arriver a ce but; qu’elle donne un plan détaillé d’adminis-
tration paroissiale; que tout le passé historique de la Russie
parle en faveur de cette renaissance; et, finalement, que la
confusion que nous voyons actuellement dans certaines affaires
sociales, et aussi ce mal moral si répandu encore de nos jours
parmi les Russes, qui consiste en de constants titonnements
entre «le national et l'étranger >, — doivent pousser notre
société a chercher dans cette mesure tellement édifiante, comme
l'est la renaissance de la paroisse orthodoxe, un soutien aux
réformes, si nécessaires, de notre organisation sociale. Pour
remplir cette tidche importante, il ne manque qu'une initiative
commune unanime.

IX. La décadence de Pesprit religieux dans le monde chrétien de I’Europe. — Le
rétablissement de la «sociabilité chrétienne ». — Le rapprochement des classes
dites «intelligentes » avec le clergé. — Le rapprochement des paroissiens entre
eux. — Le noyau paroissial. — Les «assemblées paroissiales» des dimanches.
— Le type de l’école paroissiale. — Le caractére de bienfaisance paroissiale.
— Le role social de la parcisse restituée. — La parenté spirituelle dans la
paroisse. — La renaissance de la paroisse dans les intéréts de I'Etat. — La
question de la paroisse est la plus vitale pour le moment.

La question de la renaissance de la communauté ecclé-
siastique chrétienne n’est pas seulement une question nationale
générale russe, ne touchant que la société orthodoxe; c’est bien
plutdt une question universellement chrétienne, qui touche de
tres pres toutes les nations civilisées du monde chrétien.

Ce n’est pas seulement en Russie que nous sommes forces
de constater la perte de la foi vive et active, le fait d'une idee
trés vague de ce qu'est I'Eglise comme « Corpus Christi», un
refroidissement du zele pour les aftaires ecclésiastiques, une
abstention des fideles — orthodoxes et catholiques plus que
les chrétiens des autres cultes — de la participation aux in-
téréts paroissiaux, aux soins d'administration ecclésiastique, le
genre de vie presque paien des sociétés modernes; nous trouvons



— 645 —

ces tristes signes de décadence de Vesprit religieux dans tout
le monde chrétien de 1'Europe.

Etat de choses pénible a constater pour un cceur plein
de ferveur chrétienne! Aussi faut-il étudier minutieusement et
avec soin cette situation dans tous ses détails, pour découvrir
les vraies causes qui minent le grandiose édifice de la société
chrétienne universelle, dont I'élite vit par la foi en la puissance
inébranlable et hors de toute atteinte de 1'Eclise du Christ.
Tant que cette ¢tude critique et impartiale n’est pas faite, on
peut seulement se livrer a des suppositions et a4 des hypotheéses
pour savoir dans quelle forme, oll et quand se manifestera
dans le monde chrétien, l'initiative de la renaissance de la
paroisse chrétienne ecclésiastique, et quand nous verrons re-
naitre l'activité de la communauté religieuse chrétienne., Sur
ce sujet, nous ne pouvons maintenant que faire des veceux d'une
maniere générale.

A notre point de vue, le probléme principal qui doit former
la base de toute la réforme ecclésiastique sociale c'est le ré-
tablissement de la «sociabilité chrétienne », tant entre le pasteur
et ses ouailles, qu'entre les paroissiens eux-mémes. Des que
cette miraculeuse sociabilité reparaitra, la paroisse renaitra
comme par enchantement. S’il n'y a pas dans la paroisse d’esprit
de charité fraternelle, toutes les mesures formelles qui pourront
étre prises dans le but de faire renaitre la paroisse, ne meneront
a aucun bon résultat.

A notre avis, il faut commencer par raffermir les liens
d'amour fraternel entre le curé de la paroisse et ne fit-ce qu'un
petit groupe de paroissiens vraiment dévoués a la cause de
I'Eglise. Incontestablement, il y en a dans chaque paroisse.
Ce lien formera comme une cellule vivace dans la paroisse, ‘et
ce cercle élémentaire, rien que par son existence et les bonnes
ceuvres qu'il fera, attirera a lui par la force de la foi et de
la charité les autres paroissiens. De cette maniére une com-
munauté paroissiale fortement unie surgira tout naturellement.
Le rapprochement des classes dites «intelligentes» avec le clergé
aura lieu, comme il nous semble, non sur le terrain des péro-
raisons et des ententes dogmatiques, mais bien sur celui de la
bonne ccuvre commune, qui les forcera a se respecter et a
s'aimer réciproquement.



— 646 -

Un des premiers soins de cette vive cellule paroissiale,
de ce cercle ¢lémentaire paroissial, pourrait étre, de prime
abord, le souci d'amener tous les paroissiens a se connaitre
et a4 se rapprocher les uns des autres.

Actuellement, nous tous, qui allons dans nos églises parois-
siales, sommes trop d¢trangers les uns aux autres et, si nous
faisons parfois connaissance a 1'église, c’est par hasard et super-
ficiellement, tandis que cette connaissance devrait étre com-
plete et générale. Clest a 1église, au centre de la paroisse,
que les paroissiens se rassemblent pour assister au service
divin, pour prier en commun, et il n'y a pas d'endroit sur la
terre ou I'¢élévation de l'esprit puisse se produire avec autant
de plénitude qu’'au temple. Combien de prieres ne s’élevent-
elles pas devant l'autel, des dmes fideles qui souffrent! Combien
en méme temps, dans l'enceinte du méme temple, n'y a-t-il pas
de chrétiens qui restent en une fervente contemplation spiri-
tuelle, pleins d’humilité et de charité chrétiennes, ayant de la
fortune, de 'expérience, du savoir, qui voudraient et pourraient
venir en aide aux nécessiteux, aux indigents, aux malheureux,
a ceux qui souffrent! Est-il possible que de vrais chrétiens se
contentent ainsi d’assister seulement aux offices et quittent
ensuite le saint lieu indifférents, étrangers les uns aux autres?

Lorsque ce premier cercle, noyau paroissial, aura pris de
l'extension, s’accroitra et aura fait place a la communauteé
paroissiale, son soin principal devra étre d'instituer des «as-
semblées paroissiales du dimanche » (soit dans le temple, soit
en dehors), assemblées qui, tout naturellement, formeront la
prolongation et la fin nécessaires des réunions des paroissiens
pour les prieres du dimanche dans les églises. C'est a ces as-
semblées du dimanche qu'on proposera les ceuvres de bien-
faisance dans le sens large de ce mot, et elles auront a décider
la-dessus; et puisque le Christ nous a ordonné d'avoir avant
tout soin des enfants des communautés chrétiennes, en exé-
cution de cet ordre le soin principal de ces assemblées devra
étre le souci des besoins matériels et spirituels de I'enfance.
C’est pourquoi la question de la nécessité absolue que tous les
enfants de la paroisse connaissent les éléments de I'instruction
religieuse, de l'ordre des offices, qu’ils aient des connaissances
ne fat-ce quélémentaires de I'histoire et de la géographie de
leur patrie, qu’ils sachent lire, écrire et compter, comme aussi



— BT

absolument chanter les chants religieux en chceur, cette ques-
tion, dis-je, doit étre résolue par 'assemblée des paroissiens
dans le sens positif et la communauté paroissiale est obligée
d’instituer (autant que possible 4 ses frais et a4 sa charge)
une ¢cole religieuse paroissiale ¢lémentaire, ou tous les enfants
des paroissiens doivent absolument entrer des I'Age de sept
ans, sans distinction de classe, de fortune et de rang. Une
telle réunion des enfants de toutes les classes dans 1’école
paroissiale, pour deux ou trois ans, parait indispensable dans
un but de discipline religieuse, et il est fort désirable que les
lecons de religion, l'explication des prieres principales et de
l'ordre des offices, comme aussi I'enseignement du chant religieux
en cheoeur, se fassent dans 'enceinte du temple paroissial, et aussi
que les éleves de la classe supérieure aident le clergé autant
que cela sera en leur pouvoir, tant au cours des offices que
dans les soins de l'entretien du temple.

Pour mieux expliquer notre conception de linstitution de
I'école ecclésiastique paroissiale type, nous rappellerons un fait
qui mérite attention. Les principes religieux et la discipline
ecclésiastique étaient autrefois si puissants dans la société ortho-
doxe russe, qu'ils ont fortement contribué au rapprochement
et & une solide union de la jeunesse d'¢cole russe sur le terrain
religieux. Nous voulons parler ici des «fraternités juvéniles »
(cadettes), qui se formeérent au XVII® siécle aupres des con-
fréries urbaines ainées, dans les villes du nord-ouest et du sud-
ouest de la Russie, et qui consistaient en jeunes gens, ¢coliers,
non mariés, se réunissant en confréries avec la bénédiction
des patriarches et des métropolitains, pour servir les mémes
causes de la bienfaisance chrétienne, laquelle était si largement
pratiquée par les confréries ainées. Quel touchant enseignement
est contenu dans cet usage édifiant des anciens temps de la
Russie (si injustement accusée quelquefois d'un penchant outré
pour les seules formalités du rite), quel enseignement pour
notre temps, ot nous voyons partout dans la jeunesse des
écoles un déséquilibrement des esprits et des consciences, et
presque une totale absence du vrai esprit religieux! Cet esprit
doit étre cultivé et développé deés la plus tendre enfance, et
lorganisation susmentionnée de I'école’ ecclésiastique parois-
siale universelle doit, & notre avis, contribuer a ce développe-
ment,



648 —

Un autre devoir trés important des réunions paroissiales que
nous projetons devrait &tre le dévouement aux causes de la
bienfaisance en gdénéral; nous croyons que la vraie bien-
faisance chrétienne, pour étre efficace, ne peut étre pratiquée
que sur le terrain ecclésiastique religieux paroissial. La bien-
faisance mondaine, vaniteuse, toute en bruit et en éclat, ne
crée aucun lien intime moral entre celui qui donne et celui
qui re¢oit, et ne peut contenter et satisfaire que peu de monde,
Chacun, au fond du ceccur, a la conviction qu'il est impossible
de se débarrasser par de l'argent du premier et plus sérieux
de tous les devoirs, celui de «porter les peines les uns des

autres». Il ne faut pas oublier non plus que — comme l'ont
observé les philanthropes ayant de l'expérience — la vraie in-

digence est honteuse, elle tiche de se cacher et de se dissimuler;
aussi est-il plus facile et plus sGr de la discerner sur le terrain
religieux, quand le pauvre sait pour str que c’est une main
amie qui frappe & sa porte, que celui qui vient est animé de
bons mobiles chrétiens. Il faut ajouter encore que la bien-
faisance ecclésiastique-paroissiale exige la participation active
de tous les chrétiens de la paroisse, et cette «participation de
tous » forme justement cette école de haute moralité, que «la
paroisse chrétienne» peut seule former. Le cadre restreint du
présent article ne nous permet pas, méme en un court résumeé,
de mentionner toutes les formes et tous les moyens dont dispose
la bienfaisance ecclésiastique paroissiale. La longue chronique
séculaire de la communauté ecclésiastique chrétienne contient
tant d'exemples et de moyens de vraie bienfaisance chrétiennc,
en commenc¢ant par les agapes (soirées de charité), les repas
des pauvres et finissant par linstitution des établissements de
bienfaisance les plus variés, montrant en méme temps une tres
grande diversité dans la pratique de l'application de la charité
chrétienne en action, a 1'aide du personnel ecclésiastique (comme
par exemple les diacres, les diaconesses), que la communauté¢
ecclésiastique moderne peut puiser dans cette source si riche
tous les modeles qu'elle voudra d'institutions et d’emplois, pour
les faire renaitre et les copier de nos jours. Il serait surtout
désirable de voir reparaitre dans les paroisses les diaconesses,
qui, guidées par la délicatesse propre a tout coeur de femme,
pourraient librement pénétrer dans toutes les maisons de la
paroisse et apporter un soulagement efficace a toutes les miseres,



e BAQ e

aux vrais indigents. Pour étre a méme de remplir cette tiche
de bienfaisance et d'instruction, il est évident que la com-
munauté ecclésiastique doit avoir a sa disposition des moyens
matériels, une fortune paroissiale provenant des dons collec-
tionnés a l'église et gérée par le Conseil ecclésiastique.

Mais, outre ces ccuvres de propagande instructive chré-
tienne, de bienfaisance et d'organisation, la sociabilité chre-
tienne exige encore des membres de I'Eglise un enseignement
mutuel fraternel, une direction spirituelle, un échange d'idées
et, dans certains cas, la justice fraternellement rendue. Notre
paroisse orthodoxe aurait aussi de quoi s’entretenir et beaucoup
a apprendre; elle aurait besoin d’¢tre dirigée. Beaucoup de
tristes ¢événements de la vie sociale des derniéres années en
Russie nous montrent clairement que la famille orthodoxe
russe est malade. Cette maladie est trés compliquée, elle exige
un diagnostic détaillé. Nous ne voulons pas aborder ici cette
question, mais nous nous contenterons d'indiquer quelques
symptomes maladifs des plus saillants, comme la facilité avec
laquelle on rompt de facto les liens matrimoniaux, le nombre
toujours grandissant de jeunes gens sans discipline morale ni
religieuse, sans foi, sans attaches familiales, le nombre gran-
dissant de jeunes filles orthodoxes qui se livrent & un métier
honteux. Qui peut aider, intervenir dans toutes ces turpitudes,
si ce n'est la famille ecclésiastique, la paroisse, si elle existait
vraiment? Dans une famille paroissiale unie, ol tous les mem-
bres sentent un lien de parenté spirituelle et sont considérés
comme fréres en Dieu, il se trouverait sans doute des «an-
ciens», paroissicns agés, ayant de l'expérience, jouissant du
respect général, a leur téte le prétre, le confesseur de la pa-
roisse, qui auraient pu trouver des moyens vraiment chrétiens
d’intervenir délicatement et amicalement, au moment oppotrtun,
dans un différend de famille, dissension latente ou désaccord
flagrant; de prévenir une catastrophe activement ou par pet-
suasion; d’amener les parents indifférents, par des conseils
amicaux et une intervention bien intentionnée, a faire fré-
quenter a leurs enfants 1'église, pour assister aux offices, afin
qu'ils puissent des leur bas-age comprendre le sens de ce qui
se passe pendant le service divin, se soumcttre a la salutaire
discipline ecclésiastique qui exige une fréquentation assidue
du temple, une participation active au service, une compré-



— 650 —

hension sensée de ce qu'on y lit de I'Ecriture Sainte et des
prieres qu'on y chante, afin surtout qu'ils puissent remplir les
devoirs religieux de la confession et de la sainte communion.
Une fois cette discipline salutaire prise et assimilée, chez la
plupart elle restera comme habitude stable pour toute la vie.
Pour ce qui concerne la funeste question de la prostitution,
nous nous contenterons de citer A ce sujet le fait, avéré et
controlé par des données statistiques, que, parmi les femmes
publiques de St-Pétersbourg, il s’est trouvé un pourcent éton-
namment minime de femmes appartenant aux sectes de dissi-
dents ). Il a été ¢établi que la raison en est dans les soins que
les communautés ecclésiastiques dissidentes apportent a ne
pas laisser leurs femmes et leurs filles tomber dans ce funeste
et déshonorant métier. Or, si la communauté paroissiale dis-
sidente est assez forte pour arriver aussi efficacement & ce
résultat de la tutelle morale, exercée sur ses membres, pour-
quoi la commune ecclésiastique paroissiale orthodoxe ne le
serait-elle pas? Il nous semble hors de doute que, non seule-
ment dans cette question importante, mais dans tous les us et
coutumes de la vie des paroissiens orthodoxes, une telle tutelle
de la paroisse aurait pu apporter un courant moral vivifiant,
un certain puritanisme salutaire, comme, par exemple, intro-
duire chez les femmes plus de simplicité dans la maniere de
s'habiller; cette mesure, apparemmentinsignifiante, ne manquerait
pas d’adoucir nos moeurs et produirait un certain nivellement dans
la trop grande inégalité de fortune de notre société¢ moderne.
Il est impossible d’énumérer & la fois tous les résultats
bienfaisants que pourrait avoir 'activité de la paroisse ortho-
doxe appelée a renaitre. Elle contient en elle une quantité¢ in-
finie de forces créatrices, qui restent inactives en attendant le
réveil général d’une existence éclairée et spirituellement élevée.
Nos églises, maintenant fermées et désertes durant la plus grande
partie de la journée, pourraient devenir de vrais flambeaux
lumineux du christianisme, si, a l'instar des églises de Cons-
tantinople au temps de Jean Chrysostome, outre les heures des

) Sectes de fanatiques d’anciennes formes de rites et de langage, qui ont
surgi sous le régne du tzar Alexis Mikhailovitch, lors des réformes éclairées du
patriarche Nikone, et dont le développement et Dexistence n’est di qu’d un funeste
malentendu et & un zéle mal dirigé, Pour la plupart gens laborieux et ne s’adonnant
pas a la boisson,



— 651 —

offices, on s’y réunissait, les enfants pour étudier les principes
de la foi et chanter en chceur, les adultes pour des lectures
et des entretiens édifiants, comme aussi pour décider sur les
affaires ecclésiastiques paroissiales. Les églises de la Russie
pourraient étre ouvertes en permanence; et, le soir, éclairces
a lintérieur, elle apparaitraient dans nos villes et nos villages
comme des phares sauveurs, attirant & elles, méme en dehors
des heures d’offices, les fideéles orthodoxes pour des ceuvres de
charité, d'éducation, d'édification morale et de bienfaisance.
[La paroisse orthodoxe reconstituée ne manquera pas d'aider
le prétre orthodoxe & prendre dans la société la position due
a sa dignité, et saura lui assigner une spheére réguliere d’in-
fluence sur les affaires sociales, non seulement par la puissance
du sermon, qui répondrait aux peines et aux questions du jour,
mais par une participation directe a l'activité sociale des pa-
roissiens.

Ce n’est que la paroisse autonome et rétablie qui peut
soulever et résoudre dans un sens satisfaisant la question de
I'élection par les paroisses de leurs prétres et des autres des-
servants. L’élection de son directeur spirituel, de son confesseur,
est le droit incontestable de la communauté ecclésiastique chré-
tienne; et, comme tout autre droit, il peut de temps en temps
se trouver affaibli ou restreint dans son application, mais il ne
peut jamais étre détruit. Evidemment, le prétre de paroisse
doit étre matériellement assuré de son existence et remplir
gratis toutes les fonctions du culte; alors toutes les raisons pour
de futiles dissensions et de petits désagréments disparaitront
d’elles-mémes, tant du coté du prétre que du coté des paroissiens,
et cette circonstance aura le plus salutaire effet pour raffermir
la sociabilité chrétienne dans la paroisse.

Il nous reste encore quelques mots a dire de I'importance
que la Renaissance de la paroisse orthodoxe pourrait avoir
pour les intéréts de I'Etat. L'Etat, ayant reconnu le christia-
nisme pour religion officielle dominante, aura moins de soucis
a apporter au bien-étre du clergé et a l'administration civile
et des cultes, mais il devra s’occuper davantage de la prospeé-
rit¢ et du développement des communautés ecclésiastiques,
puisque I'existence de ces communautés moralement disciplinées,
ne coiitant rien a 1'Etat, ayant soin de ses membres, de son



e G5BT

clergé¢, facilitera trés sensiblement a 1'Etat sa tache d’adminis-
tration provinciale,

Ainsi, par exemple, les soucis de I'Etat relativement 2 la
justice de premiére instance (de paix), pourraient étre réduits
en une grande mesure, si nos communautés ecclésiastiques re-
constituées voulaient se charger de 'examen amiable des menues
affaires et des affaires criminelles de tous les paroissiens qui
consentiraient a soumettre leurs différends au jugement d’un
tribunal du conseil paroissial, en qualité de tribunal de tiers,
comme aussi ces communautés devraient prononcer dans tous
les cas provenant de l'exercice des diverses fonctions du clergé,
D’apres l'ancien réglement canonique, la justice amiable, ren-
due ainsi fraternellement, a toujours été confiée aux commu-
nautés ecclésiastiques, comme Eglises locales, et 'histoire de
I'Eglise russe ancienne a enregistré l'existence en tout lieu,
en Russie, des «tribunaux fraternels» (la fraternité juge ainsi
qu'un tribunal), qui examinaient les menues disputes, surgis-
sant pendant les repas fraternels des communautés ecclésias-
tiques aux jours de féte. Cette conviction que la communauté
religieuse a droit & un tribunal fraternel de paix au profit de
ses membres, est restée si vivace que, lorsqu’en 1839 on a
procédé a la rédaction du Reglement pour les paroisses
de la région de U'Amour (Sibérie orientale), il fut assigné a
ces paroisses le droit de juridiction de paix pour les parois-
siens. _

I1 v aurait encore a considérer que l'activité efficace et la
force vitale des communautés ecclésiastiques sont & méme de
faciliter en une large mesure la tache de I'Etat relativement
aux sectes de dissidents. Les personnes qui ont étudi¢ cette
question ont constaté que la force de ces sectes git dans leur
puissante organisation communale, dans le fait que la commu-
nauté y a une participation et une influence directe sur toutes
les affaires ecclésiastiques, sans en excepter la nomination des
prétres, que, par conséquent, les ouailles y ont une grande li-
berté pour l'expression du sentiment religieux. C’est pourquoi
l'organisation communale de la paroisse orthodoxe, relative-
ment aux sectes de dissidents, serait d'un coté le meilleur
moyen de réagir contre la propagande dissidente dans le
peuple, de l'autre un moyen puissant pour attirer les dissidents
a lorthodoxie. Ce moyen serait dans tous les cas plus efficace



— 633 —

que l'activité fort cofiteuse et presque infructueuse actuelle des
missionnaires.

Il y a aussi & considérer le secours que le Gouvernement
trouverait dans les paroisses orthodoxes régulierement organi-
sées, viables et indépendantes, aux époques des grands fléaux
qui frappent souvent les différentes provinces de la Russie,
comme les disettes, les tremblements de terre, les inondations,
les incendies, les maladies infectieuses, etc. Qui, si ce n'est les
représentants des communautés ecclésiastiques, existant par-
tout, connaissant parfaitement la population et jouissant de la
confiance et du respect des paroissiens, qui pourrait le mieux
servir activement les mesures du Gouvernement pour la distri-
bution a la population nécessitcuse des secours en nature et
autres dans les localités éloignées, & peine connues?

Nous allons clore par ces apergus ces notes sur la néces-
sit¢ de rétablir 'organisation orthodoxe ecclésiastique commu-
nale au moyen de la reconstitution de la paroisse orthodoxe
et du rétablissement de ses droits naturels pour le bien de la
société, de 1'Eglise et de I'Etat. Il se peut que, dans le plan
que nous avons tracé de cette reconstitution de la paroisse, il
vy ait des erreurs de détail ou méme de conception d’ensemble;
peut-étre quelques données historiques sont-elles inexactes,
quelques desiderata sont-ils irréalisables ou inacceptables — mais
notre conviction ferme et inébranlable est que: pour la Russie,
il n'y a pas pour le moment de question plus vitale, plus irré-
missible que la «question parcissiale», parce que non seulement
le peuple, mais aussi les classes supérieures instruites, ont le
plus besoin d'assainissement spirituel, d'un rapprochement étroit
et organique avec le clergé, dans une école de moralité que
la paroisse orthodoxe peut seule donner. Le bien-étre €écono-
mique, le développement de l'industrie et du commerce, l'or-
ganisation d'une exploitation rurale rationnelle, en un mot, tous
les succes matériels extérieurs, viendront tout naturellement a
un peuple moralement développé, spirituellement fort. La
«question paroissiale» est surtout une question de conscience,
et il faut que chacun, qui que ce soit, haut dignitaire d’Etat,
prétre, savant, publiciste, modeste travailleur, homme ou femme,
en décide d’apres sa conviction; ce sera la plus sfire garantie
que la solution sera juste et bonne.

Revuoe intern. de Théologie. Heft 44, 1903. 43



654 —

X. L’étude du droit paroissial (jus parochiale). — La participation des «fideles» dans
le pouvoir: du sacerdoce et de la direction de la vie extérieure de I'Eglise. —
La régistration des principes et des réglements du droit paroissial. — La néces-
sité de l'intervention du Tzar dans la grande ceuvre de la renaissance de la pa-
roisse orthodoxe,

Quand on étudie la question de la situation des paroisses
chrétiennes en général et, en particulier, des paroisses ortho-
doxes russes, justement sous les rapports historique, canonique
et juridique, l'attention est involontairement attirée par la cir-
constance qu'entre les disciplines scientifiques de droit, la dis-
cipline «paroissiale sociale» n'y a qu'une place trés indéter-
minée. Cependant, en conséquence de l'importance toute par-
ticuliere de ce sujet, il est nécessaire de le dégager de la région
du droit ecclésiastique et, en déterminant par un procédé scien-
tifique les ¢léments, le caracteére et la structure du droit par-
roissial (jus parochiale), d’en mettre 1'étude sur le méme rang
que celle des droits civil, criminel, d’'Etat et autres. L’existence
de la paroisse chrétienne et le fait que des chrétiens y appar-
tiennent, impose a ces derniers des droits et des devoirs tout
particuliers, tous pénétrés du sens et du sentiment religieux,
ayvant dans leurs bases principales un caractere surtout absolu,
éternel, en distinction des autres droits et devoirs non ecclé-
siastiques, ayant un caractére conditionnel, temporaire, pas-
sager. Ces droits et devoirs spéciaux, ce genre de vie parti-
culier, mettent les chrétiens, outre leurs droits politiques, civils
et autres, naturels ou acquis, dans les relations particulieres
envers la société et 1'Etat, relations tout a fait diftérentes de
celles des autres corporations, unions, etc., qui surgissent sur
d’autres terrains, non ecclésiastiques. Ces relations des com-
munautés ecclésiastiques envers 1'Etat peuvent étre sujettes a
des fluctuations, pour diverses causes politiques; mais, dans
leurs traits principaux, elles doivent étre immuables.

La question du dégagement du «droit paroissial» en un
droit spécial indépendant, est treés sérieuse et exige beaucoup
d’explications; c'est pourquoi nous nous limiterons ici 4 le
mentionner seulement, en ajoutant que c'est de I'étude régu-
liere des parties qui composent le « droit paroissial» que dépend
évidemment la bonne organisation de 1'«administration parois-
siale», édifiée sur les éléments principaux de ce droit?).

1) Autant que nous le savons, dans la littérature canonique de I'Occident ilya
des ouvrages sérieux consacrés a I’étude des éléments du « droit paroissial»; au nombre



— 655 —

L’organisation paroissiale actuelle en Russie, comme nous
'avons indiqué plus haut, s'éloigne sous plusieurs rapports des
conditions, généralement reconnues par les canons, de la vie
réguliere chrétienne ecclésiastique sociale. La communauté
ecclésiastique, composée du clergé et des laiques, est presque
tombée en désuctude a cause de l'isolement de caste du clergé
et de la compléete indifférence des paroissiens, tant pour ce
regrettable état de choses que pour la décadence méme de la
communauté, Le droit paroissial organique d’élection de son
directeur spirituel, de son pasteur, est devenu nul a la suite de
l'interprétation erronée, par les autorités cléricales et laiques,
des lois relatives a ce droit. La conséquence a été l'infraction
d’'un autre droit paroissial organique, en vertu duquel le pas-
teur élu par la paroisse, avec le privilege de l'inamovibilité,
doit étre un natif de la localité, connaissant sa paroisse, laquelle
le choisit comme sien, par respect et amour. Les membres
laiques des communautés ecclésiastiques orthodoxes russes de
nos jours semblent avoir oublié que, quoique le pouvoir du
sacerdoce appartienne exclusivement a la hiérarchie, cependant
dans I'Eglise tous les fideles sont membres vivants du « Corpus
Christi», et, comme tels, tous les laiques croyants, avec la hié-
rarchie, ne forment qu'une seule prétrise (I Pierre, 2, 9); par
leurs priéres durant les offices, ils prennent part au cO6té mys-
tique du service divin; en méme temps que le prétre, ils in-
voquent le Saint-Esprit, pendant la liturgie, sur le saint sacre-
ment; en méme temps que I'évéque, ils prient pour que la grace
de Dieu descende sur celui qui regoit 'ordination. En un mot,
les laiques croyants sont participants de chaque service divin
qui a lieu en commun a 1'église; et de cette maniére, ils
prennent part activement a cet exercice du pouvoir ecclésias-
tique, qui en particulier appartient aux membres de la hié-
rarchie. Mais I'Eglise a toujours reconnu aux laiques croyants
la part la plus large de participation aux affaires relatives a

de ces ouvrages on peut citer: 1° F.-H. Bohmer, «Jus Parochiales, éd. VI (Ialz,
anno 1760); 2° %.-B. Schefold, «Die Parochialrechte», 2 t. (Stuttgart 1846); parmi
les ouvrages plus modernes: 'ouvrage d’/mébart de la 7our, «Les Paroisses rurales»
(Paris 1900), d’ailleurs plutdt historique que canonique et juridique; celui de /). Bowix,
« Tractatus de parocho», éd. II (Paris 1867). Etc., etc. Pour ce qui concerne la litté-
rature canonique orthodoxe, il faut mentionner que le droit paroissial orthodoxe a
€té soumis 4 une étude détaillée dans le « Cours du Droit ecclésiastiques de I'évéque
de Dalmatie, Nicodéme (St-Pétersbourg 1897).



la direction de la vie extérieure de I'Eglise, soit en particulier
a la gérance des biens ecclésiastiques?),

L’oubli de tous ces droits et ces devoirs a provoqué aussi
une indifférence compléte des laiques non seulement pour la
participation au service divin en commun, mais aussi pour la
gérance conjointement avec la hiérarchie des biens ecclésias-
tiques et pour l'administration de toutes les affaires pécuniaires
ecclésiastiques.

C'est cette indifférence seule des membres laiques des
communautés ecclésiastiques, et le fait qu'ils ont perdu I’habi-
tude et la pratique des affaires ecclésiastiques, qui peuvent
expliquer la promulgation de la loi, en vertu de laquelle seu-
lement certains membres des communautés ecclésiastiques
peuvent faire partie des «réunions paroissiales», au cours
desquelles on dé¢libere sur certaines affaires ecclésiastiques
communales et on procede a 1'élection du personnel de 'admi-
nistration de la paroisse, par exemple, des marguilliers et des
contrdleurs, tandis que tous les membres jouissant de la pléni-
tude de leurs droits civils et de leurs capacités mentales
devraient en faire partie.

Toutes ces imperfections et lacunes dans l'organisation
paroissiale ecclésiastique pourraient étre mises en relief lors
de I'étude des éléments du droit paroissial et de la régistration
des principes et des réglements de ce droit. Grace a un con-
cours de circonstances heureuses pour la Russie, comme nous
I'avons mentionné plus haut, le plan d'une administration pa-
roissiale ecclésiastique orthodoxe est déja établi, et actuelle-
ment la tache qui incombe aux savants canonistes et adminis-
trateurs se résume a ce que ce plan, établi pour les paroisses
orthodoxes de la Finlande, soit appliqué aux diverses localités
de la Russie, qui ont encore conservé les anciennes particu-
larités et coutumes de l'organisation sociale ecclésiastique.

Nous avons également mentionné que, pour remplir la tache
si importante de la renaissance de la paroisse orthodoxe, il faut
une initiative solidaire sociale. Connaissant l'inertie et l'indif-
férence dont nous, Russes, nous faisons toujours preuve dans
les affaires publiques, nous devons, en terminant cet article,

1) «Droit ecclésiastique orthodoxe», de l’évéque de Dalmatie, Nicodeme,
PP- 247 et 248,



— (T —

exprimer notre conviction arrétée: que la grande ceuvre de la
renaissance de la paroisse orthodoxe ne pourra pas se faire
sans la bienveillante intervention du Tzar. Ainsi qu'il y a cin-
quante ans, ce n'est que grice a la généreuse disposition du
Tzar-Libérateur, Alexandre II, que les chaines de l'esclavage
séculier qui opprimaient le peuple russe sont tombées, de méme
maintenant, croyons-nous, ce ne sera que par l'impulsion du
monarque russe, heureusement régnant, que la liberté spiri-
tuelle pourra eétre rendue aux communautés ecclésiastiques
orthodoxes, qui en ont tellement besoin pour propager dans la
vie sociale les principes chrétiens dans toute leur plénitude.
Le Tzar russe, comme Oint du Seigneur, nous apparait comme
la personne la plus intéressée a ¢loigner toute loi ecclésiastique
imparfaite. Ces lois sont la cause pour laquelle 'Eglise ortho-
doxe russe est devenue une espéce d’administration bureau-
cratique, le clergé orthodoxe une espéce de caste, et les pa-
roissiens laiques des membres inertes, presque morts, de I'Eglise
du Christ., La renaissance de la communauté ecclésiastique en
Russie fera sans doute époque dans l'histoire de I'Eglise chré-
tienne; et, qui sait? peut-étre le grand exemple de la Russie
orthodoxe produira-t-il une si forte impression dans tout le
monde chrétien, qu'il créera de nouvelles conditions dans les
relations internationales des Eglises chrétiennes et ouvrira une
voie nouvelle pour une union de ces Eglises. L’humanité attend
cet événement depuis plus de mille ans et adresse au Seigneur
des prieres demandant que cette union s’accomplisse.

ALEXANDRE PAPKOFF.




	La renaissance de la paroisse orthodoxe russe [fin]

