Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)
Heft: 43
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Wessenberg und der Nuntius Testaferata!).

1.

Schreiben des Herrn pdpstlichen Nuntius Testaferata in Luzern
vom 26. Januar 1811 an den Herrn Generalvikar Freiherrn von
Wessenberg in Konstanz, in betreff’ verschiedener Dispensen.

Illme ac Reme Domine!

Ex laudabili Regimine Switensi transmissum ad me fuit
preetensum Seecularisationis Indultum favore D. Gregorii Gri-
ninger ordinis Capucinorum, ab ista Rema Curia Episcopali sub
die 20. Augusti anni elapsi, editum; et ex aliis partibus quam-
plurima mihi advenere authentica documenta preetensarum dis-
pensationum matrimonialium in gradibus Apostolicee Sedi reser-
vatis editarum pariter ab eadem Curia non solum in ea parte
dicecesis Constantiensis, quee jacet in Germania, sed etiam in
pluribus Helvetize locis. Formales insuper recepi instantias ad-
versus preetensam dispensationem a votis solemnibus favore
Josephi Brand, Professi in ordine Augustinianorum ex-calceato-
rum Romee, nec non contra innovationes in Helvetia Ecclesise
et publicee tranquillitati perniciosas: atque formaliter fui inter-
pellatus ad singulas apostolici ministerii mei partes hisce in
casibus explendas.

Sicuti a via ordinaria, et multo minus a mansuetudine,
quam Christus Dominus nos edocuit, nunquam recedam, ideo,
antequam meo fungar munere, Dominationem Tuam Illmam
ac Remam rogo, ut suos super hisce negotiis sensus mihi aperiat.

) Diese interessanten Schriftstiicke aus dem Anfang des XIX. Jahr-
hunderts sind uns von Herrn Pfarver Schirmer mitgeteilt.



— BEY =

Interim, non alia Impulsus causa, sed ne cum Propheta excla-
mare cogar: ,Va mihi, quia tacui!* Virtute apostolicie, qua,
licet immerens, in hisce partibus fungor l.egationis, practensas
rationes in preefatis concessionibus allatas nullius roboris, ac
momenti esse, et consequenter concessiones ipsas esse prorsus
nullas, fraterna benevolentia Tibi patefacio.

Allegas impedimentum recursus ad S. Sedem, et hoc falsum
omnino esse eruitur ex epistolis, quas a Sanctitate Sua ego
recipio; quas recepit Exmus lHelvetice Landammanus; ex re-
scriptis Oratorum Diecesium, quee in hac Nuntiatura continentur,
proprio Ssimi caractere firmatis. Ceeterum, in hypothesi quod
impedimentum hoc extaret, adesset etiam pro Dicecesi Con-
stantiensi Humilitas mea, quee vices gerit Summi Pontificis, et
quam Beatitudo Sua non solum ordinariis, verum etiam extra-
ordinariis insignivit facultatibus, quas singuli emeritissimi Epi-
scopi districtus hujus Nuntiaturee, et preesertim Rema Curia
Archiepiscopalis Mediolanensis pro ea Dicecesis parte, uam
habet in Helvetia, quoad omnia reverentur, ac requirunt.

Attamen Dominatio Tua Illma ac Rema coram me, unico
in hisce partibus Apostolicie Sedis Legato, scribere non dubitat,
Te fungi Apostolica delegata Auctoritate. Non meo, sed cujus-
cunque Catholici viri judicio decernere relinquo, quid ex hujus-
modi propositione innotescat.

Verum, ad ostendendum Tibi quanta meticulositate ince-
dant, hisce in rerum adjunctis, Venerabiles fratres Episcopi
inclytee Nationis Germanicee, nonnulli ex illis, apostolico destituti
Nuntio, ad me Litteras dedere, enixe rogantes pro implorandis
a Summo Pontifice matrimonialibus dispensationibus, aliisque
gratiis Apostolicee Sed1 reservatis.

Quoad vero noxias innovationes, ad universalis Ecclesiee
leges me omnimode refero, imprimis quoad preetensam dispen-
sationem a votis solemnibus. Hicc sunt, quee, mea impellente
conscientia, nunc scribere debeo, dum consuetee existimationis
mege sensus Tibi renovare gaudeo.

Dominationis Tuge Illmee ac Remae Devotissimus servus

Lucernee, die 26. Jan. 1811.

F. Arciiepus BERYTI et Nuntius Aplicus.



Rescript des Herrn Fiirsten-Primas an den Herrn Generalvikar
in Konstanz, in betreff des vorstehenden Schreibens des Herrn
péipstlichen Nuntius.

Wiirdiger lerr General-Vicarius!

Das mir mitgeteilte, hochst anmassliche Schreiben des Herrn
Nuntius von Luzern war mir um desto unangenehmer, als eben
in dem jetzigen Zeitpunkte jede Misshelligkeit zwischen dem
pipstlichen Stuhle und den Ordinariaten von den nachteiligsten
Folgen, selbst fir die Religion sein kann. Indessen sind die in
diesem Schreiben aufgestellten Grundsitze mit der Natur des
Episcopats und selbst mit der neueren Observanz zu unver-
einbarlich, als dass man sie anerkennen und die daraul ge-
stitzten Forderungen zugeben diirfte.

Das Reeht, in Kirchengesetzen aus hinlidnglichen Ursachen
zu dispensieren, liegt in der urspringlichen Gewalt der Bischofe.
Nicht bloss dem hl. Petrus, sondern allen Aposteln hat Christus
die Gewalt, zu losen und zu binden, gegeben. Auch beweist die
Kirchengeschichte, dass die Bischofe als Nachfolger der Apostel,
in den ersten Jahrhunderten allein, in den néichsttolgenden die
Provinzial-Synoden diese damals hochst seltenen Dispensationen
erteilt haben, bis in dem XI. die Pipste auf die freiwilligen
Anfragen, welche die Bischoéfe oder Synoden in dergleichen
Féllen bei dem pipstlichen Stuhle machten, ihre formlichen
Reservationen griindeten. Diese konnten die Ausiibung jenes
urspriinglichen bischoflichen Rechtes zwar beschranken, die
Natur des Episcopats aber nicht veriindern.

Durch die Hemmung des Rekurses an den Papst hort diese
Beschrinkung auf. Die Nuntiaturen konnen sich Reservate, die
sie nie ausiibten, gegen die urspriinglichen Rechte des Epi-
scopats nicht anmassen. Dieses tritt also jure postliminii in die
Freiheit seiner Rechte wieder ein, ist sogar zu ihrer Austibung
verpflichtet, da die fast tiglich einkommenden Dispensations-
gesuche nicht unerledigt bleiben kénnen. Dass es hierzu keiner
delegationis Apostolicee bedarf, liegt in dem Begriffe des eigen-
timlichen Rechtes; auch tut das Tridentinum in derjenigen Stelle,
wo es vorschreibt, wie die Dispensationen ab iis ad quos per-

Revue intern, de Théologie. Heft 43, 1903. 38



e BEE -

tinent erteilt werden sollen, von dieser Delegation keine Er-
wiahnung!).

Es ist offenkundig, dass der Rekurs an S° pipstliche
Heiligkeit dermalen, wo nicht ganz unmdéglich, doch so er-
schwert ist, dass dem Bediirfnis der Oratoren dadurch un-
moglich gesteuert werden kann. Durch eigene Boten oder be-
sondere (relegenheiten, vermittelst welcher die von dem Herrn
Nuntius erwihnten Kommunikationen geschehen sein méogen,
kann dieser Zweck nicht erreicht werden.

Ich bin mit grosser Iochschitzung des wiirdigen Herrn
(General-Vicarius wohlgeneigter Freund von ganzem Herzen

Aschaffenburg, den 27. Februar 1811.

KARL, Grossherzog.

(53
).

Antwort des Herrn Generalvikars von Konstanz, Iretherrn von
Wessenberg, an des Herrn Nuntius in Luzern I.rcellenz.

Excellentissime, Illustrissime ac Reverendissime
D. D. Nuntie apostolice!

Ad mentem et speciale mandatum Eminentissimi Preesulis,
cujus in negotiis spiritualibus hujus Dicecesis Constantiensis
vices mihi commissee sunt, officii mei est, Excellentice Tuse
[lustrissimee ac Reverendissimee maximum dolorem manifestare,
quod litterse, ceeterum venerandissimee sub dato 26. Januaril
ad me datee, jurisdictionem Episcopatui essentialiter inheerentem
in dubium vocent.

Notum est omnibus, Summum Pontificem in iis angustiis
versari, quee recursum ad Eumdem pridem in dispensationibus
reservatis usitatum, si non omnino impediunt, saltem adeo diffi-
cilem reddunt, ut ab Episcopis, quos posuit Spiritus Sanctus

1) Si ea tempora incidant, ut regendae Ecclesize necessitas Episcopo a
regulis recentioribus discedere cogat, nihil vetat, quominus jus naturale
et divinum omissis formulis, qua jure novo praescriptee sunt, locum habeat,
exempli causa: si sedis Romanz vacatio per multos annos protraheretur, si
hostium armis obsessa tenerentur itinera, ita, ut secure Romanus Pontifex
adiri non posset, aut, si qui alii similes aut graviores casus inciderent,
jure divino aut antiquo illo jure ecclesiastico administranda esset Ecelesia.
De Marca, de Concordia Sacerdotii et Tmperii. Lib. I1I, cap. 2, n. 6.



regere ccclesiam dei, etiam ejusmodi necessitudinibus gregis sui
satisfieri debeaft.

Sic agendi non solum facultas competit Episcopis, sed et
obligatio sacra incumbit. Certe neminem magis quam Eminen-
tiam Suam, cujus vices in hac dicecesi gero, et me ipsum dolet,
quod Summi Pontificis res ita se habent. Quotidie preces ar-
dentissimee ad invisibilem Ecclesice Rectorem etiam in hac
dicecesi assurgunt, ut Pio VIIL. et universee ecclesice consulere
dignetur.

Quoad vero remotis impedimentis immediatus, certus, et
promptus ad Suam Sanctitatem recursus restituetur, ordinariatus
Constantiensis in omnibus viam sequetur, quam Sacra Scripturee,
Episcopatus essentia, antiquissima disciplina et coneiliorum
generalium decreta indicant et preescribunt.

Quod verba: ,Ex auctoritate apostolica delegata® attinet,
quee in decreto seecularisationis P. Gregorii Griininger Ord. S.
Francisci Capucinorum professi Excellentiam Tuam Illustriss. et
Reverendiss. offendisse videntur, candide fateor, ea omnino
superflua fuisse, cum potestas ordinaria iis non indiguerit. Inde
in posterum ea formula non amplius adhibebitur, bene vero
illa, quod ejusmodi dispensationes sede pontificia impedita ab
ordinariatu Episcopali concessee fuerint, subrogabitur.

Rogo Excellentiam Tuam Illustriss. et Reverendiss., ut
sensus hic expositos benigne recipere velit, et ordinatui Con-
stantiensi non deneget fiduciam, ei universalis ecclesiee legum
observantiam apprime cordi esse.

Cum summo venerationis cultu permaneo Excellentiee Tuse
Illustr. et Reverend™2e S.

Constantise, 18. Martii 1811.

J. H. L. B. pE WESSENBERG, Vic. glis.

\

II. — Le P. Lagrange et la Critique biblique.

Dans les discussions actuelles entre théologiens de I'Eglise
romaine, les choses se passent ainsi: Les uns, traditionnistes
aveugles et obstinés, disent: Maintenons nos traditions ferme-
ment, sans quoi nous sommes perdus; donc toute cette jeune
école qui veut faire du neuf en histoire, en exégese, en dog-



884 —

matique, est héretique, et traitons-la comme telle. Condamnons
les Loisy, les Houtin, etc. Ainsi parlent les Rumeau, évéque
d’Angers, les Richard, archevéque de Paris, etc. — D’autres
disent: Oui, la tradition est bonne, mais il y a tradition et
tradition; la science aussi est bonne; il faut les concilier. Des
découvertes nouvelles s'imposent en histoire, en exdégese, en
theéologie; soyvons de notre temps, sans guoi nous sommes
perdus; du reste, 'Eglise a toujours évolué, donc 1'évolution
doit étre notre grand principe et notre méthode; relisez St. Vin-
cent de Lérins, etc. Ainsi parlent les Mignot d’Albi, etc. —
Enfin, d’autres, pour mettre fin a ce conflit, disent: Clest tres
simple, allons & Rome, 1a est 'Eglise, 1a est l'autorité; que le
pape infaillible parle, et tout est fini. — Et le pape parle;
et ceux auxquels il donne raison le portent aux nues, et parmi
les condamnés les uns se soumettent, plus ou moins sincere-
ment, et les autres ou se taisent sans se soumettre, ou se retirent
en disant: Los vonr Rom.

L'unité de I'Eglise romaine actuelle consiste donc, avant
que le pape ait parlé, en un tintamarre en trois parties, et,
aprés que le pape a parlé, en un silence sépulcral.

Dans ce systéeme ou ce modus agend:, quelle est la place
faite a la science? On la voit trés nettement marquée dans
le second groupe, a la condition toutefois qu'on y pratique
les vraies méthodes de saine critique et de saine exégése. Mais
on doit avouer que ce n'est pas ce second groupe qui triomphe;
car le dernier mot est au troisieme, a celui qui en appelle a
Rome comme juge supréme des controverses. Ici, tout est bien
pour ceux qui croient que le pape est vraiment infaillible, et
que les théologiens de sa curie suivent réellement les méthodes
scientifiques; mais ceux qui, au contraire, regardent le pape
comme un pauvre Italien, élevé a l'italienne, tres fin, mais tres
ionorant des questions discutées et en tout cas ne les jugeant
que d’aprés ses propres intéréts; ceux qui savent ce qui se
passe dans les congrégations romaines et qui ne peuvent
accepter comme scientifiques les colossales erreurs qui s'y
enseignent, ceux-la, dis-je, ne peuvent que condamner, au nom
de la science, le systéme romain. Affirmer que le dogme romain
prime et régle la science, c’est rendre ce dogme odieux et
inacceptable, comme c'est rendre la force odieuse et inacceptable
lorsqu’on affirme qu’elle prime le droit.



— B85 —

Ces remarques faites, arrivons aux ouvrages du P. Lagrange.
L’auteur est manifestement du deuxiéme groupe, mais aussi
du troisicme. Il y a deux hommes en lui: d’'une part, I'historien
et exégete, et, d’autre part, le fils soumis de la papauté. Le
P. Lagrange, en derni¢re analyse, en appelle toujours au juge-
ment de I'Eglise. S'il centendait par I'Eglise non pas seulement
la hiérarchie, mais la véritable Eglise universelle; s'il entendait
par l'autorité de I'Eglise, non pas la férule arbitraire de Rome
ou des ¢évéques, mais le «témoignage universel, constant et
unanime des Eglises chrétiennes», lequel est le seul critérium
catholique pour discerner ce qui est dogme et ce qui n'est
pas dogme, alors nous serions de son avis: car tel est le vrai
catholicisme, celui de 'ancienne Eglise. Mais il ne faut pas
s'y méprendre, lorsqu’il invoque l'autorité de 1'Eglise comme
étant le dernier mot de la science théologique?), c’est bien du
prétendu chef de I'Eglise, du pape, qu'il veut parler?). Ici
nous ne saurions lui donner raison; nous prenons, au contraire,
la liberté de lui faire remarquer que la prétendue autorité de
I'Eglise dans le sens ou il l'entend, et surtout la prétendue
autorité qu'il attribue au pape et aux congrégations romaines,
reposent sur une fausse exégese des textes du N. T. et sur
une fawusse interprétation des textes des Peres. Lorsqu'il voudra
bien faire cette étude impartialement, il sera vite convaincu,
ainsi que les théologiens loyaux qui l'ont faite avant lui.

Laissons donc de coté toutes les parties erroncées de ses
ceuvres, celles ou il veut défendre les erreurs romaines sous
prétexte que ce sont des doctrines catholiques; le fait est
qu’'elles violent la catholicité du témoignage ou de l'enseigne-
ment chrétien. Ne voyons que les parties sages, vraies et trées
belles, celles de I'historien indépendant, qui en appelle a la
droite raison, a l'exégese rationnelle, a la critique positive et
scientifique. Ici nous avons largement a glaner, et nous ne
devons pas ménager les éloges au perspicace auteur.

Clest avec joie qu'on I'applaudit, lorsqu'il dit, par exemple:
«La critique biblique, telle qu'elle peut et doit étre pratiguée
parmi nous, selon la méthode historique, c’est tout notre but »
(p. 11). — « Non, il n'est pas d'esclavage plus lourd que celui de

Y La Méthode historique, pp. 19, 43y 52, 69, 71, etc.; Paris, Lecoffre, 1903.
7) Pages 5, 51, 122, 144, etc.



586

la lettre lorsqu'il s’agit de la vérité religieuse. A la lettre qui
tue, St. Paul opposait déja UEsprit qui vivifie. Cet esprit,
c'est sans doute avant tout I'Esprit-Saint qui assiste 1'Eglise,
mais c’est aussi la raison naturelle... lL.es théologiens suivent
le mouvement général de la raison et ne se soucient pas
d'opposer a ses vues I¢gitimes un texte étroitement compris
(p. 14-15)... Nous le concédons volontiers. Si donc vous pouvez
garantir que votre critique sera toujours conforme a la droite
raison, prenez la liberté et usez de 'autonomie. Quel chrétien
pourrait craindre qu'une critique rationnelle soit jamais un danger
pour la foi?» (p. 18). Excellent; mais alors pourquoi le P. La-
grange en appelle-t-il, en dernier ressort, & la critique de Rome?
Le P. Lagrange, qui est Gascon, voudrait-il nous faire croire
que la critique romaine est essentiellement rationnelle par cela
méme qu'elle est romaine? Nil'exégese scientifique, ni I’histoire
scientifique ne lui donneraient raison.

Le P. Lagrange doit étre approuve, lorsqu'il enseigne que
les évangélistes n'ont pas eu «la candeur» qu'on leur a souvent
supposée; qu'ils n'ont pas €té¢ «de simples miroirs réflecteurs »
(p. 25); que «chacun poursuivait un but qui devait donc forcé-
ment donner a4 sa pensée son caractére et son empreinte». Il
dit de Luc: «Nous ne pouvons nier qu’il se place au point de
vue des gentils auxquels il s’adresse, et que ce souci seul 'oblige
parfois & donner aux faits une physionomie spéciale» (p. 26).
C’est tres exact, mais aussi plein de conséquences que le P.
Lagrange ne tire pas, et qu'il faudra cependant rationnellement
tirer. -— Et encorve (p. 26): « Dans S. Luc, on voit déja s’esquisser
les traits d'une communauté de gentils; dans S. Jean, cest la
divinit¢ de Jésus qui donne a tout son sens et sa seve. s
refletent moins directement la parvole matcérielle de Jésus, telle
qu'elle est sortie de ses levres, mais nous savons mieux ainsi
comment elle a été reque de ses disciples. /I fuaut de bon ceur
renoncer a Uimpossible. Puisque Jésus n'a pas lui-méme fixe
son enseignement par ¢écrit, il était impossible que les termes
en fussent toujours conservés d’une fagon mathématique. Ceux
des évangdlistes sont en partie empruntés a I’Eglise et rendus
a I'Eglise; elle les fournit et elle les accepte; /'auteur lui-méme
y a mis de sa pensée, mais 'Eglise y reconnait la sienne qu’elle
sait étre celle de Jésus.»



Excellente, la réplique du Pere Lagrange a A. Sabatier
(l'auteur de ' Zsquisse) : « 11 n’est pas nécessaire d’étre tres érudit
pour savoir que l'histoire ¢vangd¢lique a précédé les conciles;
mais la confiance du cceur en Jésus n'aurait jamais produit
le dogme des deux natures si cette confiance n’avait été motivée
par la divinit¢ de Jésus, reconnue de la premiére génération
chrétienne » (p. 42). Jajouterai que ce n’est pas la « confiance »
des premiers chrétiens qui a produit le dogme des deux natures,
mais que ce dogme est clairement contenu dans les enseigne-
ments mémes du Christ; et ce dogme n'est dogme que parce
qu'il a ¢été enseigné par le Christ méme.

Excellente aussi, la notion qu'il a donnée de la religion
primitive d'Isra¢l et de sa supériorité sur les religions des
Cananéens et des Assyriens (p. 57-67). Il est aussi dans le vrai,
lorsqu’il dit: «Je n’hésite pas a le dire, I'étude historique, trés
attentive et trés critique, mettra de plus en plus en lumiére
l'action surnaturelle de Dieu» (p. 66). Rendons-1ui justice d’avoir
os¢ dire que la majestueuse esquisse de Bossuet est «artificielle »
(p. 89), et d’avoir relevé les procédés arbitraires et non scien-
tifiques des critiques qui abusent de 'animisme et du totémisme
(p. 60-61).

Que de conclusions trés pratiques a tirer de la troisiéme
Conférence sur la nature et I'étendue de l'inspiration biblique !
Elle est pleine de choses et d'aveux implicites, tous d'une
extréme gravité.

Bref, le P. Lagrange a raison, lorsqu’il plaide la cause de
I'exégese éclairée par la véritable histoire. Mais il oublie trop
facilement que le dogme n'est qu'un fait en méme temps qu'une
doctrine : un fait, parce qu'il a été enseigné effectivement par
J.-C., et que, s'il n'avait pas été enseigné par J.-C., il ne serait
pas un dogme. La formule dite dogmatique, rédigée par tel
concile, n’est pas le dogme; le dogme est dans la doctrine et
non dans les mots. Le P. Lagrange dit (p. 43): « Comme catho-
liques, nous acceptons le dogme avec toutes les formules que
lui donne l'autorité de VU'Eglise; comme exégetes, nous nous
efforcons de le saisiv dans sa précision historique.» Si je com-
prends bien, cela signifie que le véritable exégete doit saisir,
sous les formules ou dans les formules en question, la signifi-
cation exacte du dogme méme, d’aprés I'histoire positive. Treés
bien. Donc, on le voit, la constatation du dogme est avant



— B8 —

toutune question de fait; sa vraie signification releve de 'histoire,
en ce scns que c'est l'histoire qui indique ce qu'il a ¢té des
le principe. Et lorsque cette constatation est faite, il n'y a plus
a le changer; la fameuse évolution dont on parle tant main-
tenant (pour essaver de justifier les évolutions et les malver-
sations de I'Eglise romaine), ne saurait &tre qu'une expli-
cation plus philosophique, plus scientifique, plus vraie, du
dogme primitif, lequel doit rester toujours le méme dans sa
simplicité premiere, et ne doit ¢étre ni agrandi, ni amoindri, ni
dénaturé; quod est est,; sic, sic, non, non. Donc, ce ne sont
pas les dogmatistes qui doivent imposer leurs ¢volutions aux
historiens et aux exégttes; ce sont ceux-ci, au contraire, qui
doivent dire aux dogmatistes: «Voila quel a ¢té le dogme
primitif; expliquez-le suivant votre science, mais n'y touchez
pas, car il n'est pas votre propriété; et vos explications ne
seront jamais des dogmes; acceptées aujourd’hui, elles seront
sans doute remplacées demain par de meilleures, et ainsi de
suite; I'évolution n'est pas dans 'objectivité méme des dogmes,
qui doivent ¢tre immuables, mais uniquement dans les expli-
cations que notre esprit subjectif en donne lui-méme. Toute
I'autorité de I'Eglise consiste a garder le dépdt des dogmes,
et non a le grossir en transformant les spéculations des dog-
matistes en dogmes.» Aussi ne puis-je comprendre le P. Lagrange
lorsqu'il dit (p. 219): «La méthode historique devra respecter
le dogme et l'autorité de 'Eglise. » N'est-ce pas une contradic-
tion formelle? Car, si le devoir de l'exégeéte et de Ihistorien
est de «saisir le dogme dans sa précision historique », comment
est-il aussi de respecter la prétendue autorité de 1'Eglise, c’est-
a-dire, dans le langage du P. Lagrange, la prétendue autorité
du pape et des «formules» papales? Ce sont celles-ci qui
doivent relever du témoignage historique des Eglises chrétiennes.
On voit, par cette contradiction, comment les exégetes historiens
qui veulent étre indépendants dans I'Eglise romaine, ne peuvent
pas sauvegarder tous les droits de la science, parce que la
barriere des formules dogmatiques romaines et l'autorité du
pape les arrétent dans toutes les questions.

La grande erreur de 'Eglise romaine est non seulement de
museler la science, I'exégése et lhistoire, mais encore de s’ad-
juger le droit de transformer les opinions de ses dogmatistes
en dogmes, transformation qui n'est qu'une dénaturation du



— 389 —

divin par la mixtion de Thumain. Nous demandons a cette
Eglise le dépot du divin, et elle nous donne ses élucubrations
humaines. [llusion et mensonge!

Il va de soi que le P. Lagrange ne peut pas avouer ces
faits. Cependant n’en a-t-il pas quelque soupcon, lorsqu’il dit:
« Tout ce qu'on peut concéder ici, c'est que le scrupule dog-
matique est devenu avec le temps plus impressionnable cf plus
intolérant, On a adouci des termes qui ne paraissaient pas
assez respectueux pour la divinité ou assez conformes a la
stricte exactitude des formules dogmatiques. Nous ne songeons
pas & le nier. Cest une enquéte a poursuivve. Mais si ces
exigences nexistarent pas dis le début, si U'Eglise, encore sous
la main des apotres, avait plus de réceplibiliié doctrinale, si elle
ne songeait pas a réagir conlre les textes, & les recenser, ou
méme a les corviger, nous insistons sur l'autre coté de 'argu-
ment » (p. 22). Je ne vois pas quel est cet autre co6té de l'ar-
gument, mais je vois trés bien celui que le P. Lagrange vient
de décrire, et je le trouve trés significatif. Car, d’aprés ces
aveux, il conste que, dés le début, I'Eglise a été trés réceptible,
trés tolérante, et que, plus tard seulement, om a adouci (?),
réagi, recensé, corrigé. Qui est cet on” N'aurait-il pas mieux
valu rester sous la main des apotres, comme dit le P. Lagrange,
que de passer sous celle de On? On, c'est, disons-le claire-
ment, 'Eglise de Rome, ou plutdt la hiérarchie romaine; mais
ce n'est pas I'Eglise universelle, ce n'est pas le témoignage
universel, constant et unanime des Eglises chrétiennes; et, des
lors, On n’a aucune valeur dogmatique aux yeux du véritable
catholique (universel). Lorsque le P. Lagrange dit (p. 57): «Un
catholique a le sentiment de sa responsabilité », c’est charmant
de sincérité. Nous ne doutons aucunement de celle du Pere.
Mais il y a catholique et catholique. Le catholique qui a le
sentiment de sa responsabilité, est celui qui a le sentiment
de sa catholicité, c’est-a-dire de sa dépendance vis-a-vis de
la vérité historique, quelle qu'elle soit, et qui sent qu'il
ne doit pas la falsifier, mais s'v soumettre. Quant aux catho-
liques qui croient que le catholicisme consiste & se soumettre
aveuglément et passivement a la prétendue autorité de Rome,
ils ne savent plus ce qu'est le catholicisme, ils sacrifient
Vorbem a Vurbi, le divin 4 I'humain, la foi de la conscience et
de la raison a la discipline extérieure et machinale: ils n'ont



— 590 —

plus le sentiment de leur responsabilité, et de fait ils ont ab-
diqué cette responsabilité dans celle du pape, leur chef. «Tant
pis pour lui, s'il se trompe, disent-ils pour se consoler; ce sera
sa faute, et non la mienne!»

Donc les ouvrages du P. Lagrange sont extrémement sug-
gestifs, des qu'il parle comme historien ct exégete indépendant.
J'engage vivement les lecteurs a les étudier: les vérités y sont
plus nombreuses que les erreurs; celles-12 y sont claires, celles-ci
mal défendues et tres faciles a réfuter. E. MicHAUD.

III. - The Patriarch of Constantinople and the English
Church.

— The Guardian, May 13, 1903, said: “The Patriarch of
Constantinople has replied to the Archbishop of Canterbury’s
letter in terms which give clear proof of his goodwill towards
the Church of England and his appreciation of her position.
His letter, which we print to-day in our account of the pro-
ceedings of Convocation, speaks of the desirability of finding
a platform (7rédwy oupcdor) tor mutual friendly approach on the
part of the difterent Christian Churches, and declares that he
has invited the judgment of the orthodox Churches as to the
methods by which such a platform may be prepared. The
action of the Patriarch will be watched with sympathetic in-
terest in England.”

Convocation of Canterbury. Tuesday, May 12, Upper House.

The President said that on the occasion of his appoint-
ment to the archbishopric he received o telegram of warm
ereeting from the Patriarch of Constantinople. He acknowledged
the message by telegraph, and subsequently wrote e formal
letter to the Patriarch. Ile had now received a reply which,
he thought, the IHouse would wish to hear read, in token of
their respect to the Church of which the Patriarch was the
ecclesiastical head. It seemed desirable that the letter should
be recorded in the minutes of the IHouse.

The following letter was then read:—



501 —

Seal “Patriarchate of Constantinople .

“No. 1, 1292.

“ Most reverend Randall Thomas, Lord Archbishop of
Canterbury and Primate of All England, most dearly beloved
by us in Christ our Good, grace be to vou and peace from
God our Father and the Lord Jesus Christ. It gave us heart-
felt joy to receive from the hands of the reverend priest Mark
Swabey the highly esteemed letter which contained the happy
news of your Girace’s election to the most eminent hierarchical
dignity of Archbishop of Canterbury, Primate of All England
and Metropolitan, and of vour confirmation and enthronement,
by the Providence of God and in accordance with ancient prac-
tice; and likewise the holy Synod of the most reverend Metro-
politans which was about us was delighted with the official
reading of yvour letters, which took place during their session,
and with the enrolment of them in our Acts. It afforded us
great satisfaction not only to observe the delicate kindness
with which you issued your letter, describing these auspicious
events, on the very day of your enthronement, but also the
revelation of your Christian heart full of evangelical love and
of desire for the avancement of the friendly relations already
happily existing between our Churches, and for action in re-
ference to the promotion of a more general programme in
consonance with the resolutios of a conference of Bishops, of
which you were pleased to subjoin a copy written in Greek.
It therefore makes us happy to reply that we rejoice with
you from the centre of our soul and pray God from the bottom
of our heart that He may strengthen and confirm you by His
all-invigorating help in the holy, exalted, and anxious office
to which He has called you as your qualifications and your
previous distinguished services deserve: and next, we give you
due thanks for the expression of your good will towards the
Great Church of Christ which is with us here in Constantinople,
and towards all the other sister autocephalous orthodox holy
Churches of God, and for your admirable desire for friendly
intercommunion (émxowwria) with them. We assure your Grace
that these kind and benevolent expressions find a deep and
hearty echo on our part, inasmuch as they agree both with
the spirit of our own orthodox Church, and with our own pri-
vate inmost desire to co-operate as far as we can with the



— B =

Divinely given command. For from the carliest times our Church
prays and supplicates in every one of its solemn services for
the union of all the Churches: wherefore we saw with pleasure
that this prayer, so pleasing to God, was described in the re-
solutions of the Lambeth Conference as the duty of every
Christian of the Anglican Church. This holy purpose formed
a favourite subject of our own meditation during the first
period of our patriarchate twentyv-three vears ago, and now,
when, having been called to this office a second time, we have
given our assiduous attention to the subject, we have invited
the brotherly judgment of all the orthodox Churches as on
other ecclesiastical questions so particularly on this— namely
wheter they think it opportune to consider how we may pre-
pare a platform for mutual friendly approach on the part of
the different Christian Churches (édior opcdor gihiers cpotBaicg
TgoTELL TS THY Diceqpipmy yotorieerixwy  Exxlnoiay). For this cause,
since we concur in the same holy vangelical desire, we rea-
dilv welcome and highly value the continuance and further
development of the friendly relation and intercommunion (émi-
xovwrie) between the hierarchy of the two Churches, from
which we may truly expect mutual advantage, and we shall
ever show ourselves zealous in this work. For ,Love is the
fulfilling of the law,’ as the heaven-mounting Paul says, and
,Love edifieth’. In conclusion, praying that your Grace may
enjoy unbroken health for a long period of vears for the ful-
filment of the high ministry committed to you, we again salute
vour Grace with love unfeigned in Christ Jesus our Lord.
“In the year 1903, March 11'™.
[Autograph Signature. |
“With all respect and affection to your Grace,
Most sincerely vours in Christ Jesus,
+ JoacHmm of Constantinople.”

The President said that the foregoing was a translation,
the original being in Greek . ..

The Bishop of Salisbury proposed that the letter be entered
on the minutes of the House, both in Greek and in English.
It would be interesting for the future that the Greek original
should appear in the records of the House.

The motion was seconded by the Bishop of London and
carried.



ws B98 ==

— The Church Tiines, May 29, 1903, said: “Officially there
has been no recognition of the English Church by the Orthodox
Churches of the East and the Inglish Church is regarded as
part of the Western Church which has ben cut off from com-
munion by the East. But there have, especially of recent vears,
been many acts of friendly intercourse between the Russian
and Greek Churches and the Church in England, which have
gone far towards closer intercourse on the part of these offi-
cially separated Churches. Some of the publications of the
Eastern Church Association (Rivingtons) would afford you much
interesting information.”

— Mr. Teknopoulos, in the Henosis Ecclesion, said: The
advantages which the Old Catholic Church possesses are as
follows: “Firstly she includes among her members men of
great scientific, moral, and social value and power. Secondly,
many European Governments help her in her doings. Thirdly,
she enjoys the great favour and love of all the Eastern Or-
thodox and Anglican Churches. Fourthly, she, living in the
heart of Europe, is in direct contact with all other heretic
Churches, and hence knows well how to deal with them, either
teaching, or if necessary, fighting them. Fifthly and lastly, she,
being in very liberal and flourishing countries, like Germany,
Switzerland, Holland, Austria, America, enjoys all those advan-
tages which are most necessary and useful for the performance
of her mission, and which unhappily the Eastern Churches not
having, they are losing much, not being able to execute all
they know and desire to do in regard to their own mission,
as mother Churches. These, then, are the advantages which at
present the Old Catholic Church possesses, and which, as im-
portant ones, make us also very hopeful and optimistic, that
in time, by the help of God, she will be able to perform her
sacred mission in this direction.” ‘




	Variétés

