
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


579

VARIETES.

I. - Wessenberg und der Nuntius Testaferatal).

1.

Schreiben des Herrn päpstlichen Nuntius Testaferata in Luzern
vom 26. Januar 1811 an den Herrn Generalvikar Freiherrn von
Wessenberg in Konstanz, in betreff verschiedener Dispensen.

Ulme ac Reme Domine

Ex laudabili Regimine Switensi transmissum ad me fuit
prsetensum Ssecularisationis Indultum favore D. Gregorii Grü-
ninger ordinis Capucinorum, ab ista Rema Curia Episcopali sub
die 20. Augusti anni elapsi, editum ; et ex aliis partibus quam-
plurima mihi advenere authcntica documenta prsetensarum dis-
pensationum matrimonialium in gradibus Apostolica? Sedi reser-
vatis editarum pariter ab eadem Curia non solum in ea parte
diœcesis Constantiensis, qua? jacet in Germania, sed etiam in
pluribus Helvetia) locis. Formales insuper recepì instantias ad-
versus prsotensam dispensationem a votis solemnibus favore
Josephi Brand, Professi in ordine Augustinianorum ex-calceato-
rum Roma?, nec non contra innovationes in Helvetia Ecclesia?
et publicse tranquillitati perniciosas : atque formaliter fui inter-
pellatus ad singulas apostolici ministerii mei partes hisce' in
casibus explendas.

Sicuti a via ordinaria, et multo minus a mansuetudine,
quam Christus Dominus nos edocuit, nunquam recédant, ideo,
antequam meo fungar munere, Dominationem Tuam Illmam
ac Remam rogo, ut suos super hisce negotiis sensus mihi aperiat.

b Diese interessanten Schriftstücke aus dem Anfang des XIX.
Jahrhunderts sind uns von Herrn Pfarrer Schirmer mitgeteilt.



- - 580 —

Interim, non alia impulsus causa, sed ne cum Propheta excla-
mare cogar: „Vse mihi, cpüa tacui!" Virtute apostolicae, qua,
licet immcrens, in bisce partibus fungor Legationis, praetensas
rationcs in prasfatis concessionibus allatas nullius roboris, ac
momenti esse, et consequentcr concessiones ipsas esse prorsus
nullas, fraterna beneATolentia Tibi patefacio.

Allegas impedimentum rectirsus ad S. Sedem, et hoc falsum
omnino esse eruitur ex epistolis, quas a Sanctitate Sua ego
recipio; eptas recepit Exmus Helvetia? Landammanus; ex re-
scriptis Oratoriali Diœcesium, qua? in hac Nuntiatura continentur,
proprio Ssimi caractère firmatis. Caffcrum, in hypothesi quod
impedimentum hoc extaret, adesset etiam pro Diœcesi Con-
stantiensi Humilitas mea, qua1 \bces gerit Stimmi Pontificis, et

quam Beatitudo Sua non solum ordinariis, verum etiam extra-
ordinariis insignivit facultatibus, quas singuli emeritissimi
Episcopi districtus htijus Nuntiatura?, et pnesertim Rema Curia
Archiepiscopalis Mediolanensis pro ea Dicecesis parte, quam
habet in Helvetia, quoad omnia revercntur, ac requirunt.

Attamen Dominatio Tua Illma ac Rema coram me, unico
in hisce partibus Apostolica? Sedis Legato, scribere non dubitat,
Te fungi Apostolica delegata Auctoritate. Non meo, sed cujus-

cunque Catholici viri judicio decernere relinquo, quid ex hujus-
modi propositione innotescat.

Verum, ad ostendendum Tibi quanta meticulositatc ince-

dant, hisce in rerum adjunctis, Venerabiles fratres Episcopi
inclyta? Nationis Germanica?, nonnulli ex illis, apostolico destituti

Nuntio, ad me Litteras dedere, enixe rogantes pro implorandis
a Stimino Pontifice matrimonialibus dispcnsationibus, aliisque
gratiis Apostolica? Sedi reservatis.

Quoad \Tero noxias innovationes, ad universalis Ecclesia?

leges me omnimode reterò, imprimis quoad prœtensam dispen-
sationem a votis solemnibus. Ha^c sunt, quse, mea impellente
conscientia, nunc scribere debeo, dum consueta1 existimationis

meae sensus Tibi renovare gaudeo.

Dominationis Tua? Illma? ac Rema? Devotissimus servus

Lucernae, die 26. Jan. 1811.

F. Arciiiepus Beryti „et Nuntius Aplicus.



581

Rescript des Herrn Fürsten-Primas an den Herrn Generalvikar
in Konstanz, in betreff des vorstehenden Schreibens des Herrn
päpstlichen Nuntius.

Würdiger Herr General-Vicarius

Das mir mitgeteilte, höchst anmassliche Schreiben des Herrn
Nuntius von Luzern war mir um desto unangenehmer, als eben
in dem jetzigen Zeitpunkte jede Misshelligkeit ZAA'ischen dem
päpstlichen Stuhle und den Ordinariaten von den nachteiligsten
Folgen, selbst für die Religion sein kann. Indessen sind die in
diesem Schreiben aufgestellten Grundsätze mit der Natur des

Episcopats und selbst mit der neueren Observanz zu unver-
einbarlich, als dass man sie anerkennen und die darauf
gestützten Forderungen zugeben dürfte.

Das Recht, in Kirchengesetzen aus hinlänglichen Ursachen
zu dispensieren, liegt in der ursprünglichen GeAvalt der Bischöfe.
Nicht bloss dem hl. Petrus, sondern allen Aposteln hat Christus
die Gewalt, zu lösen und zu binden, gegeben. Auch beAveist die

Kirchengeschichte, dass die Bischöfe als Nachfolger der Apostel,
in den ersten Jahrhunderten allein, in den nächstfolgenden die
Provunzial-Synoden diese damals höchst seltenen Dispensationen
erteilt haben, bis in dem XL die Päpste auf die freiAvilligen
Anfragen, Avelche die Bischöfe oder Synoden in dergleichen
Fällen bei dem päpstlichen Stuhle machten, ihre förmlichen
Reservationen gründeten. Diese konnten die Ausübung jenes
ursprünglichen bischöflichen Rechtes zwar beschränken, die
Natur des Episcopats aber nicht verändern.

Durch die Hemmung des Rekurses an den Papst hört diese

Beschränkung auf. Die Nuntiaturen können sich Reservate) die
sie nie ausübten, gegen die ursprünglichen Rechte des

Episcopats nicht amnassen. Dieses tritt also jure postliminii in die
Freiheit seiner Rechte Avieder ein, ist sogar zu ihrer Ausübung
verpflichtet, da die fast täglich einkommenden Dispensations-
gesuche nicht unerledigt bleiben können. Dass es hierzu keiner
delegationis Apostolica? bedarf, liegt in dem Begriffe des

eigentümlichen Rechtes; auch tut das Tridentinum in derjenigen Stelle,
wo es vorschreibt, Avie die Dispensationen ab iis ad quos per-

Kevue intern, de Théologie. Heft 43, 1903. '<$$



— 582 -
tinent erteilt werden sollen, von dieser Delegation keine
Erwähnung1).

Es ist offenkundig, dass der Rekurs an Se päpstliche
Heiligkeit dermalen, avo nicht ganz unmöglich, doch so
erschwert ist, dass dem Bedürfnis der Oratoren dadurch
unmöglich gesteuert werden kann. Durch eigene Boten oder
besondere Gelegenheiten, vermittelst Avelcher die von dem Herrn
Nuntius erwähnten Kommunikationen geschehen sein mögen,
kann dieser Zweck nicht erreicht werden.

Ich bin mit grosser Hochschätzung des Avürdigen Herrn
Gcneral-Viearius wohlgeneigter Freund von ganzem Herzen

Aschaffenburg, den 27. Februar 1811.

Karl, Grossherzog.

3.

Antwort des Herrn Generalvikars von Konstanz, Freiherrn von
Wessenberg, an des Herrn Nuntius in Luzern E.rcellenz.

Excellentissime, Illustrissime ac Reverendissime
D. D. Nuntic apostolice!

Ad mentem et speciale mandatum Eminentissimi Praesulis,
cujus in negotiis spiritualibus hujtts Dicecesis Constantiensis
vices mihi commissa? sunt, officii mei est, Excellentia* Tuae

Illustrissimae ac Reverendissima? maximum dolorem manifestare,
quod littera?, caoterum venerandissima? sub dato 26. Januarii
ad me data?, jtuisdictionem Episcopatui essentialiter inhaerentem
in dubitun vocent.

Notum est omnibus, Summum Pontiflcem in iis angustiis
versari, quae recursttm ad Eumdem pridem in dispensationibus
reservTatis usitatum, si non omnino impediunt, saltem adeo diffi-
cilem reddunt, ut ab Episcopis, quos posuit Spiritus Sanctus

b Si ea tempora iiicidant, ut regendt« Ecclesiœ nécessitas Episcopo a

regulis recentioribus discedore cogat, nihil vetat, quominus jus naturale
et divinum omissis formulis, quse jure novo prœscriptse sunt, locum habeat,

exempli causa: si sedis Romana; vacatio per niultos annos protraheretur, si

liostium armis obsessa tenerentur itinera, ita, ut secure Eomanus Pontifex
adiri non posset, aut, si qui alii similes aut graviores casus incidcreut,
jure divino aut antiquo ilio jure ecclesiastico admiiiistranda esset Ecclesia.

De Marca, de Concordia Sacerdotii et Imperii. Lib. Ill, cap. 2, n. tì.



— 583 —

regere ecclesiam dei, etiam ejusmodi necessitudinibus gregis sui
satisfieri debeaf.

Sic agendi non solum facultas competit Episcopis, sed et
obligatio sacra ineumbit. Gerte neminem magis quam Eminen-
tiam Suam, cujus vices in hac dicecesi gero, et me ipsum dolet,
quod Stimmi Pontificis res ita se habent. Quotidie preces ar-
dentissima? ad invisibilem Ecclesia^ Rectorcm etiam in hac
dicecesi assurgunt, ut Pio VII. et universa? ecclesia) consulere
dignetur.

Quoad \Tero remotis impedimentis immediatus, certus, et

promptus ad Suam Sanctitatem recursus restituetur, ordinariatus
Constantiensis in omnibus viam sequetur, quam Sacra? Scriptura?,
Episcopatus essentia, antiquissima disciplina et conciliorum
generalium decreta indicant et praescribunt.

Quod vrerba: „Ex auctoritate apostolica delegata1-1- attinet,
qua? in decreto sa^cularisationis P. Gregorii Grüninger Ord. S.

Francisci Capucinorum professi Excellentiam Tuam Illustriss. et
Re\Terendiss. offendisse vbdentur, candide fateor, ea omnino
superflua fuisse, cum potestas ordinaria iis non indigucrit. Inde
in posterum ea formula non amplius adhibebitur, bene vero
illa, quod ejusmodi dispensationes sede pontificia impedita ab
ordinariato Episcopali concessa? fuerint, subrogabitur.

Rogo Excellentiam Tuam Illustriss. et Reverendiss., ut
sensus hic expositos benigne recipere velit, et ordinatui Con-
stantiensi non deneget fiduciam, ei universalis ecclesia? legum
observantiam apprime cordi esse.

Cum summo venerationis cultu permaneo Excellentia? Tua?

Illustr. et Reverendmae S.

Constantia?, 18. Martii 1811.

J. H. L. B. de Wessenberg, Vie. glis.

II. — Le P. Lagrange et la Critique biblique.
Dans les discussions actuelles entre théologiens de l'Eglise

romaine, les choses se passent ainsi: Les uns, traditionnistes
aveugles et obstinés, disent: Maintenons nos traditions fermement,

sans quoi nous sommes perdus; donc toute cette jeune
école qui veut faire du neuf en histoire, en exégèse, en dog-



— 584 —

matique, est hérétique, et traitons-la comme telle. Condamnons
les Loisy, les Houtin, etc. Ainsi parlent les Rumeau, évêque
d'Angers, les Richard, archevêque cle Paris, etc. — D'autres
disent : Oui, la tradition est bonne, mais il y a tradition et
tradition ; la science aussi est bonne ; il faut les concilier. Des
découvertes nouvelles s'imposent en histoire, en exégèse, en

théologie; soyons de notre temps, sans quoi nous sommes
perdus; du reste, l'Eglise a toujours évolué, donc l'évolution
doit être notre grand principe et notre méthode ; relisez St.
Vincent cle Lérins, etc. Ainsi parlent les Mignot d'Albi, etc. —
Enfin, d'autres, pour mettre fin à ce conflit, disent: C'est très
simple, allons à Rome, là est l'Eglise, là est l'autorité ; que le

pape infaillible parle, et tout est fini. — Et le pape parle ;

et ceux auxquels il donne raison le portent aux nues, et parmi
les condamnés les uns se soumettent, plus ou moins sincèrement,

et les autres ou se taisent sans se soumettre, ou se retirent
en disant : Los von Rom.

L'unité de l'Eglise romaine actuelle consiste donc, avant
que le pape ait parlé, en un tintamarre en trois parties, et,

après que le pape a parlé, en un silence sépulcral.
Dans ce système ou ce modus agendi, quelle est la place

faite à la science? On la voit très nettement marquée dans

le second groupe, à la condition toutefois qu'on y pratique
les vraies méthodes de saine critique et de saine exégèse. Mais

on doit avouer que ce n'est pas ce second groupe qui triomphe;
car le dernier mot est au troisième, à celui qui en appelle à

Rome comme juge suprême des controArerses. Ici, tout est bien

pour ceux qui croient que le pape est vraiment infaillible, et

que les théologiens de sa curie suivent réellement les méthodes

scientifiques ; mais ceux qui, au contraire, regardent le pape
comme un pauvre Italien, élevé à l'italienne, très fin, mais très

ignorant des questions discutées et en tout cas ne les jugeant

que d'après ses propres intérêts ; ceux qui savent ce qui se

passe dans les congrégations romaines et qui ne peuvent
accepter comme scientifiques les colossales erreurs qui s'y

enseignent, ceux-là, dis-je, ne peuvent que condamner, au nom
de la science, le système romain. Affirmer que le dogme romain

prime et règle la science, c'est rendre ce dogme odieux et

inacceptable, comme c'est rendre la force odieuse et inacceptable

lorsqu'on affirme qu'elle prime le droit.



— 585 —

Ces remarques faites, arrivons aux ouvrages du P. Lagrange.
L'auteur est manifestement du deuxième groupe, mais aussi
du troisième. Il y a deux hommes en lui : d'une part, l'historien
et l'exégète, et, d'autre part, le fils soumis de la papauté. Le
P. Lagrange, en dernière analyse, en appelle toujours au jugement

de l'Eglise. S'il entendait par l'Eglise non pas seulement
la hiérarchie, mais la véritable Eglise universelle; s'il entendait
par l'autorité de l'Eglise, non pas la férule arbitraire de Rome
ou des évoques, mais le «témoignage uniA-ersel, constant et
unanime des Eglises chrétiennes», lequel est le seul critérium
catholique pour discerner ce qui est dogme et ce qui n'est
pas dogme, alors nous serions de son avis : car tel est le Arrai

catholicisme, celui de l'ancienne Eglise. Mais il ne faut pas
s'y méprendre, lorsqu'il invoque l'autorité de l'Eglise comme
étant le dernier mot de la science théologique '), c'est bien du

prétendu chef de l'Eglise, du pape, qu'il Areut parler3). Ici
nous ne saurions lui donner raison ; nous prenons, au contraire,
la liberté de lui faire remarquer que la prétendue autorité de

l'Eglise dans le sens où il l'entend, et surtout la prétendue
autorité qu'il attribue au pape et aux congrégations romaines,
reposent sur une fausse exégèse des textes du N. T. et sur
une fausse interprétation des textes des Pères. Lorsqu'il voudra
bien faire cette étude impartialement, il sera vite convaincu,
ainsi que les théologiens loyaux qui l'ont faite avant lui.

Laissons donc de côté toutes les parties erronées de ses

œuvres, celles où il veut défendre les erreurs romaines sous

prétexte que ce sont des doctrines catholiques ; le fait est

qu'elles violent la catholicité du témoignage ou de l'enseignement

chrétien. Ne voyons que les parties sages, ATaies et très
belles, celles cle l'historien indépendant, qui en appelle à la
droite raison, à l'exégèse rationnelle, à la critique positive et

scientifique. Ici nous avons largement à glaner, et nous ne

devons pas ménager les éloges au perspicace auteur.

C'est avec joie qu'on l'applaudit, lorsqu'il dit, par exemple:
«La critique biblique, telle qu'elle peut et doit être pratiquée
parmi nous, selon la méthode historique, c'est tout notre but »

(p. H). _ « Non, il n'est pas d'esclavage plus lourd que celui de

b La Méthode historique, pp. 19, 43i 52> 69t 7b etc- > Paris) Lecoiïre> *9°3-

b Pages 5, 51, 122, 144, etc.



— 586 —

la lettre lorsqu'il s'agit de la vérité religieuse. A la lettre qui
tue, St. Paul opposait déjà l'Esprit qui vivifie. Cet esprit,
c'est sans doute avant tout l'Esprit-Saint qui assiste l'Eglise,
mais c'est aussi la raison naturelle... Les théologiens suivent
le mouvement général de la raison et ne se soucient pas
d'opposer à ses vues légitimes un texte étroitement compris
(p. 14-15)... Nous le concédons volontiers. Si donc vous pouA'ez
garantir que votre critique sera toujours conforme à la droite
raison, prenez la liberté et usez de l'autonomie. Quel chrétien
pourrait craindre qu'une critique rationnelle soit jamais un danger
pour la foi': » (p. 18). Excellent; mais alors pourquoi le P. La-

grange en appelle-t-il, en dernier ressort, à la critique de Rome?
Le P. Lagrange, qui est Gascon, voudrait-il nous faire croire
que la critique romaine est essentiellement rationnelle par cela
même qu'elle est romaine? Ni l'exégèse scientifique, ni l'histoire
scientifique ne lui donneraient raison.

Le P. Lagrange doit être approuvé, lorsqu'il enseigne que
les évangélistes n'ont pas eu «la candeur» qu'on leur a souvent
supposée ; qu'ils n'ont pas été « de simples miroirs réflecteurs »

(p. 25) ; que « chacun poursuivait un but qui devait donc forcément

donner à sa pensée son caractère et son empreinte». Il
dit de Luc: «Nous ne pouA'ons nier qu'il se place au point de

vue des gentils auxquels il s'adresse, et que ce souci seul l'oblige
parfois à donner aux faits une physionomie spéciale » (p. 26).

C'est très exact, mais aussi plein de conséquences que le P.

Lagrange ne tire pas, et qu'il faudra cependant rationnellement
tirer. — Et encore (p. 26) : « Dans S. Luc, on voit déjà s'esquisser
les traits d'une communauté de gentils; dans S.Jean, c'est la

divinité cle Jésus qui donne à tout son sens et sa sève. Ils
reflètent moins directement la parole matérielle de Jésus, telle

qu'elle est sortie de ses lèArres, mais nous savons mieux ainsi

comment elle a été reçue de ses disciples 11 faut de bon cœur

renoncer à limpossible. Puisque Jésus n'a pas lui-même fixé

son enseignement par écrit, il était impossible que les termes

en fussent toujours conservés d'une façon mathématique. Ceux

des évangélistes sont en partie empruntés à l'Eglise et rendus

à l'Eglise ; elle les fournit et elle les accepte ; l'auteur lui-même

y a mis de sa pensée, mais l'Eglise y reconnaît la sienne qu'elle
sait être celle de Jésus. »



— 587 —

Excellente, la réplique du Père Lagrange à A. Sabatier
(l'auteur de Y Esquisse) : « Il n'est pas nécessaire d'être très érudit
pour savoir que l'histoire évangélique a précédé les conciles ;

mais la confiance du cœur en Jésus n'aurait jamais produit
le dogme des deux natures si cette confiance n'avait été motivée
par la divinité de Jésus, reconnue de la première génération
chrétienne» (p. 42). J'ajouterai que ce n'est pas la «confiance»
des premiers chrétiens qui a produit le dogme des deux natures,
mais que ce dogme est clairement contenu dans les enseignements

mêmes du Christ; et ce dogme n'est dogme que parce
qu'il a été enseigné par le Christ même.

Excellente aussi, la notion qu'il a donnée de la religion
primitive d'Israël et de sa supériorité sur les religions des
Cananéens et des Assyriens (p. 57-67). Il est aussi dans le vrai,
lorsqu'il dit: «Je n'hésite pas à le dire, l'étude historique, très
attentive et très critique, mettra de plus en plus en lumière
l'action surnaturelle de Dieu » (p. 66). Rendons-lui justice d'avoir
osé dire que la majestueuse esquisse de Bossuet est « artificielle »

(p. 59), et d'avoir relevé les procédés arbitraires et non
scientifiques des critiques qui abusent de l'animisme et du totémisme
(p. 60-61).

Que de conclusions très pratiques à tirer de la troisième
Conférence sur la nature et l'étendue de l'inspiration biblique
Elle est pleine de choses et d'aveux implicites, tous d'une
extrême gravité.

Bref, le P. Lagrange a raison, lorsqu'il plaide la cause de

l'exégèse éclairée par la véritable histoire. Mais il oublie trop
facilement que le dogme n'est qu'un fait en même temps qu'une
doctrine : un fait, parce qu'il a été enseigné effectivement par
J.-C, et que, s'il n'avait pas été enseigné par J.-C, il ne serait
pas un dogme. La formule dite dogmatique, rédigée par tel
concile, n'est pas le dogme ; le dogme est dans la doctrine et

non dans les mots. Le P. Lagrange dit (p. 43) : « Comme
catholiques, nous acceptons le dogme avec toutes les formules que
lui donne l'autorité de l'Eglise; comme exégétes, nous nous
efforçons de le saisir dans sa précision historique. » Si je
comprends bien, cela signifie que le véritable exégète doit saisir,
sous les formules ou dans les formules en question, la signification

exacte du dogme même, d'après l'histoire positive. Très
bien. Donc, on le voit, la constatation du dogme est avant



— 588 —

tout une question de fait ; sa vraie signification relève de l'histoire,
en ce sens que c'est l'histoire qui indique ce qu'il a été dès
le principe. Et lorsque cette constatation est faite, il n'y a plus
à le changer; la fameuse évolution dont on parie tant
maintenant (pour essayer cle justifier les évolutions et les malversations

de l'Eglise romaine), ne saurait être qu'une
explication plus philosophique, plus scientifique, plus vraie, du
dogme primitif, lequel doit rester toujours le même clans sa

simplicité première, et ne doit être ni agrandi, ni amoindri, ni
dénaturé ; quod est est ; sic, sic, non, non. Donc, ce ne sont
pas les dogmatistes qui doivent imposer leurs éArolutions aux
historiens et aux exégètes ; ce sont ceux-ci, au contraire, qui
doiA'ent dire aux dogmatistes : < Voilà quel a été le dogme
primitif; expliquez-le suivant votre science, mais n'y touchez

pas, car il n'est pas votre propriété ; et vos explications ne
seront jamais des dogmes; acceptées aujourd'hui, elles seront
sans doute remplacées demain par de meilleures, et ainsi de

suite; l'évolution n'est pas dans l'objectivité même des dogmes,
qui doivent être immuables, mais uniquement clans les
explications que notre esprit subjectif en donne lui-même. Toute
l'autorité do l'Eglise consiste à garder le dépôt des dogmes,
et non à le grossir en transformant les spéculations des
dogmatistes en dogmes. » Aussi ne puis-je comprendre le P. Lagrange
lorsqu'il dit (p. 219) : «La méthode historique devra respecter
le dogme et l'autorité de l'Eglise. » N'est-ce pas une contradiction

formelle? Car, si le devoir de l'exégète et de l'historien
est de « saisir le dogme dans sa précision historique », comment
est-il aussi de respecter la prétendue autorité de l'Eglise, c'est-

à-dire, dans le langage du P. Lagrange, la prétendue autorité
du pape et des «formules» papales? Ce sont celles-ci qui
doivent releAœr du témoignage historique des Eglises chrétiennes.
On v^oit, par cette contradiction, comment les exégètes historiens
qui veulent être indépendants dans l'Eglise romaine, ne peuvent
pas sauvegarder tous les droits de la science, parce que la

barrière des formules dogmatiques romaines et l'autorité du

pape les arrêtent dans toutes les questions.
La grande erreur de l'Eglise romaine est non seulement de

museler la science, l'exégèse et l'histoire, mais encore de

s'adjuger le droit de transformer les opinions de ses dogmatistes
en dogmes, transformation qui n'est qu'une dénaturation du



— 589 —

divin par la mixtion de l'humain. Nous demandons à cette
Eglise le dépôt du divin, et elle nous donne ses élucubrations
humaines. Illusion et mensonge

Il Am de soi que le P. Lagrange ne peut pas avouer ces
faits. Cependant n'en a-t-il pas quelque soupçon, lorsqu'il dit:
«Tout ce qu'on peut concéder ici, c'est que le scrupule
dogmatique est devenu aA-ec le temps plus impressionnable et plus
intolérant. On a adouci des termes qui ne paraissaient pas
assez respectueux pour la divinité ou assez conformes à la
stricte exactitude des formules dogmatiques. Nous ne songeons
pas à le nier. C'est une enquête à poursuivre. Mais si ces
exigences n'existaient pas dès le début, si l'Eglise, encore sous
la main des apôtres, avait plus de réceptibilité doctrinale, si elle
ne songeait pas à réagir contre les textes, à les recenser, ou
même à les corriger, nous insistons sur l'autre côté de l'argument

» (p. 22). Je ne vois pas quel est cet autre côté de

l'argument, mais je vois très bien celui que le P. Lagrange vient
de décrire, et je le trouve très significatif. Car, d'après ces

aveux, il conste que, dès le début, l'Eglise a été très réceptible,
très tolérante, et que, plus tard seulement, ou a adouci
réagi, recensé, coirigé. Qui est cet on? N'aurait-il pas mieux
valu rester sous la main des apôtres, comme dit le P. Lagrange,
que cle passer sous celle de On? On, c'est, disons-le clairement,

l'Eglise de Rome, ou plutôt la hiérarchie romaine ; mais
ce n'est pas l'Eglise uniA'erselle, ce n'est pas le témoignage
universel, constant et unanime des Eglises chrétiennes ; et, dès

lors, On n'a aucune valeur dogmatique aux yeux du véritable
catholique (universel). Lorsque le P. Lagrange dit (p. 57): «Un
catholique a le sentiment de sa responsabilité », c'est charmant
de sincérité. Nous ne cloutons aucunement de celle du Père.
Mais il y a catholique et catholique. Le catholique qui a le
sentiment de sa responsabilité, est celui qui a le sentiment
de sa catholicité, c'est-à-dire de sa dépendance vis-à-vis de
la vérité historique, quelle qu'elle soit, et qui sent qu'il
ne doit pas la falsifier, mais s'y soumettre. Quant aux catholiques

qui croient que le catholicisme consiste à se soumettre
aveuglément et passivement à la prétendue autorité de Rome,
ils ne sa\Tent plus ce qu'est le catholicisme, ils sacrifient
Yorbem à l'urbi, le divin à l'humain, la foi de la conscience et
de la raison à la discipline extérieure et machinale: ils n'ont



— 590 —

plus le sentiment de leur responsabilité, et de fait ils ont
abdiqué cette responsabilité dans celle du pape, leur chef. « Tant
pis pour lui, s'il se trompe, disent-ils pour se consoler; ce sera
sa faute, et non la mienne »

Donc les ouvrages du P. Lagrange sont extrêmement
suggestifs, dès qu'il parle comme historien et exégète indépendant.
J'engage vivement les lecteurs à les étudier: les vérités y sont
plus nombreuses que les erreurs ; celles-là y sont claires, celles-ci
mal défendues et très faciles à réfuter. E. Michaud.

III. The Patriarch of Constantinople and the English
Church.

— The Guardian, May lb, 1903, said: ''The Patriarch of

Constantinople has replied to the Archbishop of Canterbury's
letter in terms Avhich gfvc clear proof of his goodwill towards
the Church of England and his appreciation of her position.
His letter, which avc print to-day in our account of the
proceedings of Convocation, speaks of the desirability of finding
a platform (nsêiov ófiaXòv) for mutual friendly approach on the

part of the different Christian Churches, and declares that he

has nrvited the judgment of the orthodox Churches as to the
methods by Avhich such a platform may be prepared. The
action of the Patriarch will be watched with sympathetic
interest in England."

Convocation of Canterbury. Tuesday, May 12th. Upper House.

The President said that on the occasion of his appointment

to the archbishopric he received a telegram of warm
greeting from the Patriarch of Constantinople. He acknowledged
the message by telegraph, and subsequently Avrote e formal
letter to the Patriarch. He had iioav received a reply which,
he thought, the House Avould Avish to hear read, in token of

their respect to the Church of Avhich the Patriarch Avas the

ecclesiastical head. It seemed desirable that the letter should

be recorded in the minutes of the House.
The folloAving letter Avas then read:—



— 591 —

Seal " Patriarchate of Constantinople ".
'•No. 1, 1292.
" ^ Most reverend Randall Thomas, Lord Archbishop of

Canterbury and Primate of All England, most dearly beloved
by us in Christ our Good, grace be to you and peace from
God our Father and the Lord Jesus Christ. It gave us heartfelt

joy to receive from the hands of the reverend priest Mark
Swabey the highly esteemed letter Avhich contained the happy
news of your Grace's election to the most eminent hierarchical
dignity of Archbishop of Canterbury, Primate of All England
and Metropolitan, and of your confirmation and enthronement,
by the Providence of God and in accordance with ancient practice

; and likewise the holy Synod of the most reverend
Metropolitans which Avas about us was delighted with the official
reading of your letters, which took place during their session,
and with the enrolment of them in our Acts. It afforded us

great satisfaction not only to observe the delicate kindness
with which you issued your letter, describing these auspicious
events, on the very day of your enthronement, but also the
revelation of your Christian heart full of evangelical love and
of desire for the avancement of the friendly relations already
happily existing betAveen our Churches, and for action in
reference to the promotion of a more general programme in
consonance with the resolutios of a conference of Bishops, of
which you were pleased to subjoin a copy written in Greek.
It therefore makes us happy to reply that avc rejoice with
you from the centre of our soul and pray God from the bottom
of our heart that He may strengthen and confirm you by Llis

all-invigorating help in the holy, exalted, and anxious office
to which He has called you as your qualifications and your
previous distinguished services deserve : and next, we give you
due thanks for the expression of your good will towards the
Great Church of Christ Avhich is Avith us here in Constantinople,
and towards all the other sister autocephalous orthodox holy
Churches of God, and for your admirable desire for friendly
intercommunion (smxoivwvia) with them. We assure your Grace
that these kind and benevolent expressions find a deep and
hearty echo on our part, inasmuch as they agree both A\ith
the spirit of our oavit orthodox Church, and with our oavii
private inmost desire to co-operate as far as we can with the



— 592 —

Divinely given command. For from the earliest times our Church
prays and supplicates in every one of its solemn services for
the union of all the Churches : Avhcreforo avo saAV Avith pleasure
that this prayer, so pleasing to God, was described in the
resolutions of the Lambeth Conference as the duty of every
Christian of the Anglican Church. This holy purpose formed
a favourite subject of our own meditation during the first
period of our patriarchate twenty-three years ago, and iioav,
Avhen, having been called to this office a second time, avc haA'e

giA'cn our assiduous attention to the subject, avc have imbted
the brotherly judgment of all the orthodox Churches as on
other ecclesiastical questions so particularly on this— namely
wheter they think it opportune to consider Iioav Ave may
prepare a platform for mutual friendly approach on the part of
the different Christian Churches (rvéó'iov òfjiaXàv yiXixijç dfiotßaiac
TTgaasXâasMç xwv diaipógwv ygiaxtavixwv 'ExxXqaiwv). For this cause,
since Ave concur in the same holy Evangelical desire, we
readily Avelcome and highly value the continuance and further
deAxelopment of the friendly relation and intercommunion (sm-
xoivwvia) between the hierarchy of the two Churches, from
which we may truly expect mutual advantage, and we shall
ever show ourselves zealous in this Avork. For ,Love is the

fulfilling of the law,' as the heaven-mountiug Paul says, and

,Love eclifieth'. In conclusion, praying that your Grace may
enjoy unbroken health for a long period of years for the
fulfilment of the high ministry committed to you, avc again salute

your Grace with love unfeigned in Christ Jesus our Lord.
"In the year 1903, March 11th.

|Autograph Signature. |

" With all respect and affection to your Grace,
Most sincerely yours in Christ Jesus,

^ Joachim of Constantinople. "
The President said that the foregoing Avas a translation,

the original being in Greek
The Bishop of Salisbury proposed that the letter be entered

on the minutes of the House, both in Greek and in English.

It Avould be interesting for the future that the Greek original
should appear in the records of the House.

The motion was seconded by the Bishop of London and

carried.



— 593 -

— The Church Times, May 29, 1903, said: "Officially there
has been no recognition of the English Church by the Orthodox
Churches of the East and the English Church is regarded as

part of the Western Church which has ben cut off from
communion by the East. But there have, especially of recent years,
been many acts of friendly intercourse between the Russian
and Greek Churches and the Church in England, which have

gone far towards closer intercourse on the part of these
officially separated Churches. Some of the publications of the
Eastern Church Association (Rivingtons) would afford you much
interesting information. "

— Mr. Teknopoulos, in the Henosis Ecclesion, said : The
advantages which the Old Catholic Church possesses are as
follows: "Firstly she includes among her members men of
great scientific, moral, and social value and power. Secondly,
many European Governments help her in her doings. Thirdly,
she enjoys the great favour and lov^e of all the Eastern
Orthodox and Anglican Churches. Fourthly, she, living in the
heart of Europe, is in direct contact with all other heretic
Churches, and hence knoAvs Aveil how to deal Avith them, either
teaching, or if necessary, fighting them. Fifthly and lastly, she,
being in very liberal and flourishing countries, like Germany,
SAvitzerland, Holland, Austria, America, enjoys all those advantages

AAdiich are most necessary and useful for the performance
of her mission, and which unhappily the Eastern Churches not
having, they are iosing much, not being able to execute all
they know and desire to do in regard to their own mission,
as mother Churches. These, then, are the advantages Avhich at
present the Old Catholic Church possesses, and Avhich, as
important ones, make us also very hopeful and optimistic, that
in time, by the help of God, she will be able to perform her
sacred mission in this direction. "


	Variétés

