
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Quelques considérations supplémentaires à l'article précédent

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


574

QUELQUES CONSIDÉRATIONS
SUPPLÉMENTAIRES A L'ARTICLE PRÉCÉDENT.

Le professeur SAvetloff ne s'arrête plus aux deux questions
qui, il n'y a pas longtemps encore, occupaient nos théologiens:
le Filioque et la transsubstantiation. Il dit avec raison qu'elles
sont résolues définitivement. Bn effet, que pourrait-on ajouter
à la savante étude du défunt professeur Bolotoff sur le Filioque?
N'étant plus considéré comme dogme, étant tenu, comme dans
les premiers siècles de l'ère chrétienne, pour une opinion
théologique facultative, le Filioque ne saurait plus être un « impe-
climentum dirimens » à l'union de nos Eglises. Encore moins
la transsubstantiation Il est de fait que ce terme, inconnu de

l'Eglise œcuménique et qui ne se trouve ni dans nos livres
liturgiques, ni dans les catéchismes de Platon, ni dans ceux
de Philarète (jusqu'aux années trente du XIXe siècle), ne saurait

être un obstacle ; d'autant plus que les anciens-catholiques,
en parlant de la sainte communion, répètent exactement les

paroles employées dans nos catéchismes : « Sous l'aspect du

pain et du vin, le communiant reçoit le Seigneur lui-même,
son corps et son sang. » Ils ajoutent clans leurs explications :

vere, realiter et substantialiter, et cela, clans le sens même de

la tradition et des Saints Pères. Remarquons encore que, tout
dernièrement, le terme « transsubstantiation » a été élagué du

rite de réception des hétérodoxes dans le sein de l'Eglise russe,
même quand ces hétérodoxes sont protestants. N'est-il pas
évident que M. SAvetloff a parfaitement raison de dire que ces

deux questions sont définitivement ATidées

Examinons maintenant la nouvelle « difficulté » qui surgit.
Elle a trait à la manière de comprendre les rapports entre

l'Eglise œcuménique des premiers siècles, d'un côté, et les

Eglises orthodoxes et anciennes-catholiques, de l'autre. J'ose
affirmer que cette prétendue difficulté n'est qu'un malentendu



— 575 —

qu'il était difficile, il est vrai, de prévoir. Quelques théologiens
russes, en étudiant le « Nochmals zur Verständigung », ont cru
y trouver l'idée que les anciens-catholiques n'admettaient pas
la complète orthodoxie de notre Eglise. C'est absolument faux.
Les anciens-catholiques ont toujours admis la complète orthodoxie

de notre dogme. Si cela n'était pas le cas, pour quelle
raison seraient-ils entrés en pourparlers avec nous concernant
l'union de nos Eglises? 11 est vrai que, jusqu'à présent, la
hiérarchie russe n'a pas été saisie d'une proposition, émanant
de la hiérarchie ancienne-catholique, de l'union de nos Eglises,
mais cela s'explique par la simple raison que, avant de faire
cette démarche, les anciens-catholiques voulaient que l'unité
de la doctrine dogmatique de nos deux Eglises fût dûment
constatée. C'est ce à quoi l'on travaille.

Ce que les anciens-catholiques ont dit dans le « Nochmals
zur Verständigung » est tout autre chose. Ils n'ont nullement
nié l'orthodoxie de notre dogme, ils n'ont jamais dit que nous
n'étions pas orthodoxes, mais ils disent que, en dehors de nos
quinze Eglises autocéphales, il y avait, ou il pouvait y avoir
encore d'autres orthodoxes; ils disent que nos Eglises
n'embrassent pas tout le monde de l'orthodoxie; ceci est tout différent

et n'est nullement une question de doctrine, mais une
question de fait, qui n'a pas d'importance et qui est tout
académique. Qu'il y ait dans telle ou telle ville un homme, qui,
sans se réunir à l'une des Eglises orthodoxes de l'Orient ou
de l'Occident reste, pour n'importe quelle raison, dans son
coin, tout en admettant la vérité de la doctrine orthodoxe
même, en façonnant sa vie conformément à cette doctrine, quel
mal y a-t-il à admettre ce fait, s'il nous est prouvé, à admettre
même que, au lieu d'un seul, il y ait des milliers de gens de

cette espèce Au jugement dernier Dieu les jugera et décidera
s'ils appartiennent à son troupeau ou non. Je le répète, c'est
une question sans importance, et, à moins d'être un ergoteur,
un théologien russe n'aura aucune raison de se croire obligé
de combattre la possibilité de ce fait. Ce qui m'importe, c'est
qu'on me trouve orthodoxe. Si on en trouve d'autres, tant
mieux! Voilà tout!

Les théologiens qui se fâchent à l'idée qu'ils ne sont pas
seuls à être orthodoxes, me rappellent un de mes amis (un

prêtre) qui s'indignait à l'idée que, excepté notre minuscule



— 5/6 —

planète, les autres planètes aussi étaient peuplées, ou
pouvaient être peuplées par des êtres humains, ou du moins des
êtres ayant comme nous une âme, pouvant, exactement comme
nous, mériter le salut éternel. Cet ami n'était évidemment pas
fort en astronomie. Eh bien, les théologiens qui s'indignent à

l'idée que, en dehors de leurs Eglises, il peut y avoir d'autres
chrétiens, croyant et agissant exactement comme eux-mêmes,
tout aussi dignes qu'eux de la grâce divine, prouvent
incontestablement qu'ils ne sont pas forts en théologie. J'admets
parfaitement que, si les anciens-catholiques voulaient faire entrer
subrepticement dans le giron de l'Eglise orthodoxe des gens
dont la doctrine dogmatique est entachée d'hérésie, il faudrait
leur donner un énergique refus, mais cela n'est nullement le

cas que l'on prétend voir dans le «Nochmals».
J'avoue que, personnellement, je ne comprends pas trop

ces chrétiens qui professent la doctrine orthodoxe et restent
sans parler ni agir; je ne comprends pas qu'ils puissent
professer une doctrine antipapale, tout en restant dans l'Eglise du

pape sans protester; ce doivent être des gens bien tièdes ou
bien peureux mais cela ne m'empêche nullement d'admettre
la possibilité de leur existence, et cette admission ne contredit
en rien le respect et l'amour que j'ai pour mon Eglise. C'est
à Dieu de les juger, non à moi Pourtant clans le numéro du

« Messager » cité par le professeur Swetloff, il y a encore autre
chose : il y a une idée qui, tout en étant énoncée d'une façon

peu claire et peu accentuée, n'en offre pas moins matière à

discussion. Il semble que l'auteur suppose qu'il ne suffit pas
aux anciens-catholiques d'être absolument orthodoxes ; qu'aArant
de potHroir être reconnus comme tels, ils doivent non seulement

prouAœr scientifiquement leur orthodoxie, mais encore
faire je ne sais quelle démarche, la valeur chrétienne de l'Eglise
romaine qu'ils ont quittée étant douteuse. Je puis me tromper,
mais il me semble que l'auteur de l'article se demande si les

catholiques-romains sont chrétiens ou non? Si c'est le cas, ce

théologien, comme le dit justement M. SAvetloff, se place sulle

terrain mouvant de M. Gousseff et se met en contradiction
ouverte avec nos théologiens les plus célèbres, cités dans
l'article précédent, en commençant par le métropolitain Philarète,
dont on trouve de si nombreuses et si convaincantes citations
dans le n° 42 de la «Revue internationale».



— 577 —

La question est importante et je m'y arrêterai en tâchant
de l'éclaircir. Dans cette intention, je remonte à une époque
ancienne, à l'époque des pourparlers entre le patriache Photius
et les papes Nicolas et Jean. Leur fameuse querelle était bien
plus politique que religieuse; il s'agissait beaucoup moins du

Filioque que de la Bulgarie, que le pape disputait au patriarche ;

mais ne nous occupons que de la question religieuse. Photius
accuse Rome de plusieurs errements, grands et petits. Dans
son encyclique de 867, il dit très justement : L'Occident a erré
en modifiant le symbole, en y introduisant le Filioque, un
dogme nouveau. Il condamne l'Occident et prononce contre lui
l'anathème. Rome en fait Etutant à son égard. Douze ans plus
tard (concile cle Constantinople, 879), le patriarcat et la papauté
sont en paix. Photius préside ; il déclare que le but principal
du concile est la défense cle l'alliance, de l'union avec Rome,
union que les gens haïssant le bien, veulent rompre b. A l'une
des premières séances, on lit le symbole de Nicée-Constantinople

; à la dernière, on lit la lettre du pape Jean VIII blâmant
sévèrement ceux qui modifient le symbole; bref on se sépare
en grande amitié, la paix est faite, l'union est rétablie; que
fallait-il pour qu'elle le fût? La restauration de l'unité dans
le dogme, rien d'autre. Photius a-t-il mis en doute la A'alidité
des sacrements occidentaux? la validité des ordinations? A-t-il
affirmé que les occidentaux n'étaient pas des chrétiens? A-t-il
exigé qu'ils fissent d'abord un acte de contrition, qu'ils
s'annexassent à l'Eglise d'Orient comme des ex-hérétiques? Non,
rien de tout cela! Puisque vous n'errez plus (dans votre dogme),
dit-il, nous sommes de nouveau frères, de nouveau «un».

Eh bien, que font dix siècles plus tard les anciens-catholiques?

Exactement ce que firent les occidentaux au concile
de Constantinople. Au rejet du Filioque comme dogme, ils
ajoutent encore le rejet de l'infaillibilité du pape, des

indulgences, etc. Mais, cela fait, que peuvent-ils faire encore?

que peut-on leur demander? Rien, il me semble.
Faisons une supposition impossible; supposons que l'Eglise

catholique-romaine vienne à nous et nous dise: Nous,
catholiques-romains, nous voulons rétablir l'ancienne union de nos

b Le grand patriarche n'évitait pas les termes même énergiques, quand il
s'agissait de défendre la vérité ; oui, ce sont des ha'isseurs du bien (ou des aveugles f)
ceux qui empêchent l'union, la paix de l'Eglise,



— 578 —

Eglises, nous Aroulons revenir à l'ancienne unité; plus de Filioque

dans le symbole, plus d'infaillibilité papale, plus
d'indulgences, etc.... nous annulons solennellement les anathèmes que
nous aA^ons lancés contre vous, soyons de nouveau amis, cle

nouveau frères! Pour quelle raison, pour quel motif, sous quel
prétexte, pourrions-nous, orientaux, refuser l'offre des
occidentaux? Qu'aurions-nous dû faire? A moins d'être frappés de

cécité, nous aurions certainement dû imiter Photius ; hautement,
joyeusement, la paix dans le cœur, nous aurions dit: Oui! Eh
bien, ce que ne fait pas toute l'Eglise occidentale, une partie
de cette Eglise le fait Les anciens-catholiques le font. Quelle
raison aurions-nous, avons-nous de ne pas répéter cette même
affirmation, cette bonne et cette équitable parole, si profondément

chrétienne, à une partie de l'Eglise occidentale qui nous
tend la main?

Pavlovsk, le 30 mai 1903. A. Kiréeff.


	Quelques considérations supplémentaires à l'article précédent

