Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Quelgues considérations supplémentaires a l'article précédent
Autor: Kiréeff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES CONSIDERATIONS

SUPPLEMENTAIRES A L’ARTICLE PRECEDENT.

Le professeur Swetloff ne s’arréte plus aux deux questions
qui, il n'y a pas longtemps encore, occupaient nos théologiens:
le Filiogque et la transsubstantiation. Il dit avec raison qu'elles
sont résolues définitivement. En effet, que pourrait-on ajouter
a4 la savante étude du défunt professeur Bolotoft sur le Filiogie?
N’¢étant plus considéré comme dogme, étant tenu, comme dans
les premiers sieécles de l'ére chrétienne, pour une opinion théo-
logique facultative, le Filioque ne saurait plus étre un «impe-
dimentum dirimens» a 'union de nos Eglises. Encore moins
la transsubstantiation! Il est de fait que ce terme, inconnu de
I'Eglise cecuménique et qui ne se trouve ni dans nos livres
liturgiques, ni dans les catéchismes de Platon, ni dans ceux
de Philarete (jusqu'aux années trente du XIX°® siecle), ne sau-
rait étre un obstacle; d’autant plus que les anciens-catholiques,
en parlant de la sainte communion, répeétent exactement les
paroles employées dans nos catéchismes: «Sous laspect du
pain et du vin, le communiant reg¢oit le Seigneur lui-méme,
son corps et son sang.» lls ajoutent dans leurs explications:
vere, realiter et substantialiter, et cela, dans le sens méme de
la tradition et des Saints Peres. Remarquons encore que, tout
dernierement, le terme «transsubstantiation» a été élagué du
rite de réception des hétérodoxes dans le sein de I'Eglise russe,
méme quand ces hétérodoxes sont protestants. N’est-il pas
¢vident que M. Swetloff a parfaitement raison de dire que ces
deux questions sont définitivement vidées?

Examinons maintenant la nouvelle «difficulté » qui surgit.
Elle a trait a la maniere de comprendre les rapports entre
I'Eglise cecuménique des premiers siecles, d'un coté, et les
Eglises orthodoxes et anciennes-catholiques, de l'autre. J'ose
affirmer que cette prétendue difficulté n’est qu'un malentendu



— b570 —

qu'il ¢tait difficile, il est vrai, de prévoir. Quelques théologiens
russes, en ¢tudiant le « Nochmals zur Verstindigung », ont cru
y trouver l'idée que les anciens-catholiques n'admettaient pas
la compléete orthodoxie de notre Eglise. C'est absolument faux.
Les anciens-catholiques ont toujours admis la complete ortho-
doxie de notre dogme. Si cela n’était pas le cas, pour quelle
raison seraient-ils entrés en pourparlers avec nous concernant
I'union de nos Eglises? 1l est vrai que, jusqu'a présent, la
hiérarchie russe n'a pas été saisie d'une proposition, émanant
de la hiérarchie ancienne-catholique, de 'union de nos Eglises,
mais cela s’explique par la simple raison que, avant de faire
cette démarche, les anciens-catholiques voulaient que l'unité
de la doctrine dogmatique de nos deux Eglises fit diment
constatée, C'est ce a quoi l'on travaille.

Ce que les anciens-catholiques ont dit dans le « Nochmals
zur Verstindigung » est tout autre chose. Ils n’ont nullement
nié 'orthodoxie de notre dogiue, ils n'ont jamais dit que nous
n'étions pas orthodoxes, mais ils disent que, en dehors de nos
quinze Eglises autocéphales, il y avait, ou il pouvait y avoir
encore d'autres orthodoxes; ils disent que nos Eglises n'em-
brassent pas fout le monde de l'orthodoxie; ceci est tout diffé-
rent et n’est nullement une question de doctrine, mais une
question de fait, qui n’a pas d'importance et qui est tout aca-
démique. Qu'il y ait dans telle ou telle ville un homme, qui,
sans se réunir & l'une des Eglises orthodoxes de I'Orient ou
de 1'0Occident reste, pour n'importe quelle raison, dans son
coin, tout en admettant la vérité de la doctrine orthodoxe
méme, en faconnant sa vie conformément a cette doctrine, quel
mal y a-t-il & admettre ce fait, s'il nous est prouvé, a admettre
méme que, au lieu d'un seul, il y ait des milliers de gens de
cette espece? Au jugement dernier Dieu les jugera et décidera
s'ils appartiennent 4 son troupeau ou non. Je le répete, c’est
une question sans importance, et, & moins d’étre un ergoteur,
un théologien russe n'aura aucune raison de se croire obligé
de combattre la possibilité de ce fail. Ce qui m'importe, c’est
qu'on me trouve orthodoxe. Si on en trouve d’autres, tant
mieux! Voila tout!

Les théologiens qui se fachent a l'idée qu’ils ne sont pas
seuls a étre orthodoxes, me rappellent un de mes amis (un
prétre) qui s'indignait a lidée que, excepté notre minuscule



planete, les autres planetes aussi ¢taient peuplées, ou pou-
vaient &tre peuplées par des étres humains, ou du moins des
etres ayant comme nous une ame, pouvant, exactement comme
nous, mériter le salut éternel. Cet ami n'était évidemment pas
fort en astronomie. Eh bien, les théologiens qui s’indignent a
I'idée que, en dehors de leurs Eglises, il peut y avoir d’autres
chrétiens, croyant et agissant exactement comme eux-mémes,
tout aussi dignes qu'eux de la grace divine, prouvent incontes-
tablement qu’ils ne sont pas forts en théologie. J'admets par-
faitement que, si les anciens-catholiques voulaient faire entrer
subrepticement dans le giron de 1'Eglise orthodoxe des gens
dont la doctrine dogmatique est entachée d’hérésie, il faudrait
leur donner un énergique refus, mais cela n'est nullement le
cas que l'on prétend voir dans le « Nochmals ».

J'avoue que, personnellement, je ne comprends pas trop
ces chrétiens qui professent la doctrine orthodoxe et restent
sans parler ni agir; je ne comprends pas qu'ils puissent pro-
fesser une doctrine antipapale, tout en restant dans 1'Eglise du
pape sans protester; ce doivent étre des gens bien tieédes ou
bien peureux ... mais cela ne m'empéche nullement d’admettre
la possibilité de leur existence, et cette admission ne contredit
en rien le respect et I'amour que j'ai pour mon Eglise. C'est
a Dieu de les juger, non a moi! Pourtant dans le numéro du
« Messager » cité par le professeur Swetloff, il y a encore autre
chose: il y a une idée qui, tout en étant €noncée d'une facon
peu claire et peu accentuée, n'en offre pas moins matiére a
discussion. Il semble que l'auteur suppose qu'il ne suffit pas
aux anciens-catholiques d’étre absolument orthodoxes; qu'avant
de pouvoir étre reconnus comme tels, ils doivent non seule-
ment prouver scientifiquement leur orthodoxie, mais encore
faire je ne sais quelle démarche, la valeur chrétienne de I’ Eglise
romaine qu’ils ont quittée ctant douteuse. Je puis me tromper,
mais il me semble que l'auteur de l'article se demande si les
catholiques-romains sont chrétiens ou non? Si c'est le cas, ce
théologien, comme le dit justement M. Swetloff, se place sur
le terrain mouvant de M. Gousseff et se met en contradiction
ouverte avec nos théologiens les plus célebres, cités dans l'ar-
ticle précédent, en commencant par le métropolitain Philarete,
dont on trouve de si nombreuses et si convaincantes citations
dans le n° 42 de la «Revue internationale ».



— 57 —

L.a question est importante et je m’y arréterai en tichant
de 1'éclaircir. Dans cette intention, je remonte a une époque
ancienne, a I'époque des pourparlers entre le patriache Photius
et les papes Nicolas et Jean. Leur fameuse querelle était bien
plus politique que religieuse; il s'agissait beaucoup moins du
Filioque que de la Bulgarie, que le pape disputait au patriarche;
mais ne nous occupons que de la question religieuse. Photius
accuse Rome de plusieurs errements, grands et petits. Dans
son encyclique de 867, il dit trés justement: L'Occident a erré
en modifiant le symbole, en y introduisant le Filiogque, un
dogme nouveau. Il condamne 1'Occident et prononce contre lui
I'anatheme. Rome en fait autant a son ¢égard. Douze ans plus
tard (concile de Constantinople, 879), le patriarcat et la papautc
sont en paix. Photius préside; il déclare que le but principal
du concile est la défense de 1'alliance, de 'union avec Rome,
union que les gens haissant le bien, veulent rompre*). A 'une
des premieéres s¢ances, on lit le symbole de Nicée-Constanti-
nople; a la derniere, on lit la lettre du pape Jean VIII blamant
séverement ceux qui modifient le symbole; bref on se sépare
en grande amitié, la paix est faite, ‘union est rétablie; que
fallait-il pour qu'elle le fat? La restauration de 'unilé dans
le dogme, rien d’autre. Photius a-t-il mis en doute la validit¢
des sacrements occidentaux? la validité des ordinations? A-t-il
affirmé que les occidentaux n’étaient pas des chrétiens? A-t-il
exigé qu'ils fissent d’abord un acte de contrition, qu'ils s’an-
nexassent a I'Eglise d’Orient comme des ex-hérétiques? Now,
rien de tout cela! Puisque vous n'errez plus (dans votre dogme),
dit-il, nous sommes de nouveau freres, de nouveau «un».

Eh bien, que font dix siecles plus tard les anciens-catho-
liques? Exactement ce que firent les occidentaux au concile
de Constantinople. Au rejet du Filioque comme dogme, ils
ajoutent encore le rejet de linfaillibilit¢é du pape, des indul-
gences, etc,... Mais, cela fait, que peuvent-ils faire encore?
que peut-on leur demander? Rien, il me semble.

Faisons une supposition impossible; supposons que 'Eglise
catholique-romaine vienne a nous et nous dise: Nous, catho-
liques-romains, nous voulons rétablir I'ancienne union de nos

) Le grand patriarche n’évitait pas les termes méme énergiques, quand il
s'agissait de défendre la vérité; oui, ce sont des kaisseurs du bien (ou des aveugles })
ceux qui empéchent 'union, la paix de I'Eglise.



— 578 —

Eglises, nous voulons revenir a 'ancienne unité; plus de Filio-
gie dans le symbole, plus d’infaillibilité papale, plus d'indul-
gences, etc.... nous annulons solennellement les anathémes que
nous avons lancés contre vous, soyons de nouveau amis, de
nouveau fréres! Pour quelle raison, pour quel motif, sous quel
prétexte, pourrions-nous, orientaux, refuser loffre des occi-
dentaux? Qu’aurions-nous da faire? A moins d'étre frappés de
cécité, nous aurions certainement dt imiter Photius; hautement,
joyeusement, la paix dans le cceur, nous aurions dit: Oui/ Eh
bien, ce que ne fait pas foule I'Eglise occidentale, une partie
de cette Eglise le fait! Les anciens-catholiques le font. Quelle
raison aurions-nous, avons-nous de ne pas répéter cette méme
affirmation, cette bonne et cette équitable parole, si profondé-
ment chrétienne, & unc partie de I'Eglise occidentale qui nous
tend la main?

Pavlovsk, 1le 30 mai 1903. A. KIREEFF.




	Quelques considérations supplémentaires à l'article précédent

