Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Un prétendu obstacle : a I'Union des Eglises ancienne-catholique et
orientale

Autor: Swetloff

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN PRETENDU OBSTACLE

A L'UNION DES EGLISES ANCIENNE-CATHOLIQUE ET ORIENTALE.

Nos lecteurs savent: 1° qu'en réponse aux attaques de M. le
professeur Gousseff, la Revue internationale de théologie (1902,
n®* 37, 38 et 39) a publié une étude intitulé¢: « Nochmals zur Ver-
standigung »; — 2° que cette ¢étude a été traduite en russe par
M. Varchiprétre Yanischeff et publice avec une préface due a sa
plume (voir notre Reoue, 1903, janvier, p. 1-06); — 3° que cette tra-
duction russe a été suivie d’une nouvelle attaque de M. Gousseff,
et d'un article publié¢ dans le Messager ecclésiastique (1003, n® 45).
Voir notre KRevwie avril 1903: <« Quelques documents orthodoxes
sur l'union des Eglises», p. 340-350, et «Erreurs de quelques
théologiens orientaux sur 'Eglise d’Occident», p. 357-360.

M. le professeur Swetloff vient de publier & son tour un article
tres important, ou il examine les nouvelles assertions de M. Gousseff
et de l'article du Messager ecclésiastique. Cet article de M. Swetloff
a paru dans le Messager théologique sous ce titre: « D'un prétendu
et nouvel obstacle a I'union des Anciens-catholiques et des Ortho-
doxes.» Nous sommes heureux que l'éminent professeur de Kiew
ait jugé a propos d'intervenir dans le débat. Nos lecteurs liront
avec le plus vif intérét les extraits suivants de son article.

Il ne s’agit plus, dit M. le professeur Swetloff, du fF7lioque
ni de la transsubstantiation, la discussion sur ces deux points
devant eétre considérée comme absolument épuisée et terminée
en faveur des anciens-catholiques,; il s'agit maintenant de la
doctrine ancienne-catholique sur I'Eglise.

Avant de discuter cette question, M. Swetloff remarque
que, dans ses articles de polémique, M. Gousseff accorde aux
livres symboliques des Eglises particulieres d'Orient, notam-
ment & la confession orthodoxe et a I'Encyclique des patriar-

Revue intern. de Théologie. Heft 43, 1903, 37



— 366 —

ches, une importance ¢gale aux symboles cccuméniques (sym-
bole de Nic¢e-Constantinople), et cela, sans nier que les livres
en question nec soient entachés d’erreurs.

Les anciens-catholiques, dit M. S., expliquent les erreurs
de M. G. par sa notion de I'Eglise. Il identifie 'Eglise orien-
tale actuelle avec 1'Eglise universelle du symbole cecuménique
de Nicé¢e-Constantinople. Or, disent-ils, il est impossible de voir
toute !'Eglise dans l'ensemble des seules Eglises particulieres
d'Orient, quelle que soit leur importance; ils affirment que
I'Eglise cccuménique ne doit étre cherchée ni dans la partie
orientale de 1'Eglise actuelle, comme le voudrait M. G., ni dans
sa partie occidentale, comme le voudrait U'Eglise romaine,
mais bien dans la totalité des Eglises particulieres restées
fideles a la doctrine dogmatique de T'anciennc Eglise indivisée
Eglise dite des sept conciles cecuméniques. A ce titre, les
Eglises anciennes-catholiques, fid¢les a cette doctrine, se con-
sidérent a bon droit comme faisant partie de 1'Eglise cccumé-
nique. Du moment qu'elles ne professent pas les erreurs ro-
maines, elles veulent avec raison qu'on les considére comme
des parties de I'Eglise cecuménique en Occident.

Le Messager ecclésiastique dit que cette doctrine (indépen-
damment de sa valeur intrinséque) peut devenir un sérieux
obstacle, plus sérieux que les précédents, a 'union des Eglises,
un impedimenium divimens, si les théologiens orientaux se
mettent non du coté des anciens-catholiques, mais du coté de
M. G. qui affirme que I'Eglise orthodoxe actuelle est la seule
véritablement cecuménique et légale, a [‘exclusion de toute
antre. M. G., ajoute M. S., parle autoritairement, au nom de
I'Eglise orthodoxe entiere et de tous les théologiens orthodoxes;
il donne méme a entendre que ceux qui ne sont pas de son
avis sont hérétiques et traitres a leur Eglise! Selon lui, la
doctrine des anciens-catholiques qui parlent de scission dans
I'Eglise cecuménique, n'est pas orthodoxe; elle est positivement
contraire a4 la doctrine du symbole de Nicée-Constantinople,
ou il n’est fait mention que d'une seule Eglise (credimus in
unam Ecclesiam, maredousy el uicv xxdnoien). 1l ne saurait
donc étre question de deux parties de I'Eglise ou d'Eglises
séparées. La doctrine unanime de l'ancienne Eglise enseigne
que I'Eglise du Christ n’est sujctte & aucune division, a aucun
fractionnement. M. G. défend chaudement ses paradoxes; il se



prétend le fidele interprete du point de vue cecuménique et il
attribue a4 ses combinaisons aprioriques une importance toute
particuliere.

Selon lui, ne pas admettre que I'Eglise orientale soit la
seule Eglise cecuménique, c’est nier son existence sur la terre:
car 'Eglise romaine n'est que la parodie d'une Eglise, et dans
le protestantisme il n'y a pas d'Eglise et il ne saurait y en
avoir.

Selon la doctrine de 'ancienne Eglise, affirme M. G., il ne
peut y avoir aucune division de 1'Eglise; il n'y en a jamais
eu et il n'y en aura jamais. Sans doute, des hérésies ont existé
de tout temps, et il y a eu des foules hérétiques (les ariens,
les macédoniens et autres); mais leur défection n’entrainait
nullement la désunion de 1'Eglise, laquelle restait une et uni-
verselle. Donc, méme dans ces cas, il n'y a jamais eu de sé-
paration ni de scission dans I'’Eglise; car 'Eglise, en éloignant
de son corps les éléments qui lui étaient hétérogenes, restait
intacte et une.

Mais, réplique M. S., c’est précisément 14 la question. Exa-
minons-la donc de prés.

Est-il juste d’appeler 'Eglise romaine une «parodie » d'Eglise,
et de lui refuser le titre d’Eglise particuliere? Est-il juste d'iden-
tifier avec les hérétiques, comme se le permet M. G., des per-
sonnes qui croient a la sainte Trinité, a Jésus-Christ homme-
Dieu et Rédempteur? Ce point de vue est absolument opposé
a la doctrine de I'Eglise orientale et surtout de 1'Eglise russe,
qui se distingue par sa largeur de vue et sa tolérance envers
I'Eglise occidentale, largeur de vue et tolérance dont il n'y a
pas trace dans l'esprit de M. G. La facon de voir de I'Eglise
orthodoxe a été énoncée maintes fois par les vrais représen-
tants de 1'Eglise russe, et cela de différentes maniéres, entre
autres par M. l'archiprétre Yanischeff. «L’Eglise orthodoxe,
a-t-il dit, ne nie point la présence, a un certain degr¢, de la
vérité divine et de la grace chrétienne méme dans le protes-
tantisme, 12 oit s'administre régulicrement le sacrement du
baptéme, qui fait renaitre I’'homme & une vie nouvelle de grace
et qui le fait entrer dans le royaume de Dieu. Quant au ca-
tholicisme romain, 'Eglise orthodoxe reconnait la plénitude de



— 368

la ¢griace divine méme dans son sacerdoce, qui distribue les
dons de cette griace dans le monde entier. »

L'Liglise orthodoxe confirme cette tolérante doctrine par
le rite qu'elle pratique lorsqu’elle admet dans son sein des
chrétiens qui quittent 1'hétérodoxie: les protestants sont recus
par la sainte onction (Salbung) sans réitération du baptéme;
les catholiques-romains ne sont méme pas oints une seconde
tois. Cette doctrine est enseignée et détendue par les meilleurs
théologiens de I'Eglise orthodoxe, tels que Platon métropolitain
de Kieff, Philaréte métropolitain de Moscou, I'évéque Théophane,
Séraphin de Sarovo, le professeur Serguieffsky, André Moura-
vieff, Alexis Khomiakoff et beaucoup d’autres. Chez eux, il n'y
a pas trace de cette facon catégorique de décider la question
des rapports entre U'Eglise occidentale ¢t 1'Eglise orientale,
question qui par son essence méme dépasse la connaissance
humaine. 11 n'y a pas trace de l'idée si cruelle de rejeter
I'Eglise occidentale hors de 1'Eglise cecuménique. Tout au
contraire, nous trouvons dans leurs ccuvres l'idée que I'Eglise
occidentale participe aussi & la vie de I'Eglise cecuménique.
Le métropolitain Platon compare cette derniére 4 un vaste
temple, ot des cloisons séparent les différentes communions
chrétiennes, mais sans atteindre la vofte du temple, qui est le
ciel. Plusieurs théologiens orthodoxes, entre autres Philarete,
sont d’avis que la convocation d'un concile cccuménique est
actuellement impossible, ce qui suppose évidemment que les
Eglises occidentales appartiennent (a des degrés divers) a I'Eglise
cccuménique.

IT est évident que M. G., en pronong¢ant sa dure sentence
contre la chrétienté occidentale, ne saurait étre l'organe de
I'Eglise orthodoxe, lui qui ne trouve méme pas d'expression
juste lorsqu'il s’agit d’exprimer les vues de cette Eglise dans
des questions moins compliquées. Ainsi, voulant écarter une
citation de St. Augustin qui se trouve dans la Réponse des
anciens-catholiques (citation pour lui trés génante), M. G. méprise
simplement ce Pere de I'Eglise. « Augustin, dit-il carrément,
n'est ni un Peére ni un docteur de I'Eglise!» M. G. ne se de-
mande méme pas ce qu'était cet Augustin, que nos théologiens
mettent d’ordinaire, dans les cours de dogmatique et ailleurs,
au nombre des Peres de I'Eglise. Dans les écrits de M. G., on
doit encore noter une tendance absolument ¢trangere a l'or-



— HY —

thodoxie, tendance a étendre les droits et 1a sphere du dogme
aux dépens des opinions théologiques?).

Dans le but de prouver lorthodoxic de ses opinions sur
I'Eglise occidentale, M. G. en appelle a Philarete et & la cons-
cience (Selbstbewusstsein) de I'Eglise orthodoxe, en tant que
cette conscience se manifeste dans son culte et dans sa pra-
tique. Mais les citations de M. G. sont remplies d’erreurs ou
d'inexactitudes de fait et de méthode.

« Le métropolitain Philarete, dit-il, refusait le titre de vrare
méme a 1'Eglise catholique romaine », sans parler des Eglises
anglicane ou protestante, et par cela méme il les excluait du
corps de I'Eglise universelle: car J.C. n'a pas fondé d’Eglise
incompletement vraie, a demi vraie; une Eglise de ce genre
ne peut étre son corps. Telles sont les combinaisons de M. G. —
Mais, en réalité, le métropolitain Philarete avait des idées tout
opposces et dont la largeur était connue de tout le monde.
Il offrait I'exemple d'une sage circonspection dans ses juge-
ments sur les Eglises chrétiennes de 1'0Occident. Ce grand
théologien ne condamne pas ces Eglises. « Dieu seul, dit-il, con-
nait sGrement ceux qui, par leur foi et leur constant amour,
lui appartiennent, et font partie de son Eglise non seulement
terrestre, mais aussi céleste.» Il admet donc la possibilité, pour
ceux qui n'appartiennent pas a l'Eglise terrestre, de pouvoir
participer a la vie de 1'Eglise céleste. Conformément a la doc-
trine de St. Paul (Epkés. IV, 4-6), et au Catéchisme orthodoxe ?)
(De la tradition et des Ecritures, quest. 3), les anciens-catho-
ligues définissent 1'Eglise orthodoxe cecuménique comme la
totalit¢ de tous les orthodoxes, disséminés dans les Eglises
particuliéres (organisées), soutenus par la promesse du Seigneur
et appartenant a4 un seul bercail et & un seul Pasteur (Jean X,
16), lequel, en son temps, réunira toutes ses brebis en une
seule organisation ecclésiastique (fief unum ovile).

1) Ce dernier point est fort important. Cette tendance crée de soi-disant dog-
mes absolument inconnus de l'ancienne Eglise, et qui deviennent des impedimenta
3 la réunion des Eglises actuelles. — Nose du traducteur.

) Tous ceux, dit ce Catéchisme, qui croient vraiment (wahrhaft), qui sont réunis
par la tradition de la foi (Glaubensiiberlieferung), forment ensemble et successive-
ment, selon linstitution divine, 'Eglise, qui est la fidéle gardienne de la Tradition,
ou selon St. Paul (7 Zim. I, 15), 'Eglise du Dieu vivant, la colonne et l'appui de
la vérité. —— Note du traducteur.



- 570 —

Dans sa longue réplique a la Réponse des anciens-catho-
liques — réplique qui ne mérite pas un examen détaillé —
M. G. tiche de prouver que I'Eglise dont parlent St. Paul et
le Catéchisme russe, n'est ni possible ni réelle, et qu'elle ne
m¢érite pas le nom d'Eglise. LL'Eglise invisible dans laquelle les
fideles sont réunies par l'unité intérieure de la foi et de la
charit¢, il Tappelle une «abstraction mystérieuse et morte »,
un «fantome nébuleux», qui existe sculement dans 1'imagina-
tion de l'auteur de la Réponse ancienne-catholique (« Nochmals
zur Verstindigung »). Une Eglise véritable, dit-il, doit avoir
une organisation visible et extérieure. Certainement. Mais il
est regrettable que ce coté extérieur de I'Eglise ait masqué,
dans Tesprit de M. G., son ¢dté intérieur et invisible, au point
de le lui faire oublier compleétement. Trouvant que le métro-
politain Philaréete et les théologiens anciens-catholiques affir-
ment d'une facon trop absolue l'une des parties de 1'idée de
de I'Eglise, il oublie l'autre, et il nous ferme les perspectives
plus larges de I'Eglise céleste et invisible.

« Je ne me permettrai pas, dit Philarcte, d’appeler menson-
gére (ligenhaft) une Eglise qui croit que Jésus est le Christ. —
On dirait que le savant métropolitain admoneste M. G. — Toute
Eglise du Christ peut étre enti¢rement vraie, ou pas entiere-
ment. Cette derniere ajoute a4 la doctrine vraie et salutaire du
Christ des opinions humaines fausses et nuisibles... Je ne
saurais affirmer s'il y a beaucoup de chrétiens occidentaux qui
admettent ces opinions et qui en sont pénétrés, s'il y en a
beaucoup d’autres qui, au contraire, tiennent fermement a la
pierre angulaire de la foi de I'Eglise cccuménique du Christ, »
Quelle sage prudence! Comme elle est pleine de tendresse
chrétienne, cette circonspection dans la solution si grave de
cette grande ct importante question! Quel avis indirect il donne
a M. G., en indiquant sa solution profonde et chrétienne! Com-
bien M. G. est ¢loigné du grand théologien russe, soit quant
a la lettre, soit quant a l'esprit!

Notons cncore un détail. En disant que 'Eglise catholique-
romaine est une Eglise «non entierement vraie», Philarete
n'en déduit pas qu'elle soit exclue de l'ensemble de I'Eglise
universelle. C'est M. G. qui, pour le compte de Philarete, tire
cette conclusion, en donnant & son idée les ailes de la fantaisie
et non celles de la logique. Et ce méme esprit de tol¢rance



— 571 —

dicte a Philarcte sa décision affirmative, relativement aux priéres
pour les protestants dé¢cédds, prieres qui sont une consolation
pour les parents survivants.

Encore un trait. L’article de M. G. est écrit sur un ton
doctoral et apodictique. «Si quelqu’un, dit-il, doif admettre la
possibilité, au point de vue dogmatique et canonique, de la
convocation, en Orient, d'un vrai concile cccuménique, méme
aprés que l'Eglise occidentale s’est détachée de 1'Eglise ortho-
doxe d’Orient, ce sont avant tout les évéques de I'Eglise ortho-
doxe.» C'est la le bon plaisir de M. G.! Nous ne savons pas
ce que nos ¢véques pensent sur ce point, et comment ils en-
visageraient les dispositions prises par M. G.; mais nous con-
naissons l'opinion absolument contraire de Philarete, opinion
qui d'ailleurs est loin d’étre isolée dans la théologie russe.

Quand M. G. en appelle au témoignage de Philaréte, il ne
peut provoquer dans le lecteur gqu'un grand étonnement. Mais
il s'adresse aussi a la conscience (Bewusstsein) de 1'Eglise
orientale, qui, dit-il, se sent étre 1I'Eglise, la seule Eglise cecu-
ménique '), tant dans son culte que dans sa pratique. Nous ne
savons pas, répond M. Swetloff, quelle est la pratique a la-
quelle M. G, fait allusion; mais, comme il a ¢té dit plus haut,
nous savons que la pratique de I'Eglise orthodoxe prouve le
contraire; par exemple, dans le rite de l'admission des catho-
liques-romains et des protestants dans I'Eglise orthodoxe. Quant
au culte de U'Eglise orthodoxe orientale, il remonte, par son
institution, a I'époque de I'Eglise indivisée, et il ne saurait rien
prouver pour la thése de M. G. Comment cette simple considé-
ration a-t-elle pu échapper a ce dernier?

Tout ce qui a été exposé précédemment nous fait revenir,
quoi qu'en dise M. G., a la doctrine habituelle et généralement
admise de nos théologiens, a savoir: qu'il y a eu de fait division
de I'Eglise wcuménique, mais que cette division n'a été ni
complete ni absolue; qu'elle a laissé subsister dans I'Eglise une
certaine unité, connue de Dieu seul. Il n'y a aucune contra-
diction & admettre en méme temps une telle unité et une telle
division. Khomiakoff, qui savait certainement raisonner, a ad-
mis que les deux idées n’étaient pas contradictoires; que 'Eglise
s'en remettait au jugement de Dieu pour décider du sort de

1y A Dexclusion de toute autre. — Note du traducteur.



T

la partie de T'humanité qui lui est complétement étrangere (les
payens), ct de celle qui lui est unie par des liens que Dieu
ne daigne pas nous montrer. Il est impossible, dit M. Swetloff,
de nier que, malgré des différences dans le rite, dans le dogme,
etc., il existe pourtant, entre les Eglises d'Orient et d'Occident,
une base commune qui les lie ensemble et qui en fait un monde
chrétien un. Ce monde chrétien n’est-il pas une réalité histo-
rique? Qui oserait affirmer que la foi dans la sainte Trinité et
dans le Christ rédempteur est éteinte dans les Eglises occi-
dentales? Qui oserait affirmer que les sources de la vie chreé-
tienne y sont taries, et que les liens qui les unissaient au
Sauveur, a l'Esprit saint, sont rompus? Nous n’'avons ni le
droit, 727 le désir, dit Khomiakoff, de condamner ceux qui se
trouvent (selon notre maniére de voir) en dehors de I'Eglise
visible, d’autant plus que cette supposition serait contraire a
la miséricorde divine.

On voit souvent dans les foréts, dit M. S., des arbres puis-
sants, divisés a leur sommet en deux branches; l'une est in-
tacte, 'autre & demi brisée; on pourrait croire que celle-ci ne
vit plus, cependant on remarque qu'elle donne de nouvelles
pousses, de nouvelles branches vertes et pleines de sével),
Cet exemple de la nature ne nous enscigne-t-il pas a étre
prudents et modestes dans nos jugements sur la grande branche
de I'Eglise a demi brisée, qui pourtant se nourrit des mémes
sucs que la branche intacte et au moyen des mémes racines?

M. G. résout cette grave question d'une facon juridique
superficielle. Pour 1lui, 'Eglise est une maison dans laquelle
on est ou on n’est pas; pas de milieu, on est hérétique et damné,
ou on est vrai croyvant et sauvé. Certainement, il faut avoir
une foi exacte; mais cette condition pour appartenir a 'Eglise
prend, dans les idées de M. G., une signification particuliére-
ment Apre qui ne devrait pas se trouver dans un cceur chré-
tien et dans un esprit éclairé. Sans aucun doute, la foi est
indispensable; mais il s'agit précisément de savoir quelle fol.
Le Dieu de miséricorde donne une place dans son Eglise non
seulement aux parfaits et & ceux qui connaissent la parole de
la vérité, mais encore A ceux qui sont des enfants dans la foi
(Hébr. V, 12-14). Cette vérité, dit M. S., n’est-elle pas confirmee

1) Cela n’est-il pas l'image exacte de l'ancien-catholicisme? — Nese du tra-
ducteur.



par les faits? Dans le sein de I'Eglise orthodoxe nous trouvons
certainement des croyants sinceres, mais aussi des simples
d’esprit, ignorant presque les vérités ¢lémentaires de la religion,
allant méme jusqu'da confondre le Sauveur avec St. Nicolas!
Dans toutes les Eglises, il y a de l'ignorance dans les masses,
or est-il juste de les condamner? Les coupables sont les membres
du clergé¢ et les théologiens; et ceux-ci ne forment pas, & eux
seuls, toute 1'Eglise.

Des catéchismesoccidentaux contiennent des opinions erroncées
et nuisibles; mais nous devons suivre le sage exemple de
Philaréte et suspendre notre jugement jusqu'a la solution des
questions que lui-méme se pose, & savoir: ces opinions exer-
cent-elles une influence sur la vie de ceux qui les adoptent
ou non’ dans le cas affirmatif, quelle est I'étendue et la puis-
sance de cette influence ? s’étend-elle sur tous les membres, ou
sur beaucoup, ou seulement sur peu? est-elle profonde et mo-
difie-t-elle la vie méme des chrétiens? Est-il possible, sans
tomber dans l'erreur, de juger de la vie chrétienne des membres
de telle ou telle Eglise d’apres ses livres symboliques?

Jusqu'ici, dit M. S. en terminant son trés remarquable ar-
ticle, les théologiens, les historiens de I'Eglise, les auteurs de
manuels théologiques, ont tous admis qu'il y a une scission dans
I'Eglise, et cela sans se croire aucunement hérétiques. Mais
tout cela, parait-il, va et doit changer! Tous, au dire de M. G,
tombent dans une hérésie spéciale! Il s’agit de savoir, replique
M. S. en terminant, si le fait historique qu'on est convenu d'ap-
peler «la division de I'Eglise», «la division des Eglises», «la
séparation de I'Eglise occidentale et de I'Eglise orientale », si ce
fait si important est une réalité ou... une doctrine hérétique,
comme le veut M. Gousseff! On se demande quel sens peuvent
avoir les prieres de I'Eglise orthodoxe pour la réunion des
Eglises, s'il n'y a pas de séparation et s'il n'existe méme- pas
d’Eglise occidentale! Avec quoi, avec qui doit-on se réunir?
Qui doit se réunir?

Kieff, mars 1903. Prof. SWETLOFF.




	Un prétendu obstacle : à l'Union des Églises ancienne-catholique et orientale

