
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Un prétendu obstacle : à l'Union des Églises ancienne-catholique et
orientale

Autor: Swetloff

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


565 —

UN PRÉTENDU OBSTACLE

A L'UNION DES ÉGLISES ANCIENNE-CATHOLIQUE ET ORIENTALE

Nos lecteurs savent: i° qu'en réponse aux attaques de M. le

professeur Gousseff, la Revue internationale de théologie (1902,
n08 37, 38 et 39) a publié une étude intitulé: « Nochmals zur
Verständigung k ; — 2° que cette étude a été traduite en russe par
M. l'archiprêtre Yanischeff et publiée avec une préface due à sa

plume (voir notre Revue, 1903, janvier, p. 1-6); — 30 que cette
traduction russe a été suivie d'une nouvelle attaque de M. Gousseff,
et d'un article publié dans le Messager ecclésiastique (1903, n° 45).
Voir notre Revue avril 1903: «Quelques documents orthodoxes
sur l'union des Eglises», p. 340-356, et «Erreurs de quelques
théologiens orientaux sur l'Eglise d'Occident », p. 357-366.

M. le professeur Swetloff vient cle publier à son tour un article
très important, où il examine les nouvelles assertions de M. Gousseff
et de l'article du Messager ecclésiastique. Cet article de M. Swetloff
a paru dans le Messager théologique sous ce titre : « D'un prétendu
et nouvel obstacle à l'union des Anciens-catholiques et des Orthodoxes.

» Nous sommes heureux que l'éminent professeur de Kiew
ait jugé à propos d'intervenir dans le débat. Nos lecteurs liront
avec le plus vif intérêt les extraits suivants de son article.

Il ne s'agit plus, dit M. le professeur SAvetloff, du Filioque
ni de la transsubstantiation, la discussion sur ces deux points
devant être considérée comme absolument épuisée et terminée
en faveur des anciens-catholiques ; il s'agit maintenant de la
doctrine ancienne-catholique sur l'Eglise.

Avant de discuter cette question, M. Swetloff remarque
que, clans ses articles de polémique, M. Gousseff accorde aux
livres symboliques des Eglises particulières d'Orient, notamment

à la confession orthodoxe et à l'Encyclique des patriar-
Revuë intera, de Théologie. Heft 43, 1903. 37



— 566 —

ches, une importance égale aux symboles œcuméniques (symbole

de Nicée-Constantinople), et cela, sans nier que les livres
en question ne soient entachés d'erreurs.

Les anciens-catholiques, dit M. S., expliquent les erreurs
de M. G. par sa notion de l'Eglise. Il identifie l'Eglise orientale

actuelle aArec l'Eglise universelle du symbole oecuménique
de Nicée-Constantinople. Or, disent-ils, il est impossible de voir
toute l'Eglise dans l'ensemble des seules Eglises particulières
d'Orient, quelle que soit leur importance ; ils affirment que
l'Eglise œcuménique ne doit être cherchée ni dans la partie
orientale de l'Eglise actuelle, comme le voudrait AI. G., ni dans

sa partie occidentale, comme le voudrait l'Eglise romaine,
mais bien dans la totalité des Eglises particulières restées
fidèles à la doctrine dogmatique de l'ancienne Eglise indivisée
Eglise dite des sept conciles œcuméniques. A ce titre, les

Eglises anciennes-catholiques, fidèles à cette doctrine, se
considèrent à bon droit comme faisant partie de l'Eglise œcuménique.

Du moment qu'elles ne professent pas les erreurs
romaines, elles veulent avec raison qu'on les considère comme
des parties de l'Eglise œcuménique en Occident.

Le Messager ecclésiastique dit que cette doctrine
(indépendamment de sa valeur intrinsèque) peut devenir un sérieux
obstacle, plus sérieux que les précédents, à l'union des Eglises,
un impedimentum dirimens, si les théologiens orientaux se

mettent non du côté des anciens-catholiques, mais du côté de

M. G. qui affirme que l'Eglise orthodoxe actuelle est la seule

véritablement œcuménique et légale, à l'exclusion de toute

autre. M. G., ajoute M. S., parle autoritairement, au nom de

l'Eglise orthodoxe entière et de tous les théologiens orthodoxes;
il donne même à entendre que ceux qui ne sont pas de son

avis sont hérétiques et traîtres à leur Eglise! Selon lui, la

doctrine des anciens-catholiques qui parlent de scission dans

l'Eglise œcuménique, n'est pas orthodoxe ; elle est positivement
contraire à la doctrine du symbole de Nicée-Constantinople,
où il n'est fait mention que d'une seule Eglise (credimtis in

unam Ecclesiam, maxsvopsv sic fifav sxxXrtafav). Il ne saurait
donc être question cle deux parties de l'Eglise ou d'Eglises

séparées. La doctrine unanime de l'ancienne Eglise enseigne

que l'Eglise du Christ n'est sujette à aucune division, à aucun

fractionnement. M. G. défend chaudement ses paradoxes ; il se



— 567 —

prétend le fidèle interprète du point de vue œcuménique et il
attribue à ses combinaisons aprioriques une importance toute
particulière.

Selon lui, ne pas admettre que l'Eglise orientale soit la
seule Eglise œcuménique, c'est nier son existence sur la terre:
car l'Eglise romaine n'est que la parodie d'une Eglise, et dans
le protestantisme il n'y a pas d'Eglise et il ne saurait y en
avoir.

Selon la doctrine de l'ancienne Eglise, affirme M. G., il ne
peut y avoir aucune division de l'Eglise ; il n'y en a jamais
eu et il n'y en aura jamais. Sans cloute, des hérésies ont existé
de tout temps, et il y a eu des foules hérétiques (les ariens,
les macédoniens et autres) ; mais leur défection n'entraînait
nullement la désunion de l'Eglise, laquelle restait une et
universelle. Donc, même dans ces cas, il n'y a jamais eu de

séparation ni de scission dans l'Eglise ; car l'Eglise, en éloignant
de son corps les éléments qui lui étaient hétérogènes, restait
intacte et une.

Mais, réplique M. S., c'est précisément là la question.
Examinons-la donc de près.

Est-il juste d'appeler l'Eglise romaine une «parodie» d'Eglise,
et de lui refuser le titre d'Eglise particulière? Est-il juste d'identifier

uvee les hérétiques, comme se le permet M. G., des
personnes qui croient à la sainte Trinité, à Jésus-Christ homme-
Dieu et Rédempteur? Ce point de vue est absolument opposé
à la doctrine de l'Eglise orientale et surtout de l'Eglise russe,
qui se distingue par sa largeur de vue et sa tolérance envers
l'Eglise occidentale, largeur de vue et tolérance dont il n'y a

pas trace dans l'esprit de M. G. La façon de voir de l'Eglise
orthodoxe a été énoncée maintes fois par les vrais représentants

de l'Eglise russe, et cela de différentes manières, entre
autres par AI. l'archiprêtre Yanischeff. « L'Eglise orthodoxe,
a-t-il dit, ne nie point la présence, à un certain degré, de la
vérité divine et de la grâce chrétienne même dans le
protestantisme, là où s'administre régulièrement le sacrement du

baptême, qui fait renaître l'homme à une vie nouvelle de grâce
et qui le fait entrer dans le royaume de Dieu. Quant au
catholicisme romain, l'Eglise orthodoxe reconnaît la plénitude de



- 568 —

la grâce divine même clans son sacerdoce, qui distribue les
dons de cette grâce dans le monde entier. »

L'Eglise orthodoxe confirme cette tolérante doctrine par
le rite qu'elle pratique lorsqu'elle admet dans son sein des
chrétiens qui quittent l'hétérodoxie: les protestants sont reçus
par la sainte onction (Salbung) sans réitération du baptême ;

les catholiques-romains ne sont même pas oints une seconde
fois. Cette doctrine est enseignée et défendue par les meilleurs
théologiens de l'Eglise orthodoxe, tels que Platon métropolitain
de Kieff, Philarète métropolitain de Moscou, l'évêque Théophane,
Séraphin de Sarovo, le professeur Serguieffsky, André Mouravieff,

Alexis Khomiakoff et beaucoup d'autres. Chez eux, il n'y
a pas trace de cette façon catégorique de décider la question
des rapports entre l'Eglise occidentale et l'Eglise orientale,
question qui par son essence même dépasse la connaissance
humaine. Il n'}" a pas trace cle l'idée si cruelle de rejeter
l'Eglise occidentale hors de l'Eglise œcuménique. Tout au

contraire, nous trouvons dans leurs œuvres l'idée que l'Eglise
occidentale participe aussi à la vie de l'Eglise œcuménique.
Le métropolitain Platon compare cette dernière à un vaste
temple, où des cloisons séparent les différentes communions
chrétiennes, mais sans atteindre la voûte du temple, qui est le

ciel. Plusieurs théologiens orthodoxes, entre autres Philarète,
sont d'avis que la convocation d'un concile œcuménique est

actuellement impossible, ce qui suppose évidemment que les

Eglises occidentales appartiennent (à des degrés divers) à l'Eglise
œcuménique.

Il est évident que M. G., en prononçant sa dure sentence

contre la chrétienté occidentale, ne saurait être l'organe de

l'Eglise orthodoxe, lui qui ne trouve même pas d'expression
juste lorsqu'il s'agit d'exprimer les vues de cette Eglise dans

des questions moins compliquées. Ainsi, voulant écarter une

citation de St. Augustin qui se trouve dans la Réponse des

anciens-catholiques (citation pour lui très gênante), AL G. méprise

simplement ce Père de l'Eglise. « Augustin, dit-il carrément,
n'est ni un Père ni un docteur de l'Eglise » M. G. ne se

demande même pas ce qu'était cet Augustin, que nos théologiens
mettent d'ordinaire, dans les cours de dogmatique et ailleurs,
au nombre des Pères de l'Eglise. Dans les écrits de M. G., on

doit encore noter une tendance absolument étrangère à l'or-



— 569 —

thodoxie, tendance à étendre les droits et la sphère du dogme
aux dépens des opinions théologiques*).

Dans le but de prouver l'orthodoxie de ses opinions sur
l'Eglise occidentale, M. G. en appelle à Philarète et à la
conscience (SelbstbeAvusstsein) de l'Eglise orthodoxe, en tant que
cette conscience se manifeste dans son culte et clans sa
pratique. Mais les citations de M. G. sont remplies d'erreurs ou
d'inexactitudes de fait et de méthode.

« Le métropolitain Philarète, dit-il, refusait le titre de vraie
même à l'Eglise catholique romaine», sans parler des Eglises
anglicane ou protestante, et par cela môme il les excluait du

corps de l'Eglise universelle: car J.C. n'a pas fondé d'Eglise
incomplètement vu-aie, à demi vraie ; une Eglise de ce genre
ne peut être son corps. Telles sont les combinaisons de M. G. —
Mais, en réalité, le métropolitain Philarète ttvait des idées tout
opposées et dont la largeur était connue de tout le monde.
Il offrait l'exemple d'une sage circonspection dans ses
jugements sur les Eglises chrétiennes de l'Occident. Ce grand
théologien ne condamne pas ces Eglises. «Dieu seul, dit-il, connaît

sûrement ceux qui, par leur foi et leur constant amour,
lui appartiennent, et font partie de son Eglise non seulement
terrestre, mais aussi céleste. » Il admet donc la possibilité, pour
ceux qui n'appartiennent pas à l'Eglise terrestre, cle pouvoir
participer à la Aie de l'Eglise céleste. Conformément à la
doctrine de St. Paul (Ephés. IV, 4-6), et au Catéchisme orthodoxe 2)

(De la tradition et des Ecritures, quest. 3), les anciens-catholiques

définissent l'Eglise orthodoxe œcuménique comme la
totalité de tous les orthodoxes, disséminés dans les Eglises
particulières (organisées), soutenus par la promesse du Seigneur
et appartenant à un seul bercail et à un seul Pasteur (Jean X,
16), lequel, en son temps, réunira toutes ses brebis en une
seule organisation ecclésiastique (fiet unum ovile).

b Ce dernier point est fort important. Cette tendance crée de soi-disant dogmes

absolument inconnus de l'ancienne Eglise, et qui deviennent des impedimenta
à la réunion des Eglises actuelles. — Note du traducteur.

b Tous ceux, dit ce Catéchisme, qui croient vraiment (wahrhaft), qui sont réunis

par la tradition de la foi (Glaubensüberlieferung), forment ensemble et successivement,

selon l'institution divine, l'Eglise, qui est la fidèle gardienne de la Tradition,
ou selon St. Paul (I Tim. Ill, 15), l'Eglise du Dieu vivant, la colonne et l'appui de

la vérité. — Note du traducteur.



— 570 —

Dans sa longue réplique à la Réponse des anciens-catholiques

- réplique qui ne mérite pas un examen détaillé —
M. G. tâche cle prouver que l'Eglise dont parlent St. Paul et
le Catéchisme russe, n'est ni possible ni réelle, et qu'elle ne
mérite pas le nom d'Eglise. L'Eglise invisible dans laquelle les
fidèles sont réunies par l'unité intérieure cle la foi et de la
charité, il l'appelle une «abstraction mystérieuse et morte»,
un «fantôme nébuleux», qui existe seulement dans l'imagination

de l'auteur de la Réponse ancienne-catholique (« Nochmals
zur Verständigung»). Une Eglise véritable, dit-il, doit avoir
une organisation visible et extérieure. Certainement. Mais il
est regrettable que ce côté extérieur de l'Eglise ait masqué,
dans l'esprit de M. G., son côté intérieur et invisible, au point
de le lui faire oublier complètement. Trouvant que le
métropolitain Philarète et les théologiens anciens-catholiques
affirment d'une façon trop absolue l'une des parties de l'idée de

de l'Eglise, il oublie l'autre, et il nous ferme les perspectives
plus larges de l'Eglise céleste et invisible.

«Je ne me permettrai pas, dit Philarète, d'appeler mensongère

(lügenhaft) une Eglise qui croit que Jésus est le Christ. —
On dirait que le savant métropolitain admoneste M. G. — Toute
Eglise du Christ peut être entièrement vraie, ou pas entièrement.

Cette dernière ajoute à la doctrine vraie et salutaire du

Christ des opinions humaines fausses et nuisibles Je ne
saurais affirmer s'il y a beaucoup de chrétiens occidentaux qui
admettent ces opinions et qui en sont pénétrés, s'il y en a

beaucoup d'autres qui, au contraire, tiennent fermement à la

pierre angulaire de la foi de l'Eglise œcuménique du Christ. »

Quelle sage prudence Comme elle est pleine de tendresse

chrétienne, cette circonspection dans la solution si grave de

cette grande et importante question Quel avis indirect il donne

à M. G., en indiquant sa solution profonde et chrétienne Combien

M. G. est éloigné du grand théologien russe, soit quant
à la lettre, soit quant à l'esprit

Notons encore un détail. En disant que l'Eglise catholique-
romaine est une Eglise «non entièrement vraie», Philarète
n'en déduit pas qu'elle soit exclue de l'ensemble de l'Eglise
universelle. C'est M. G. qui, pour le compte cle Philarète, tire
cette conclusion, en donnant à son idée les ailes de la fantaisie

et non celles de la logique. Et ce même esprit de tolérance



— 571 —

dicte à Philarète sa décision affirmative, relativement aux prières
pour les protestants décédés, prières qui sont une consolation
pour les parents survivants.

Encore un trait. L'article de M. G. est écrit sur un ton
doctoral et apodictique. « Si quelqu'un, dit-il, doit admettre la
possibilité, au point de vue dogmatique et canonique, de la
convocation, en Orient, d'un vrai concile œcuménique, même
après que l'Eglise occidentale s'est détachée de l'Eglise orthodoxe

d'Orient, ce sont avant tout les évêques de l'Eglise orthodoxe.

» C'est là le bon plaisir de M. G. Nous ne savons pas
ce que nos évêques pensent sur ce point, et comment ils
envisageraient les dispositions prises par M. G. ; mais nous
connaissons l'opinion absolument contraire de Philarète, opinion
qui d'ailleurs est loin d'être isolée dans la théologie russe.

Quand M. G. en appelle au témoignage de Philarète, il ne
peut provoquer clans le lecteur qu'un grand étonnement. Mais
il s'adresse aussi à la conscience (Bewusstsein) de l'Eglise
orientale, qui, dit-il, se sent être l'Eglise, la seule Eglise
œcuménique *), tant dans son culte que dans sa pratique. Nous ne
savons pas, répond M. Swetloff, quelle est la pratique à

laquelle M. G. fait allusion ; mais, comme il a été dit plus haut,
nous savons que la pratique de l'Eglise orthodoxe prouve le
contraire ; par exemple, clans le rite de l'admission des

catholiques-romains et des protestants dans l'Eglise orthodoxe. Quant
au culte de l'Eglise orthodoxe orientale, il remonte, par son
institution, à l'époque de l'Eglise indivisée, et il ne saurait rien
prouver pour la thèse de M. G. Comment cette simple considération

a-t-elle pu échapper à ce dernier?
Tout ce qui a été exposé précédemment nous fait revenir,

quoi qu'en dise M. G., à la doctrine habituelle et généralement
admise de nos théologiens, à savoir : qu'il y a eu de fait division
de l'Eglise œcuménique, mais que cette division n'a été ni
complète ni absolue ; qu'elle a laissé subsister dans l'Eglise une
certaine unité, connue de Dieu seul. Il n'y a aucune contradiction

à admettre en même temps une telle unité et une telle
division. Khomiakoff, qui savait certainement raisonner, a
admis que les deux idées n'étaient pas contradictoires; que l'Eglise
s'en remettait au jugement de Dieu pour décider du sort de

b A l'exclusion de toute autre. — Note du traducteur.



— 0/2 —

la partie de l'humanité qui lui est complètement étrangère (les
payens), et de celle qui lui est unie par des liens que Dieu
ne daigne pas nous montrer. Il est impossible, dit M. SAvetloff,
cle nier que, malgré des différences dans le rite, dans le dogme,
etc., il existe pourtant, entre les Eglises d'Orient et d'Occident,
une base commune qui les lie ensemble et qui en fait un monde
chrétien un. Ce monde chrétien n'est-il pas une réalité historique

Qui oserait affirmer que la foi dans la sainte Trinité et
clans le Christ rédempteur est éteinte dans les Eglises
occidentales Qui oserait affirmer que les sources de la Ane

chrétienne y sont taries, et que les liens qui les unissaient au
Sati\Teur, à l'Esprit saint, sont rompus? Nous n'aArons ni le

droit, ni le désir, dit Khomiakoff, de condamner ceux qui se

trouvent (selon notre manière de voir) en dehors de l'Eglise
visible, d'autant plus que cette supposition serait contraire à

la miséricorde divine.
On vToit souAœnt dans les forêts, dit M. S., des arbres

puissants, divisés à leur sommet en deux branches ; l'une est
intacte, l'autre à demi brisée ; on pourrait croire que celle-ci ne

vit plus, cependant on remarque qu'elle donne de nouvelles
pousses, de nouvelles branches Aœrtes et pleines de sève ').
Cet exemple de la nature ne nous enseigne-t-il pas à être
prudents et modestes dans nos jugements sur la grande branche
de l'Eglise à demi brisée, qui pourtant se nourrit des mêmes

sucs que la branche intacte et au moyen des mêmes racines?
M. G. résout cette grave question d'une façon juridique

superficielle. Pour lui, l'Eglise est une maison dans laquelle
on est ou on n'est pas ; pas de milieu, on est hérétique et damné,
ou on est vrai croyant et sfurvé. Certainement, il faut avoir
une foi exacte ; mais cette condition pour appartenir à l'Eglise
prend, dans les idées de M. G., une signification partieufière-
ment âpre qui ne devrait pas se trouver dans un cœur chrétien

et dans un esprit éclairé. Sans aucun doute, la foi est

indispensable ; mais il s'agit précisément de savoir quelle foi.

Le Dieu de miséricorde donne une place dans son Eglise non
seulement aux parfaits et à ceux qui connaissent la parole de

la vérité, mais encore à ceux qui sont des enfants dans la foi

(Hébr. V, 12-14). Cette vérité, dit M. S., n'est-elle pas confirmée

b Cela n'est-il pas l'image exacte de l'ancien-catholicisme? — Note du
traducteur.



— 573 —

par les faits? Dans le sein de l'Eglise orthodoxe nous trouvons
certainement des croyants sincères, mais aussi des simples
d'esprit, ignorant presque les vérités élémentaires de la religion,
allant même jusqu'à confondre le Sauveur avec St. Nicolas
Dans toutes les Eglises, il y a de l'ignorance dans les masses,
or est-il juste de les condamner? Les coupables sont les membres
du clergé et les théologiens; et ceux-ci ne forment pas, à eux
seuls, toute l'Eglise.

Des catéchismes occidentaux contiennent des opinions erronées
et nuisibles; mais nous devons suivre le sage exemple cle

Philarète et suspendre notre jugement jusqu'à la solution des

questions que lui-même se pose, à savoir : ces opinions
exercent-elles une influence sur la vie de ceux qui les adoptent
ou non? dans le cas affirmatif, quelle est l'étendue et la
puissance de cette influence s'étend-elle sur tous les membres, ou
sur beaucoup, ou seulement sur peu? est-elle profonde et mo-
difie-t-elle la vie même des chrétiens? Est-il possible, sans
tomber dans l'erreur, de juger de la vie chrétienne des membres
de telle ou telle Eglise d'après ses livres symboliques?

Jusqu'ici, dit M. S. en terminant son très remarquable
article, les théologiens, les historiens de l'Eglise, les auteurs de

manuels théologiques, ont tous admis qu'il y a une scission dans

l'Eglise, et cela sans se croire aucunement hérétiques. Mais
tout cela, paraît-il, va et doit changer! Tous, au dire de M. G.,
tombent dans une hérésie spéciale Il s'agit de savoir, réplique
M. S. en terminant, si le fait historique qu'on est convenu
d'appeler «la division de l'Eglise», «la division des Eglises», «la
séparation de l'Eglise occidentale et de l'Eglise orientale », si ce

fait si important est une réalité ou une doctrine hérétique,
comme le veut M. Gousseff! On se demande quel sens peuvent
avoir les prières de l'Eglise orthodoxe pour la réunion des

Eglises, s'il n'y a pas de séparation et s'il n'existe même-pas
d'Eglise occidentale! Avec quoi, avec qui doit-on se réunir?
Qui doit se réunir?

Kieff, mars 1903. Prof. Savetloff.


	Un prétendu obstacle : à l'Union des Églises ancienne-catholique et orientale

