Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: La renaissance de la paroisse orthodoxe russe
Autor: Papkoff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RENAISSANCE

DE

LA PAROISSE ORTHODOXE RUSSE".

I. La contradiction flagrante entre la doctrine chrétienne et la vie moderne. — Le
réveil de l'intérét pour les causes rcligieusement sociales,

On nous apprend dés 'enfance a croire que 'idée de 'Eglise
est chez les chrétiens la conception la plus élevée et la plus
puissante; que l'Eglise est une institution que nous tenons
de Dieu lui-méme; qu'elle contient tous les fideles, morts et
vivants; et que les affaires et les intéréts de I'Eglise, comme
éternels, doivent étre les affaires et les intéréts principaux et
vitaux des chrétiens de toutes classes, positions, qualités, de
tout dge et de tout sexec.

Cependant, en réalité, nous nous occupons peu des affaires
de I'Eglise, nous limitant pour la plupart a de simples actes
de présence aux offices et & suivre les rites du culte. Beaucoup
de laiques considérent méme 1I'Eglise comme une espéce de
Ministere, et les affaires de I'Eglise comme ¢tant de la com-
pétence exclusive du clergc.

Il aurait fallu pourtant arriver a voir clair dans cette
contradiction {lagrante entre la doctrine et la vie, car il s'agit
non pas d'un sujet vain, passager, mais bien d'un intérét
éternel, embrassant tout notre étre; et qui sait si ce n’est pas
dans cette contradiction qu'il faut chercher les racines des
maux et des souffrances qui oppressent si lourdement la sociéte
chrétienne de nos jours?

_ 11 est temps de poser carrément et décisivement la question:
pourquoila viereligieusement sociale s’est-elle affaiblie et devenue

1) Cet article est extrait des Conférences de M. A. Papkoll sur cette question.



nulle ? pourquoi ce refuge si puissant, la paroisse, se trouve-t-il
en décadence, n'éveillant dans 'esprit de beaucoup de monde
qu'une idée tres confuse, mot vide de sens, ne traduisant aucune
pensce intime? et, enfin, quelles sont les forces latentes qui
existent dans la société chrétienne? comment les diriger pour
arriver & la renaissance du principe religieusement social, sans
lequel, comme base, la vie populaire vraiment chrétienne est
impossible?

En posant cette question si vitalement importante et en
en cherchant la solution, il ne faut pas perdre de vue que ce
n'est que la société chrétienne dans son ensemble, collectivement,
qui peut la résoudre, comme ¢tant appelée dans son entité a
édifier 'Eglise, et que toute cette édification est une ceuvre
de conscience, qui exige 'exclusion complete de toute sympathie
et penchant personncls, de toute hypocrisie et idées précongues,
une ceuvre qui en appelle 4 la vérité, a la largeur des vues
et des sentiments, lesquels doivent étre pénétrés d'indulgence
et d'amour pour le prochain.

Ayant fait cette réserve, nous nous tournons avec plus
de courage vers la tiche posce, sans perdre de vue que les
faits et les données, les veeux et les mesures que nous indiquons
dans l'article présent, ne sont cités que pour éveiller l'intérét
en faveur de cette question si sérieuse: «/a renaissance de la
paroisse» ;| notre but est de provoquer des rectifications et des
amplifications de la part des fréres auxquels les destincées de
la chrétienté sont cheres, et chez lesquels le véritable esprit
ecclésiastique n'est pas encore tout a fait ¢toufté par les intéréts
mondains et par la soi-disant instruction mondaine,

Une circonstance favorable pour atteindre le but proposé
est le réveil de l'intérét pour les causes religieusement sociales,
qu'on peut actuellement constater dans la société, et, en parti-
culier, pour la question de la renaissance de la paroisse et la
renovation de la vie paroissiale.

Les ¢écrivains laiques qui s'occupent d’approfondir les
causes des nombreux maux sociaux dont souffre la société
moderne, et qui cherchent des bases pour les futures réformes
de I'édifice social, nous montrent déja avec prévision la « paroisse»,
comme communauté religieuse, embrassant tout le monde,
tournée d'un coté vers Dieu, vers 1'Eglise, et d'un autre coté
vers I'Etat, et contenant en elle-méme suffisamment de puis-



— D06 —

sance créatrice pour opérer 'union des classes en vue du bien
oénéral. Dans les Revues spirituelles nous voyons paraitre de
plus en plus des articles consacrés a la question des paroisses.
« L'unique forme », dit un de ces articles, « au moyen de laquelle
les efforts du peuple peuvent étre dirigés, utilement et ration-
nellement, au service de 1I'Eglise, c’est la paroisse orthodoxe
russe, dont l'organisation large et en ¢grand doit étre la tache
et 'ccuvre du nouveau siecle. »

Avant d’exposer nos idées sur les moyens et les possi-
bilités de résoudre la question paroissiale & notre époque, nous
croyons nécessaire de jeter un coup d'eeil rétrospectif sur le
passé de la communauté chrétienne.

II. L’organisation des communautés religicuses fondées et assemblées par les saints
Apotres. — La bienfaisance dans les anciennes Iiglises chrétiennes,

LLe christianisme, comme religion «{ranche », doit conserver
toute son autonomie et son originalité dans 'expédition de ses
affaires intérieures; c'est pourquoi la communauté chrétienne,
par sa nature méme, doit ¢tre libre et indépendante dans les
manifestations de son existence. Toute sa structure est un
produit de l'esprit humain, renouvelé¢ et éclairé par la lumicre
du Christ, sa substance s’étant trouvée apte & recevoir les
vérités de la doctrine chrétienne et a s’en péncétrer. Clest
pourquoi la communauté chrétienne, par sa structure, est au-
dessus de toutes les autres unions humaines. Dans la com-
munauté chrétienne, tous les hommes sont considérés comme
freres dans le Christ, et tous, ayant pour chef leur pere spirituel
et gouverneur, se rassemblent autour de leur centre visible,
le temple, pour prier en commun et pour remplir les devoirs
du culte. De cette maniere, la communaut¢ religieuse chrétienne
forme comme unec seule famille d'un ordre ¢éleve, qui crée une
parenté spirituelle entre ses membres, et toute sa vie intime
doit étre édifice sur le grand principe de la «charité», ainsi
que le commande le Christ lui-méme, principe de la vie.

Nous n'avons pas besoin d’expliquer gu'elles étaient juste-
ment telles, par leur nature, les nombreuses communautes
religieuses ou Eglises, fondées et assemblées par les saints
Apotres dans les diverses provinces de I'Asie Mineure, dans
les iles de la Méditerranée, a Philippes, a Thessalonique, a
Corinthe et dans d’autres lieux. Tous les chrétiens connaissent



|
|
>
:‘JJ
|

les inoubliables pages des «Epitres» et des « Actes» des
Apotres, qui racontent les détails de la fondation des premieres
Eolises chrétiennes.

Ces Eglises, ayant pour chefs leurs éveéques et leurs prétres
élus (Act. XIV, 23; Ep. aux Heébr, V, 1; Ti, I, 5), formaient,
sclon les enseignements des Apotres, un seul corps en Dieu;
et tous les fideles, appartenant a I'Eglise, étaient les uns vis-
a-vis des autres comme les membres de ce corps (KRom. XIi,
4, 5; 1 Corinth. I, 10; 11, 16, 17, VI, 15; Eph. IV, 4, Gal.
171, 28). Une composition plus détaillée de 1I'Eglise est ainsi
définie par le st. Apotre Paul: «Et les uns ont été désignés
par Dieu a I'Eglise pour y étre d’abord apotres, ensuite pro-
phetes, ensuite instructeurs; a d'autres il a donné la puissance
de faire des miracles, le don de guérir, d'aider, de diriger, de
parler diverses langues»s ({ Cor. X1/, 28). Toute 1'Eglise en
son ensemble était considérée comme «une génération é&lue
entre toutes par une royale prétrise, une race sainte, un peuple
acquis» (/1 Prierre, 11, 9).

Cette Eglise, en conservant un unique esprit dans une
union de paix (Eph. [V, 3), était par sa nature méme une
«confraternité de travail» (1 Thess. IV, 11; Il Thess. 111, 12 ;
Eph. IV, 28), et considérait comme son principal devoir 'amour
du prochain (Hebr. X111, 1), qui se traduisait en bienfaisance, en
fraternel pacificateur.

Conformément & ces principes, la bienfaisance était com-
prise dans le sens de secours spirituel et matériel & donner a
son prochain (Gal. I1, 10, Eph. IV, 28, I Thess. V, 14, Tim. V,
16 ; Il Cor. IX, 1, Jac. I, 27), la sociabilité, dans le sens de
réunion des fideles pour une ¢dification mutuelle incessante,
pour la prédication de la foi, pour la glorification de I'Eternel,
pour la confession et la priere (Eph. V, 19, Col. I, 16 ; I Thess.
V', 11, Hebr. 171, 13; X, 25, Jac. V, 16), et le tribunal fra-
lernel dans le sens d'une justice pacifiante, confié¢e aux membres
les plus sages de 1'Eglise (7 Cor. VI, I—S§).

Toutes ces communautés chrétiennes primitives possédaient
un avoir ecclésiastique commun pour satisfaire a tous les
besoins de leurs membres, parmi lesquels il n'y avait pas de
nécessiteux (Act. I1, 44-47 ; 1V, 32, 34, 35). Mais l'existence
d'un tel avoir commun pour les besoins de la bienfaisance



n’excluait nullement la possession personnelle; et, lorsqu’on
procédait a des collectes g¢énérales pour les besoins de la bien-
faisance, il ¢tait ordonné de veiller & ce que les contributions
fussent justement prélevées et les aumones faites de bon gré
(11 Cor. VIII, 13, 14 IX, 7, Actes des Ap. X/, 29, 30). Tout le
monde sait aussi que les Apdtres, adonnés en permanence a
la pri¢re et aux prédications, abandonnerent le soin des « tables »
aux personnes ¢lues pour cet office (Act. VI 1, 2, 3), et qu'ils
assurérent matériellement U'entreticn des prétres et des prédi-
cateurs par une attribution d’une partie des dons que les fideles
faisaient pour les besoins de I'Eglise (7 Cor. IX, 13, Gal. 1], 01).

Cette ccuvre des Apotres a établi ainsi a4 tout jamais le
principe d’'une administration publique de 'avoir ecclésiastique
commun, destiné¢ aux ceuvres de bienfaisance, aux soins a donner
au temple, a l'entretien du clergé¢, par des membres ¢lus parmi
les fideles de la communauté ayant re¢u l'ordination des Apotres,
avec le droit de les remplager. Ainsi que le veut le comman-
dement des ss. Apotres, «il faut se dévouer pour le bien non
seulement devant Dieu, mais aussi devant les hommes», et
cette maniére d’administrer publiquement l'avoir de lEghse
est la meilleure, vu les reproches qu'on peut s’attirer par une
gérance et une répartition unipersonnelles des biens ecclésias-
tiques.

Dans chaque Eglise locale, on s'occupait de bienfaisance
et il y avait une caisse commune (arca), qui était alimentée
par des donations hebdomadaires volontaires (stypse; [ Cor.
XV1, 2); de plus, pendant les réunions de charit¢ (agapes;
I Cor. X1, 20, 33), on faisait la collecte des dons en nature,
qui étaient répartis entre le clergé et les pauvres de la paroisse.
Ces dons charitables créaient entre les fideles des liens de
coeur, et la force de la communauté chrétienne était précisément
dans ce lien entre tous les membres, qui se connaissaient les
uns les autres et s'entr’aidaient, ainsi que le disait 'Apotre:
«selon les dons qu'ils avaient regus, comme de bons dispensateurs
des diverses grices de Dieu» (7 Fet. IV, 10).

11 est tres nécessaire de mentionner le grand role que le
christianisme a assigné a la femme, jusque la si ravalée dans

) Le paragraphe 16 du Reglement du VI® Concile universel explique que
Vi personnes, élues par 1Egll$b de Jérusalem et ayant regu Pordination des Apdtres
étaient chargées des «soins domestiques pour les besoins de tous ceux qui se trou-
vaient réunis »,



s B39 —

la societ¢e. Comme on le sait, il y avait aussi un groupe de
femmes servantes aupres de Jésus-Christ, et 'Eglise chrétienne
les a consacrcées pour ce service, surtout au profit des ccuvres
de bienfaisance, de commisération et de secours?). C'est ainsi
que dans la communaut¢ chrétienne se concentrait la puissance
du «faible uni», qui est toujours plus grande que celle du
«fort individuel ».

Toutes ces formes de bienfaisance communale n’excluaient
nullement la bienfaisance privée, qui prospérait dans 1'Eglise
ancienne; jamais I'Eglise, qui a sanctionné¢ les principes de la
charité, ne s’est arrogé¢ le droit exclusit de distribuer les secours
et ne I'a accaparé comme ¢tant de son ressort spécial, ou de
celui de ses seuls serviteurs. En cherchant I'union des pauvres
et des riches aux repas communs, auxquels 1'évéque prenait
part, en préchant la simplicité dans la vie et dans la maniere
de se vétir — ce qui contribue le mieux a effacer l'inégalité
des conditions — en se proposant de donner aux hommes le
bonheur de I'ame, le christianisme n’a jamais envisagé (ainsi
que le fait le socialisme et aussi le communisme) la pauvreté
comme un mal qui doit étre ¢éloign¢ immédiatement. 1l s'est
appliqué seulement a alléger les peines des malheureux et des
nécessiteux, et il enseignait toujours que distribuer des aumones
n’est pas une action extérieure, mais une loi intime fondée sur
la charité?), L’exercice de cet acte d’amour est rendu plus
facile sur le terrain de la religion, puisque celui qui donne
fait un don a Dieu, et celui qui recoit le regoit de Dieu; et
c’est de cette union religicuse que tous les deux recoivent un
avantage moral et spirituel. Mais, indépendamment de cette aide
matérielle, le christianisme exige encore de donner un soutien
moral au prochain; on doit lui «donner de bons conseils, le
diriger, 1'enseigner, le consoler, lui pardonner, le supporter
avec patience et prier pour lui». Dans les épitres des Apotres,
nous trouvons fréguemment ces obligations et ces bonnes

) Voir Rom. XVI, 1; I Cor. XVI, 15; T Tim. III, 11; V, 9, 10. Voir les
détails sur le diaconat masculin et féminin, sur ces tournées que faisaient diacres et
diaconesses parmi les pauvres de la paroisse et sur leurs rapports a I'évéque; aussi
sur le rituel d’ordination des diaconesses et la priere dite a cette occasion, dans
Pouvrage de Uhlhorn intitulé: « La bienfaisance chrétienne dans 'Eglise des Apotres»,
pag. 149-167.

8y Voir Uklhorn, ouvr. cité, p. 170, 232, «Liste des pauvres», registres détail-
lés des miseéres, tenus par les Eglises.



— 540 —

dispositions, qui exigent une tendance morale et une habitude
spéciales, ne peuvent étre acquises et fortifiées que dans la
grande ¢cole chrétienne — la communauté religieuse paroissiale,
qui scule est capable de développer parmi les hommes 'esprit
de sociabilité religieuse tel qu'il doit étre.

Tels ¢taient les principaux traits des Eglises chrétiennes
fondées par les Apodtres (en Europe et en Asie), comme on les
comprenait dans le sens de communautés chrétiennes indépen-
dantes de fideles orthodoxes, ayant a la téte des évéques et
des prétres avec leurs aides — hommes et femmes — pour
toutes les affaires de bienfaisance et d’aministration ecclésiastique
(Rom. XVI, 1, 12; 1 Tim. Ifl, 11, V, 9 et suiv., Act. X/, 30,
XV, 6), et formant toutes ensemble une seule Eglise universelle
collective, avec un seul chef, Jésus-Christ.

III. 1’état extérieur de I'Eglise chrétienne dans le droit romain. — L'édit de Milan
du 13 mai 313. — Les droits des évéques dans D'administration et la disposition
des propriétés communales ecclésiastiques. — La création aupres de I'évéque du
poste d’« économe ». — La participation des prétres et des diacres a la gestion
des biens ecclésiastiques par 1'évéque.

Comme on le sait, I'Eglise chrétienne n'a re¢u un état
extérieur dans le droit romain qu'au [V siecle, sous 'empereur
Constantin le Grand. En octroyant & I'Eglise des droits civiques,
I'empereur Constantin concevait 'Eglise comme 'ensemble des
Eglises séparées, locales. Par 1'édit de Milan du 13 mai 313,
loi fondamentale, il ¢était ordonné de restituer aux chrétiens
tous les biens qu'on avait enlevés a leurs communautés lors
des persécutions et qu'on avait vendus a des particuliers.
[’édit exprime clairement que tous les biens doivent étre remis
aux «corporations» chrétiennes (corperi christianorum). Et
comme on sait, dit encore 1'édit, que les chrétiens possédaient
non pas seulement les lieux out ils avaient coutume de s’as-
sembler, mais aussi d'autres propriétés appartenant a leur
corporation, c'est-a-dire aux églises, et non a des particuliers
(ad jus corporis eorum, id est ecclesiarum, non hominum singu-
lorum pertinentia), il y a lieu de restituer toutes ces propriétés
et ces biens a ces corporations et réunions de chrétiens (id

est corpori et conventiculis eorum 1).

1) Clest par la loi de Licinius, en 310, que la communauté chrétienne a été
reconnue comme un collége indépendant, de type spécial, Voir aussi I'édit de 'emp-



541 —

En comparant ce document historique si important avec
les ordonnances des Apotres que nous trouvons dans les « Actes »
et les « Epitres», on ne peut pas douter, au point de vue du droit,
que ce ne soient les frglises chrétiennes (ecclesiee) qui paraissent
comme propriétaires des biens communaux ecclésiastiques dans
les trois premiers siecles de 1'ére chrétienne; c'est-a-dire
que ces «Eglises» ¢taient les communautés religicuses qui,
sous le contrdle de leurs évéques et prétres, employaient les
biens qui leur appartenaient, pour secourir lc¢ clergé et les
pauvres, en une constante union spirituelle (au moyen d’épitres)
entre elles, se soutenant les unes les autres, aussi matérielle-
ment comme aux temps des Apotres. Considérées sous le point
de vue territorial, ces communautés apparaissent comme des
unités juridiques (parochize), et a ce titre, toutes les formes
d'acquisition de propriétés, indiquées par le droit romain pour
cette catégorie, leur ¢raient accessibles.

Il n'entre pas dans le progamme de cette ¢tude restreinte
de définir T'idée de T'Eglise dans son mouvement historique;
c’est pourquoi nous ne nous arréterons pas a une définition
détaillée de la question comment les droits de propriété ecclé-
siastique des éveéques et autres membres de I'Eglise se sont
accentués et mutuellement précisés aux différentes ¢poques et
dans différentes localités de P'empire romano-byzantin. Nous
nous limiterons & quelques points.

Pendant les dix siccles de P'histoire religieuse de 1'empire
byzantin, les droits des évéques dans administration et la
disposition des propri¢tés communales ecclésiastiques se sont
extrémement modifiés, et ces changements ont dépendu, d'un
coté, de T'évolution interne qui avait lieu dans les communautes
religieuses, lesquelles devaient lutter pour protéger leur indé-
pendance et la pureté de leur organisation contre les sectes
qui de toute part les envahissaient, et, d'un autre coté, de la

Gallien de 264. — Il serait erroné de prendre le terme «ecclesia» de I'édit de 313
dans le sens étroit de «temple»; le méme édit explique plus loin qu’il entend par
ce terme la « communauté» chrétienne. Voir Pouvrage précité d'Uhlhorn, p. 132, sur
la conformité des églises chrétiennes, comme communautés, avec les « collegia tenuio-
rum» des Romains. — A Cologne, en 335, la communauté chrétienne est designée
par Ammien Marcellin sous le nom de «conventiculum» (v. Imbart de la Tour,

« Les paroisses rurales du IVe au XI® siécle», p. 7).



position mutuelle de 'Eglise et de I'Etat, position qui, comme
on le sait, ¢tait aussi sujette aux fluctuations?).

Ln définissant le caractere des modifications survenues
dans les droits des ¢véques relativement a la gestion et a
I'administration des biens ecclésiastiques, nous mentionnerons
que le principe d'une gestion absolue et sans controle de ces
biens par les ¢véques n'a jamais ¢té reconnu, ni par les canons
de T'Eglise, ni par la législation laique ?), quoiqu'on aurait pu
tirer des «Regles des ApoOtres» (notamment r. 38 et 41) la
conclusion qu'un tel droit absolu des évéques a exist¢ de fait,
Mais le texte de cette méme r. 38 indique que les évéques ne
devaient user de ce droit que pour les besoins de 1'Eglise
exclusivement, et que les biens ecclésiastiques ne peuvent étre
aliénés sous le prétexte de venir en aide aux nécessiteux. Et
la r. 40 contient les principes d'une stricte séparation de la
propriété personnelle des éveques de celle de I'Eglise, qui est
inaliénable ¥).

Ces importantes indications sur l'ordre de gestion ct d'ad-
ministration de la propri¢té ccclésiastique, sans l'établissement
d'un organe de controle, n'avaient qu'un caractére de «desi-
derata», et cette situation a créé des conflits regettables entre
les communautés, le clergé et les évéques, convaincus de mau-
vaise gestion des biens de U'Eglise*).

Ces abus et ces conflits ont amené les Peres de U'Eglise,
pour mettre de l'ordre dans les affaires pécuniaires des dioceses,
a créer aupreés de 1'évéque le poste «d'¢conome», Cconome
qui devait étre ¢lu parmi le personnel du clergé, pour mieux

1) Il ne faut pas oublier que, dans U'Ilglise d’Antioche du temps d’Ignace et de
Polycarpe, la gestion des biens ecclésiastiques a été organisée sur le modeéle de I'Eglise
de Jérusalem, établic du vivant des Apotres.

2) Nous ne contestons pas la possibilité du fait que, dans certaines commu-
nautés religieuses, les évéques disposaient & leur gré de toute la propriété ecclésiastique
et la géraient sans contréle, surtout dans les premiers siccles du christianisme, lors-
qu’il y avait des évéques non sculement dans les villes, mais méme dans les villages
(en Grece). Mais ceci prouve sculement ¢u’entre le pasteur et les fideles les relations
étaient toutes patriarcales, ce qui était naturel dans une petite communauté ou les
relations du pasteur avec ses ouailles étaient constantes et intimes.

%) Nous ne mentionnons pas les «Ordonn. d. Apdtres», notamment les rr. 11,
34, 35, vu le paragraphe 2 du VIe Concile quiles a nettement réwvoguées. Cf. la r. 41
du concile de Carthage et aussi les rr. 31 et 35.

4) Jean Chrysostome considérait comme «inconvenant» pour un évéque de
s'occuper de la gestion des biens diocésains, parce que cela le détournait de son
activité spirituelle.



administrer les biens ecclésiastiques, et « pour que l'adminis-
tration de la propri¢t¢ de I'Eglise ne fat pas sans témoins »
(voir r1. 25 et 26 du Concile de Chalc. en 451). Le VII® Concile
a ¢tabli la regle 11™° qui conférait a 'éveque de Constantinople
et & d'autres archevéques le droit de nommer les économes
pour les églises auxquelles les ¢véques n'auraient pas voulu
donner d’administrateur ).

Encore plus tot, en 340, le Concile d’Antioche avait é¢tabli
des reglements, par lesquels les prétres et les diacres étajent
appelés a participer a la gestion des biens ecclésiastiques par
I'éveque, ce dernier, ainsi que les prétres et les diacres, ayant
I'obligation d’en rendre compte et en en étant responsables
devant le Concile local, qui ¢était ainsi revétu de la qualité de
supréme instance de contrdole de cette gestion (voir r. 29,
compar. r. 15 du concile d'Ancire 2).

Finalement, pour la définition des limites des droits de
propri¢té ecclésiastique des ¢éveéques dans 'empire byzantin, il
est indispensable d'avoir en vue quaux IV® et V® siecles, au
préjudice de l'idée de 'épiscopat comme archipastorat, la ten-
dance de ne nommer des évéques que dans les villes, les excluant
des villages, se fait jour nettement; ainsila r. 17 du IV*® Concile
de Chalc¢doine ¢établit que, lors de la fondation de nouvelles
villes dans I'Empire, en vertu d’'un édit impérial, la définition
des paroisses religieuses doit avoir lieu en conformité avec
lordre civil et territorial ).

IV. La réforme de l'économe du patriarche de Constantinople Marcien. — L’indé-
pendance pour les droits de propriété des paroisses de village. — Les couvents
francs et les Liglises de marguilliers. — La participation active des laiques aux
affaires et intéréts ecclésiastiques.

-

Passons maintenant a l'ordre d'administration des biens
ecclésiastiques qui existait dans diverses églises locales de

Y Voir 1, 10 de Théophile d’Alexandrie. — Voir la loi de Justinien, en 328,
sur le service de 1’économe et la responsabilité qui lui incombe.

) D’aprés le reglement du concile d’Aucire (rég. 15) I'«Eglise» avait le droit
d’exiger la restitution de toute propriété ecclésiastique qui aurait été vendue par le
clergé pendant Pabsence (ou la vacance) de I'évéque. Voir r. 1og du Concile de
Carthage sur Pétablissement d’un emploi spécial d’«avoué», capable de s'occuper des
causes qui pouvaient surgir dans les affaires de I'Eglise. Voir r. 1 du double Concile

de Const. sur les «inventaires» et r. 42 du Couc. de Cart. — Compar. l'avis du
metrop, russe Philaréte sur le caractére que devait avoir l'administration des biens
ecclésiastiques, T. IlI, p. 417. — Recueil des opinons.

%) Voir la r. 57 du Concile de Laodicée et la r. 6 du Concile de Sardique.



— 544 —

paroisses, de villages ou de villes, n'entrant pas dans le ravon
de la juridiction cathédrale. Ainsi, relativement a ces der-
ni¢res, notons que 1'économe du partriarche de Constantinople
(zennadius, Marcien, a aboli T'ordre, onéreux pour les ¢glises
de paroisses, en vertu duquel les dons, faits a4 ces ¢glises,
¢taient attribuc¢s au trésor ¢piscopal. Quant a la situation des
affaires pécuniaires dans les paroisses de village, nous men-
tionnerons 'étude de P. Socolov sur cette question, intitulée:
«Le droit de proprié¢t¢ ecclésiastique dans 'empire Romano-
Byzantin ». Cet auteur dit que le Gouvernement byzantin,
«dans ses soins pour la conservation de la propriété terri-
toriale des paysans, a dé¢fendu aux personnes riches et puis-
santes d'acqucrir les terres de paysans, et que c’était 'Eglise
qui la premiere a préconis¢ des lois prohibitives dans ce sens»
(VII® Concile, 1. 12). Au nombre de ces « personnes puissantes »,
nous trouvons les éveéques et aussi les couvents. La défense
d’acquérir les terres de paysans contenait en elle-méme la défense
d’acquérir les églises qui se trouvaient baties sur ces terrains.
Mais le Gouvernement a di donner encore des explications
spéciales a ce sujet. Ainsi, 'empereur Basile le Phorphyro-
génete, dans la nouvelle de 996, ordonne: 1° dorénavant, dé-
fense de batir des monastéres sur des terres de paysans; et 2°
relativement aux ¢glises, baties sur des terrains appartenant
aux paysans, limiter les droits des ¢€véques aux seules prieres
pour le titulaire respectif pendant les offices. De cette maniére
nous voyons que non seulement les églises de village ¢étaient
la propriété des communes de paysans, mais aussi la gestion
de leurs propriétés était affranchie du controle de 1'évéque?).

A coté de cette indépendance pour les droits de proprieté
des paroisses de village et de quelques paroisses urbaines, il

Y Voir Socolow, Le droit ecclésiastique dans l'empire Romano-Byzantin, pp.
111-113 et 225. Le pere Michel, dans son ouvrage: « Législ. de 'emp. rom. byz...»,
dit a propos de la disposition susmentionnée de ’économe Marcien (p. 42): « L’évéque
n’a gardé que le droit de gérer les biens ecclésiastiques du dioctse, le droit de
propriété relativement aux églises paroissiales lui ayant été enlevé.» Et plus loin:
«Justinien, dans son Code, a clairement démontré son désir de décentraliser la pro-
priété ecclésiastique et de créer une unité indépendante, la paroisse.» La nouvelle
131 dit: «Si quelqu’un fait un legs & Dieu, ce sera l'église de la localité ou le
testateur avait sa maison qui recevra le legs.» L’auteur ajoute qu’il ne faut pas
comprendre dans un sens absolu lisolation de la propriété paroissiale. L’église
paroissiale pouvait poursuivre des affaires en justice, prendre des engagements, acquérir
des propriétés en son nom, mais I’évéque avait un droit de gestion supréme sur les
biens ecclésiastiques des paroisses.



— 545 —

faut mentionner encore l'existence dans l'empire byzantin de
couvents francs et d'églises avec marguilliers. Les couvents
francs recevaient généralement leur entretien de 'empereur, et
I'évéque n’avait qu'un droit de controle sur eux; l'adminis-
tration était exercee par un directeur ¢élu, et un couvent franc
¢tait considéré comme la propri¢té de la communauté religieuse.
Pour ce qui concerne le marguillier et ses droits, d’apres la
conception byzantine (IV®-VIe siecles et plus tard), il ¢tait une
unité (physique ou juridique), une personne ayant fondé une
¢glise, un monastere ou une institution de bienfaisance a ses
frais et l'ayant dotée d'une propriété pour subvenir a ses
besoins et & ceux du clergé. Un tel donateur-fondateur avait
droit a des pricres spéciales pendant les offices; il avait le droit
de présenter a V'évéque telle personne du clergé pour occuper
les charges ecclésiastiques dans 1'église fondée par lui, et le
droit d’administrer les institutions religieuses, soit personnelle-
ment, soit par des administrateurs nommeés par lui. Les droits
du marguillicr passaient & ses héritiers, excepté le droit aux
pricres. Le marguillier devait s’'occuper des intéréts de 1'église
et des institutions religieuses en géndral, et, en particulier,
recevoir les dons et plaider en justice, s'il y avait lieu').

Les notices historiques sus-indiquées, gquoigque sommaires,
permettent cependant de juger que, d’apres le systéme byzantin
de la propriété ecclésiastique: 1° le droit de gestion et dispo-
sition des métropolitains et des évéques sur les biens ecclésias-
tiques de tout le diocese respectif, ou district paroissial, n’était
nullement considéré selon les principes canoniques et civils
comme une prérogative du pouvoir des ¢véques, ceux-ci n’ayant
qu'un droit de haute surveillance tant sur lesdits biens que sur
le clergé du dioceése ou du district; et 2° les lalques n’étaient
nullement exclus d'une participation active aux affaires et
intéréts ecclésiastiques, et ils ne limitaient pas leurs devoirs
religieux a assister simplement aux offices et a suivre les rites

') Voir les détails sur les droits des marguilliers dans les ouvrages: Socolov,
P- 242-246; P. Michel, p. 134-146. Mentionnons que I'Empereur Manuel Comnene
(1143-1180) a exclu les institutions de bienfaisance du contrdle des évéques (p. 255,
Socolov). Le P. Michel mentionne que, déja au IVe siecle, il se produit un mouve-
ment séparatiste dans les maisons de charité, qui forment des institutions spéciales, ayant
des fonds indépendants (p. 43). Voir Pouvrage d’Uhlhorn sur lUindépendance des
institutions de bienfaisance et leurs droits juridiques (p. 294 et 300).



— BE

du culte, ainsi que nous le prouve l'existence de linstitut des
marguilliers et la large autonomie des paroisses dans différentes
localités de l'empire ).

V. L'adoption du christianisme par les Russes de Byzance. — Le vrai type de la
paroisse chrétienne. -— Le petit nombre des dioceses en Russie et leur grande
étendue territoriale. — La fondation des paroisses russes. — I.a construction des
églises paroissiales. — Le personnel des serviteurs de U'église. -— Les marguilliers

— L’influence des laiques sur les affaires ecclésiastiques.

Avant requ de Byzance la foi, 'organisation ecclésiastique
et leurs premiers ¢véques, les Russes se sont soumis a 'esprit
religicux byzantin; mais, incontestablement, nous avons apporté
dans la grande auvre de création ecclésiastique notre com-
préhension, notre sens spirituel, notre volonté, tout en les con-
formant aux dogmes chrétiens requs.

Nous savons, par l'histoire de Byzance, que le vrai type
de la paroisse chrétienne ¢tait la réunion des fidtles dans une
certaine localit¢, ayant pour chef un évéque, autour duquel se
groupaient des prétres et des diacres; que les prétres aidaient
I'évéque dans la gestion ecclésiastique, et que les diacres, avec
le clergé subalterne et les diaconesses, aidaient I'évéque ct les
prétres dans le service des offices et de 'administration. Dans
les commencements, chaque communauté religieuse urbaine ou
villageoise, ou paroisse, avait son évéque. kEnsuite, ainsi que
nous l'avons mentionné plus haut, on a aboli les évéques des
campagnes; ceux des villes ont été maintenus, de maniere qu'a
Byzance chaque ville avait son évéque et formait toujours,
quelle que fit sa grandeur, une seule communauté, ou paroisse.

1) M. Imbart de la Tour, dans son ouvrage: « Les paroisses rurales du IV® au
XIe sitcle» (1900), a examiné les origines et la transformation des paroisses rurales
de I'ancienne France. Nous lisons (p. 66 et suiv.): 1és la seconde moitié du V* siecle,
en Gaule comme en Afrique, 'église rurale a son patrimoine: elle peut acquérir des
terres, des bois, des vignes, des esclaves. La personnalité civile des parockie ne fut
pas une création du droit. Elle résulte d’un ensemble d'usages que la législation
ecclésiastique et le droit impérial se bornérent & reconnaitre. — C’est un fait que
le respect absolu de la donation non moins que la liberté de donner sont les meilleurs
movens de provoquer la générosité des hommes. L’Eglise s'inspira tres vite de cette
idée. Au VIe sitcle, la propriété des paroisses fut si bien reconnue que la législation
conciliaire n’eut plus & la formuler ni & la défendre. Les revenus des biens de la
paroisse furent désormais attribués 4 la paroisse. La juridiction du chef de Déglise
rurale était reconnue formellement. I’indépendance économique de la paroisse était
assurée. La paroisse prend ainsi conscience d’elle-méme. Elle est I'assemblée légale,
ordinaire, le legitimus conventus de la population chrétienne. C'est sur telles assises
que reposera au moyen {ige tout I’édifice social ou religieux.



— DAF —

Nous avons pu constater (par les notices historiques qui
préctdent) combien petits ¢taient les dioceéses de Byzance, et
cette circonstance était incontestablement d'une grande utilité
pour I'Eglise, en créant ainsi un lien étroit et une constante
union entre les ouailles, le clergé et leur supréme directeur
spirituel, 1'évéque. La premigre paroisse chrétienne contenait
en elle une force puissante dans la personnalité de son évéque
uni a4 son clerg¢, et, lorsqu’il a fallu augmenter les paroisses,
cette force, comme une racine saine, a donné de puissantes
ramifications, des directeurs religieux pour les nouvelles paroisses,
directeurs choisis par I'évéque dans son clergé, ainsi que le
dit 1Ta r. 57 du Concile de Laodic¢e. Grace a une disposition
géographique favorable, ces nouvelles paroisses étaient étroite-
ment lices & leurs centres spirituels diocésains,

Lorsque la Russie est devenue chrétiecnne, on y a fondé
un trés petit nombre de diocéses, qui tous se trouvaient trop
vastes comme ¢étendue territoriale. Cette circonstance est restée
a tout jamais, d’apreés l'opinion du prof. Goloubinski, le trait
distinctif de I'Eglise russe, en y introduisant un tout autre esprit
que celui qui régnait a Byzancel). Un évéque, se trouvant a
la téte d'une ¢norme circonscription de paroisses, dont il était
ladministrateur supréme, ne pouvait certes pas ¢&tre pour
toutes ce qu'il aurait ¢té pour une seule.

Les paroisses russes se sont créces, se sont formdées et ont
vécu dans un trop grand ¢loignement des ¢véques. Cependant
il v a licu de mentionner ici, en traitant la question de I'his-
toire premicre de 1'Eglise chrétienne en Russie, l'existence
d'une mesure bienfaisante qu’on pratiquait autrefois, notamment
les réunions annuelles du clerg¢ des paroisses de chaque dio-
cése, a tour de role, chez les éveéques (« Semaine orthodoxe »,
« Dimanche de réunion») pour traiter des affaires de I'Eglise
et des différentes questions douteuses dans la pratique ecclé-
siastique, comme aussi des besoins de la paroisse.

A la suite de linitiative grand-ducale dans la cause de
la conversion A la foi chrétienne et de la nécessit¢ de fournir
des prétres aux églises dans les commencements, nos premieres

Y Histoire de I Eglise Russe du prof. E. Goloubinski, t. I, ed. 2, de 1901, p. 341
En traitant la question de lorganisation ancienne des paroisses orthodoxes, nous nous
sommes servis des données de cet ouvrage dans la partie intitulée: « Clerge des
paroisses et paroisses », pp. 487-490.



548 —

paroisses ont ¢té fondées par le gouvernement et elles ¢taient
rastes comme ¢étendue. Ensuite, 4 mesure que la population
devenait chrétienne, la nécessité a surgi de créer — par l'ini-
tiative des paroissiens — de nouvelles paroisses, plus petites,
qui naissaient, sans formalité aucune, de l'autorisation des
¢veéques qui ordonnaient des prétres pour les desservir., Les
paroisses se formerent et les églises furent construites, soif
par des conmmunes, dans les villes: par des quartiers, des rues,
des demi-rues, en général par des districts et voisinages plus
ou moins populeux; dans les villages: par des groupes de
villages, des communes, des districts de campagne; — soit par
des particulicrs. 1° propriétaires (y compris les princes, chefs
de territoire); 2° personnes privées qui, pour différentes raisons,
voulaient batir des ¢glises pour des communes qui n'en avaient
pas ct qui avaient témoigné le désir d'en avoir.

LLes ¢glises de paroisses, construites par des communes ct
formant édifice communal, ¢taient certainement des les pre-
miers temps «propriétés communales »; car elles ne pouvaient
étre rvien d'autre. Les communes les administraient dans les
premiers temps comme maintenant, c'est-a-dire par les soins
de personnes ¢lues ou gérants. Plus tard, on a nomme plusieurs
gérants a chaque église, deux au moins. Il est trés probable
qu’il en était ainsi depuis des temps tres anciens et que le but
était d’établir un certain controle dans la dépense des fonds
de 1église.

Dans la période qui a précédé linvasion des Mongols
comme aussi jusqu'a nos jours, il n'y avait rien qui approchat
d'une régulation quelconque dans les c¢tats du clergé de pa-
roisses. Au contraire, ces derni¢res jouissaient de la plus grande
libert¢ d'avoir autant de prétres qu'elles voulaient, et elles
¢taient oblig¢es d'entretenir leur clergé. lLes paroissiens de-
vaient s'occuper eux-mémes de trouver un successeur a un
curé mort ou quittant la cure, ct ils le présentaient a I'évéque;
ce dernier ne lui donnait que l'ordination ou, s'il était déja
ordonn¢, la bénédiction. Cet ancien droit de la paroisse, comme
on le sait, lui a été confirmé par le Concile des Cent en 1553
et par le Reglement ecclésiastique.

Quelquefois les paroissiens passaient avec le prétre un
contrat, dans lequel, d’un coté, on prenait 'engagement de
servir au curé un traitement convenable, et de lautre, de



— 549 —

remplir ses devoirs consciencieusement et avec zele. Dans
Pancienne Russie, l'entrée dans les ordres était libre; laiques
comme religieux pouvaient se faire prétres; le plus souvent
c’étaient les enfants des diacres et des prétres qui embrassaient
la carriere ecclésiastique, vu la facilit¢ pour eux d’apprendre
chez leurs peres a lire, a ¢crire, a connaitre 1'ordre des offices
et a acquérir la pratique du culte. Outre les prétres, le clergé
comptait autrefois, ainsi qu'a présent, des diacres (d'ailleurs
dans un petit nombre de paroisses), des sacristains et des
sonneurs. Aucune commune ou paroisse ne pouvant se passer
tout a fait d'un homme sachant lire et écrire, la qualité de
sacristain (comme lecteur et chantre d’église et écrivain public)
était assez honorifique et ¢éievée. Parmi les desservants subal-
ternes, mentionnons encore la «prosvirnia» (femme spéciale-
ment chargée de Ia préparation du pain bénit), qui parait au
nombre des aides ecclésiastiques depuis des temps trés anciens
et qui, outre cette fonction, ¢tait encore chargée de Vordre a
maintenir dans la section des femmes, puisque autrefois la sé-
paration des sexes ¢tait trés strictement observée dans les
¢glises pendant les offices.

Pour terminer ce tableau rétrospectif de 'ordre qui régnait
dans les paroisses d’autrefois, nous donnerons quelques ddétails
sur la fondation et lentretien des ¢glises par les particuliers
dans diverses paroisses. Par les ordonnances des Apotres et
les récits des Actes, nous savons que, dans les premiers
siecles du christianisme, il existait des ¢glises dans des maisons
particulieres; ces ¢glises d¢taient fondées et entretenues par
des particuliers riches, et nous sommes enclins a voir dans ce
fait la base des droits de marguillier qui ont pris un si grand
développement 4 Byzance et qui se sont ensuite greffés sur la
vie religieuse en Russie. Nous avons expliqué plus haut'en
quoi consistaient ces droits a Byzance; ils ont été transportés
en Russie et s’y sont étendus a peu prés dans les mémes
limites.

Les marguilliers (laiques ou ecclésiastiques) ayant cons-
truit une ¢glise, assuré son entretien par une dotation et
s'étant chargés de l'entretien de son clergé, recevaient le droit
(eux et leurs descendants) d’un perpétuel fermage, c'est-a-dire
le droit aux revenug sans celui de propriét¢, et le droit de
la gestion de ces biens. En exercant leurs droits, les marguil-

Revue intern, de Théologie. Heft 43, 1903, 36



liers présentaient a 1'évéque des candidats aux divers emplois
ecclésiastiques, et, apres lordination, ils prenaient avec ces
candidats des arrangements relatifs 4 leur entretien. Vu ces
bienfaits envers I'église, il a été établi une priere spéciale pour
les marguilliers, lue pendant la messe: « Prions pour les bien-
heureux et les honorables constructeurs de cette sainte église » 1),

Avant indiqué plus haut que les paroissiens laiques se
chargeaient autrefois de tout l'entretien du clergé et des des-
servants, et aussi de l'arrangement et de l'installation des mai-
sons paroissiales pour les susnommés ecclésiastiques?); qu'ils
batissaient et entretenaient les ¢glises, et dans certaines loca-
lit¢s les dotaient d'immeubles (dans la province de Pskov, p. ex.),
nous en tirons la conclusion que dans l'ancien temps les pa-
roissiens avaient une trés grande influence dans les affaires
qui concernaicnt les ¢glises. Le pouvoir de l'évéque, sous le
rapport de la gestion des biens ecclésiastiques des paroisses,
était limité a certains tributs pécuniaires et a certaines taxes
que l'on prélevait sur les ¢glises et le clergé.

VI. Les détails de l'ancienne vie sociale paroissiale. — Les confréries. — ILa bien-
faisance paroissiale. — Les syndics de l'église. — I.enseignement primaire dans
les paroisses. — La paroisse ancienne russe comme « unité juridique ».

Aprés avoir tracé cet apercu général de la vie de notre
communauté ecclésiastique dans les temps anciens, voyons de
plus prés certains détails de la vie des paroisses, sous la ré-
serve expresse que nous n'avons nullement l'intention d'idéa-
liser le passé; nous tenons seulement a relever quelques traits
saillants de notre ancienne organisation (avant Pierre le Grand)
de la vie sociale paroissiale.

Un ¢loquent témoignage de lactivité unanime et animée
de nos communautés ecclésiastiques dans l'ancien temps est
I'existence, dans presque toutes les paroisses, de repas frater-
nels, ces repas en commun, aux (rais de tous, qui avaient lieu
les jours de fétes, patronales et autres.

Le caractere de bienfaisance religieuse de ces repas fratert-
nels ressort du fait que, d’apres 'ancienne coutume, la veille
du jour de féte, les paroissiens apportaient aux vépres, avec
le plat de riz en 'honneur des saints ou des fétes, des provi-

"y Voir £. Goloubinski, ouvr. cité, P. I, p. 489 et suiv.
3) Nous ne parlons pas des églises subventionnées par les grands-ducs ou le tzar.



— 531 —

sions de bouche et des légumes comme dons aux prétres; et
aussi que le jour de la féte, lorsque sous la présidence du
syndic (starosta) de 1'église on procédait au repas fraternel
(avant I’Assomption, pour la St. Nicolas, etc.), les pauvres y
étaient aussi conviés. Pendant ces repas communs, on buvait
de la biére et de I'hydromel, préparés et bénits d'avance; la
cire qui restait du miel (employ¢ a la préparation de 'hydromel)
était donnée pour la fabrication des cierges; une partie des
dons en argent était assignée aux besoins de 1'église.

Il est trés important de noter que, dans ces repas frater-
nels, le syndic ou ses aides exercaient dans ces temps anciens
ou le principe de la communauté était dominant, un droit de
juridiction sur les personnes qui, pendant le repas, avaient
commis quelque délit, vol, désordre, rixe.

Dans les chartes du tribunal de Novgorod et de Pskov,
des XIVe® et XVe siccles, on rencontre comme donnée normale
l'expression suivante: «la confrérie assemblée juge ainsi qu'un
tribunal ». Certes, cette justice des «confraternités», qui n'exi-
geait pas de lourdes taxes judiciaires, était une espece de
justice de paix pour des délits peu importants, commis souvent
en ¢tat d’ébriété et sur lesquels on pouvait statuer séance te-
nante, les terminant a l'amiable, avec quelque insignifiante
amende 4 payer a4 la personne offensée.

[1 est ¢évident qu'en été ces assemblées de paroissiens
avaient lieu dehors, aupres de 1'église; mais en hiver, surtout
dans le nord de la Russie, les paroissiens s’assemblaient dans
des «halls» attenants a I'église, nommés rétectoires (trapéza).
C'est 1a aussi que, les dimanches, les paroissiens s'assemblaient
pour traiter les affaires communales laiques; et, sous la direc-
tion du syndic, en présence du clergé, on s’occupait aussi de
toutes les affaires de 1'église: les rendements de comptes du
syndic, la décharge qu'on lui donnait devant les saintes images,
I'élection d'un nouveau syndic, la remise de la «Dboite com-
munale » avec les fonds et les documents de 1'église, I'¢lection
de nouveaux membres du clergé, la conclusion avec eux de
contrats spéciaux, etc.

La bienfaisance chrétienne s'exercait autrefois aussi par
les paroisses. D’apres le Statut de St. Vladimir, tous les men-
diants de la paroisse, les invalides, les aveugles, les veuves
et les orphelins ¢taient «gens d'église », et 1'église devait les



— 552 —

entretenir et en avoir soin. Kt vraiment, nous voyons qu'autre-
fois il y avait autour des églises, a c¢o6té des habitations du
clerg¢, des cellules pour les pauvres qui s'y logeaient pour
recueilliv plus aisément les aumones dans les églises. En con-
sidérant la richesse de I'¢glise comme la «fortune des pauvres »,
nos ancétres pensaient que la caisse de I'église était destinée
aussi a aider les indigents. Ainsi qu'il ressort des actes des
paroisses du nord, la commune obligeait le syndic de 1'église
a venir en aide aux nécessiteux sur les fonds de 1'église, en
leur distribuant gratuitement ou a titre de prét du blé et de
I'argent; de cette maniere, la caisse de l'église jouait le role
de banque rurale qui aidait aux paysans dans leurs opérations,
¢tant ainsi la source du bien-étre ¢conomique de la paroisse.

Il faut aussi mentionner que, d’apreés les études des his-
toriens modernes, la Russie rurale des temps précédant 'époque
de Pierre le Grand ¢&tait plus lettrée que la Russie plus ré-
cente; l'enseignement ¢était fait par «des gens de science»
(maitres), dont les sacristains formaient le plus nombreux con-
tingent dans les paroisses. Le Concile des Cent (1553) donne
un précieux témoignage sur le degré d'instruction dans les
campagnes dans les temps tres anciens. « Autrefois — lisons-
nous dans les actes de ce Concile — en Russie, a Moscou, a
Novgorod et dans d’autres villes, il y avait beaucoup d'écoles,
on ¢était lettré, il y avait beaucoup de chantres; mais aussi
dans les villages il y avait des lecteurs, des écrivains et des
chantres qui sont renommés jusqu’a nos jours.» Par la ballade
sur Elie Mourometz?!) nous savons qu'il a appris a lire dans
une ¢école que tenait le sacristain du village Kararatcharovo.
Lorsqu'Elie rencontre Kalitchich le Passant, ce dernier lui dit:
« Te souviens-tu, Elie, comme nous avons appris a lire dans
la méme école?»

Ainsi que nous l'avons dit plus haut, nos paroisses an-
ciennes étaient des «unités juridiques». lLa paroisse russe
ancienne apparait comme une institution organisée qui conte-
nait un nombre défini de maisons inscrites sur le registre de
I'église, possédant dans certaines localités des biens immeubles
communaux (terrains fraternels paroissiaux), ayant son repre-
sentant dans la personne du syndic de église. Relativement

') Espece de géant légendaire, populaire.



== 093 —

a cette propri¢té paroissiale et au droit de la paroisse de la
défendre en justice contre les attaques des tiers, la charte
justiciaire de D’skov s’exprime en ces termes: «Pour les pro-
pri¢tés d’église, les paroissiens (voisins) n’ont pas a aller en
justice, telle est P'affaire des syndics d'église. »

Cette réglementation ancienne établissait parfaitement tous
les principaux ¢éléments, nécessaires pour reconnaitre a la pa-
roisse la qualité d'unité juridique, et en considérant la paroisse
comme une institution ecclésiastique organisée, elle confirmait
son droit de propriété et de représentation en justice et devant
les autorités en la personne du syndic d'église élu. Cette unité
juridique était, relativement a 1'église, constatée par le grand
registre commun paroissial out tous les membres de la paroisse
¢taient inscrits; et nous savons que ces registres existaient
dans les anciens temps, avant Pierre le Grand, lorsqu'un nouvel
ordre établit la tenue de trois registres seulement, nommés
livres matricules, celui des naissances, des mariages et des déces.

VII. L’ancienne paroisse russe comme cellule de I'organisation ecclésiastique et poli-

tique. — La décadence de la paroisse orthodoxe. — Le Reéglement ecclésias-
tique de 1721. — L’affaiblissement du droit électoral. — IL’enlevement aux
églises paroissiales des sommes dites «économiques». — L’«église» comme

temple et non comme communauté chrétienne.

Nous nous bornerons a ces quelques données sur la vie
intime et les bases de nos communes paroissiales anciennes,
en mentionnant que nous avons consacré a ce sujet deux
€tudes: «sur l'ancienne paroisse russe» et «sur les terrains
d’églises comme districts de cadastre et paroisses de village
dans la Russie du nord », Dans ce dernier ouvrage, nous avons
cité¢ des données qui montrent que les «terrains d'églises pa-
roisses» avaient dans le temps une signification officielle rela-
tivement aux taxes et aux impdts d’Etat, de commune et
d’église; qu'elles apparaissent comme unités élémentaires ru-
rales et que la conception de «terre d’église-paroisse», comme
cellule rudimentaire de 'organisme russe ecclésiastique et po-
litique, s'est trouvée étre si forte et vivace qu'elle s’est reflétée
dans la grande ceuvre législative du XIX® siecle. Ainsi 'acte
de I'émancipation des serfs (p. 43—45) établit qu'une des con-
ditions principales pour la formation de communes rurales
(voloste) est la concordance géographique avec la paroisse



— 554 —

et aussi que, si une paroisse est peu nombreuse, on peut en
réunir plusieurs en une commune (voloste); par contre, il était
interdit de diviser administrativement les paroisses. Par ces
mesures, les auteurs de la « Réforme» ont tiché de conserver
autant que possible nos paroisses dans l'entit¢ de leur forma-
tion historique, pour que — quand le temps viendra — ces
cellules puissent servir a la formation d'une unité sociale vi-
vace, pareille & son prototype dans l'ancienne Russie.

Maintenant nous devons mentionner, trés sommairement,
les causes de la décadence de la vitalité de notre communauté
ecclésiastique; ce sujet aussi a ¢té trait¢ dans notre ¢tude:
« Décadence de la paroisse orthodoxe ».

Incontestablement, la période la plus pénible dans la vie
de nos paroisses orthodoxes a ¢été le XVIII® siecle et la pre-
mi¢re moitié du XIX°®, jusqu'a l'avenement au trdéne de 1'em-
pereur Alexandre Il. ['esclavage complet des paysans ct la
propagation du schisme parmi eux et parmi les classes ¢levées,
rigoureusement séparées du peuple, la propagation du mys-
ticisme, de diverses sectes, 1'absence de foi, tout cela contri-
buait sensiblement a affaiblir les fondements du sentiment
religieux. Notre communauté ecclésiastique perdait de sa vita-
lité sous le concours de ces circonstances défavorables. Il faut
encore ranger parmi ces dernieres quelques mesures gouver-
nementales, dont nous allons expliquer l'insucces.

Dans les dispositions du «Reglement ecclésiastique » rela-
tives & la position de la communauté ecclésiastique, on trouve
encore le vivifiant esprit ancien. La paroisse ¢tait prise comme
une collectivité d'un certain nombre de maisons habitées dans
un certain circuit territorial défini, c'est-a-dire sous le mot
paroisse on entendait une unité «territoriale, ecclésiastique,
de toutes classes ». L'ancien droit russe des paroissiens, d’élire
leur pere spirituel et les autres membres du clergé, était con-
firmé a la paroisse orthodoxe, et ce droit était reli¢ au droit
de la paroisse, comme unité juridique, de conclure avec les
membres du clergé ¢lus des traités, en vertu desquels la com-
munauté ccclésiastique se chargeait de tout lentretien du
membre élu, et ce dernier était oblig¢é d’exprimer son consen-
tement 4 accepter cet entretien et ces charges. Pareillement,
la paroisse jouissait du droit d’élire son représentant, le syndic
d’église; un des devoirs de ce dernier était l'obligation de



construire avec les deniers des caisses de collectes (d'aprés
la coutume ancienne), aupres des ¢glises, «des asiles pour
abriter les mendiants malades», et aussi des maisons pour le
clerg¢ et des patronats d'éducation pour les enfants-trouvés.

Comme nous le voyons d’aprés la disposition du trés-saint
Synode en date du 15 juillet/8 aott 1884, n° 1514, cette loi
importante pour la stabilité du droit paroissial (jus parochiale)
est en vigueur jusqu'a présent, et l'autorité synodale a claire-
ment indiqué que le droit de la paroisse d’élire les membres
de son clerg¢, dans le sens de déclarer a I'évéque son désir
de voir telle personne nommcdée a telle charge, ou dans le sens
de recommander pour ses bonnes qualités telle personne de-
mandant l'ordination, que ce droit, dis-je, n’a pas ¢été aboli.
Cependant, dans la pratique, nous voyons méme de nos jours
une compleéte décadence de cette organisation qui était basée
sur le principe élevé d'une libre élection par les ouailles de
leur pere spirituel, directeur et gouverneur; principe qul ne
peut &tre appliqué avec succes que si, dans la communauté
ecclésiastique, il régne cet esprit de sincére sociabilité chré-
tienne qui unit cette agglomération d'individus en un ensemble
unique, vivant. Une notice historique nous explique que les
commentaires erronés de la loi sur 1'élection des membres du
clergé par les paroissiens, commentaires faits par de mala-
droites rédactions des textes des ordonnances de l'adminis-
tration centrale ecclésiastique dans les derniéres années du
XVIII® siecle (dont nous avons parlé dans notre ouvrage «lL.a
décadence de la paroisse orthodoxe », p. 88—92), ont beaucoup
contribué a ce que cette organisation tombat en désuétude;
la perte par nos communautés ecclésiastiques de 1'esprit de
sociabilité chrétienne, de son coté, a produit un ¢loignement
moral entre le clergé et les paroissiens.

Une autre mesure défavorable a une bonne gestion des
affaires ecclésiastiques communales a été d’enlever aux églises
paroissiales (en 1808) les sommes dites «économiques» (pres
de six millions de roubles). En enlevant ainsi aux églises pa-
roissiales leurs droits de propriété relativement a leurs capi-
taux et a leurs revenus, cette mesure a encore porté atteinte
a l'autonomie des communautés ecclésiastiques, et la charge
élective du syndic d’église a perdu sa qualité représentative
premiere. Bientdt, en 1849, une disposition législative ¢tendit



— 556 —

injustement aux églises paroissiales 'ordre restrictif relativement
a l'acquisition d'immeubles, ordre qui avait été établi pour les
¢vecheés et les couvents. Cette importante question a été sou-
mise a I'¢tude d'une commission spéciale pour les affaires du
clergé orthodoxe, laquelle, en 1870, se proposait de conférer
des priviléges naturels aux églises paroissiales pour l'acqui-
sition d'immeubles; mais cette affaire n’obtint pas la solution
désirable et la restriction génante resta sans ¢&tre modifiée.
Finalement, il faut encore mettre en ligne de compte, de pair
avec les mesures gouvernementales précitées, que les autorités
ecclésiastiques et laiques commentent souvent injustement 1'ex-
pression « ¢glise » qui se rencontre dans le texte des lois civiles
(art. 698, t. X, p. I, Code des L.), lui attribuant le sens étroit
de temple seulement, c’est-a-dire de local et d’institution pour
les offices et les prieres, et ne reconnaissent qu’a l'unité juri-
dique prise dans ce sens le droit d’acquisition de propriété
ecclésiastique. Laissant de coté la solution détaillée de cette
question du point de vue strictement canonique et ecclésias-
tique qui certes n'admet ni loblitération de 1'idée principale
de 1'église dans le sens de réunion de fideles, lesquels seuls
¢levent des temples chrétiens et fondent diverses institutions
chrétiennes, ni la substitution d’autres dérivatifs a sa place,
nous mentionnerons seulement que toute restriction dans la
compréhension des affaires et intéréts chrétiens, admissible
peut-étre pour des causes pratiques, est tout a fait incompa-
tible avec l'esprit chrétien, qui exige que la solution des ques-
tions ecclésiastiques se trouve en concordance avec cet esprit
vivifiant. A. PAPKOFF.

(La fin awn prochain numéro.)



	La renaissance de la paroisse orthodoxe russe

