
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: La renaissance de la paroisse orthodoxe russe

Autor: Papkoff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


534

LA RENAISSANCE
DI',

LA PAROISSE ORTHODOXE RUSSE1).

I. La contradiction flagrante entre la doctrine chrétienne et la vie moderne. — Le
réveil de l'intérêt pour les causes religieusement sociales.

On nous apprend dès l'enfance à croire que l'idée cle l'Eglise
est chez les chrétiens la conception la plus élevée et la plus
puissante ; que l'Eglise est une institution que nous tenons
de Dieu lui-même; qu'elle contient tous les fidèles, morts et

vivants ; et que les affaires et les intérêts de l'Eglise, comme
éternels, doivent être les affaires et les intérêts principaux et

vitaux des chrétiens de toutes classes, positions, qualités, de

tout âge et de tout sexe.
Cependant, en réalité, nous nous occupons peu des affaires

de l'Eglise, nous limitant pour la plupart à cle simples actes
de présence aux offices et à suivre les rites du culte. Beaucoup
de laïques considèrent même l'Eglise comme une espèce de

Ministère, et les affaires de l'Eglise comme étant de la
compétence exclusive du clergé.

Il aurait fallu pourtant arriver à voir clair dans cette
contradiction flagrante entre la doctrine et la vie, car il s'agit
non pas d'un sujet vain, passager, mais bien d'un intérêt
éternel, embrassant tout notre être; et qui sait si ce n'est pas
dans cette contradiction qu'il faut chercher les racines des

maux et des souffrances qui oppressent si lourdement la société

chrétienne de nos jours
11 est temps de poser carrément et décisivement la question:

pourquoi la vie religieusement sociale s'est-elle affaiblie et devenue

b Cet article est extrait des Conférences de M. A. Papkoff sur cette questic



- 535 —

nulle? pourquoi ce refuge si puissant, la paroisse, se trouve-t-il
en décadence, n'éveillant dans l'esprit cle beaucoup de monde
qu'une idée très confuse, mot vide de sens, ne traduisant aucune
pensée intime? et, enfin, quelles sont les forces latentes qui
existent dans la société chrétienne comment les diriger pour
arriver à la renaissance du principe religieusement social, sans
lequel, comme base, la vie populaire vraiment chrétienne est
impossible?

En posant cette question si vitalement importante et en
en cherchant la solution, il ne faut pas perdre de vue que ce
n'est que la société chrétienne dans son ensemble, collectivement,
qui peut la résoudre, comme étant appelée dans son entité à

édifier l'Eglise, et que toute cette édification est une œuvre
de conscience, qui exige l'exclusion complète de toute sympathie
et penchant personnels, de toute hypocrisie et idées préconçues,
une œuvre qui en appelle à la vérité, à la largeur des vues
et des sentiments, lesquels doivent être pénétrés d'indulgence
et d'amour pour le prochain.

Ayant fait cette réserve, nous nous tournons avec plus
de courage vers la tâche posée, sans perdre de vue que les
faits et les données, les vœux et les mesures que nous indiquons
dans l'article présent, ne sont cités que pour éveiller l'intérêt
en faveur de cette question si sérieuse : « la renaissance de la

paroisse » ; notre but est de provoquer des rectifications et des

amplifications cle la part des frères auxquels les destinées de

la chrétienté sont chères, et chez lesquels le véritable esprit
ecclésiastique n'est pas encore tout à fait étouffé par les intérêts
mondains et par la soi-disant instruction mondaine.

Une circonstance favorable pour atteindre le but proposé
est le réveil de l'intérêt pour les causes religieusement sociales,
qu'on peut actuellement constater dans la société, et, en
particulier, pour la question de la renaissance de la paroisse et la
renovation de la vie paroissiale.

Les écrivains laïques qui s'occupent d'approfondir les

causes des nombreux maux sociaux dont souffre la société

moderne, et qui cherchent des bases pour les futures réformes
de l'édifice social, nous montrent déjà avec prévision la <paroisse »,

comme communauté religieuse, embrassant tout le monde,
tournée d'un côté vers Dieu, vers l'Eglise, et d'un autre côté

vers l'Etat, et contenant en elle-même suffisamment de puis-



— 536 —

sance créatrice pour opérer l'union des classes en vue du bien
général. Dans les Revues spirituelles nous voyons paraître cle

plus en plus des articles consacrés à la question des paroisses.
«L'unique forme», dit un de ces articles, «au moyen de laquelle
les efforts du peuple peuvent être dirigés, utilement et
rationnellement, au service de l'Eglise, c'est la paroisse orthodoxe
russe, dont l'organisation large et en grand doit être la tâche
et l'œuvre du nouveau siècle. »

Avant d'exposer nos idées sur les moyens et les
possibilités de résoudre la question paroissiale à notre époque, nous
croyons nécessaire de jeter un coup d'œil rétrospectif sur le

passé de la communauté chrétienne.

II. L'organisation des communautés religieuses fondées et assemblées par les saints

Apôtres. — La bienfaisance dans les anciennes Eglises chrétiennes.

Le christianisme, comme religion «franche», doit conserver
toute son autonomie et son originalité dans l'expédition cle ses

affaires intérieures ; c'est pourquoi la communauté chrétienne,
par sa nature même, doit être libre et indépendante dans les

manifestations de son existence. Toute sa structure est un

produit de l'esprit humain, renouvelé et éclairé par la lumière
du Christ, sa substance s'étant trouvée apte à recevoir les

vérités de la doctrine chrétienne et à s'en pénétrer. C'est

pourquoi la communauté chrétienne, par sa structure, est au-
dessus de toutes les autres unions humaines. Dans la
communauté chrétienne, tous les hommes sont considérés comme
frères dans le Christ, et tous, ayant pour chef leur père spirituel
et gouverneur, se rassemblent autour de leur centre visible,
le temple, pour prier en commun et pour remplir les devoirs
du culte. De cette manière, la communauté religieuse chrétienne
forme comme une seule famille d'un ordre élevé, qui crée une

parenté spirituelle entre ses membres, et toute sa vie intime
doit être édifiée sur le grand principe de la «charité», ainsi

que le commande le Christ lui-même, principe de la vie.
Nous n'avons pas besoin d'expliquer qu'elles étaient justement

telles, par leur nature, les nombreuses communautés

religieuses ou Eglises, fondées et assemblées par les saints

Apôtres dans les diverses provinces de l'Asie Mineure, dans

les îles de la Méditerranée, à Philippes, à Thessalonique, à

Corinthe et dans d'autres lieux. Tous les chrétiens connaissent



— 537 —

les inoubliables pages des « Epîtres » et des « Actes » des

Apôtres, qui racontent les détails de la fondation des premières
Eglises chrétiennes.

Ces Eglises, ayant pour chefs leurs évêques et leurs prêtres
élus (Act. XIV, 23 ; Ep. aux Hébr. V, 1 ; Tit. I, 5), formaient,
selon les enseignements des Apôtres, un seul corps en Dieu;
et tous les fidèles, appartenant à l'Eglise, étaient les uns vis-
à-vis des autres comme les membres de ce corps (Rom. XII,
4, 5; I Corinth. 1, 10; III, Id, 17; Vf 15 ; Eph. IV, I; Gal.
HI, 28). Une composition plus détaillée de l'Eglise est ainsi
définie par le st. Apôtre Paul: «Et les uns ont été désignés
par Dieu à l'Eglise pour y être d'abord apôtres, ensuite
prophètes, ensuite instructeurs ; à d'autres il a donné la puissance
de faire des miracles, le don cle guérir, d'aider, de diriger, de

parler diverses langues » (I Cor. XII, 28). Toute l'Eglise en
son ensemble était considérée comme « une génération élue
entre toutes par une royale prêtrise, une race sainte, un peuple
acquis » (1 Pierre, II, 9).

Cette Eglise, en conservant un unique esprit dans une
union de paix (Eph. TV, 3), était par sa nature même une
«confraternité de travail» (I Thess. IV, 11; II Thess. III, 12;
Eph. IV, 28), et considérait comme son principal devoir l'amour
du prochain (Hebr. XIII, 1), qui se traduisait en bienfaisance, en
sociabilité (Hebr. XIII, 16; II Cor. Vili, 19) et en un tribunal
fraternel pacificateur.

Conformément à ces principes, la bienfaisance était
comprise dans le sens de secours spirituel et matériel à donner à

son prochain (Gai. II, 10; Eph. IV, 28; I Thess. V, 14; Tim. V,
16 ; Il Cor. IX, 1 ; Jac. f 27); la sociabilité, dans le sens de

réunion des fidèles pour une édification mutuelle incessante,
pour la prédication de la foi, pour la glorification de l'Eternel,
pour la confession et la prière (Eph. V, 19 ; Col. III, 16 ; I Thess.

V, 11; Hebr. III, 13; X, 25; Jac. V, 16); et le tribunal
fraternel dans le sens d'une justice pacifiante, confiée aux membres
les plus sages de l'Eglise (I Cor. Vf 1—8).

Toutes ces communautés chrétiennes primitives possédaient
un avoir ecclésiastique commun pour satisfaire à tous les
besoins de leurs membres, parmi lesquels il n'y avait pas de

nécessiteux (Act. II, 44-47; IV, 32, 34, 35). Mais l'existence
d'un tel avoir commun pour les besoins de la bienfaisance



— 538 —

n'excluait nullement la possession personnelle; et, lorsqu'on
procédait à des collectes générales pour les besoins cle la
bienfaisance, il était ordonné de veiller à ce que les contributions
fussent justement prélevées et les aumônes faites de bon gré
(II Cor. VIII, 13, 14; IX, 7; Actes des Ap. XI, 29, 30). Tout le
monde sait aussi que les Apôtres, adonnés en permanence à

la prière et aux prédications, abandonnèrent le soin des « tables »

aux personnes élues pour cet office (Act. VI 1, 2, 3), et qu'ils
assurèrent matériellement l'entretien des prêtres et des
prédicateurs par une attribution d'une partie des dons que les fidèles
faisaient pour les besoins de l'Eglise (I Cor. IX, 13 ; Gai. VI, 6 x).

Cette œuvre des Apôtres a établi ainsi à tout jamais le

principe d'une administration publique de l'avoir ecclésiastique
commun, destiné aux oeuvres de bienfaisance, aux soins à donner
au temple, à l'entretien du clergé, par des membres élus parmi
les fidèles de la communauté ayant reçu l'ordination des Apôtres,
avec le droit de les remplacer. Ainsi que le veut le commandement

des ss. Apôtres, « il faut se dévouer pour le bien non
seulement devant Dieu, mais aussi devant les hommes», et

cette manière d'administrer publiquement l'avoir de l'Eglise
est la meilleure, vu les reproches qu'on peut s'attirer par une

gérance et une répartition unipersonnelles des biens ecclésiastiques.

Dans chaque Eglise locale, on s'occupait de bienfaisance
et il y avait une caisse commune (arca), qui était alimentée

par des donations hebdomadaires volontaires (stypse ; / Cor.

XVI, 2); de plus, pendant les réunions de charité (agapes;

/ Cor. XI, 20, 33), on faisait la collecte des dons en nature,
qui étaient répartis entre le clergé et les pauvres cle la paroisse.
Ces dons charitables créaient entre les fidèles des liens de

cœur, et la force de la communauté chrétienne était précisément
dans ce lien entre tous les membres, qui se connaissaient les

uns les autres et s'entr'aidaient, ainsi que le disait l'Apôtre:
«selon les dons qu'ils avaient reçus, comme de bons dispensateurs
des diverses grâces de Dieu» (IPet. IV, 10).

Il est très nécessaire cle mentionner le grand rôle que le

christianisme a assigné à la femme, jusque là si ravalée dans

b Le paragraphe 16 du Règlement du VI0 Concile universel explique^ que

7 personnes, élues par l'Eglise de Jérusalem et ayant reçu l'ordination des Apôtres
étaient chargées des «: soins domestiques pour les besoins de tous ceux qui se

trouvaient réunis ».



— 539 —

la société. Comme on le sait, il y avait aussi un groupe cle

femmes servantes auprès de Jésus-Christ, et l'Eglise chrétienne
les a consacrées pour ce service, surtout au profit des œuvres
de bienfaisance, de commisération et de secours ]). C'est ainsi
que dans la communauté chrétienne se concentrait la puissance
du «faible uni», qui est toujours plus grande que celle du
«fort individuel ».

Toutes ces formes cle bienfaisance communale n'excluaient
nullement la bienfaisance privée, qui prospérait dans l'Eglise
ancienne; jamais l'Eglise, qui a sanctionné les principes delà
charité, ne s'est arrogé le droit exclusif de distribuer les secours
et ne l'a accaparé comme étant cle son ressort spécial, ou de
celui de ses seuls serviteurs. En cherchant l'union des pauvres
et des riches aux repas communs, auxquels l'évêque prenait
part, en prêchant la simplicité clans la vie et dans la manière
de se vêtir — ce qui contribue le mieux à effacer l'inégalité
des conditions — en se proposant de donner aux hommes le
bonheur de l'âme, le christianisme n'a jamais envisagé (ainsi
que le fait le socialisme et aussi le communisme) la pauvreté
comme un mal qui doit être éloigné immédiatement. Il s'est

appliqué seulement à alléger les peines des malheureux et des

nécessiteux, et il enseignait toujours que distribuer des aumônes
n'est pas une action extérieure, mais une loi intime fondée sulla

charité2). L'exercice de cet acte d'amour est rendu plus
facile sur le terrain de la religion, puisque celui qui donne
fait un don à Dieu, et celui qui reçoit le reçoit de Dieu ; et
c'est de cette union religieuse que tous les deux reçoivent un
avantage moral et spirituel. Mais, indépendamment de cette aide

matérielle, le christianisme exige encore de donner un soutien
moral au prochain ; on doit lui « donner de bons conseils, le

diriger, l'enseigner, le consoler, lui pardonner, le supporter
avec patience et prier pour lui». Dans les épîtres des Apôtres,
nous trouvons fréquemment ces obligations et ces bonnes

') Voir Rom. XVI, i; I Cor. XVI, 15; I Tim. III, 11; V, 9, 10. Voir les

détails sur le diaconat masculin et féminin, sur ces tournées que faisaient diacres et

diaconesses parmi les pauvres de la paroisse et sur leurs rapports à l'évêque; aussi

sur le rituel d'ordination des diaconesses et la prière dite à cette occasion, dans

l'ouvrage de Uhlhorn intitulé: «La bienfaisance chrétienne dans l'Eglise des Apôtres»,

pag. 149-167.
2) Voir Uhlhorn, ouvr. cité, p. 170, 232, «Liste des pauvres», registres détaillés

des misères, tenus par les Eglises.



— 540 —

dispositions, qui exigent une tendance morale et une habitude
spéciales, ne peuvent être acquises et fortifiées que dans la

grande école chrétienne — la communauté religieuse paroissiale,
qui seule est capable de développer parmi les hommes l'esprit
de sociabilité religieuse tel qu'il doit être.

Tels étaient les principaux traits des Eglises chrétiennes
fondées par les Apôtres (en Europe et en Asie), comme on les

comprenait dans le sens de communautés chrétiennes indépendantes

de fidèles orthodoxes, ayant à la tête des évêques et
des prêtres avec leurs aides — hommes et femmes — pour
toutes les affaires de bienfaisance et d'aministration ecclésiastique
(Rom. XVI, 1, 12; 1 Tim. Ill, Il ; V, 9 et suiv.; Act. XI, 30,
XV, 6), et formant toutes ensemble une seule Eglise universelle
collective, avec un seul chef, Jésus-Christ.

III. L'état extérieur de l'Eglise chrétienne dans le droit romain. — L'édit de Milan
du 13 mai 313. -— Les droits des évêques dans l'administration et la disposition
des propriétés communales ecclésiastiques. - La création auprès de l'évêque du

poste d'« économe». — La participation des prêtres et des diacres à la gestion
des biens ecclésiastiques par l'évêque.

Comme on le sait, l'Eglise chrétienne n'a reçu un état
extérieur dans le droit romain qu'au IVe siècle, sous l'empereur
Constantin le Grand. En octroyant à l'Eglise des droits civiques,
l'empereur Constantin concevait l'Eglise comme l'ensemble des

Eglises séparées, locales. Par l'édit de Milan du 13 mai 313,

loi fondamentale, il était ordonné de restituer aux chrétiens
tous les biens qu'on avait enlevés à leurs communautés lors
des persécutions et qu'on avait vendus à des particuliers.
L'édit exprime clairement que tous les biens doivent être remis
aux « corporations » chrétiennes (corpori christianorum). Et
comme on sait, dit encore l'édit, que les chrétiens possédaient
non pas seulement les lieux où ils avaient coutume de

s'assembler, mais aussi d'autres propriétés appartenant à leur

corporation, c'est-à-dire aux églises, et non à des particuliers
(ad jus corporis eorum, id est ecclesiarum, non hominum singu-
lorum pertinentia), il y a lieu de restituer toutes ces propriétés
et ces biens à ces corporations et réunions de chrétiens (id

est corpori et conventiculis eorum

b C'est par la loi de Licinius, en 310, que la communauté chrétienne a été

reconnue comme un collège indépendant, de type spécial. Voir aussi l'édit de l'emp.



— 541 —

En comparant ce document historique si important avec
les ordonnances des Apôtres que nous trouvons dans les «Actes »

et les «Epîtres», on ne peut pas douter, au point de vue du droit,
que ce ne soient les Eglises chrétiennes (ecclesiae) qui paraissent
comme propriétaires des biens communaux ecclésiastiques dans
les trois premiers siècles de l'ère chrétienne ; c'est-à-dire
que ces « Eglises » étaient les communautés religieuses qui,
sous le contrôle de leurs évêques et prêtres, employaient les
biens qui leur appartenaient, pour secourir le clergé et les

pauvres, en une constante union spirituelle (au moyen d'épîtres)
entre elles, se soutenant les unes les autres, aussi matériellement

comme aux temps des Apôtres. Considérées sous le point
de vue territorial, ces communautés apparaissent comme des
unités juridiques (parochise), et à ce titre, toutes les formes
d'acquisition de propriétés, indiquées par le droit romain pour
cette catégorie, leur étaient accessibles.

Il n'entre pas clans le progamme de cette étude restreinte
de définir l'idée de l'Eglise clans son mouvement historique;
c'est pourquoi nous ne nous arrêterons pas à une définition
détaillée de la question comment les droits de propriété
ecclésiastique des évoques et autres membres de l'Eglise se sont
accentués et mutuellement précisés aux différentes époques et
dans différentes localités cle l'empire romano-byzantin. Nous
nous limiterons à quelques points.

Pendant les dix siècles de l'histoire religieuse de l'empire
byzantin, les droits des évêques clans l'administration et la

disposition des propriétés communales ecclésiastiques se sont
extrêmement modifiés, et ces changements ont dépendu, d'un
côté, de l'évolution interne qui avait lieu dans les communautés
religieuses, lesquelles devaient lutter pour protéger leur
indépendance et la pureté de leur organisation contre les sectes

qui de toute part les envahissaient, et, d'un autre côté, de la

Gallien de 264. — Il serait erroné de prendre le terme «ecclesia» de l'édit de 313
dans le sens étroit de «temple»; le même édit explique plus loin qu'il entend par
ce terme la «communauté» chrétienne. Voir l'ouvrage précité d'Uhlhorn, p. 132, sur
la conformité des églises chrétiennes, comme communautés, avec les « collegia tenuio-
rum » des Romains. — A Cologne, en 335, la communauté chrétienne est designée

par Ammien Marcellin sous le nom de « conventiculum» (v. Imbart de la Tour,
«Les paroisses rurales du IV0 au XI" siècle», p. 7).



— 542 —

position mutuelle de l'Eglise et de l'Etat, position qui, comme
on le sait, était aussi sujette aux fluctuations1).

En définissant le caractère des modifications survenues
dans les droits des évoques relativement à la gestion et à

l'administration des biens ecclésiastiques, nous mentionnerons
que le principe d'une gestion absolue et sans contrôle de ces
biens par les évêques n'a jamais été reconnu, ni par les canons
de l'Eglise, ni par la législation laïque2), quoiqu'on aurait pu
tirer des «Règles des Apôtres» (notamment r. 38 et 41) la
conclusion qu'un tel droit absolu des évêques a existé de fait.
Mais le texte de cette même r. 38 indique cpie les évêques ne
devaient user de ce droit que pour les besoins de l'Eglise
exclusivement, et que les biens ecclésiastiques ne peuvent être
aliénés sous le prétexte de venir en aide aux nécessiteux. Et
la r. 40 contient les principes d'une stricte séparation de la

propriété personnelle des évêques de celle cle l'Eglise, qui est
inaliénable 8).

Ces importantes indications sur l'ordre de gestion et
d'administration cle la propriété ecclésiastique, sans l'établissement
d'un organe de contrôle, n'avaient qu'un caractère de «

desiderata», et cette situation a créé des conflits regettables entre
les communautés, le clergé et les évêques, convaincus cle

mauvaise gestion des biens de l'Eglise4).
Ces abus et ces conflits ont amené les Pères de l'Eglise,

pour mettre de l'ordre clans les affaires pécuniaires des diocèses,
à créer auprès de l'évêque le poste «d'économes, économe

qui devait être élu parmi le personnel du clergé, pour mieux

b II ne faut pas oublier que, dans l'Eglise d'Antioche du temps d'Ignace et de

Polycarpe, la gestion des biens ecclésiastiques a été organisée sur le modèle de 1 Eglise
de Jérusalem, établie du vivant des Apôtres.

2) Nous ne contestons pas la possibilité du fait que, dans certaines communautés

religieuses, les évêques disposaient à leur gré de toute la propriété ecclésiastique
et la géraient sans contrôle, surtout dans les premiers siècles du christianisme,
lorsqu'il y avait des évêques non seulement dans les villes, mais même dans les villages
(en Grèce). Mais ceci prouve seulement qu'entre le pasteur et les fidèles les relations
étaient toutes patriarcales, ce qui était naturel dans une petite communauté où les

relations du pasteur avec ses ouailles étaient constantes et intimes.

3) Nous ne mentionnons pas les « Ordonn. d. Apôtres», notamment les rr. Il,
34, 35, vu le paragraphe 2 du VIe Concile qui les a nettement révoquées. Cf. la r. 41

du concile de Carthage et aussi les rr. 31 et 35.

b Jean Chrysostome considérait comme «inconvenant» pour un évêque de

s'occuper de la gestion des biens diocésains, parce que cela le détournait de son

activité spirituelle.



— 543 —

administrer les biens ecclésiastiques, et « pour que l'administration

cle la propriété de l'Eglise ne fût pas sans témoins »

(voir rr. 25 et 26 du Concile de Chalc. en 451). Le VIIe Concile
a établi la règle llmo qui conférait à l'évêque de Constantinople
et à d'autres archevêques le droit cle nommer les économes
pour les églises auxquelles les évoques n'auraient pas voulu
donner d'administrateur l).

Encore plus tôt, en 340, le Concile d'Antioche avait établi
des règlements, par lesquels les prêtres et les diacres étaient
appelés à participer à la gestion des biens ecclésiastiques par
l'évêque, ce dernier, ainsi que les prêtres et les diacres, a\xmt
l'obligation d'en rendre compte et en en étant responsables
devant le Concile local, qui était ainsi revêtu de la qualité de

suprême instance de contrôle de cette gestion (voir r. 25;
compar. r. 15 du concile d'Ancire2).

Finalement, pour la définition des limites des droits de

propriété ecclésiastique des évêques dans l'empire byzantin, il
est indispensable d'avoir en vue qu'aux IV et Ve siècles, au
préjudice de l'idée cle l'épiscopat comme archipastorat, la
tendance de ne nommer des évêques que clans les villes, les excluant
des villages, se fait jour nettement; ainsi la r. 17 du IV Concile
de Chalcédoine établit que, lors de la fondation de nouvelles
villes dans l'Empire, en vettu d'un édit impérial, la définition
des paroisses religieuses doit avoir lieu en conformité avec
l'ordre civil et territorial3).

IV. La réforme de l'économe du patriarche de Constantinople Marcien. — L'indé¬

pendance pour les droits de propriété des paroisses de village. — Les couvents
francs et les Eglises de marguilliers. — La participation active des laïques aux
affaires et intérêts ecclésiastiques.

Passons maintenant à l'ordre d'administration des biens

ecclésiastiques qui existait dans diverses églises locales de

b Voir r. Io cle Théophile d'Alexandrie. — Voir la loi de Justinien, en 528,
sur le service de l'économe et la responsabilité qui lui incombe.

b D'après le règlement du concile d'Ancire (règ. 15) 1'«Eglise» avait le droit
d'exiger la restitution de toute propriété ecclésiastique qui aurait été vendue par le

clergé pendant l'absence (ou la vacance) de l'évêque. Voir r. 109 du Concile de

Carthage sur l'établissement d'un emploi spécial d'« avoué », capable de s'occuper des

causes qui pouvaient surgir dans les affaires de l'Eglise. Voir r. I du double Concile
de Const, sur les « inventaires » et r. 42 du Conc. de Cart. — Compar. l'avis du

metrop. russe Philarète sur le caractère que devait avoir l'administration des biens

ecclésiastiques, T. Ill, p. 417. — Recueil des opinons.
3) Voir la r. 57 du Concile de Laodicée et la r. 6 du Concile de Sardique.



— 544 —

paroisses, de villages ou de villes, n'entrant pas clans le rayon
de la juridiction cathédrale. Ainsi, relativement à ces
dernières, notons que l'économe du partriarehe de Constantinople
Gennadius, Marcien, a aboli l'ordre, onéreux pour les églises
de paroisses, en vertu duquel les dons, faits à ces églises,
étaient attribués au trésor episcopal. Quant à la situation des
affaires pécuniaires clans les paroisses de village, nous
mentionnerons l'étude cle P. Socolov sur cette question, intitulée:
«Le droit de propriété ecclésiastique clans l'empire Romano-
Byzantin ». Cet auteur dit que le Gouvernement byzantin,
« dans ses soins pour la conservation de la propriété
territoriale des paysans, a défendu aux personnes riches et
puissantes d'acquérir les terres de paysans, et que c'était l'Eglise
qui la première a préconisé des lois prohibitives dans ce sens»
(VIIe Concile, r. 12). Au nombre cle ces «personnes puissantes»,
nous trouvons les évoques et aussi les couvents. La défense

d'acquérir les terres de paysans contenait en elle-même la défense

d'acquérir les églises qui se trouvaient bâties sur ces terrains.
Mais le Gouvernement a dû donner encore des explications
spéciales à ce sujet. Ainsi, l'empereur Basile le Phorphyro-
génète, dans la nouvelle de 996, ordonne: 1° dorénavant,
défense de bâtir des monastères sur des terres cle paysans; et 2°

relativement aux églises, bâties sur des terrains appartenant
aux paysans, limiter les droits des évêques aux seules prières
pour le titulaire respectif pendant les offices. De cette manière
nous voyons que non seulement les églises de village étaient
la propriété des communes de paysans, mais aussi la gestion
cle leurs propriétés était affranchie du contrôle de l'évêqueJ).

A côté de cette indépendance pour les droits de propriété
des paroisses cle village et de quelques paroisses urbaines, il

b Voir Socolov, Le droit ecclésiastique dans l'empire Romano-Byzantin, pp.

Il 1-113 et 225. Le père Michel, dans son ouvrage: «Législ. de l'emp. rom. byz...»,
di t à propos de la disposition susmentionnée de l'économe Marcien (p. 42): «L'évêque
n'a gardé que le droit de gérer les biens ecclésiastiques du diocèse, le droit de

propriété relativement aux églises paroissiales lui ayant été enlevé. » Et plus loin:
«Justinien, dans son Code, a clairement démontré son désir de décentraliser la
propriété ecclésiastique et de créer une unité indépendante, la paroisse. » La nouvelle

131 dit: «Si quelqu'un fait un legs à Dieu, ce sera l'église de la localité où le

testateur avait sa maison qui recevra le legs.» L'auteur ajoute qu'il ne faut pas

comprendre dans un sens absolu l'isolation de la propriété paroissiale. L'église
paroissiale pouvait poursuivre des affaires en justice, prendre des engagements, acquérir
des propriétés en son nom, mais l'évêque avait un droit de gestion suprême sur les

biens ecclésiastiques des paroisses.



— 545 —

faut mentionner encore l'existence clans l'empire byzantin cle

couvents francs et d'églises avec marguilliers. Les couvents
francs recevaient généralement leur entretien de l'empereur, et
l'évêque n'avait qu'un droit de contrôle sur eux; l'administration

était exercée par un directeur élu, et un couvent franc
était considéré comme la propriété de la communauté religieuse.
Pour ce qui concerne le marguillier et ses droits, d'après la
conception byzantine (IV-VI6 siècles et plus tard), il était une
unité (physique ou juridique), une personne ayant fondé une
église, un monastère ou une institution de bienfaisance à ses
frais et l'ayant dotée d'une propriété pour subvenir à ses
besoins et à ceux du clergé. Un tel donateur-fondateur avait
droit à des prières spéciales pendant les offices ; il avait le droit
de présenter à l'évêque telle personne du clergé pour occuper
les charges ecclésiastiques dans l'église fondée par lui, et le
droit d'administrer les institutions religieuses, soit personnellement,

soit par des administrateurs nommés par lui. Les droits
du marguillier passaient à ses héritiers, excepté le droit aux
prières. Le marguillier devait s'occuper des intérêts cle l'église
et des institutions religieuses en général, et, en particulier,
recevoir les dons et plaider en justice, s'il y avait lieu1).

Les notices historiques sus-incliquées, quoique sommaires,
permettent cependant de juger que, d'après le système byzantin
de la propriété ecclésiastique: 1° le droit de gestion et disposition

des métropolitains et des évêques sur les biens ecclésiastiques

de tout le diocèse respectif, ou district paroissial, n'était
nullement considéré selon les principes canoniques et civils
comme une prérogative du pouvoir des évêques, ceux-ci n'ayant
qu'un droit de haute surveillance tant sur lesdits biens que sur
le clergé du diocèse ou du district; et 2° les laïques n'étaient
nullement exclus d'une participation active aux affaires et
intérêts ecclésiastiques, et ils ne limitaient pas leurs devoirs
religieux à assister simplement aux offices et à suivre les rites

') Voir les détails sur les droits des marguilliers dans les ouvrages: Socolov,

p. 242-246; 1'. Michel, p. 134-146. Mentionnons que l'Empereur Manuel Comnène

(1143-1180) a exclu les institutions de bienfaisance du contrôle des évêques (p. 255,
Socolov). Le P. Michel mentionne que, déjà au IV1' siècle, il se produit un mouv.--
ment séparatiste clans les maisons de charité, qui forment des institutions spéciales, ayant
des fonds indépendants (p. 43). Voir l'ouvrage d'Uhlhorn sur l'indépendance des

institutions de bienfaisance et leurs droits juridiques (p. 294 et 300).



— 546 —

du culte, ainsi que nous le prouve l'existence de l'institut des

marguilliers et la large autonomie des paroisses dans différentes
localités de l'empire b.

V. L'adoption du christianisme par les Russes de Byzance. — Le vrai type de la
paroisse chrétienne. — Le petit nombre des diocèses en Russie et leur grande
étendue territoriale. - La fondation des paroisses russes. — La construction des

églises paroissiales. — Le personnel des serviteurs de l'église. — Les marguilliers
— L intluence des laïques sur les affaires ecclésiastiques.

Ayant reçu cle Byzance la foi, l'organisation ecclésiastique
et leurs premiers évêques, les Russes se sont soumis à l'esprit
religieux byzantin ; mais, incontestablement, nous avons apporté
dans la grande œuvre de création ecclésiastique notre
compréhension, notre sens spirituel, notre volonté, tout en les
conformant aux dogmes chrétiens reçus.

Nous savons, par l'histoire cle Byzance, que le vrai type
cle la paroisse chrétienne était la réunion des fidèles dans une
certaine localité, ayant pour chef un évêque, autour duquel se

groupaient des prêtres et des diacres; que les prêtres aidaient
l'évêque dans la gestion ecclésiastique, et que les diacres, avec
le clergé subalterne et les diaconesses, aidaient l'évêque et les

prêtres dans le service des offices et de l'administration. Dans
les commencements, chaque communauté religieuse urbaine ou

villageoise, ou paroisse, avait son évêque. Ensuite, ainsi que
nous l'avons mentionné plus haut, on a aboli les évêques des

campagnes; ceux des villes ont été maintenus, cle manière qu'à
Byzance chaque ville avait son évêque et formait toujours,
quelle que fût sa grandeur, une seule communauté, ou paroisse.

b M. Imbart de la Tour, dans son ouvrage: «Les paroisses rurales du IV'" au

XI" siècle» (1900), a examiné les origines et la transformation des paroisses rurales
de l'ancienne France. Nous lisons (p. 66 et suiv.): Dès la seconde moitié du V siècle,

en Gaule comme en Afrique, l'église rurale a son patrimoine: elle peut acquérir des

terres, des bois, des vignes, des esclaves. La personnalité civile des parocliiœ ne fut

pas une création du droit. Elle résulte d'un ensemble d'usages que la législation
ecclésiastique et le droit impérial se bornèrent à reconnaître. — C'est un fait que
le respect absolu de la donation non moins que la liberté de donner sont les meilleurs

moyens de provoquer la générosité des hommes. L'Eglise s'inspira très vite de cette

idée. Au VI" siècle, la propriété des paroisses fut si bien reconnue que la législation
conciliaire n'eut plus à la formuler ni à la défendre. Les revenus des biens de la

paroisse furent désormais attribues à la paroisse. La juridiction du chef de l'église
rurale était reconnue formellement. L'indépendance économique de la paroisse était

assurée. La paroisse prend ainsi conscience d'elle-même. Elle est l'assemblée légale,

ordinaire, le legitimus conventus de la population chrétienne. C'est sur telles assises

que reposera au moyen âge tout l'édifice social ou religieux.



— 547 —

Nous avons pu constater (par les notices historiques qui
précèdent) combien petits étaient les diocèses de Byzance, et
cette circonstance était incontestablement d'une grande utilité
pour l'Eglise, en créant ainsi un lien étroit et une constante
union entre les ouailles, le clergé et leur suprême directeur
spirituel, l'évêque. La première paroisse chrétienne contenait
en elle une force puissante clans la personnalité de son évêque
uni à son clergé ; et, lorsqu'il a fallu augmenter les paroisses,
cette force, comme une racine saine, a donné de puissantes
ramifications, des directeurs religieux pour les nouvelles paroisses,
directeurs choisis par l'évêque dans son clergé, ainsi que le
dit la r. 57 du Concile de Laodicée. Grâce à une disposition
géographique favorable, ces nouvelles paroisses étaient étroitement

liées à leurs centres spirituels diocésains.
Lorsque la Russie est devenue chrétienne, on y a fondé

un très petit nombre cle diocèses, qui tous se trouvaient trop
vastes comme étendue territoriale. Cette circonstance est restée
à tout jamais, d'après l'opinion du prof. Goloubinski, le trait
distinctif de l'Eglise russe, en y introduisant un tout autre esprit
que celui qui régnait à Byzance *). Un évêque, se trouvant à

la tête d'une énorme circonscription de paroisses, dont il était
l'administrateur suprême, ne pouvait certes pas être pour
toutes ce qu'il aurait été pour une seule.

Les paroisses russes se sont créées, se sont formées et ont
vécu dans un trop grand éloignement des évêques. Cependant
il y a lieu de mentionner ici, en traitant la question de l'histoire

première cle l'Eglise chrétienne en Russie, l'existence
d'une mesure bienfaisante qu'on pratiquait autrefois, notamment
les réunions annuelles du clergé des paroisses de chaque
diocèse, à tour de rôle, chez les évêques («Semaine orthodoxe»,
« Dimanche de réunion ») pour traiter des affaires de l'Eglise
et des différentes questions douteuses dans la pratique
ecclésiastique, comme aussi des besoins de la paroisse.

A la suite de l'initiative grand-ducale dans la cause de

la conversion à la foi chrétienne et de la nécessité de fournir
des prêtres aux églises dans les commencements, nos premières

') Histoire de l'Eglise Russe du prof. E. Goloubinski, t. I, éd. 2, de 1901, p. 341-
En traitant la question de l'organisation ancienne des paroisses orthodoxes, nous nous

sommes servis des données de cet ouvrage clans la partie intitulée: «Clergé des

paroisses et paroisses », pp. 487-490.



— 548 —

paroisses ont été fondées par le gouvernement et elles étaient
vastes comme étendue. Ensuite, à mesure que la population
devenait chrétienne, la nécessité a surgi de créer — par
l'initiative des paroissiens — de nouvelles paroisses, plus petites,
qui naissaient, sans formalité aucune, cle l'autorisation des

évêques qui ordonnaient des prêtres pour les desservir. Les
paroisses se formèrent et les églises furent construites, soit
par des communes, dans les villes : par des quartiers, des rues,
des demi-rues, en général par des districts et voisinages plus
ou moins populeux; dans les villages: par des groupes de

villages, des communes, des districts de campagne ; — soit par
des particuliers : 1° propriétaires (y compris les princes, chefs
cle territoire) ; 2° personnes privées qui, pour différentes raisons,
voulaient bâtir des églises pour des communes qui n'en avaient
pas et qui avaient témoigné le désir d'en avoir.

Les églises de paroisses, construites par des communes et
formant édifice communal, étaient certainement dès les
premiers temps « propriétés communales » ; car elles ne pouvaient
être rien d'autre. Les communes les administraient dans les

premiers temps comme maintenant, c'est-à-dire par les soins
de personnes élues ou gérants. Plus tard, on a nommé plusieurs
gérants à chaque église, deux au moins. Il est très probable
qu'il en était ainsi depuis des temps très anciens et que le but
était d'établir un certain contrôle dans la dépense des fonds
de l'église.

Dans la période qui a précédé l'invasion des Mongols
comme aussi jusqu'à nos jours, il n'y avait rien qui approchât
d'une régulation quelconque dans les états du clergé de

paroisses. Au contraire, ces dernières jouissaient de la plus grande
liberté d'avoir autant cle prêtres qu'elles voulaient, et elles

étaient obligées d'entretenir leur clergé. Les paroissiens
devaient s'occuper eux-mêmes de trouver un successeur à un

curé mort ou quittant la cure, et ils le présentaient à l'évêque;
ce dernier ne lui donnait que l'ordination ou, s'il était déjà

ordonné, la bénédiction. Cet ancien droit cle la paroisse, comme

on le sait, lui a été confirmé par le Concile des Cent en 1553

et par le Règlement ecclésiastique.
Quelquefois les paroissiens passaient avec le prêtre un

contrat, dans lequel, d'un côté, on prenait l'engagement de

servir au curé un traitement convenable, et de l'autre, de



_ 549 —

remplir ses devoirs consciencieusement et avec zèle. Dans
l'ancienne Russie, l'entrée dans les ordres était libre; laïques
comme religieux pouvaient se faire prêtres; le plus souvent
c'étaient les enfants des diacres et des prêtres qui embrassaient
la carrière ecclésiastique, vu la facilité pour eux d'apprendre
chez leurs pères à lire, à écrire, à connaître l'ordre des offices
et à acquérir la pratique du culte. Outre les prêtres, le clergé
comptait autrefois, ainsi qu'à présent, des diacres (d'ailleurs
dans un petit nombre de paroisses), des sacristains et des

sonneurs. Aucune commune ou paroisse ne pouvant se passer
tout à fait d'un homme sachant lire et écrire, la qualité de
sacristain (comme lecteur et chantre d'église et écrivain public)
était assez honorifique et élevée. Parmi les desservants
subalternes, mentionnons encore la « prosvirnia » (femme spécialement

chargée de la préparation du pain bénit), qui paraît au
nombre des aides ecclésiastiques depuis des temps très anciens
et qui, outre cette fonction, était encore chargée de l'ordre à

maintenir dans la section des femmes, puisque autrefois la
séparation des sexes était très strictement observée dans les
églises pendant les offices.

Pour terminer ce tableau rétrospectif de l'ordre qui régnait
dans les paroisses d'autrefois, nous donnerons quelques détails
sur la fondation et l'entretien des églises par les particuliers
dans diverses paroisses. Par les ordonnances des Apôtres et
les récits des Actes, nous savons que, dans les premiers
siècles du christianisme, il existait des églises dans des maisons
particulières; ces églises étaient fondées et entretenues par
des particuliers riches, et nous sommes enclins à voir dans ce
fait la base des droits de marguillier qui ont pris un si grand
développement à Byzance et qui se sont ensuite greffés sur la
vie religieuse en Russie. Nous avons expliqué plus haut'en
quoi consistaient ces droits à Byzance ; ils ont été transportés
en Russie et s'y sont étendus à peu près dans les mêmes
limites.

- Les marguilliers (laïques on ecclésiastiques) ayant construit

une église, assuré son entretien par une dotation et
s'étant chargés de l'entretien de son clergé, recevaient le droit
(eux et leurs descendants) d'un perpétuel fermage, c'est-à-dire
le droit aux revenus, sans celui de propriété, et le droit cle

la gestion de ces biens. En exerçant leurs droits, les marguib
Bévue intern, de Théologie. Heft 43, 1903. 3ß



— 550 —

liers présentaient à l'évêque des candidats aux divers emplois
ecclésiastiques, et, après l'ordination, ils prenaient avec ces
candidats des arrangements relatifs à leur entretien. Vu ces
bienfaits envers l'église, il a été établi une prière spéciale pour
les marguilliers, lue pendant la messe : « Prions pour les
bienheureux et les honorables constructeurs de cette sainte église » *).

Ayant indiqué plus haut que les paroissiens laïques se

chargeaient autrefois de tout l'entretien du clergé et des

desservants, et aussi de l'arrangement et de l'installation des
maisons paroissiales pour les susnommés ecclésiastiques2); qu'ils
bâtissaient et entretenaient les églises, et dans certaines localités

les dotaient d'immeubles (dans la province de Pskov, p. ex.),
nous en tirons la conclusion que dans l'ancien temps les
paroissiens avaient une très grande influence dans les affaires
qui concernaient les églises. Le pouvoir de l'évêque, sous le

rapport de la gestion des biens ecclésiastiques des paroisses,
était limité à certains tributs pécuniaires et à certaines taxes
que l'on prélevait sur les églises et le clergé.

VI. Les détails de l'ancienne vie sociale paroissiale. — Les confréries. — La bien¬

faisance paroissiale. — Les syndics de l'église. — L'enseignement primaire dans

les paroisses. — La paroisse ancienne russe comme «unité juridique».

Après avoir tracé cet aperçu général de la vie de notre
communauté ecclésiastique dans les temps anciens, voyons de

plus près certains détails de la vie des paroisses, sous la
réserve expresse que nous n'avons nullement l'intention d'idéaliser

le passé ; nous tenons seulement à relever quelques traits
saillants de notre ancienne organisation (avant Pierre le Grand)
de la vie sociale paroissiale.

Un eloquent témoignage de l'activité unanime et animée
de nos communautés ecclésiastiques dans l'ancien temps est

l'existence, dans presque toutes les paroisses, de repas fraternels,

ces repas en commun, aux frais de tous, qui avaient lieu

les jours de fêtes, patronales et autres.
Le caractère de bienfaisance religieuse de ces repas fraternels

ressort du fait que, d'après l'ancienne coutume, la veille
du jour de fête, les paroissiens apportaient aux vêpres, avec
le plat de riz en l'honneur des saints ou des fêtes, des provi-

et suiv.b Voir E. Goloubinski, ouvr. cité, P. I, p.

b Nous ne parlons pas des églises subventionnées par les grands-ducs ou le tzar.



— 551 —

sions de bouche et des légumes comme dons aux prêtres ; et
aussi que le jour de la fête, lorsque sous la présidence du
syndic (starosta) de l'église on procédait au repas fraternel
(avant l'Assomption, pour la St. Nicolas, etc.), les pauvres y
étaient aussi conviés. Pendant ces repas communs, on buvait
de la bière et de l'hydromel, préparés et bénits d'avance; la
cire qui restait du miel (employé à la préparation de l'hydromel)
était donnée pour la fabrication des cierges; une partie des
dons en argent était assignée aux besoins de l'église.

Il est très important de noter que, dans ces repas fraternels,

le syndic ou ses aides exerçaient dans ces temps anciens
où le principe de la communauté était dominant, un droit de

juridiction sur les personnes qui, pendant le repas, avaient
commis quelque délit, vol, désordre, rixe.

Dans les chartes du tribunal de Novgorod et de Pskov,
des XIV et XVe siècles, on rencontre comme donnée normale
l'expression suivante : <-la confrérie assemblée juge ainsi qu'un
tribunal». Certes, cette justice des «confraternités», qui n'exigeait

pas de lourdes taxes judiciaires, était une espèce de

justice de paix pour des délits peu importants, commis souvent
en état d'ébriété et sur lesquels on pouvait statuer séance
tenante, les terminant à l'amiable, avec quelque insignifiante
amende à payer à la personne offensée.

Il est évident qu'en été ces assemblées de paroissiens
avaient lieu dehors, auprès de l'église ; mais en hiver, surtout
dans le nord cle la Russie, les paroissiens s'assemblaient dans
des «halls» attenants à l'église, nommés réfectoires (trapéza).
C'est là aussi que, les dimanches, les paroissiens s'assemblaient
pour traiter les affaires communales laïques ; et, sous la direction

du syndic, en présence du clergé, on s'occupait aussi de

toutes les affaires de l'église : les rendements de comptes du

syndic, la décharge qu'on lui donnait devant les saintes images,
l'élection d'un nouveau syndic, la remise de la «boîte
communale > avec les fonds et les documents de l'église, l'élection
de nouveaux membres du clergé, la conclusion avec eux de

contrats spéciaux, etc.
La bienfaisance chrétienne s'exerçait autrefois aussi par

les paroisses. D'après le Statut de St. Vladimir, tous les
mendiants de la paroisse, les invalides, les aveugles, les veuves
et les orphelins étaient «gens d'église», et l'église devait les



— 552 —

entretenir et en avoir soin. Et vraiment, nous voyons qu'autrefois

il y avait autour des églises, à côté des habitations du
clergé, des cellules pour les pauvres qui s'y logeaient pour
recueillir plus aisément les aumônes dans les églises. En
considérant la richesse de l'église comme la «fortune des pauvres»,
nos ancêtres pensaient que la caisse de l'église était destinée
aussi à aider les indigents. Ainsi qu'il ressort des actes des

paroisses du nord, la commune obligeait le syndic de l'église
à venir en aide aux nécessiteux sur les fonds de l'église, en
leur distribuant gratuitement ou à titre de prêt du blé et de

l'argent ; de cette manière, la caisse de l'église jouait le rôle
de banque rurale qui aidait aux paysans dans leurs opérations,
étant ainsi la source du bien-être économique de la paroisse.

Il faut aussi mentionner que, d'après les études des
historiens modernes, la Russie rurale des temps précédant l'époque
de Pierre le Grand était plus lettrée que la Russie plus
récente ; l'enseignement était fait par « des gens de science »

(maîtres), dont les sacristains formaient le plus nombreux
contingent dans les paroisses. Le Concile des Cent (1553) donne

un précieux témoignage sur le degré d'instruction dans les

campagnes dans les temps très anciens. « Autrefois — lisons-

nous dans les actes de ce Concile — en Russie, à Moscou, à

Novgorod et dans d'autres villes, il y avait beaucoup d'écoles,
on était lettré, il y avait beaucoup de chantres ; mais aussi

dans les villages il y avait des lecteurs, des écrivains et des

chantres qui sont renommés jusqu'à nos jours. » Par la ballade

sur Elie Mourometz *) nous savons qu'il a appris à lire dans

une école que tenait le sacristain du village Kararatcharovo.
Lorsqu'Elie rencontre Kalitchich le Passant, ce dernier lui dit:
« Te souviens-tu, Elie, comme nous avons appris à lire dans

la même école »

Ainsi que nous l'avons dit plus haut, nos paroisses
anciennes étaient des «unités juridiques». La paroisse russe

ancienne apparaît comme une institution organisée qui contenait

un nombre défini de maisons inscrites sur le registre de

l'église, possédant dans certaines localités des biens immeubles

communaux (terrains fraternels paroissiaux), ayant son
représentant dans la personne du syndic de l'église. Relativement

b Espèce de géant légendaire, populaire.



— 553 —

à cette propriété paroissiale et au droit de la paroisse de la
défendre en justice contre les attaques des tiers, la charte
justiciaire de Pskov s'exprime en ces termes: «Pour les
propriétés d'église, les paroissiens (voisins) n'ont pas à aller en

justice, telle est l'affaire des syndics d'église. »

Cette réglementation ancienne établissait parfaitement tous
les principaux éléments, nécessaires pour reconnaître à la
paroisse la qualité d'unité juridique, et en considérant la paroisse
comme une institution ecclésiastique organisée, elle confirmait
son droit de propriété et de représentation en justice et devant
les autorités en la personne du syndic d'église élu. Cette unité
juridique était, relativement à l'église, constatée par le grand
registre commun paroissial où tous les membres de la paroisse
étaient inscrits ; et nous savons que ces registres existaient
dans les anciens temps, avant Pierre le Grand, lorsqu'un nouvel
ordre établit la tenue de trois registres seulement, nommés
livres matricules, celui des naissances, des mariages et des décès.

VII. L'ancienne paroisse russe comme cellule de l'organisation ecclésiastique et poli¬
tique. — La décadence de la paroisse orthodoxe. — Le Règlement ecclésiastique

de 1721. — L'affaiblissement du droit électoral. — L'enlèvement aux
églises paroissiales des sommes dites «économiques». — L'« église» comme
temple et non comme communauté chrétienne.

Nous nous bornerons à ces quelques données sur la vie
intime et les bases de nos communes paroissiales anciennes,
en mentionnant que nous avons consacré à ce sujet deux
études : « sur l'ancienne paroisse russe » et « sur les terrains
d'églises comme districts de cadastre et paroisses de village
dans la Russie du nord». Dans ce dernier ouvrage, nous avons
cité des données qui montrent que les « terrains d'églises
paroisses » avaient dans le temps une signification officielle
relativement aux taxes et aux impôts d'Etat, de commune et
d'église; qu'elles apparaissent comme unités élémentaires
rurales et que la conception de «terre d'église-paroisse», comme
cellule rudimentaire de l'organisme russe ecclésiastique et
politique, s'est trouvée être si forte et vivace qu'elle s'est reflétée
dans la grande œuvre législative du XIXe siècle. Ainsi l'acte
de l'émancipation des serfs (p. 43—45) établit qu'une des
conditions principales pour la formation de communes rurales
(voloste) est la concordance géographique avec la paroisse



— 554 —

et aussi que, si une paroisse est peu nombreuse, on peut en
réunir plusieurs en une commune (voloste) ; par contre, il était
interdit de diviser administrativement les paroisses. Par ces

mesures, les auteurs de la « Réforme » ont tâché de conserver
autant que possible nos paroisses dans l'entité de leur formation

historique, pour que — quand le temps viendra — ces
cellules puissent servir à la formation d'une unité sociale
vivace, pareille à son prototype dans l'ancienne Russie.

Maintenant nous devons mentionner, très sommairement,
les causes de la décadence de la vitalité de notre communauté
ecclésiastique; ce sujet aussi a été traité dans notre étude:
«Décadence cle la paroisse orthodoxe».

Incontestablement, la période la plus pénible dans la vie
de nos paroisses orthodoxes a été le XVIIIe siècle et la
première moitié du XIX", jusqu'à l'avènement au trône cle

l'empereur Alexandre IL L'esclavage complet des paysans et la

propagation du schisme parmi eux et parmi les classes élevées,
rigoureusement séparées du peuple, la propagation du
mysticisme, de diverses sectes, l'absence de foi, tout cela contribuait

sensiblement à affaiblir les fondements du sentiment
religieux. Notre communauté ecclésiastique perdait de sa vitalité

sous le concours de ces circonstances défavorables. Il faut

encore ranger parmi ces dernières quelques mesures
gouvernementales, dont nous allons expliquer l'insuccès.

Dans les dispositions du « Règlement ecclésiastique »

relatives à la position de la communauté ecclésiastique, on trouve
encore le vivifiant esprit ancien. La paroisse était prise comme

une collectivité d'un certain nombre de maisons habitées dans

un certain circuit territorial défini, c'est-à-dire sous le mot

paroisse on entendait une unité « territoriale, ecclésiastique,
de toutes classes». L'ancien droit russe des paroissiens, d'élire
leur père spirituel et les autres membres du clergé, était
confirmé à la paroisse orthodoxe, et ce droit était relié au droit
de la paroisse, comme unité juridique, de conclure avec les

membres du clergé élus des traités, en vertu desquels la
communauté ecclésiastique se chargeait de tout l'entretien du

membre élu, et ce dernier était obligé d'exprimer son consentement

à accepter cet entretien et ces charges. Pareillement,
la paroisse jouissait du droit d'élire son représentant, le syndic

d'église; un des devoirs de ce dernier était l'obligation de



— 555 —

construire avec les deniers des caisses de collectes (d'après
la coutume ancienne), auprès des églises, «des asiles pour
abriter les mendiants malades», et aussi des maisons pour le
clergé et des patronats d'éducation pour les enfants-trouvés.

Comme nous le voyons d'après la disposition du très-saint
Synode en date du 18 juillet/8 août 1884, n° 1514, cette loi
importante pour la stabilité du droit paroissial (jus parochiale)
est en vigueur jusqu'à présent, et l'autorité synodale a clairement

indiqué que le droit de la paroisse d'élire les membres
de son clergé, dans le sens de déclarer à l'évêque son désir
de voir telle personne nommée à telle charge, ou dans le sens
de recommander pour ses bonnes qualités telle personne
demandant l'ordination, que ce droit, dis-je, n'a pas été aboli.
Cependant, dans la pratique, nous voyons même de nos jours
une complète décadence de cette organisation qui était basée

sur le principe élevé d'une libre élection par les ouailles de

leur père spirituel, directeur et gouverneur; principe qui ne

peut être appliqué avec succès que si, dans la communauté
ecclésiastique, il règne cet esprit de sincère sociabilité
chrétienne qui unit cette agglomération d'individus en un ensemble
unique, vivant. Une notice historique nous explique que les
commentaires erronés de la loi sur l'élection des membres du

clergé par les paroissiens, commentaires faits par de
maladroites rédactions des textes des ordonnances de l'administration

centrale ecclésiastique dans les dernières années du

XVIII" siècle (dont nous avons parlé dans notre ouvrage «La
décadence de la paroisse orthodoxe», p. 88—92), ont beaucoup
contribué à ce que cette organisation tombât en désuétude ;

la perte par nos communautés ecclésiastiques de l'esprit de

sociabilité chrétienne, de son côté, a produit un éloignement
moral entre le clergé et les paroissiens.

Une autre mesure défavorable à une bonne gestion des

affaires ecclésiastiques communales a été d'enlever aux églises
paroissiales (en 1808) les sommes dites «économiques» (près
de six millions de roubles). En enlevant ainsi aux églises
paroissiales leurs droits de propriété relativement à leurs capitaux

et à leurs revenus, cette mesure a encore porté atteinte
à l'autonomie des communautés ecclésiastiques, et la charge
élective du syndic d'église a perdu sa qualité représentative
première. Bientôt, en 1849, une disposition législative étendit



— 556 —

injustement aux églises paroissiales l'ordre restrictif relativement
à l'acquisition d'immeubles, ordre qui avait été établi pour les
évêchés et les couvents. Cette importante question a été
soumise à l'étude d'une commission spéciale pour les affaires du
clergé orthodoxe, laquelle, en 1870, se proposait de conférer
des privilèges naturels aux églises paroissiales pour l'acquisition

d'immeubles ; mais cette affaire n'obtint pas la solution
désirable et la restriction gênante resta sans être modifiée.
Finalement, il faut encore mettre en ligne de compte, de pair
avec les mesures gouvernementales précitées, que les autorités
ecclésiastiques et laïques commentent souvent injustement
l'expression « église » qui se rencontre dans le texte des lois civiles
(art. 698, t. X, p. I, Code des L.), lui attribuant le sens étroit
de temple seulement, c'est-à-dire de local et d'institution poulies

offices et les prières, et ne reconnaissent qu'à l'unité
juridique prise dans ce sens le droit d'acquisition de propriété
ecclésiastique. Laissant de côté la solution détaillée de cette
question du point de vue strictement canonique et ecclésiastique

qui certes n'admet ni l'oblitération de l'idée principale
de l'église dans le sens de réunion de fidèles, lesquels seuls

élèvent des temples chrétiens et fondent diverses institutions
chrétiennes, ni la substitution d'autres dérivatifs à sa place,
nous mentionnerons seulement que toute restriction dans la

compréhension des affaires et intérêts chrétiens, admissible

peut-être pour des causes pratiques, est tout à fait incompatible

avec l'esprit chrétien, qui exige que la solution des
questions ecclésiastiques se trouve en concordance avec cet esprit
vivifiant. A. Papkoff.

(La fin au prochain numéro.)


	La renaissance de la paroisse orthodoxe russe

