
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 43

Artikel: Quelques documents orthodoxes sur l'Union des Églises [fin]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 405 —

QUELQUES DOCUMENTS ORTHODOXES

SUR L'UNION DES ÉGLISES
Suite et fin1).

III. L'archiprêtre Joseph Wassilieff.

Bornons-nous à quelques documents publiés en 1862 et
1863.

/. — Réplique ci l'archimandrite Théodore. Cet archimandrite

avait été « censeur des ouvrages théologiques à St-Pétersbourg».

Ce n'était donc pas le premier venu. Il ne comprenait
pas de la même manière que l'archiprêtre «l'autorité de l'Eglise
et son autorité au sein de l'Eglise chrétienne», et il attaqua
ce dernier dans un journal politique et littéraire de Russie:
«Le Fils de la patrie». Joseph Wassilieff, loin de se ranger
aux doctrines de l'ancien censeur, lui répliqua avec une ironie
même mordante. Quand on donne des coups, il faut être prêt
à en recevoir: le censeur frappait, il fut frappé à son tour;
le censeur disait apercevoir dans la doctrine de Wassilieff «un
lumignon», Wassilieff lui répondit que «c'est une nécessité pour
tout éclairage, même pour celui du gaz, où la partie non encore
incandescente nous apparaît obscure » ; que c'est la condition
de tout langage humain, même de la parole de Dieu, d'avoir
«un côté défectueux et obscur > 2). Wassilieff railla «l'abbé du
Nord » et sa science, qu'il appelait son « aurore boréale » 8),

sortie du « fond des couvents russes » et des « réflexions des

pieux solitaires » ; il sourit de « la panacée ordinaire du pieux

') Voir la Revue d'avril, p. 340-356.
2) Union chrétienne, 40 année, 11° I, 2 novembre 1862, p. 3-4.
3) P- S-

Revue intern, de Théologie. Heft 43, 1803. -27



— 406 —

anachorète»1); etc. Nous n'insistons pas sur cette ironie, bien
qu'elle ait été de bon aloi ; mais nous la signalons volontiers,
pour montrer qu'un archimandrite et un censeur peuvent être
discutés.

Nous n'avons pas à prendre parti entre les deux théologiens,

en ce qui concerne le fond du débat, que d'ailleurs nous
ne connaissons pas assez. A dire vrai, pour autant que nous
puissions deviner la pensée du Rev. Archimandrite, il y avait
du bon, même du très bon, dans certaines de ses assertions,
par exemple : que « c'est J.-C. qui enseigne, sanctifie et
gouverne2)»; d'où nous concluons que les vrais chrétiens ne
doivent accepter, dans l'Eglise, que l'enseignement du Maître,
la grâce du Rédempteur, le gouvernement du chef, J.-C.
Wassilieff voulait que, dans ce but, on consultât la parole authentique

révélée de Dieu; que l'on s'appuyât sur la conduite des

apôtres ; que l'on opposât l'Eglise et son autorité « à l'arbitraire
de l'individualisme». Et certes Wassilieff n'avait pas tort. «Il
est bon, ajoutait-il, de parler de l'autorité de J.-C, mais il faut
savoir comment et par qui il l'exerce ; quels signes il a établis
lui-même pour faire reconnaître et respecter son action3). »

Donc Wassilieff ne voulait pas que l'on imposât «l'arbitraire
de l'individualisme». C'est aussi ce que nous disons aux
théologiens de l'école de M. l'évêque Serge, qui veulent nous
imposer l'arbitraire de leur individualisme. Et en cela, nous sommes
d'accord aussi avec l'archimandrite Théodore lui-même : car
nous voyons, dans un passage de la discussion4), qu'il réclamait,

lui aussi, plus de « garanties contre l'erreur et la
domination des évêques».

La seule chose que nous voulions relever dans ce débat,
c'est la manière dont Wassilieff a compris l'union des Eglises,
les conditions qu'il a indiquées, la considération dont il a

entouré les Eglises occidentales, etc., toutes choses qui militent
en faveur des doctrines soutenues actuellement par l'ancien-

catholicisme, et qui réfutent les exigences et les prétentions de

l'école de M. l'évêque Serge. C'est, pour le moment, notre
seul but.

1° Wassilieff a défini ainsi l'Eglise, et il a remarqué que
le Rev. Théodore admettait cette définition : « L'Eglise est une

') P. 37. 2) P. 4. 3) F. s- 4) I'- !8.



— 407 —

société spirituelle et visible, instituée par le Fils de Dieu,
sauveur des hommes, composée de pasteurs et de fidèles, liée par
l'unité de la foi, sanctifiée par les sacrements et gouvernée
par les pasteurs, sous la conduite invisible de son divin
fondateur qui en est le chef unique1).» Or, cette définition est
aussi la nôtre: car nous n'acceptons pas d'autre lien entre
les diverses parties de l'Eglise que l'unité de la foi. Nous
verrons plus loin que Wassilieff ne faisait pas consister cette unité
dans les interprétations particulières de la foi, mais dans la
foi universelle, constante et unanime. Telle est aussi la foi des

anciens-catholiques. Leurs sacrements sont aussi ceux de
l'ancienne Eglise, et l'Eglise orientale n'a jamais révoqué en doute
la validité des sacrements de l'Eglise romaine. Nous n'avons
non plus qu'un seul chef, J.-C, et nos pasteurs, unis à nos
synodes, sont également soumis aux préceptes du divin Maître.

2° Wassilieff n'a jamais présenté l'Eglise orientale comme
étant, à elle seule, toute l'Eglise orthodoxe universelle. Loin
de là. Il a parlé des «différentes branches de la chrétienté»,
des «communions catholique - romaine et protestante», de

«l'Eglise anglicane»; et quand il a parlé de «l'Eglise
orthodoxe», il ne l'a nullement restreinte à la seule orientale, mais
il a dit qu'«elle est cette Eglise primitive qui ne change pas et

qui se perpétue dans les siècles » ; il a insisté sur la nécessité,

pour elle, que «sa conscience ne change pas2) ». Et Wassilieff
ajoute qu'«elle a le droit et le devoir de prouver qu'elle n'a
point changé». On voit comment, selon Wassilieff, l'Eglise
orientale actuelle ne doit pas professer des dogmes dont l'Eglise
primitive n'a eu aucune conscience. Nous sommes aussi de cet
avis; et l'école de M. l'évêque Serge se trompe, si elle s'adjuge

le droit de nous imposer comme doctrines dogmatiques
des interprétations formellement contraires à l'enseignement
des anciens Pères, en ce qui concerne la Trinité, l'eucharistie,
l'Eglise, etc.

3° Wassilieff a enseigné que l'autorité de l'Eglise doit être
exercée «collectivement et traditionnellement8)». On ne saurait
mieux dire. Donc toutes les spéculations théologiques du moyen
âge et des temps modernes qui n'ont pour elles ni l'accord de

la tradition universelle, ni la sanction des conciles réellement
œcuméniques, ne sauraient faire loi dans l'Eglise.

') P. 4- 2) P. 2o. 3) P. l8.



— 408 —

4° Il combat « un saint anachorète » — c'est lui qui
souligne — anachorète du nom de Barsonufius, qui lui est opposé
par le Rev. Théodore comme une autorité théologique! Que
disait ce Barsonufius? «Que même les hommes saints, les
docteurs qui jouissent de la gloire divine, sont tombés dans le

danger de mêler aux pensées pures, de fausses opinions de

leurs docteurs. Ce danger venait de ce qu'ils suivaient servilement

l'autorité des anciens docteurs, et qu'ils ne s'adressaient
pas au Seigneur lui-même pour savoir si leurs maîtres ont
toujours enseigné selon l'Esprit-saint]). »

Voilà donc « un saint anachorète » qui attaque les anciens
docteurs de l'Eglise, et qui préfère à leur tradition l'arbitraire
de l'individualisme N'est-ce pas ce dont on accuse aussi les
docteurs anciens-catholiques, qui jurent par les Pères au lieu
de s'abandonner simplement aux interprétations des Barsonufius

actuels? Wassilieff répond: «Nous comprenons qu'un
religieux aime à citer des écrivains ascétiques ; mais il nous est

difficile d'admettre qu'un théologien s'appuie sérieusement sur
un saint homme qui n'est pas un Père de l'Eglise, et dont les

pensées applicables à la vie spirituelle et individuelle ne le

sont pas du tout dans une discussion doctrinale. » Wassilieff
reproche au P. Théodore de n'avoir pas des idées lucides « sur
la tradition sacrée, sur l'action collective de l'Eglise dans la
conservation et l'enseignement de la vérité2)». Il lui reproche
une « confusion de doctrines » et une « discussion stérile de

mots3)». «Nous sommes obligé, dit-il, de dire à notre critique
que c'est là le danger où tombent tous ceux qui remplacent la
science par Vimagination, les principes par le sentiment
Le sentiment ne suffit pas dans une discussion sérieuse et

pratique Nous aimerions mieux voir chez notre critique le

lumignon humain de la science que la lueur vacillante du feu

follet, ou la lumière blafarde de l'aurore boréale, qui met tout
dans la confusion et qui laisse après elle une obscurité plus
profonde4). » Certes, la leçon est dure, mais juste et méritée.
Nous n'en disons pas davantage à nos adversaires.

5° Wassilieff en appelle aux dogmes seuls, dogmes de

l'Eglise universelle, bien entendu, les Eglises particulières ne

possédant pas l'infaillibilité en matière de dogmes. Voici ses

») P. i8. 3) P. içj. 3) P. 2o et 39. *) P. 39.



— 409 —

propres paroles: «La doctrine chrétienne ne reconnaît l'infaillibilité

à l'Eglise que pour les dogmes, et elle ne lui attribue
pas ce privilège en dehors de la définition de la doctrine
révélée. » Puis, après avoir montré les éléments humains dans
les conciles œcuméniques, il ajoute : « Ce que nous avons dit
des canons des conciles généraux s'applique, à plus forte
raison, aux règlements des Eglises particulières, où l'élément
humain joue un rede plus grand. Les Eglises particulières ne
possèdent pas l'infaillibilité en matière de dogmes : il serait
étrange de la leur attribuer quant aux règlements disciplinaires.

» On ne saurait parler plus exactement.

H. — Une voix de l'Orient chrétien, en réponse à la lettre
de Pie TX concernant la réunion de l'Eglise catholique orientale
avec l'Eglise romaine1). Ici encore nous trouvons d'excellents
documents :

1° Wassilieff, dans sa piété, applaudit le projet d'union. Il
s'écrie noblement : « Rétablir l'ancienne paix de Dieu entre des

sœurs désunies, doubler la force de l'Eglise par la concorde,
réparer les fautes de ses prédécesseurs, travailler à l'extinction

de la haine et des préjugés enracinés par les siècles, faire
les sacrifices d'amour-propre imposés par toute vraie réconciliation,

quelle belle et chrétienne entreprise Béni soit tout bras
qui est tendu pour la conciliation! Bénie soit la langue qui
prononce la paix »

Paroles touchantes qui nous vont au cœur, et qui ne font
qu'exprimer ce que les anciens-catholiques n'ont cessé de

répéter depuis 1872. Comment admirer assez la perspicacité et
la sincérité de Wassilieff, qui lui font déclarer qu'au fond ce
qui désunit les Eglises, ce n'est pas le dogme — car le vrai
dogme est très clairement constaté —• mais uniquement trois
choses : la haine, les préjugés et Y amour-propre, ce dernier
surtout si vivace entre gens d'Eglises

Pour le moment, glissons, n'appuyons pas. Ceux qui se

permettent de vouloir imposer à des frères, comme choses divines,
les élucubrations fantaisistes de leur imagination et la domination

de leur école, comprendront. On a reproché aux Juifs
d'avoir cru avec une « orgueilleuse humilité » que leur
existence même était un perpétuel «miracle» du Tout-Puissant;

') Union chrétienne, 3° année, n° 15, 9 février 1862, p. 113 et suiv.



— 410 —

n'est-ce pas la même « orgueilleuse humilité » qui inspire à
certaines écoles plus ou moins mystiques la croyance que leur
Eglise particulière est l'objet des « miracles » du Très-Haut, à

l'exclusion de toute autre Eglise
2° Wassilieff cite la prière que l'Eglise orientale récite, le

jour de l'an, pour l'union des Eglises. Or, dans cette prière,
on demande le retour à la vérité et l'union à la sainte Eglise
orthodoxe ; mais on se garde bien d'ajouter que la seule Eglise
orthodoxe soit l'Eglise gréco-russe. « Que partout soient établies
l'orthodoxie et la piété ; que tous ceux qui se sont détachés de

la vraie foi se convertissent à la connaissance de la vérité,
et qu'ils soient unis à la sainte Eglise orthodoxe. » Et dans la
liturgie de St. Basile, il est dit dans le même sens: «Faites
revenir, Seigneur, ceux qui sont tombés dans l'erreur, et
unissez-les à votre sainte, catholique et apostolique Eglise4). »

Prière de remarquer: 1° que les anciens-catholiques ne se sont
jamais détachés de la vraie foi ; que, bien avant le concile du

Vatican, ils ont professé la vraie foi universelle ; que c'est
précisément pour rester fidèles à cette vraie foi catholique qu'ils
ont rompu avec la papauté romaine ; 2° que « se convertir à

la connaissance de la vérité » ne signifie aucunement « entrer
dans l'Eglise orientale » ; 3° que l'orthodoxie et la connaissance
de la vérité ne sont nullement considérées ici comme le
privilège exclusif de l'Eglise orientale ; 4° que les fantaisies de

nos adversaires ne pourraient que déconsidérer et faire détester

l'Eglise orientale en Occident, si elles étaient prises au sérieux;
5° que les Orientaux qui connaissent l'Occident religieux
rendront justice à l'exactitude de nos observations.

3° Wassilieff dit que le projet est de « réunir l'Eglise
d'Occident et celle d'Orient2)», et que le projet qu'il présentera
«ne sera que celui des évêques orientaux3)». Que Dieu veuille
donc que tous les évêques orientaux se rangent à ce projet,
qui n'est pas de faire entrer l'Eglise d'Occident dans celle

d'Orient, mais simplement de réunir l'une et l'autre! M. l'évêque
Serge n'y contredit-il pas, s'il enseigne réellement les doctrines

qu'on lui impute?
4° La première chose que demande Wassilieff, c'est que

l'on ait quelque «parole douce à l'égard de l'Eglise orientale4)».

') p. 114. 2) p. 121. 3) P. 114. ") v. 122.



— 411 —

Or les anciens-catholiques n'ont exprimé envers l'Eglise orientale

que des sentiments de vénération et de fraternité, et cela
dès 1872, à une époque où il y avait, croyons-nous, quelque
mérite, en France et peut-être aussi en Allemagne, à le faire.
Et c'est pour nous rendre justice qu'on répond à nos éloges et
à nos avances par des suspicions, et même, disons le mot, par
des injures! Notre science est, paraît-il, pitoyable! ce que les
ultramontains eux-mêmes n'ont jamais dit, que nous sachions.

5° Wassilieff demande que la controverse soit «vérifiée
d'après les anciens conciles généraux et les Pères de l'Eglise
des huit premiers siècles1) ». Or c'est là ce que nous ne cessons
de faire : soit sur la question trinitaire, soit sur la question
eucharistique, nous avons publié études sur études. Jusqu'à
présent, on n'en a réfuté aucune, on n'a relevé l'inexactitude
d'aucun texte ; mais, loin de se rendre à nos démonstrations,
on « pointillé » sur des arguties que ne justifient ni les conciles
œcuméniques ni les Pères ; on nage dans la pleine scolastique
du moyen âge papiste, comme dans la question de l'essence de

la lumière thaborienne.
6° Selon Wassilieff, il faut dans ces études « science et

bonne foi». Très bien. Notre science devrait sembler de bon

aloi, puisqu'on ne la réfute pas et qu'on se borne à « passer
à côté». Notre bonne foi devrait aussi être évidente, car nous
n'avons pas dévié du programme arrêté à Bonn en 1875; ce
sont nos adversaires qui se dérobent aux documents de
l'ancienne Eglise, et qui veulent les écarter et les remplacer par
les futilités du XIIe siècle ou des siècles suivants. Wassilieff
affirme que, «pour l'Eglise orientale, les anciens Pères et
docteurs sont en même temps ses docteurs actuels2) ». Hélas!
cette assertion n'est pas exacte aujourd'hui: car nous citons
les propres textes des Chr3Tsostome, des Cyrille, des Basile, etc.,
et l'on nous réplique que cela ne suffit plus ; qu'il faut y ajouter
les interprétations actuelles ; qu'il faut être de l'Eglise vivante
actuelle, et non d'une Eglise archaïque Il va de soi que nous

protestons avec indignation contre un pareil langage et contre
de telles prétentions

7° «Tout homme sérieux, dit Wassilieff, conviendra que
quiconque suit la trace lumineuse des grands docteurs d'Orient

') r. 155- 2) P-155-



— 412 —

peut se croire en possession de la plénitude de la doctrine
apostolique1).» A la page suivante, Wassilieff indique ces

grands docteurs, depuis St. Denis et St. Pierre d'Alexandrie
jusqu'à Gennadc et Tamise, patriarches de Constantinople.
«Tel est, dit-il, le contingent que l'Eglise d'Orient apporte pour
élucider les questions qui ont séparé les Eglises d'Orient et

d'Occident et pour servir de base à leur réunion.» Il ne souffle
mot d'une entrée quelconque, par n'importe quelle porte, de

l'Eglise d'Occident dans l'Eglise d'Orient! Il dit simplement
qu'elles étaient séparées, et qu'elles doivent se réunir de

nouveau, comme elles l'étaient avant la séparation, dans la même
foi. C'est ce que nous disons aussi; mais c'est ce que nos
adversaires ne permettent pas. Ils y mettent une condition
nouvelle : c'est que nous boirons, dans leur verre à eux, leur
scolastique à eux!

8° Wassilieff dit encore ; « La lecture habituelle des écrits
des Pères ne nourrit pas seulement la foi; elle a, de plus, une
immense importance pour la réunion des Eglises. Elle seule

peut rendre la réconciliation sincère, large et partant durable").»
C'est parfait. Mais nos adversaires ne les lisent plus, ou les

lisent mal; ils y ajoutent leurs «pointillés». Dès qu'un Père

contredit leurs interprétations, ils l'écartent, à l'exemple du
« saint anachorète Barsonufius »

C'est dans cette même page que Wassilieff reproche à Pie

IX de parler d'union <'sans en avoir appelé à l'Eglise ancienne».
Or, nos adversaires orientaux nous reprochent, au contraire,
de nous tenir trop exclusivement attachés à l'Eglise ancienne,
qui ne serait plus, paraît-il, qu'une Eglise archaïque On voit
tout le chemin parcouru en arrière et dans la direction de Rome,
de 1862 à 1903.

9° Wassilieff rappelle à Pie IX qu'en 1849 les patriarches
orientaux lui ont répondu « en lui opposant simplement leur
profession de foi, et en s'appuyant sur le consentement unanime
des Pères de l'Eglise'')». Parfait. Nous sommes d'accord avec
les patriarches orientaux de 1849.

10° Enfin, Wassilieff affirme que «l'Eglise orthodoxe oppose
l'ancienne foi catholique aux innovations et aux abus4)». Or,
les anciens-catholiques ne font pas autre chose; ils sont donc

J) p. 155. 2) p. 162.

') p. 163. «) p. 235.



— 413 —

tout à fait d'accord avec la véritable Eglise orthodoxe; tandis
que nos adversaires orientaux veulent nous imposer des
innovations et des abus, des mots à double entente 'transsubstantiation)

et des additions antiévangéliques (ex Patre solo), ainsi
qu'une ecclésiologie nouvelle, contraire à celle des Pères et
de l'ancienne Eglise.

III. — Réplique au cardinal cle Bonald (Ier juillet 1862).
Ce cardinal archevêque de Lyon ayant écrit, dans le Monde
du 22 mars 1862, que l'empereur de Russie préside le saint
synode de son empire, Wassilieff le réfuta dans l'Union
chrétienne du 30 mars1). Le cardinal lui répondit le 23 avril suivant
par quelques mots aigres-doux, où l'ironie l'emportait sur le

respect. L'archiprêtre lui répliqua avec dignité et fermeté2).
Dans sa réplique, nous détachons le passage suivant, que nos
adversaires liront sans doute avec quelque intérêt.

« Dieu fasse que nous soyons aussi unanimes sur la doctrine
de l'unité! Pensez-vous, monseigneur, que l'unité soit dans
l'homme pécheur et faillible; qu'elle soit ailleurs qu'en J.-C,
qui est seul exempt de péché et qui est la source de toute
vérité? L'unité que vous désirez consislc-t-clle dans l'acceptation

de quelques opinions humaines qui peuvent subir mille
modifications, ou bien dans la foi révélée et reçue par
l'Eglise telle qu'elle l'admettait avant la séparation, Ielle qu'elle
a été définie par les sept conciles œcuméniques? L'unité dont
vous parlez est-elle simplement extérieure, cimentée par la
volonté absolue d'un seul, ou bien est-elle basée sur la
constitution ancienne de l'Eglise? Notre unité à nous, est celle
qui repose sur J.-C, sur la foi des sept conciles œcuméniques
et sur la constitution primitive de l'Eglise. C'est à cette unité
que nous convions tous les chrétiens.»

Est-ce clair? Donc ils s'abusent gravement les théologiens
orientaux qui, pour l'union des Eglises, exigent, outre cette foi
«telle qu'elle a été définie par les sept conciles œcuméniques»,
l'acceptation de leurs commentaires scolastiques. Espérons qu'ils
ne réussiront pas à faire mentir l'éminent et savant archiprêtre,
qui ne nous a pas conviés à l'acceptation des commentaires
de telle école ou de telle époque.

') HY année, n» 22, p. 169-171. 2) N" 36, p. 282-284.



414

IV. — L'unité de l'Eglise. Cette longue et importante
étude publiée dans l'Union chrétienne1), nous fournit les
observations suivantes :

1° Wassilieff dit: «La vraie et féconde unité doit être
embrassée librement. L'unité imposée est une pétrification,
un esclavage. Outre le despotisme moral qui constitue le
caractère de ce genre d'unité, elle a cela de particulier qu'elle
élargit les limites de ses prétendus droits jusqu'il nier tous
ceux de l'intelligence, même les plus légitimes, au lieu de se

borner aux vérités révélées, qui dépassent les bornes de l'esprit
humain2).» — Approuvé et recommandé à nos adversaires.

2° Wassilieff dit que l'organisation de l'Eglise chrétienne
se résume dans la profession de foi, les assemblées de prières,
les sacrements, les règles cle discipline, le sacerdoce ; que « la
conséquence naturelle de cet esprit intérieur et des limites
extérieures, c'est l'unité de tous ensemble et de tous dans le

Christ». Il cite le texte de St. Paul aux Ephésiens, IV, 11-16,

et ajoute : « Ces saintes et divines paroles font une description
complète de l'unité chrétienne, de sa source, cle sa base, de

son esprit, de ses moyens. Il ne reste plus qu'à la mettre en

pratique, ou plutôt qu'à remettre eu vigueur ce qui fut autrefois

(avant la séparation2).^ — Approuvé et recommandé à

nos adversaires.

3° Wassilieff parle de la « séparation entre les Eglises
d'Orient et d'Occident4)»; mais cela ne signifie pas que l'Eglise
d'Occident doive entrer clans l'Eglise d'Orient. En outre,
Wassilieff remarque que l'Eglise d'Occident est divisée en elle-

même; mais cela ne signifie nullement qu'elle soit séparée de

l'Eglise universelle et qu'elle n'ait plus ni foi ni vitalité
chrétiennes, comme nos adversaires semblent le croire. En y
regardant de près, ne serait-il pas possible, facile même, de

découvrir aussi des divisions, même doctrinales, dans l'Eglise
d'Orient? N'a-t-il pas été dit précédemment que c'est seulement

l'Eglise invisible des Saints qui n'a ni tache ni ride? Un peu

plus de modestie dans cette question aiderait à mieux voir la

vérité.

') III0 année, n° 40, 2 août 1862, et suiv.

2) P. 313. 3) P. 314. 4) P. 3x5.



— 415 —

4° Wassilieff dit: «Après la rupture de l'unité entre les
communautés chrétiennes qui composaient autrefois la sainte
Eglise une, catholique et apostolique, chacune cle ces communions

cherche à maintenir une unité particulière dans son
propre sein. Plus ce travail se rapproche de l'unité primitive,
mieux il sert de témoignage en faveur de la fidélité à la
doctrine, à la constitution et à l'esprit de la véritable Eglise. » 4)

Très bien. Donc, 1° c'est l'unité qui est rompue entre les
communautés chrétiennes, mais ce ne sont pas elles qui ont cessé
d'exister et de vivre ; deux communautés peuvent exister et
être vivantes, sans être unies. Nos adversaires se trompent
donc en croyant, à cause de la désunion susdite, que la vie
religieuse a cessé en Occident et qu'elle ne s'épanouit plus
qu'en Orient ; — 2° chacune de ces communautés n'a plus que
son unité particulière dans son propre sein, et encore cherche-
t-elle à la maintenir et à la perfectionner en la rapprochant
de l'unité primitive. C'est ce que nous, anciens-catholiques, nous
faisons ; et Wassilieff ne dit pas que la communauté orientale
soit la seule qui réussisse dans cette tâche. Ici encore il y a
conflit entre nos adversaires et lui.

5° Selon Wassilieff, « ce ne sont point les mots, mais bien
la vérité, la doctrine, la croyance qui sont révélées2)». Excellent.

Recommandé à nos adversaires qui veulent nous imposer
leurs mots comme faisant partie de la révélation et du dogme :

ex Patre solo, transsubstantiation, Eglise orientale seule
catholique-orthodoxe, etc.

6° Selon Wassilieff, il n'y a d'autre Eglise vraie que l'Eglise
primitive. «L'Eglise du Dieu vivant, dit-il, est la colonne et
le soutien de la vérité ; l'Eglise vraie, c'est-à-dire l'Eglise
primitive, se manifestant dans tous les temps par son témoignage
non interrompu et universel3). » Très bien. Les anciens-catholiques

en appellent aussi à l'Eglise primitive qui se manifeste
dans tous les temps, et ils démontrent par des textes et des

faits que cette manifestation n'a pas cessé de se faire en

Occident, malgré Rome. Donc nos adversaires se trompent,
lorsqu'ils prétendent que cette manifestation n'a eu lieu et
n'a lieu qu'en Orient.

7° Wassilieff, loin de n'accorder le titre d'Eglise chrétienne
qu'à l'Eglise orientale, dit expressément: «les différentes bran-

') p. 369. 2) P. 370. s) r. 371-



— 416 —

ches de la chrétienté1)», «l'Eglise anglicane», «l'Eglise
protestante», « l'Eglise romaine ». Bien plus, il appelle les protestants

t-nos frères en J.-C», et il les conjure de revenir, non
à l'Eglise, mais «à l'unité et à la concorde2)». Il caractérise
ainsi l'Eglise anglicane: «Celte branche de la chrétienté -a...
conservé la plupart des éléments de la catholicité et, partant,
des éléments d'unité3)». Après avoir mentionné les trois
symboles de foi cle l'Eglise anglicane, il ajoute: 7 La liturgie (de
cette Eglise), par les éléments anciens et catholiques qu'elle
contient, apporte son contingent de vérités communes à tous
les fidèles et conserve les moyens divins du salut. A ces
conditions pour ainsi dire matérielles de l'unité de la foi se joint,
dans l'Eglise anglicane, une autorité vivante, une hiérarchie
ecclésiastique qui a conservé les degrés et l'organisation
antiques. Aussi semble-t-il que l'Eglise anglicane soit revêtue de

toutes les armes qui puissent sauvegarder l'unité cle la foi dans

son sein. » Wassilieff combat les erreurs contenues clans les

XXXIX articles anglicans, dont les contradictions lui paraissent
un «inconvénient4)». Cette expression est bien modérée; il la
complète en ajoutant que « l'unité est gravement compromise
au sein de l'Eglise anglicane». Il affirme toutefois que «le
rétablissement de l'unité n'est point impossible». Comment
mener ce rétablissement à bonne fin? En déterminant l'Eglise
anglicane à entrer dans IEglise orientale? Il n'en est pas
question. Wassilieff se borne à dire : « Pour arriver à cet

heureux résultat, il serait urgent que les dépositaires de l'autorité
spirituelle se réunissent, qu'ils prissent des décisions positives. »

Et quelles décisions? Consulter l'Eglise orientale, voire même
simplement l'Eglise arménienne, qui lui fera connaître quelle
était et quelle est encore la vraie orthodoxie! C'est tout!
« Pourquoi l'Eglise anglicane, dit-il, n'cntrerait-elle pas en
relations sérieuses et suivies avec l'Eglise catholique orientale,
dont le témoignage5) ne peut lui paraître suspect? Qu'elle
interroge, si cela lui convient mieux, l'Eglise arménienne sur
sa doctrine et sur sa constitution: cette branche de l'Eglise
catholique, par suite d'un malentendu et de circonstances
malheureuses, a vécu dans l'isolement depuis la seconde moitié

') P. 369. 2) P. 37"- '7) !'¦ 377- 4) P- 378-
5) N. B. Il ne s'agit que d'un simple témoignage et nullement d'un acte

quelconque de juridiction ou d'autorité.



— 417 —

du cinquième siècle, époque où, cle l'aveu cle l'Eglise anglicane,
le christianisme était encore primitif et non corrompu. Qu'elle
consulte donc l'Eglise arménienne1).» Donc nos adversaires
sont priés cle remarquer que, si l'isolement d'assez nombreux
chrétiens, isolement causé par des malentendus et des circonstances

malheureuses, a pu, en Orient, ne pas nuire à la foi
et à l'orthodoxie de ces chrétiens, bien qu'il ait duré quinze
siècles, on ne voit pas'pourquoi les vrais catholiques d'Occident
ne devraient plus être considérés comme de vrais orthodoxes,
étant démontré qu'ils n'ont cessé de protester contre Rome
et contre les hérésies, et qu'ils sont restés fidèles à l'ancienne
foi. Aussi trouvons-nous l'attitude de nos adversaires à notre
égard contraire aux principes chrétiens, à l'histoire exacte et
à la saine théologie. Devons-nous demander à être traités comme
des Arméniens?

8° Plus loin, Wassilieff enseigne que l'orthodoxie consiste
dans l'unité, la sainteté et l'apostolicité, qui sont « les caractères

distinctifs de la vraie Eglise2)». Par unité, il entend
l'unité intérieure (foi, sacrements, sacerdoce), et l'unité non pas
seulement à une époque donnée, mais l'unité cle continuité à

travers les siècles. «Nous avons établi, dit-il, que l'unité ne
doit pas être considérée dans tel moment donné; qu'elle cloit
l'être par rapport à tout le temps de l'existence cle la société
chrétienne ; car toute société peut être d'accord à une certaine
époque sans être restée ce qu'elle était à une époque précédente.

» Ceci est fort juste et fort important, et réfute ceux
des théologiens orientaux qui prétendent imposer comme des

dogmes crus constamment, des explications qui ne datent que
de l'époque de la rupture et que l'ancienne Eglise n'a jamais
ni définies ni même énoncées. Qu'ils relisent en particulier le
Traité de Tertullien des Prescriptions ; ils y verront comment
ce qui ne remonte pas aux apôtres ne saurait être présenté
comme catholique ou orthodoxe.

9° Tous les obstacles à l'union que Wassilieff signale dans

l'Eglise romaine, sont absents de l'Eglise ancienne-catholique.
L'Eglise romaine « n'est pas une avec la croyance ancienne » ;

l'Eglise ancienne-catholique l'est. L'Eglise romaine reconnaît
à son pape une autorité excessive3) ; l'Eglise ancienne-catho-

b P- 379-
2) IV» année, n° 6, 7 décembre 1862, p. 41. 3) P. 43, 75.



— 418 —

liqtie n'a pas ce tort. L'Eglise romaine a « aboli l'autonomie
des Eglises particulières»; l'Eglise ancienne-catholique la
proclame. L'Eglise romaine a ôté le calice aux fidèles1); l'Eglise
ancienne-catholique le leur a rendu. L'Eglise romaine « cherche
à ériger en dogmes de simples opinions2) » ; l'Eglise ancienne-
catholique ne cesse de combattre Rome sur ce point, ainsi
que nos adversaires orientaux qui imitent Rome. L'Eglise
romaine abaisse la dignité des évêques au profit du pape de

Rome3) ; l'Eglise ancienne-catholique ne commet pas cette faute.
10° Enfin, Wassilieff adresse aux catholiques-romains le

conseil suivant: «Qu'ils pensent à la responsabilité qu'ils
assument, et qu'ils reviennent sans hésitation et sans délai à

l'ordre de l'Eglise primitive, à celui de leur Eglise ancienne
elle-même, ordre qu'ils ont arbitrairement violé1) ». Or cet ordre
existe dans l'Eglise ancienne-catholique. Il semblerait donc que
l'union devrait être rétablie entre l'Eglise orthodoxe d'Orient
et l'Eglise orthodoxe d'Occident. Qui la retarde? Les «pointillés

» de nos adversaires. Aussi leur répétons-nous les paroles
de leur coreligionnaire : « Qu'ils pensent à la responsabilité
qu'ils assument, et qu'ils reviennent sans hésitation et sans
délai à l'ordre de l'Eglise primitive. » L'ordre de l'Eglise
primitive ne contenait aucune des prétentions qu'ils affichent à

notre égard.

V. — Réflexions à propos du désir manifesté par P Eglise
anglicane d'entrer en communion avec l'Eglise catholique orientale.

Ces réflexions ont été publiées en mai 1863. Elles donnent
lieu aux observations suivantes:

Il ne s'agissait pas d'entrer dans l'Eglise orientale, mais

simplement d'entrer en communion avec l'Eglise catholique
orientale, ce qui est bien différent. Wassilieff dit expressément:
« Des évêques et des prêtres de l'Eglise anglicane ont émis

le pieux désir d'entrer en relations avec l'Eglise catholique
orientale, dans le but d'établir l'unité entre cette Eglise et la

leur'")». Loin de songer à absorber l'Eglise anglicane dans

b P. 50. Nous ferons remarquer, en passant, que Wassilieff s'est mépris sur

le rôle de Bérenger. Il ne l'avait pas suffisamment étudié : « Si nous ne nous trompons

», dit-il. Il s'est trompé. Mais ceci n'infirme en rien son ecclésiologie.
*) P. 100. 3) P. 201—203. *) P. 219.
5) IV« année, n° 29, 17 mai 1863, p. 225.



— 419 —

l'Eglise orientale, Wassilieff dit : « Connaissant l'esprit de paix
et de charité qui anime l'Eglise orthodoxe, nous croyons être
l'interprète de ses sentiments en disant que ses entrailles ont
tressailli d'allégresse à la nouvelle qu'elle pourrait donner le
baiser de paix à la grande et vénérable Eglise anglicane. »

Nos adversaires sont priés de remarquer: 1° qu'un baiser de

paix n'est pas un simple acte cle tolérance, encore moins une
absorption ; 2° qu'il y a une différence notable entre tressaillir
d'allégresse et faire surgir, dans une question de cette gravité,
pointillés sur pointillés; 3° que, si l'Eglise anglicane méritait
d'être qualifiée cle « grande et vénérable » en 1863, il est difficile

de comprendre comment en 1903 elle peut être tenue pour
nulle et non avenue, au point de prétendre qu'en Occident
l'Eglise catholique ou orthodoxe n'existe plus

Wassilieff insiste. « L'Eglise anglicane, dit-il, conserva
toujours un reste de sa première indépendance et Vattachement
à l'antique tradition1)». Il l'appelle «Eglise particulière». Il
regrette qu'«elle n'ait pas suivi une voie plus sûre pour
arriver, selon ses intentions, au rétablissement de la doctrine
primitive». Toujours la doctrine primitive, et rien de plus.
Wassilieff regrette que cette Eglise n'ait pas fait sa réforme
«avec tout le calme désirable2)». Il lui reproche de n'avoir pas
«retrouvé le critérium de l'organisation morale de l'Eglise3)-».
Il dit: «Nos frères de l'Eglise anglicane».

Il fait une très bonne remarque, qu'on peut adresser à

ceux qui, dans un débat, n'écoutent qu'eux-mêmes et ne prennent

pas la peine de lire les documents qui les contredisent:
« Nous savons, dit-il, que quiconque discute seul a toujours
raison4)». Il demande l'union sur le terrain de l'ancienne
Eglise indivisée: «Cette époque est un terrain vraiment solide
et vraiment catholique5)». C'est, en effet, sur ce terrain que
se sont placés les orientaux et les anciens-catholiques en 1871

et depuis; ce sont seulement quelques théologiens orientaux
qui, depuis quelques années, cherchent à nous transporter sur
un autre terrain très motivant et très peu solide, où il est
impossible de rien bâtir. Nous n'irons pas sur ce nouveau
terrain; qu'ils se le tiennent pour dit. Nous restons purement
orthodoxes, sans mélange de romanisme.

>) p. 225. 2) i». 226. s) p. 227. 4) r. 233. 5) p. 234.



— 420 —

Wassilieff leur donne un excellent conseil: «Dépouillez
l'Eglise romaine des innovations que les papes ont introduites
au moyen âge, et clic sera d'accord avec IEglise orientale1)».
Voilà donc la difficulté levée ; il n'y en a pas d'autre aux yeux
de Wassilieff: supprimer les innovations papales et l'accord
est fait. Or n'avons-nous pas, nous anciens-catholiques,
supprimé toutes les innovations papales? Pourquoi donc l'accord
n'est-il pas fait? Ne serait-ce pas parce que nos adversaires
orientaux ont accepté certains procédés et certaines spéculations

de l'Eglise papale du moyen âge, procédés et spéculations
que les vrais catholiques occidentaux n'ont jamais acceptés?
Et ce sont ces romanisants d'Orient qui voudraient obliger
les antiromanistes d'Occident à venir chercher chez eux un
certificat d'orthodoxie

Enfin, Wassilieff conclut en précisant ce qui est à faire.
On remarquera qu'il n'exprime aucune des exigences de nos
adversaires. Voici ses propres paroles : « En acceptant le symbole

de la foi de ce temps2), sans interpolation aucune, en

gardant les autres dogmes 3) qu'ils ont enseignés, sans en rien
retrancher, en mettant d'accord votre liturgie avec celles1') des

Pères des cinq premiers siècles, en corrigeant la constitution
de votre Eglise d'après celle de celte époque vénérée, votre
Eglise ne différera pas de l'Eglise orientale et vous serez unis
avec elle. »

Est-ce clair?
Ce n'est pas tout. Wassilieff veut encore rassurer les Anglicans

et leur certifier que l'autonomie de leur Eglise n'est
nullement menacée. «Ici, dit-il, nous prévoyons une objection qui

pourrait venir de l'attachement des membres de l'Eglise anglicane

à la dignité et à la liberté de leurs Eglises, à leurs
coutumes particulières, à leur indépendance nationale. Or, nous

avons à cœur de les rassurer sur ce point. La vraie Eglise
catholique cherchant l'unité, ne la confond pas avec l'uniformité'0);

quant aux opinions, fidèle à la discipline apostolique,
elle tolère dans son application des particularités selon les

') P- 235.
2) Il parle seulement des quatre premiers siècles et, quelques lignes auparavant,

des quatre premiers conciles œcuméniques, donc des cinq premiers siècles. P. 243.

3) Il ne parle que des dogmes et non des explications théologiques.
4) Au pluriel. 5) Recommandé à nos adversaires.



— 421 —

diverses nationalités ; elle a pour principe de laisser à chaque
peuple sa langue liturgique, son indépendance nationale; son
but étant le salut des âmes et son royaume n'étant pas de ce
monde, elle ne se mêle pas des affaires politiques. Donc, frères
d'Angleterre, vous pouvez nous tendre la main en toute
confiance, comme nous vous la tendrons avec respect et en toute
sincérité. »

Voilà qui est orthodoxe, fraternel, chrétien.

V.l. — Sermon pour la consécration de la crypte de l'église
russe de Paris, le 2114 février 1863. Bornons-nous à quelques
extraits :

« L'Eglise russe est une branche de l'Eglise catholique
orthodoxe d'Orient.... La nouvelle église étant, à un point de

vue plus général, une partie de la société chrétienne, on y
priera pour tous ceux qui portent le nom de chrétiens, pour
leur salut, pour l'union de tous dans la vérité et la charité....
Plaise à Dieu que bientôt la France voie s'élever, à côté de

l'église russe, d'autres églises du même rite, où Dieu soit
adoré et glorifié comme aux jours de l'Eglise primitive; où
l'on enseigne sa parole sans alliage humain; où les vrais
enfants du Christ, si nombreux en Occident, puissent voir
revivre ces rites sacrés, dont les magnificences et la sublime
simplicité répondent si bien aux sentiments des cœurs pénétrés
de l'Evangile! »

Donc en 1863, bien avant l'organisation des anciens-catholiques

en Eglise particulière distincte de l'Eglise romaine, il y
avait, de l'aveu de Wassilieff, de très nombreux enfants du
Christ en Occident. Ces enfants du Christ étaient dans l'Eglise
chrétienne universelle, qui n'a jamais cessé d'exister en Occident,
pas plus qu'elle n'a cessé en Orient aux plus mauvais jours
des hérésies orientales (arienne, macédonienne, nestorienhe,
etttychéenne, etc.). Cette vérité historique de la plus haute
importance et de la plus parfaite évidence (pour quiconque connaît

les choses occidentales), nos adversaires orientaux l'oublient.
De là leur erreur, dont nous leur laissons toute la responsabilité.
Pour nous, nous sommes en pleine communion de foi et de

charité avec les patriarches que nous avons cités, avec le

métropolitain Philarète, avec l'archiprêtre Joseph Wassilieff.

b Union chrétienne, 22 février 1863, p. 129—131.

Revue intern, de Théologie. lieft 43, 1903. 28



— 422 —

IV. Autres théologiens orthodoxes.

I — Le. journal Evatßfia (Piété) de Smyrne. Ce journal a

publié sur l'union des Eglises chrétiennes un article, que l'Union
chrétienne du 17 août 1862 a traduit en français, et dont voici
quelques passages (p. 331—332):

«On sait que le christianisme comprend aujourd'hui dans
son sein diverses Eglises, dont les principales sont, après l'Eglise
orthodoxe, les Eglises romaine, protestante et eutychéenne
Quant à nos frères arméniens, égarés autrefois par l'hérésie
d'Eutychès, ils sont revenus depuis longtemps à l'orthodoxie
chrétienne, et ils ne diffèrent des autres chrétiens orthodoxes
que par quelques coutumes Très saint patriarche de Rome
et vous, très illustres cardinaux! Vous savez sans aucun doute

que l'Eglise orthodoxe catholique du Christ prie constamment
le Seigneur pour la réunion des Eglises. Désirez-vous cette
union? Eh! mon Dieu, rien n'est plus facile! Ne cherchez que
la vérité; montrez-vous plus sages et plus modérés que vos
prédécesseurs ; ne vous laissez plus conduire comme eux par
l'ignorance, les passions et l'intérêt, tristes guides qui ont causé

tant de maux à l'Eglise du Christ et à toutes les consciences
humaines. Le mensonge nous perd, la vérité nous sauve. C'est
dans les circonstances difficiles que l'on peut se montrer grand
et fort. Pourquoi persistez-vous à soutenir vainement toutes
les erreurs, tous les scandales cle la vieille Rome, condamnés
depuis longtemps par les théologiens les plus savants? L'Europe
chrétienne désire s'occuper de l'union des Eglises/ mais en

prenant pour bases l'Evangile et les conciles œcuméniques.
Elle ne veut point des moyens fondés sur la violence, la vénalité,
la perfidie. »

Or, les anciens-catholiques ne professent aucune des erreurs
romaines, et ils ont pris pour bases cle l'union « l'Evangile et

les conciles œcuméniques». Ils sont donc en règle selon la

Piété de Smyrne.

IL — Un théologien de Moscou. Dans une lettre publiée
par l'Union chrétienne du 26 juillet 1863 (p. 311-312), ce
théologien a écrit : « Au temps présent, presque toute la chrétienté
(c'est-à-dire les hommes qui adoptent l'Evangile comme leur
loi morale) peut se subdiviser en trois branches principales:
1° l'orthodoxie ou l'Eglise d'Orient; 2° le catholicisme romain



— 423 - -

ou l'Eglise d'Occident; et 3° le protestantisme, en comprenant
sous cette dénomination générale tous les dissidents des deux
premières Eglises, savoir: les luthériens, les réformés, les
sectaires russes, etc.» Il va de soi que nous n'acceptons pas cette
classification, mais nous la citons pour constater qu'un
théologien russe, en 1863, a appelé l'Eglise romaine «l'Eglise
d'Occident», et qu'il l'a comptée comme une des branches
principales de la chrétienté.

Ce théologien (qui n'a pas donné son nom) a dit que
«l'essence de l'orthodoxie, dans son application à l'homme,
peut se définir par un seul mot, en nommant cette vraie foi :

le religion du cœur». Nous n'acceptons pas non plus cette
définition, mais nous la citons pour rappeler à certains orthodoxes

combien peu ils pratiquent la « religion du cœur » et lui
préfèrent la religion de la chicane. Ce brave orthodoxe a
proposé l'union de l'Occident chrétien avec l'Eglise catholique
d'Orient, mais il n'a nullement proposé que celui-là entrât dans
celle-ci, ou se fît tolérer par celle-ci

III. — Un autre orthodoxe russe (le comte M. B.). Dans une
lettre publiée par l'Union chrétienne du. 21 septembre 1862

(p. 372-375), il s'est exprimé ainsi: «Tout en me rangeant
définitivement sous l'aile du catholicisme d'Orient, je n'ai adopté
contre l'Eglise d'Occident aucune des préventions que ceux qui
n'ont pas été comme moi engagés dans la lutte, nourrissent
peut-être contre elle. Aussi mon impartialité m'a-t-elle valu, de
la part des nôtres, le reproche d'être à demi latinisé». Nous
ne saurions entrer dans ce débat, mais nous devons constater
qu'en 1862 les membres de l'Eglise orthodoxe qui étaient
considérés comme à demi latinisés, étaient ceux qui n'avaient
aucune prévention contre l'Eglise d'Occident, tandis qu'en 1903
les orthodoxes à demi latinisés sont pleins de préventions
contre les anciens-catholiques et pleins d'égards pour la
scolastique romaine. On peut se demander en quoi consistera le

demi-latinisme en Orient dans quarante ans. Nous, orthodoxes
d'Occident, nous voulons la véritable orthodoxie de l'ancienne
Eglise, sans aucun mélange des erreurs papistes. Si nous
répudions l'ultramontanisme en Occident, ce n'est pas pour le

reprendre en Orient.



- 424 —

IV. — Skriptzinn. Orthodoxe d'esprit et de cœur, il a

approuvé, lui aussi, les idées de Joseph Wassilieff et l'attitude
cle l'Union chrétienne. Dans une lettre du 7 octobre 1862, il
demanda même qu'on envoyât la collection de cette Revue à

Pie IX; ce qui ne fut pas fait, et Guettée expliqua pourquoi.
Skripitzinn eût été trop heureux cle proclamer l'union avec
l'Eglise catholique d'Occident, si celle-ci eût consenti à

professer «seulement les vérités chrétiennes» telles qu'elles étaient
professées dans l'Eglise universelle avant la division. Voir
aussi, sur ce point, les lettres de lui qui ont été publiées dans
la Revue internationale de Théologie, 1898, p. 628-634.

V. — A. J. W., collaborateur de I« Union chrétienne».
L'Union chrétienne, qui avait pour principal but de travailler
à l'union des Eglises chrétiennes, n'a pas été seulement
approuvée et félicitée par des patriarches, des métropolitains et
de nombreux théologiens orientaux, elle a été aussi attaquée,
même par des orthodoxes. Les anciens-catholiques, qui
poursuivent le même but, ont aussi le même sort : approuvés et
félicités par des patriarches, par des métropolitains, par de

nombreux théologiens orientaux, ils sont aussi attaqués, même

par des orthodoxes. Rien de nouveau sous le soleil, et les
hommes sont toujours les mêmes ; certains ne savent ni
oublier ni apprendre, ni oublier les préjugés, ni apprendre les

leçons de l'histoire. La Revue orthodoxe qui se publiait à Moscou
en 1862, ayant attaqué l'Union chrétienne, un collaborateur de

celle-ci lui répliqua longuement et à plusieurs reprises. J'extrais
de ces répliques, assez vives, quelques pensées relatives à

notre sujet:
« L'Eglise russe étant une branche très importante de

l'Eglise catholique orientale, il va sans dire que l'exposé de sa

doctrine, de son état actuel, et la réfutation des erreurs
répandues contre elle en Occident, occuperont dans les colonnes
de 1'« Union chrétienne» une large place; mais en indiquant
aux autres Eglises chrétiennes ce qui leur manque pour avoir
la constitution primitive, nous leur rendrons justice clans

ce qu'elles ont de bon et d'orthodoxe et nous l'indiquerons
comme autant d'éléments d'union. » Et l'écrivain orthodoxe,
après avoir réclamé seulement la constitution primitive, ajoute,
contre ceux qui voulaient y ajouter leurs opinions: «Nous



— 425 —

aimons la réforme vraie, mais nous avons peu de goût pour
les productions d'une imagination chimérique1).» — Nous
sommes dans les mêmes sentiments.

Le critique russe de la Revue orthodoxe, M. R., étant
revenu à la charge, il lui fut répondu, le 1er février 1863 (p. 109

à 112), entre autres choses: «Quelle est au fond notre opinion
sur la littérature religieuse en Russie? Nous ne louons pas
indistinctement tout; nous y blâmons quelque chose, les projets
de M. R., par exemple.» — C'est aussi ce que nous nous
sommes permis de faire au sujet de nos adversaires.

M. R. ayant trouvé que l'Union chrétienne n'éclairait pas
dans le sens de M. R. et que dès lors il fallait y remédier et
la rappeler à l'ordre, M. A. J. W., Russe et orthodoxe lui aussi,
répliqua ainsi: «VUnion chrétienne n'est pas sans doute un
astre très important, mais cependant il éclaire de sa lumière
douce et pure les hommes de bonne volonté. M. R. a voulu que
ce petit astre se prosternât à ses pieds, d'une manière toute
particulière, et qu'il se soumît à sa volonté absolue. Déjà dans
son imagination créatrice, il l'a brisé en plusieurs étoiles
Il n'attend plus qu'une chose : que cet astre se soumette à ses

fantaisies créatrices. Nous le prions de ne pas trop se flatter
de cette douce espérance. L'astre est un peu récalcitrant. » —
Ne dirait-on pas que cette réplique a été faite pour la circonstance

présente Nous prions nos adversaires actuels cle vouloir
bien en prendre connaissance.

M. A. J. W. a été encore plus explicite. Après avoir fait
remarquer à M. R. l'étrangeté de ses attaques contre des amis
qui élèvent leur voix en Occident pour la défense de l'Eglise
gréco-russe, il se demande de quelle Eglise pourrait bien être
ce M. R., rédacteur de la Revue orthodoxe de Moscou, et s'il
ne serait pas plutôt membre d'une coterie ultramontaine! Citpns
textuellement; le cas en vaut la peine en 1903 plus encore
qu'en 1863: «De quelle Eglise est donc M. R.? Serait-il, par
hasard, ultramontain? Cette coterie nous a voué, en effet, une
haine implacable qui se traduit en critiques, dont le ton
passionné va parfois jusqu'au délire. Nous sommes porté à croire
que M. R. appartient à cette catégorie, si nous en jugeons par

') Numéio du 27 juillet 1862, p.



— 426 —

le reproche cle Icttitudinarisme l) qu'il nous adresse ; à moins
toutefois qu'il ne comprenne pas le sens de ce mot, et qu'il
ne l'ait employé, dans ses remarques, que pour se donner des
airs de savant...»

Nous nous arrêtons pour ne pas être plus cruels que M.
A. J. W. Un proverbe russe dit : « L'homme simple jette une
pierre dans l'eau, et dix sages sont embarrassés pour l'en tirer. »

Cela signifie-t-il qu'il suffit d'un seul homme simple pour faire
beaucoup de mal, mal que dix sages ne peuvent pas réparer?
Peut-être. Mais cela peut aussi signifier que la vraie sagesse
consiste à ne pas s'obstiner à retirer une pierre qui est au
fond de l'eau. Laissons donc au fond de l'eau les arguties des

simples, les « pointillés » de la scolastique chicaneuse et toute
cette pierraille cle la sophistique. La vraie sagesse chrétienne,
la véritable orthodoxie consiste à s'attacher à la vraie Pierre
qui est le Christ. Petra autem erat Christus (I Cor. X, 4). Et
disons avec St. Paul : Non enim judicavi me scire aliquid inter
vos, nisi Jesum Christum, et hunc crucifixum (I Cor. II, 2).

Telle est la vraie science orthodoxe. Parlons de la trinité, du

Sauveur, de l'eucharistie et de l'Eglise, comme St. Paul en a

parlé ; et si son langage n'est pas assez orthodoxe pour
certains «orthodoxes», il faut simplement les plaindre et faire
l'union dans l'esprit de St. Paul et sans eux. Qu'ils jettent leurs
pierres dans l'eau, les uns après les autres, s'ils croient glorifier

Dieu par ce travail stérile ; et que les dix sages continuent
leur marche, à la lumière de Celui qui est la lumière du monde:
Ego sum lux mundi, qui sequitur me non ambulai in tencbris,
sed habebit lumen vttce (Jean, VIII, 12)... O Timothee, depo-
situm custodi, devitans profanas vocum novitates et oppositiones
falsi nominis scientiœ (I Tim. VI, 20). Ce conseil de St. Paul
est plus actuel que jamais, et les anciens-catholiques lui seront
particulièrement fidèles. La Direction.

') On remplace aujourd'hui ce mot par le mot protestantisme. Les anciens-catholiques

citent les textes des Cyrille, des Grégoire, de Chrj'sostome surtout, et les anciens-

catholiques sont des protestants Leurs accusateurs ne seraient-ils pas, de fait, des

ultramontains qui s'ignorent? M. A. J. W., Russe et orthodoxe, avait peut-être raison.


	Quelques documents orthodoxes sur l'Union des Églises [fin]

