Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Quelques documents orthodoxes sur I'Union des Eglises
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e B340 —

QUELQUES DOCUMENTS ORTHODOXES
SUR L'UNION DES EGLISES

De plusieurs cotés la Rédaction de la Revue internationale
de Théologie a ¢ét¢é price de renseigner ses lecteurs au sujet
d’'un article qui aurait ét¢ publié par M. I'évéque Serge, rec-
teur de 1’Académic ecclésiastique de St-Pétersbourg, sur 'union
entre les anciens-catholiques et 'Eglise orientale.

Nous ferons remarquer a nos lecteurs que la question de
I'union des Eglises a été estimée assez grave par nos évéques
et par nos congres, pour étre réservée a une Commission spé-
ciale, dite de 1"Union des Eglises. (C’est donc pour nous un
devoir élémentaire de simple politesse, de tact et de respect
envers notre Eglise, de laisser la parole sur ce point & la
Commission en question.

En outre, la Rédaction de la Revue internationale de
Théologie n'a recu jusqu'a présent que des renseignements ou
incomplets, ou inauthentiques, sur l'article en question. Clest
trop peu pour pouvoir en parler avec le sérieux nécessaire.
S1 nous sommes nantis de la question par qui de droit, nous
nous ferons un devoir de donner a nos lecteurs la satisfaction
désirée.

En attendant et s’'il y a lieu, nous pouvons déja, sans
entrer dans la question, leur communiquer quelques anciens
documents, exclusivemerni orthodoxes, qui, croyons-nous, sont
en complete opposition avec l'article de M. 'éveque Serge. Ces
documents orthodoxes sont des écrits de plusieurs patriarches,
de plusieurs métropolitains et synodes, de plusieurs théologiens
grecs et russes, en particulier de notre cher et regretté Joseph
Wassilief. Tous ces documents ont été publiés dans I Union
chrétienne de 1862 et de 1863; c’est de 1a que nous les tirons
en les citant textuellement.

Disons d’abord que, d’apreslesindications regues, M. 1'évéque
Serge aurait enseigné qu'il n'y a qu'une seule Eglise chré-



34

tienne vraie, a savoir, la scule FEglise orthodoxe orientale
que toutes les autres en bloc et en détail (ancienne-catholique,
anglicane, armdénienne, protestante, etc.) sont hérétiques, donc
en dehors de la véritable Eglise; que, par cons¢quent, les
anciens-catholiques, qui étaient /7Zdréliques avant 1873, et qui
sont sortis de PEglise romaine c¢n 1873, doivent rentrer dans
l'orthodoxie, et pour cela, doivent entrer dans l'Eglise orien-
lale, et cela, sous peine de rvester dans 1'hérésie, hors de
I'Eglise chrétiennce universelle et hors des conditions de la vic
spirituelle.

Encore une fois, sur de telles assertions, qui sont fort
simples a juger et auxquelles la Kirchliche Reform du 15 et
le Deutscher Merkur du 20 février dernier ont déja quelque
peu répondu, nous nous abstenons, par déférence, de toute
appréciation directe. Et voici les documents orthodoxes en
question:

I. Quelques patriarches et métropolitains.

4

L.~ S. S, le patriarche de Cownstantinople, [évémic 11, en
1570. 11 exposa, dans deux lettres aux théologiens protestants
de Tubingue, les conditions auxquelles 'union pouvait se faire
entre les Eglises orthodoxe et protestante.

Dans la premiere, il ne parle que de «1'Eglise du Christ ».
et ne dit nulle part qu'il la restreint a la seule Eglise orien,
tale; et son silence n’est nullement a interpréter dans le sens
que T'Eglise du Christ ne serait que la seule Eglise orientale,
car il dit aux protestants « Votre Charité», expression qui
implique un sentiment de confraternité. De plus, il dit expres-
sément: « Nous scrons les interprétes des sept saints conciles
wcuméingues que vous reconnaissez et que vous adoptez. Nous
parlerons d'aprés la croyance des maitres et interpreétes divins
de la Sainte Ecriture que /'Eglise catholique du Christ a una-
nimement reconnus.» Donc il s’agit simplement des sept con-
ciles cccuméniques et de la doctrine des Ecritures dans le sens
reconnu unanimement par 1'Eglise catholique du Christ; il ne
dit pas, reconnu par la seule Eglise orientale ni selon le sens
particulier de tel ou tel docteur; il exige V'unanimité de 'Eglise
catholique du Christ.

Et la preuve que tel est bien le sens de sa déclaration,



— 342

c'est qu'il ajoute ceci, comme condition de 'union. «Il ne faut
ni faire ni penser autre chose que ce que les ordonnances des
apotres et les saints conciles nous ordonnent... Il n'y a qu'unc
mani¢re de corriger ou de réformer les choses actuelles: c'est
de marcher ecnsemble d’'aprés les saints conciles et de suivre
les canons apostoliques, et ainsi de suivre en tout J.-C.... 7]
suffit, pour que vous soyes unis, de suivre les ordonnances
apostoliques et synodales, et de vous y soumettre comme nous
nous y soumettons. Alors vous serez nos véritables associés,
et vous serez loués par tous les savants du monde, de ce que
vous vous serez soumis ouvertement a la doctrine de 1'Eglise
sainte et catholique de J.-C. Ainsi les deux FEglises devenues
une avec l'aide de Dieu, nous vivrons ensemble d'une maniére
agréable a Dieu.» Donc le patriarche a reconnu /les deux
Eglises et il a demandé qu’elles n’en fissent qu'ume, non par
I'absorption de 1'une dans l'autre, mais par la reconnaissance
des ordonnances apostoliques et synodales dans l'une et 'autre;
rien de plus. Et alors, par cette reconnaissance, les deux
Eglises seront vraiment devenues 1'Eglise pure, sainte et catho-
lique de J.-C. Est-ce clair? Pourquoi donc veut-on nous imposer
tout autre chose que les ordonnances apostoliques et synodales?
Pourquoi veut-on nous traiter en subordonnés de 1'Eglise orien-
tale, et prend-on a notre égard un ton de Maitre, comme si
I'on avait oublié qu'il n’y a qu'un Maitre parmi nous, le Christ?

Dans la seconde lettre, le patriarche se borne & demander
«Taccord»; il ne parle nullement ni de la fusion des occidentaux
dans I’Eglise orientale, ni de leur soumission a celle-ci. Point
capital a noter, et non a voiler. Le patriarche dit: «Si vous
faites cet accord véritablement, réellement, une grande joie sera
dans le ciel et sur la terre, a cause de U'union des deux Eglises.»
Donc les deux Eglises subsistent, tout en étant une seule
Eglise universelle; elles sont unies, c’est-a-dire d’accord, et non
fusionnées, ni absorbées, ni soumises 1'une a l'autre.

Et Guettée, qui n'était pas suspect dans cette question
puisqu'il est entré personnellement dans I'Eglise orientale’),

) Son opinion maintes fois exprimée était qu’il n’en est pas d’une Eglise
comme d’une personne: une personne n'est pas une Eglise et doit étre dans une
Eglise ; mais une Eglise est une Eglise, et, comme telle, elle n’entre pas dans. une
autre Eglise particuliére; elle s'améliore et se réforme, pour étre une partie toujours

plus digne de I'Eglise universelle du Christ, mais elle n’entre pas dans une autre

Eglise particulitre, méme si celle-ci est plus correcte. Il n’aurait jamais consenti 2



343 —

ajoute, apreés avoir publié ces deux lettres: «Lec patriarche
Jérémie ne posait en effet comme condition de union, que la
saine doctrine lelle qicelle avail été¢ admise dans les premiiers
stecles chrétiens, et il nc manifestait aucune velléité de se
meéler de l'organisation intérieure des FEglises occidentales.»
Est-ce clair? Et Guettée ajoutait qu’en conséquence les doc-
teurs de Tubingue n’avaient a ré¢tormer leur Eglise que «par
'application sincere des doclrines promitives, exposdes par les
Peres des premiers siécles el consacrées par les sepl conciles
wcuméniques ». Et Guettée salue cette union des Lglises d’Orient
et d’'Occident comme <un grand ccuvre» qui, en ruinant 'Eglise
papale, aurait «de si immenses résultats pour la société chré-
tienne et pour hater 'arrivée du réegne de J.-C. dans le monde ')».

Certes, si Guettée ¢tait 14, il rendrait justice aux anciens-
catholiques, qui ont loyalement rempli toutes ces conditions.

2. — S.S. e patriavche Joachim, de Constantinople, et
son synode, en 15602, Le 23 aolt de cette anndée, il fit & Joseph
VWassilieff et & Guettée, rédacteurs de 1'« Union chrétienne», le
méme honneur que le patriarche Anthime VII daigna faire a
la rédaction de la «Revue internationale de Théologie» en
1896. Le but des deux Revues ¢était le méme: faire connaitre,
estimer et aimer en Occident la véritable orthodoxie d'apres
les sources authentiques, et non d'apreés les opinions erronées
de tels ou tels théologiens, L' Union chrélienne a cu, elle aussi,
ses adversaires, méme dans 1'Eglise orientale, et nous verrons
plus loin comment 1'archiprétre Wassilieft et Guettée ont su
leur répliquer. Mais elle a cu aussi ses amis et ses défenseurs.
Parmi ceux-ci se distingua en premier licu le patriarche
Joachim (de 1862). Sa lettre est signée aussi par 12 métropo-
litains. Il y parle nettement de I'Eglise orthodoxe d’'Orient et
de «ses sceurs d'Occident». Il y déclare que ce sont la «les
deux parvties d'un seul tout». Excellent. « Notre Eglise d'Orient,

proposer Uenirée de V'Eglise de France dans I'Eglise orientale, ni la soumission de
celle-la a celle-ci. Tl savait que les principes les plus élémentaires de la constitution
de I'Eglise, du droit canon, et I’histoire ecclésiastique, sont opposés a un tel procédé.
Clest dans 'Eglise papiste, et non dans 'Eglise orientale, qu’il y a des wsniazes. L'école
(qui nous combat a vraiment par trop l'esprit papiste: on peut avoir cet esprit sans
admettre la suprématie papale et en se contentant de la sienne propre. Une fois pour
toutes, nous ne reconnaissons d’autre suprématie, dans I'Eglise, que celle du Christ.

Y Unidon chrétienne, 1863, n. 39, p. 300.



— 344

dit-il, n’a jamais cessé d’adresser avec larmes de ferventes
priéres a son Dieu et Sauveur, qui a fait des deux parties un
seul tout, et qui a détruit la muraille de séparation, afin qu'il
ramendt toutes les Eglises au méme centrve, en leur accordant.
lunité de la foi et la communion du Saint-Esprit.» Kt quel
est ce centre? Est-ce la seule Eglise d’Orient? Non, c'est /.-C.
méme. 11 termine ainsi: « Comme nous avons vu avec bonheur
un Occidental et un Oriental unis dans le méme sentiment
d’amour pour la vérité comme deux fréres, ainsi puissions-
nous un jour, par la grace de Dieu, voir les Eglises sceurs
d'Orient et d'Occident s’embrasser avec sincérité et franchise
dans l'union de I'Esprit et s’enlacer du lien de la paix!)!»
Donc le patriarche Joachim et ses douze métropolitains deman-
dent simplement que les Eglises sceurs d'Orient et d’Occident
s’embrassent, et non pas que celle d’'Occident se fusionne dans
celle d'Orient, pas plus que Guettée ne s’est fusionné dans
Joseph Wassilieff. Et ce qui enlace les Eglises c’est l'union de
I'Esprit, qui n'est certainement pas exclusivement oriental, et
le lien de la paix, qui n’est pas le lien de la scolastique.

Et la preuve que nous interprétons exactement la penseée
et les paroles formelles du patriarche Joachim, c’est que l'ar-
chiprétre J. Wassilieff lui-méme, dans le numéro 51 (p. 402) de
sa Revue, apres s'étre félicité de ce que ses travaux étaient
étudiés par les premiers pasteurs et non abandonnés au juge-
ment de quelque «secrétaire» ou de «quelques congrégations
subalternes », loue les évéques orientaux de ce qu'«ils ne se
laissent pas aller a ce zéle déraisounable qui s'exprime par
des paroles dures; qu'ils appellent les Eglises de [!’Occident
leurs scenrs ..., et qu'ils, ne séparent pas les écrivains orien-
taux des écrivains occidentaux, dés que la vérit¢ est leur pre-
miére préoccupation ».

La «Revue internationale de Théologie» a publié de
nombreux documents dus a des écrivains orientaux, tels que
le patriarche Anthime, le patriarche Constantin, le meétropo-
litain Antoine, l'archevéque Kalogeras, l'évéque Ruzitschic,
'archiprétre Yanischeff, A. Kiréeff, Bolotoff, Belayeff, Sokoloff,
Swetloff, D. Kyriakos, Papkoff, Vlasto, Evangelides, Katansky,
Khomiakoff, Lopuchin, Ossinine, Ostrooumof, Papadopoulos,

Yy Jbidem, 1862, n. 49, p. 386-387.



345

Popovitsky, 'archimandrite Serge, Skriptizinn, Spathakis, Volkoff,
Wijasigin, etc. Elle est heureuse de la noble mission qu'elle a
acceptée, et pas plus que l'anciennc « Union chrétienne » elle
ne se découragera malgré les attaques et les «pointilles» dont
elle est l'objet. Partout ou il yv a des hommes, il vy a des
« pointilles », comme disait Leibniz; et certains théologiens sont
bien réellement des hommes. Aussi sommes-nous heureux de
nous réconforter dans le souvenir des bénddictions du patriarche
Joachim (de 1862) et de ses douze métropolitains

3. — S. S. le patriarvche Jacques, d’ Alexandrie, ¢ 1503, Le
31 mai 1863, ce patriarche a adressé aux deux rédacteurs dc
I’« Union chrétienne» les mémes félicitations que le patriarche
de Constantinople. Mémes sentiments et mémes conditions.
« Que Dieu vous mette dans la bouche des raisonnements forts
et invincibles et que vous préchiez les doctrines de Diew»
telle est sa seule exigence'). Il n'exprime pas le moindre désir
que les Liglises d’Occident entrent dans 1'Eglise d’Orient; et il
concoit 1'union tout autrement.

4. — Le métvopolitain Théophile, d’ Athénes, et son synode,
en 1802. Le 16/28 novembre 1862, ces cinq métropolitains
éprouverent, eux aussi, le besoin de féliciter et d'encourager
I'« Union chrétienne », dans le but si désiré de l'union des
Eglises. Ils se contentent d'appeler leur Eglise 'Eglise ortho-
doxe d’Orient, et se gardent bien de la représenter comme
I'unique orthodoxe. Une telle pensée ne parait pas avoir été
alors dans aucun esprit séricux. Ils se bornent a désirer «la
rapide propagation de l'orthodoxie », et ne songent pas a im-
poser unc chimére qui serait 'obstacle a4 toute propagation de
l'orthodoxie. Ils adherent formellement a l'attitude prise par la
Revue en question: «Votre journal brille, disent-ils, par une
science large et profonde, une science de bon aloi, sacrée et
profane, qui embrasse les choses anciennes et nouvelles. »
Pour eux, lorthodoxie est «la doctrine révélée, fidelement
attestée parv les premiers siécles chrétiens, et fidelement con-
servée jusqu'a nos jours?». — Or la doctrine des anciens-

V) Union chrétienne, 1863, n. 31, p. 242.
%) Union chrétienne, 1862, n. 9, p. 65-66.



346 —

catholiques n’est pas autre ct ils le prouvent surabondamment
par les textes les plus évidents de la tradition.

O. — Les palriarches orientaux el le pape Pie 1X, au sujet
die concile du Valican. Pour le moment, je n’ai malheurcuse-
ment pas a ma disposition le texte méme de la Réponse
patriarcale. Mais en voici quelques extraits cités dans le 7age-
huch vom Concil, de Friedrich:

«Nach uns existiert das Skumenische Konzil, die allgemeine
Kirche, die wahre Katholizitiit der Wirklichkeit und dem Namen
nach in diesem reinen und heiligen Korper, in welchem... sich
in ihrer ganzen Reinheit die I.ehre der Apostel und der Glaube
Jeder der seit der Griindung der Kirche in den ersten acht
jahrhunderten gegriindeten und erprobten FKinzelkirche zu-
sammnenfasst.

« Da ist nicht davon die Rede, dass die orientaliscire Kivche
die allgemeine Kirche sei. Der griechische Patriarch zeichnet
auch den Weg, der filir die occidentalische und orientalische
Kirche zu gehen wiire:

« Wir hoffen vielmehr, dass dic gliicklichste und am wenig-
sten leidenschaftliche Losung ihnlicher Diskussionen uns die
(teschichte bringen wird. Vor zehn Jahrhunderten existierte
cine Kirche, welche die nidmlichen Glaubenslehren im Orient
wie im Occident, im alten Rom so gut wie im neuen, bekannte,
¢s ist notwendig, dass beide bis zu ihr zurlickkehren, um zu
sehen, wer von uns beiden dort etwas hinzugefiigt oder hin-
weggenommen hat. Man nehme die Zusitze tiberall da, wo sie
sind, hinweg, man fiige hinzu, was hinweggenommen worden
ist, und dann werden wir uns nach und nach wieder in dev
allgemeinen Orthodoxic zusammienfinden, von der sich das Rom
der letzten Jahrhunderte mehr und mehr entfernt hat...

«N. B. Nicht um ein Anerkennen der orientalischen Kirche
als die allgemeine und um ein Biften, in die Gemeinschaft
derselben aufgenommen zu werden, wie man will, handelt es
sich, sondern die orientalische Kirche ist ebenfalls nur eine
Einzelkirche, mit der die anderen orthodoxen Einzelkirchen
sich zu der allgemeinen Kirche «susammenfinden » oder «zu-
sammenfassen » miissen, wenn sie wirklich Christi Geist haben.
Um ein Bittenz dreht sich die Sache gar nicht, sondern um
cine vom christlichen Geiste gebolene Verbindung der Einzel-



kirchen, die dabei ihre Autonomic behalten. Diesc zusammen
konnen dann (allein) auch eine dkumenische Synode bilden, wie
der griechische Patriarch cbenfalls Pius IX. andeutet. »

Telle est Topinion du Prof. Friedrich, qui a aussi parl¢
de cettc question au congrés de l.ucerne en 1892, et qui y o
fait la remarque suivante: Bei dieser Frage handelt es sich
vor allem auch um Demut auf allen Seiten. Solange diese
nicht vorhanden ist — und sie ist noch nicht vorhanden
wird es mit der Union nicht vorwirts gehen.

Sur cette méme difficulté, qui est peut-étre la principalce,
on peut lire aussi la Revue inlernationale de Théologie, avril
1897, n. 18, p. 282-303.

II. Le métropolitain Philarete, de Moscou.

Ce vénéré prélat (v 1868) a composé des Fntretiens d'un
sceptique of d'un crovaint sur l'orthodoxie de I Eglise orientale.
[Jarchiprétre Soudakoff les a traduits en francais, et '« Union
chrétienne » de 1862 et 1863 a publié cette traduction. A. de
Stourdza, dans ses Cousidérations sur la doctriite et lesprit
de ['tglise orthodoxe, en a fait 1'¢loge suivant: «L’¢crit de
Pillustre prélat de 'Eglise russe doit étre entre les mains de
tout le monde; personne n'a entrepris d'y répondre, et je nc
doute pas qu'il ne contienne tout ce que les Russes ont ar
meilleur a dive en faveur de leurs dogmes.» 1.archiprétre
J. Wassilieff les a publiés dans sa Revue, précisément pour
que I'Occident stt ce que I'Eglise d'Orient entendait par l'union
des Eglises sur le terrain de l'orthodoxie'), Or la théorie nou-
velle attribuée a M. 1'évéque Serge, non seulement ne s'v
trouve pas; mais on y trouve expressément le contraire, comme
les extraits suivants le prouvent.

1° Le croyvant (c'est-a-dire Mgr Philarete) dit au sceptique :
« L'Eglise orientale exige que vous croyiez et que vous viviez
comme elle s'exprime dans le symbole nicéno-constantinopolilain
et comme elle le prescrit dans les dix commandements... Vous,
n'avez rien a craindre, parce que 1'Eglise orientale laisse l'in-
terprétation de la loi 4 votre jugement et a votre conscience,
éclairés seulement par les docteurs de I'Eglise el par la parole
de Dicu. Elle n'a pas d'interpréte arbitraire et indépendant de

Y Voir UUnion chrétienne, 1862, n. 29, p. 225-227.



348

ses doctrines qui puissc donner & ses propres interprétations
la valeur de dogmes dc foi et imposer a son gré, de temps a
autre, de nouveaux fardeaux aux consciences des chrétiens?).»
—- Ainsi donc la parole de Dieu et les docteurs de 1'Eglise,
voila les seules regles de I'Eglise orientale; «ses propres
interprétations », remarquez-le bien, ne sauraient jamais avoir
la valeur de dogmes de foi, ni ¢tre imposées aux consciences
des chrétiens; a fortiori les interprétations de tels particuliers
ou de telle école. Treés bien!

2° Le docte prélat ne veut pas quon juge les autres
Eglises; car il est encore plus difficile de condamner unc
Eglise qu'un homme. C'est Dieu seul qui doit juger. Et ceux
qui veulent juger les autres Eglises feraient bien de se juger
d’abord eux-mémes et de voir leurs propres défauts. Excellent!
LLe vertueux prélat a compris tout le mal que lorgueil ecclé-
siastique cause dans 1'Eglise de Dieu. Ecoutons-le:

¢« Je suis arrété moi-méme par la parole de Dieu: Ne jugez
point afin que vous ne¢ soyez point jugés... Cest le Seigneur
qui mettra en ¢évidence les choses cachées... Est-il plus facile
de condamner toute une Eglise qu'un seul homme?)?... Si
vous étiez convaincu que vous appartenez a 'Eglise orthodoxe,
ne consentiriez-vous pas a ne point juger du tout les autres
Eglises qui different d'elle, et a les abandonner au jugement
de Dieuz... D'abord, vous devez vous juger vous-méme... Un
chrétien humble trouve toujours en lui de tels défauts, et c'est
pourquoi il ne s'occupe que de se juger lui-méme ... Recon-
naissez l'esprit de Dieu a ceci: tout esprit qui confesse J.-C.
venu en chair est de Dieu; mais tout esprit qui ne confesse
pas J.-C. venu en chair, n’est point de Dieu. D’apres cette
marque, /' frglise ovientale el I'FEglise occidentale sont égalenmien!
de Diew ; oui, puisque 'une comme l'autre confesse J.-C. venu
en chair; elles ont, sous ce rapport, le méme esprit conmnil
qui est de Dien. Cependant ce sont deux Eglises divergentes,
oui, chacune d'elles a aussi un esprit qui lui est particulier;
chacune se trouve par la dans un rapport particulier avec
Pesprit de Dieu... La voie directe et stire pour l'union avec
lesprit de J.-C., c'est lau doctrine pure, qui ameénc a l'union
avec l'esprit de J.-C.»

Yy Union chrétienne, 11 mai 1862, n. 28, p, 220.
“y P, 2g1.



349

Ainsi donc, l'union des Egliscs particilieres d'Orient et
d'Occident doit se faire «dans 1'union avec lesprit de J.-C.»,
par la profession de la doctrine pure; et, ajoute-t-il, unc Eglise
cnseigne la vérité pure, quand «elle n'ordonne point de croire
ce que Dieu défend de croire, et gqu'elle ne défend pas de
croire ce que Dieu ordonne de croire!)». Donc, il va de soi
que ce que Dieu ni n'ordonne ni ne défend, ne peut étre ni
ordonné ni défendu par aucunc Eglise. «Jugez vous-méme
quelle conclusion il faut tirer de ces principes. »

3° «De méme que le membre d'un corps physique nc
cesse de lui appartenir que lorsqu’il est ddéfinitivement coup¢
ou complétement mort, de méme I'homme revétu du Christ par
le baptéme ne cesse d’étre membre de son corps que lorsqu’il
a abjuré ' Eglise chrétienne ou est devenu la proie de la mort
éternelle ?). » — Or les catholiques d'Occident ont-ils «abjurc
I'Eglise chrétienne » ? Qui oserait le prétendre et qui pourrait
le demontrer? Grace a Dieu, tous les anciens-catholiques, méme
avant leur protestation contre les errcurs vaticanesques, ont
été ¢leveés, non pas dans lultramontanisme, mais dans le catho-
licisme chrétien et dans Pamour de UEglise chrétienne; et
jamais il n'a ¢té question d'«abjurer 'Eglise chrétienne ». Donc,
selon Philarete, jamais ils n'ont cessé d’étre «membres du
corps de I'Eglise chrétienne ». Comment dés lors leur proposer
de «rentrer» dans un corps dont ils n'ont jamais ¢té coupés:

4° Voici qui est plus explicite cncore. Philarcte, parlant
de V'Eglise gréco-russe, dit: «N'est-il pas ¢évident que dans
cette Eglise visible se¢ trouve mystérieusement le corps invi-
sible de J.-C. ou, pour ainsi dire, wuiwie partie de ce covps qui
est formé par Uensemble des fideéles de tous les temps et de
tous les lienx®). » Donc 1'Eglise gréco-russe n'est qu'une Eglise
particulicre, et non pas toute I'Eglise chrétienne; elle n’est
qu'une parlie du corps, et non pas le corps entier; le corps
entier est «form¢ par 1'ensemble des fideles de tous les temps
et de tous les lienx », y compris sans doute I'Occident. Est-ce
précis? Qu'en pensent ceux qui prétendent que I'Eglise gréco-
russe est toute 'Eglise du Christ et la seule Eglise du Christ?

Lit le docte prelat insiste sur ce point; il ajoute: «Au
moyen d'une Eglise particulieve, I' Eglise gréco-russe, vous €tes

) P. 228-229. H P. 230. %) P. 236.



350

unt a l'Eelise universelle de Diewn.» Donc, ¢videmment, ['Eglise

gréco-russe n'est pas l'Eglise universelle; car, si elle ['était,

clle ne lur serait pas wznie, mais elle serait cette BEgolise méme.

5° Ecoutons encore. Il dit: « Vous voulez décidément me
forcer a juger? Eh bien, sachez que, d’'apres les paroles pré-
cit¢es de V'Ecriture sainte, je 'oserai jamais appeler aucune
figlise fausse, lorsqu’elle croit que J.-C. est le Christ. [L'Eglise
chrétienne peut étre ou vraie et pure, professant la vraie et
salutaire doctrine de Dieu sans miélange d’opinions humaines,
fausses el nuisibles, ou bien elle peut étre vraie, mais mé-
langée, ajoutant a la vraie et salutaire foi chrétienne des opi-
nions humaines fausses et nuisibles... Pour I'Eglise orientale,
je crois avoir déja prouve que son symbole ne contient que la
doctrine purel). »

N. B. Philarete dit son symbole ; il ne dit pas que, en
dehors du symbole, la doctrine pure soit enseignée par tous
les théologiens orientaux sans mélange d’opinions humaines,
fausses et nuisibles. La distinction qu'il fait du svwbole et du
reste est profonde et suggestive.

6° Philarete enseigne a la méme page que, dans l'admi-
nistration du baptéme dans I'Eglise gréco-russe, les paroles
prononcées par le parrain (« Je crois en une seule sainte Eglise
catholique et apostolique») signifient: «Je crois en la vraie
Eglise, qui est 'Eglise gréco-russe oun dont [I'lglise gréco-russe
fait partie.» «Sans aucun doute, dit le vénérable métropolitain,
c'est dans ce dermnier sens que 1'Eglise gréco-russe comprend
l'obligation prise au baptéme.» — Donc I'Eglise gréco-russe,
tout en étant une Eglise vraie, n'est qu'une partie de la vraie
iglise. Les anciens-catholiques ont toujours été de cet avis,
ct jamais les orthodoxes qui ont pris part a nos conférences
de Bonn et a nos congreés, n'ont présent¢ leur Eglise comme
étant la scule vraie Eglise. S'ils I'eussent fait, toute négocia-
tion et ¢té immcediatement rompue, et certes avec raison,
comme le prouve la doctrine expresse de Mgr Philarete.

7° Et encore - et ceci est non moins grave: «Depuis
que la chrétienté s'est divis¢e en deux moiliés, qui jusqu’ici nc¢
se sont point réunies, # ne peut y avoir de concile ccumc
nique, jusqu'a ce que la réunion des deux Eglises soit effec-

) P. 244,



= 3bi

tuée').» — Qu'en pense M 1'évéque Serge? Pour nous, nous
pensons comme Mgr Philaréte.

8° Mgr Philarete revient encore sur ce fait que I'Eglise
orientale n’est qu'une moiti¢ de I'Eglise, donc une Eglise par-
ticuliere. «J'ai donc eu raison, dit-il, d’appeler 1'Eglise orien-
tale une moitié de la chrétienté actuelle?).» Il en conclut que
les conciles occidentanx ne sont point des conciles cecumé-
niques, ce qui est parfaitement exact, comme aussi les conciles
ortenlanx n'en sont pas davantage. Cette doctrine du n® 8 est
la conséquence logique de la doctrine du n°® 7.

9° Et la proposition suivante n'est que la cons¢quence de
ce qui précéde: «Par conséquent, ew ce qui concervne la con-
fession de foi générvale et la comstitution, 1'Eglise orientale
actuelle et 1'Eglise ancienne cecuménique sont une et méme
Eglise®).» — On doit en dire autant de 1’Eglise ancienne-
catholique qui accepte, elle aussi, la confession de foi générale
et la constitution. Donc I'Eglise ancienne-catholique et I'Eglise
ancicnne cecumdénique ne sont aussi qu'une et méme Eglise, et
pour le méme motif.

100 Nouvelle insistance, tant la matiere parait importante
au docte prélat. 11 dit expressément: « Conclure de 1'Eglise de
Constantinople a toute I'Eglise grecque, ou, pour mieux dire,
a toute I'Eglise orientale, ¢’est, pour parler la langue de 1'école,
conclure de la partie awu tout).» Et de méme, conclure de
I'Eglise orientale a 1'Eglise universelle, serait conclure de la
partie au tout, Philarcte 'a dit assez clairement par ce qui
précede, pour qu'il ne fat pas nécessaire de le répéter ici
explicitement.

11° Philaréte enseigne qu'il n'y a qu'«un centre d'unité de
I'Eglise », que ce centre «a existé et existe toujours dans
Pesprit de J-C.». Telle est I'unité de l'esprit et tel est le lien
de la paix?. — lIls se trompent donc les théologiens qui preé-
tendent que le centre d'unité est leur propre Eglise particu-
liere, et que quiconque n’entre pas d’abord dans leur Eglisc
est condamné a rester éternellement en dehors de l'unité de
I'Eg¢lise! Combien différente est la doctrine de Philarete!

12° Ce n'est pas tout. L’humble métropolitain de Moscou
ne craint pas d'avouer que toute Eglise particuliére est faillible.

T Pogab HE g NP3z NP o355 . f) B g8R



— 352 —

« LLes Eglises particulieres, dit-il, peuvent chanceler et déchoir.
Dans I'Apocalypse de St. Jean, elles sont comparéces aux chan-
deliers qui peuvent non seulement manquer de la lumiere de
la vérit¢ et de Tl'huile de 'amour, mais gui peuvent méme étre
otés de leurs places, étre renversés ct disparaitre compléte-
ment ... Ainsi chaque Eglise particuliéve, non seulement peut
chanceler, mais méme déchoir entiecrement; I'Eg¢lise universelle,
au contraire, ne peut étre vaincue par aucun pouvoir malin b).»
N'oublions pas que Philarete a affirmé, a4 plusicurs reprises,
que I'Eglise orientale n'est qu'une Iglise particulicre. A plus
forte raison quelques théologiens de cette Eglise peuvent-ils
aussi se tromper et manquer «de 'huile de T'amour ».

13° Plus loin, parlant de 'Eglise occidentale, Philarete dit:
« Je ne fais autre chose que de ne pas m'associer a ses opi-
nions particulicres, que je trouve, aprés un examen propor-
ttonné a mes forces, ou mal fondées ou tout a fait fausses.
Mais, comme je ne sais pas en quel nombre ni & quel degré
les chrétiens occidentaux sont pénétrés de ces opinions par-
ticuliecres qui ont surgi dans 'Eglisc occidentale, ni avec quelle
constance chacun d'eux se tient a la pierre angulaire de I'Eglise
universelle, J.-C., la juste considération que j'ai témoignée pour
la doctrine de 1'Eglise orientale ne va nullement jusqu'au juge.
ment, et bien moins encore jusqu’'a la condamnation des chré-
tiens occidentaux ct de 1'Eglise occidentale. D’aprés les lois
ecclésiastiques méme, je laisse 'Eglise d’Occident, comme une
Eglise particuliere, au jugement de I'Eglise universelle, et les
ames chrétiennes au jugement ou plutdt a la miséricorde de
Dieu?). »

Ce passage cst capital, et chaque expression doit en etre
méditée par M. I'évéque Serge et ses adhérents, si tant est
que la doctrine qu'on lui préte soit authentique. Le métropo-
litain de Moscou préfere 'Eglise d’Orient a 'Eglise d'Occident,
cela est certain; mais sa préférence de l'une n’est pas unc
condamnation de l'autre; bien plus, il ne donne pas comme
infaillible 'examen qu'il a fait des opinions particilicres gEs
occidentaux; il déclare méme que cet examen n’est que pro-
portionné a ses forces. En outre, il avoue ignorver le nombre
des chrétiens qui se trompent en Occident; il ne peut donc ni

1) P. 389. 5 P, 416,



— 353 —

les condamner, ni méme les juger. 1l laisse ce jugement de
I'Eglise occidentale a I'Eglise universelle, et ce jugement des
chrétiens occidentaux & Dieu méme. Quelle sagesse! Combien
nous sommes loin des prétentions attribuées a M. I'évéque
Serge !

140 11 dit encore: « En m'appuyant sur la parole de Dieu,
je me représente I'Eglise #universelle comme un seul grand
corps. J-C. est pour lui en méme temps /e ceur ou le prin-
cipe de vie, et la téfe ou la sagesse qui gouverne. Clest a luz
seul que sont comnues la juste mesure et la construction inté-
rieure de ce corps. Nous ne connaissons que ses diverses par-
ties et son image extérieure, étendue a travers l'espace et le
temps ). »

Puis Philareéte entre dans des détails que nous croyons
arbitraires et discutables, mais qui montrent, en tout cas, sa
maniére d'envisager I'Eglise visible par rapport a I'Eglise
invisible, et surtout la modestie et la prudence avec lesquelles
U'Eglise actuclle, divisée et morcelée, ayant des membres sains
et des membres infirmes, doit juger les diverses parties de ce
corps. On voudra bien remarquer qu'il ne dit pas que tous les
membres sains sont en Orient et tous les membres infirmes
en Occident. Voici ses propres paroles: «Quand je cherche a
embrasser cette image (I'Eglise visible) dans son ensemble,
telle qu'elle est dans tous les temps du christianisme, je me
la représente par parties, de la méme maniére que dans le
livre de Daniel est représentée l'image analogue de peuples
et de royaumes; ct je trouve d'abord, dans I'Eglise primitive
apostolique, une image de la téte, de la téte d'or trés fin?);
puis, dans 1'Eglise qui se fortifie et s'étend, celle du sein et
des bras; dans 1'Eglise abondante (sic), une ressemblance du
ventre; enfin, dans I'Eglise divisée et morcelée, celle des jambes
et des orteils®). Dans cette image palpable on dans I'Eglise
visible, se trouve le corps imperceptible de J.-C. on I'Eglise
invisible, 'Eglise glorieuse n'ayant ni tache ni ride, ni rien de
semblable4). Mais toute la gloire de cette Eglise est au-dedans,;

) P. 416, %) Daniel, II, 32.

3) Donc, d’aprés Philaréte, 'école des théologiens qui nous combattent et que
nous combattons, école qui est loin d’étre une Eglise, ne serait qu’une partie d'une
jambe, ou méme peut-étre une simple partie d’orteil.

%) Il importe de remarquer que, sclon Philaréte, ce n’est pas 'Eglise visible
qui est sans tache ni ride, mais seulement VEglise inwvisible. Si donc l'école en ques-

Revue intern. de Théologie, Heft 42, 1903 23



— 354 —

c'est pourquoi je ne la vois pas d'une maniére claive et dis-
fincte, mais, conform¢ment au symbole, je la crors, car la foi
est une deémonstration des choses qu'on ne voit pas. Quant &
I'Eglise visible, dont l'invisible est comme #revétue?), d'un coté
elle fait ressortir la pureté de cette derniere, pour que tous
puissent la trouver, elle aussi, et entrer en communion avec
elle®); de l'autre, elle voile sa gloire. L’Eglise wvisible a des
membres sains et des membres infirmes. Déja dans les temps
des apodtres, il se trouvait plusieurs qui falsifiaient la parole
de Dieu; il n’est pas ¢tonnant qu'a présent il y en ait plus
encore. »

15° Plus loin, Philarete parle encore de I'Eglise orientale,
non certes pour déclarer gu'elle est la seule orthodoxe, mais
il 'appelle modestement «la parlie orvientale de la chrétienté
visible actuelle®)». Il déclare aussi qu’elle est sazne, mais il ne
dit pas qu'elle est la seule vivante. Tout ce qu'il a dit préce-
demment de I'Eglise occidentale prouve assez qu'il la jugeait
vivante et qu'elle contenait des chrétiens attachés a la pierre
angulaire et unis dans l'unité de l'esprit. Et pourquoi appelle-
t-il I’Eglise orientale la partic saime du grand corps de la
chrétienté? Parce qu'il y a union entre elle et I'ancienne Eglise
cecuménique. Il voit cette union et il 'affirme. Mais cela veut-il
dire qu'il n'y ait aucune union entre I'Eglise occidentale et
'ancienne Eglise cccuménique? Nullemeni. Philaréte n’ose pas
nier cette union. Voici ses propres expressions: «Maintenant
vous désirez sans doute savoir comment je jugerai l'autre
moiti¢ ('occidentale) de la chrétienté actuelle? Mais je wne la
Juge pornt; je la regarde seulement les yeux fixés sur ce qui
s'y passe, et je vois comment le chef et le maitre de I'Eglise,
J.-C., guérit les nombreuses et profondes morsures de 1'ancien
serpent dans toutes les parties el dans tous les membres du
corps.» Priere de remarquer qu'il ne parle pas seulement des
morsures du serpent en Occident, mais de ses morsures dans

tion fait partie de U'Eglise visible, elle ne doit pas trouver mauvais que I'on découvre
en elle des taches et des rides. Si elle désire que nous les lui signalions, nous le
ferons ; jusqu’a présent, nous nous en sommes abstenus non par ignorance, mais par
charité. Elle abuse de notre charité, clle a tort.

') Sclon Philaréte, PEglise visible n’est donc que le wézement de I'Eglise invisible.

¥y Avec V'Eglise invisible.

#) IVe année, n. 4, 23 novembre 1862, p. 27.



360 —

toutes les parties du corps, donc aussi en Orient. Et I'histoire
nous les montre si clairement qu'on sourit d'étre oblig¢ d'in-
sister sur de telle évidences. A 1'époque ou Philarete écrivait
ces lignes, il ne pouvait pas voir le mouvement ancien-catho-
lique, la réforme opérée par ce dernier, la mise en plus grande
lumiere de la foi des conciles cecuméniques, 'appel 4 l'union,
etc.; s'il efit vu ces choses, il les efit certainement applaudies,
et sa grande et belle Ame chrétienne nous aurait aussi appelés
« partie saine», et il efit dit encore avec plus d’accent ces
belles paroles: « Tout cela me fortifie dans la foi que la puis-
sance de Dieu triomphera enfin completement des infirmités
humaines, fera prévaloir le bien sur le mal, l'unité sur la
division, la vie sur la mort.» Et loin de nous susciter des
obstacles par de misérables pointilles dignes de 1'école de
Justinien et de Théodora, Philaréte nous efit tendu une main
vraiment fraternelle, a laquelle la notre efit aussi fraternelle-
ment répondu, et 'union serait faite devant Dieu et devant les
hommes, pour la gloire de Dieu, qui n'’est pas un Dieu de
dissension, mais de paix (mom enim est dissensionis Deus, sed
pacis) [I Cor. XIV, 33].

16° Philaréte dit encore: «Je dois suivre fidelement 1'esprit
de I'Eglise orientale qui, au commencement de chaque service
divin, prie le Seigneur non seulement pour la prospérité des
saintes Eglises de Dieu (au pluriel), mais aussi pour la réunion
de tous').» Ce ne sont donc pas seulement quelques-uns qui
doivent se réunir, mais tous, orientaux aussi bien qu'occiden-
taux. Ce n’est donc pas non plus la seule Eglise orientale qui
est sainte, puisque PPhilarete parle des sainies Eglises de Dieu.
Iit si tel est T'esprit de 1'Eglise orientale (et nous le croyons,
et c'est pourquoi nous la vénérons), il faut donc croire que
les théologiens orientaux qui enseignent le contraire du véné-
rable métropolitain de Moscou, ne suivent pas fidélement I'esprit
de I'Eglise orientale. C'est aussi notre conviction.

17° Apreés la priere de 1'Eglise orientale, une priére par-
ticuliere de Philarete: «Puisse le chef de I'Eglise, N. S. J.-C.,
nous faire la grace de parvenir & l'unité de la foi et nous
introduire dans cette Eglise glorieuse ot l'on ne s’accuse pas
réciproquement de schisme?)!»

3P, 2n H P, 28,



- 356 —

Tres bien, C'est aussi notre priere, du fond du ceceur.
Philaréte ne dit pas vous, a l'adresse des seuls occidentaux,
mais #ous, & P'adresse aussi des orientaux. L'Eglise qui accuse
l'autre de schisme, n'est pas I'Eglise «glorieuse» out Philarete
désire étre introduit; il a raison, et notre désir est le méme
que le sien.

Telle est la doctrine ecclésiologique du docte et vénéré
métropolitain de Moscou. Elle est claire. Aprés son opinion, il
est bon d’entendre celle de quelques autres théologiens russes,
notamment de feu l'archiprétre Joseph Wassilief. Ce sera I'objet
d’'un prochain article. La DirecTiON.

(A suivre,)




	Quelques documents orthodoxes sur l'Union des Églises

