
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Quelques documents orthodoxes sur l'Union des Églises

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


340

QUELQUES DOCUMENTS ORTHODOXES

SUR L'UNION DES ÉGLISES

De plusieurs côtés la Rédaction de la Revue internationale
de Théologie a été priée de renseigner ses lecteurs au sujet
d'un article qui aurait été publié par M. l'évêque Serge,
recteur de l'Académie ecclésiastique de St-Pétersbourg, sur l'union
entre les anciens-catholiques et l'Eglise orientale.

Nous ferons remarquer à nos lecteurs que la question de

l'union des Eglises a été estimée assez grave par nos évêques
et par nos congrès, pour être réservée à une Commission
spéciale, dite de l'Union des Eglises. C'est donc pour nous un
devoir élémentaire de simple politesse, de tact et de respect
envers notre Eglise, de laisser la parole sur ce point à la
Commission en question.

En outre, la Rédaction de la Revue internationale de

Théologie n'a reçu jusqu'à présent que des renseignements ou

incomplets, ou inauthentiques, sur l'article en question. C'est

trop peu pour pouvoir en parler avec le sérieux nécessaire.
Si nous sommes nantis de la question par qui de droit, nous
nous ferons un devoir de donner à nos lecteurs la satisfaction
désirée.

En attendant et s'il y a lieu, nous pouvons déjà, sans

entrer dans la question, leur communiquer quelques anciens

documents, exclusivement orthodoxes, qui, croyons-nous, sont

en complète opposition avec l'article de M. l'évêque Serge. Ces

documents orthodoxes sont des écrits de plusieurs patriarches,
de plusieurs métropolitains et synodes, de plusieurs théologiens

grecs et russes, en particulier de notre cher et regretté Joseph
Wassilief. Tous ces documents ont été publiés dans X'Union

chrétienne de 1862 et de 1863; c'est de là que nous les tirons

en les citant textuellement.
Disons d'abord que, d'après les indications reçues, M. l'évêque

Serge aurait enseigné qu'il n'y a qu'une seule Eglise chré-



— 341

tienne vraie, à savoir, la seule Eglise orthodoxe orientale ;

que toutes les autres en bloc et en détail (ancienne-catholique,
anglicane, arménienne, protestante, etc.) sont hérétiques, donc
en dehors de la véritable Eglise ; que, par conséquent, les

anciens-catholiques, qui étaient hérétiques avant 1873, et qui
sont sortis de l'Eglise romaine en 1873, doivent rentrer dans

l'orthodoxie, et pour cela, doivent entrer dans l'Eglise orientale,

et cela, sous peine de rester dans l'hérésie, hors de

l'Eglise chrétienne universelle et hors des conditions de la vie
spirituelle.

Encore une fois, sur de telles assertions, qui sont fort
simples à juger et auxquelles la Kirchliche Reform du 15 et
le Deutscher Merkur du 20 février dernier ont déjà quelque
peu répondu, nous nous abstenons, par déférence, de toute
appréciation directe. Et voici les documents orthodoxes en

question :

I. Quelques patriarches et métropolitains.
1. - S. S. le patriarche de Constantinople, Jérémie 11, eu

157C). Il exposa, dans deux lettres aux théologiens protestants
de Tubingue, les conditions auxquelles l'union potrvait se faire
entre les Eglises orthodoxe et protestante.

Dans la première, il ne parle que de «l'Eglise du Christ »-

et ne dit nulle part qu'il la restreint à la seule Eglise orien,
taie; et son silence n'est nullement à interpréter dans le sens
que l'Eglise du Christ ne serait que la seule Eglise orientale,
car il dit aux protestants « ATotre Charité», expression qui
implique un sentiment de confraternité. De plus, il dit expressément

: « Nous serons les interprètes des sept saints conciles
œcuméniques que vous reconnaissez et que vous adoptez. Nous
parlerons d'après la croyance des maîtres et interprètes divins
de la Sainte Ecriture que l'Eglise catholique du Christ a
unanimement reconnus. » Donc il s'agit simplement des sept
conciles œcuméniques et de la doctrine des Ecritures dans le sens
reconnu unanimement par l'Eglise catholique du Christ; il ne
dit pas, reconnu par la seule Eglise orientale ni selon le sens
particulier de tel ou tel docteur; il exige l'unanimité de l'Eglise
catholique du Christ.

Et la preuve que tel est bien le sens de sa déclaration,



— 342 —

c'est qu'il ajoute ceci, comme condition de l'union: «Il ne faut
ni faire ni penser autre chose que ce que les ordonnances des

apôtres et les saints conciles nous ordonnent... Il n'y a qu'une
manière de corriger ou de réformer les choses actuelles : c'est
de marcher ensemble d'après les saints conciles et de suivre
les canons apostoliques, et ainsi de suivre en tout J.-C.... R
suffit, pour que vous soyez unis, de suivre les ordonnances
apostoliques et synodales, et de vous y soumettre comme nous
nous y soumettons. Alors vous serez nos véritables associés,
et vous serez loués par tous les savants du monde, de ce que
vous vous serez soumis ouArertement à la doctrine de l'Eglise
sainte et catholique de J.-C. Ainsi les deux Eglises devenues
une aATec l'aide de Dieu, nous vivrons ensemble d'une manière
agréable à Dieu. » Donc le patriarche a reconnu les deux
Eglises et il a demandé qu'elles n'en fissent qu'une, non par
l'absorption de l'une dans l'autre, mais par la reconnaissance
des ordonnances apostoliques et synodales dans l'une et l'autre;
rien de plus. Et alors, par cette reconnaissance, les deux
Eglises seront vraiment devenues l'Eglise pure, sainte et catholique

de J.-C. Est-ce clair? Pourquoi donc veut-on nous imposer
tout autre chose que les ordonnances apostoliques et synodales?
Pourquoi veut-on nous traiter en subordonnés de l'Eglise orientale,

et prend-on à notre égard un ton de Maître, comme si

l'on avait oublié qu'il n'y a qu'un Maître parmi nous, le Christ?
Dans la seconde lettre, le patriarche se borne à demander

« l'accord » ; il ne parle nullement ni de la fusion des occidentaux
dans l'Eglise orientale, ni de leur soumission à celle-ci. Point
capital à noter, et non à voiler. Le patriarche dit: «Si vous
faites cet accord véritablement, réellement, une grande joie sera
dans le ciel et sur la terre, à cause de l'union des deux Eglises. »

Donc les deux Eglises subsistent, tout en étant une seule

Eglise universelle ; elles sont unies, c'est-à-dire d'accord, et non

fusionnées, ni absorbées, ni soumises l'une à l'autre.
Et Guettée, qui n'était pas suspect dans cette question

puisqu'il est entré personnellement dans l'Eglise orientale ')i

') Son opinion maintes fois exprimée était qu'il n'en est pas d'une Eglise

comme d'une personne : une personne n'est pas une Eglise et doit être dans une

Eglise ; mais une Eglise est une Eglise, et, comme telle, elle n'entre pas dans une

autre Eglise particulière; elle s'améliore et se réforme, pour être une partie toujours

plus digne de l'Eglise universelle du Christ, mais elle n'entre pas dans une autre

Eglise particulière, même si celle-ci est plus correcte. Il n'aurait jamais consenti a



— 343 --

ajoute, après avoir publié ces deux lettres: «Le patriarche
jérémie ne posait en effet comme condition de l'union, que la
saine doctrine telle qu'elle avait été admise dans les premiers
siècles chrétiens, et il ne manifestait aucune velléité de se

mêler de l'organisation intérieure des Eglises occidentales. »

Est-ce clair? Et Guettée ajoutait qu'en conséquence les
docteurs de Tubingue n'avaient à réformer leur Eglise que «par
l'application sincère des doctrines primitives, exposées par les

Pères des premiers siècles et consacrées par les sept conciles

œcuméniques». Et Guettée salue cette union des Eglises d'Orient
et d'Occident comme « un grand œuvre» qui, en ruinant l'Eglise
papale, aurait « de si immenses résultats pour la société
chrétienne et pour hâter l'arrivée du règne de J.-C. dans le monde ')».

Certes, si Guettée était là, il rendrait justice aux anciens-
catholiques, qui ont loyalement rempli toutes ces conditions.

2. — S. S. le patriarche Joachim, de Constantinople, et

sou synode, en 1862. Le 23 août de cette année, il fit à Joseph
Wassilieff et à Guettée, rédacteurs de L« Union chrétienne», le
même honneur que le patriarche Anthime VII daigna faire à

la rédaction de la « Revue internationale de Théologie » en
1896. Le but des deux Revues était le même: faire connaître,
estimer et aimer en Occident la véritable orthodoxie d'après
les sources authentiques, et non d'après les opinions erronées
de tels ou tels théologiens. L'Union chrétienne a eu, elle aussi,
ses adversaires, même dans l'Eglise orientale, et nous verrons
plus loin comment l'archiprêtre Wassilieff et Guettée ont su
leur répliquer. Mais elle a eu aussi ses amis et ses défenseurs.
Parmi ceux-ci se distingua en premier lieu le patriarche
Joachim (de 1862). Sa lettre est signée aussi par 12 métropolitains.

Il y parle nettement de l'Eglise orthodoxe d'Orient et
de «ses sœurs d'Occident». Il y déclare que ce sont là «les
deux parties d'un seul tout-». Excellent. «Notre Eglise d'Orient,

proposer Ventrée de l'Eglise de France dans l'Eglise orientale, ni la soumission de

celle-là à celle-ci. Il savait que les principes les plus élémentaires de la constitution
de l'Eglise, du droit canon, et l'histoire ecclésiastique, sont opposés à un tel procédé.
C'est dans l'Eglise papiste, et non dans l'Eglise orientale, qu'il y a des uniates. L'école
qui nous combat a vraiment par trop l'esprit papiste: on peut avoir cet esprit sans

admettre la suprématie papale et en se contentant de la sienne propre. Une fois pour
toutes, nous ne reconnaissons d'autre suprématie, dans l'Eglise, que celle du Christ.

') Union chrétienne, 1863, n. 39, p. 309.



- 344

dit-il, n'a jamais cessé d'adresser avec larmes de ferventes
prières à son Dieu et Sauveur, qui a fait des deux parties un
seul tout, et qui a détruit la muraille de séparation, afin qu'il
ramenât toutes les Eglises au même centre, en leur accordant,
l'unité de la foi et la communion du Saint-Esprit. » Et quel
est ce centre? Est-ce la seule Eglise d'Orient? Non, c'est J.-C.
même. Il termine ainsi: «Comme nous avons vu avec bonheur
un Occidental et un Oriental unis dans le même sentiment
d'amour pour la vérité comme deux frères, ainsi puissions-
nous un jour, par la grâce de Dieu, voir les Eglises sœurs
d'Orient et d'Occident s'embrasser avec sincérité et franchise
dans l'union de l'Esprit et s'enlacer du lien de la paix1)!»
Donc le patriarche Joachim et ses douze métropolitains demandent

simplement que les Eglises sœurs d'Orient et d'Occident
s'embrassent, et non pas que celle d'Occident se fusionne dans
celle d'Orient, pas plus que Guettée ne s'est fusionné dans

Joseph Wassilieff. Et ce qui enlace les Eglises c'est l'union de

l'Esprit, qui n'est certainement pas exclusivement oriental, et
le lien de la paix, qui n'est pas le lien de la scolastique.

Et la preuve que nous interprétons exactement la pensée
et les paroles formelles du patriarche Joachim, c'est que
l'archiprêtre J. Wassilieff lui-même, dans le numéro 51 (p. 402) de

sa Revue, après s'être félicité de ce que ses travaux étaient
étudiés par les premiers pasteurs et non abandonnés au
jugement de quelque « secrétaire » ou de « quelques congrégations
subalternes», loue les évêques orientaux de ce qu'«ils ne se

laissent pas aller à ce sèle déraisonnable qui s'exprime par
des paroles dures; qu'ils appellent les Eglises de l'Occident
leurs sœurs et qu'ils, ne séparent pas les écrivains orientaux

des écrivains occidentaux, dès que la vérité est leur
première préoccupation ».

La « Revue internationale de Théologie » a publié de

nombreux documents dus à des écrivains orientaux, tels que

le patriarche Anthime, le patriarche Constantin, le métropolitain

Antoine, l'archevêque Kalogeras, l'évêque Ruzitschic,

l'archiprêtre Yanischeff, A. Kiréeff, Bolotoff, Belayeff, Sokoloff,

Swetloff, D. Kyriakos, Papkoff, Vlasto, Evangelides, Katansky,

Khomiakoff, Lopuchin, Ossinine, Ostrooumoff, Papadopoulos,

') Ibidem, 1862, n. 49, p. 386-387.



345

Popovitsky, l'archimandrite Serge, Skriptizinn, Spathakis, Volkoff,
Wjasigin, etc. Elle est heureuse de la noble mission qu'elle a

acceptée, et pas plus que l'ancienne « Union chrétienne » elle

ne se découragera malgré les attaques et les «pointillés» dont
elle est l'objet. Partout où il y a des hommes, il y a des

«pointillés», comme disait Leibniz; et certains théologiens sont
bien réellement des hommes. Aussi sommes-nous heureux cle

nous réconforter dans le souvenir des bénédictions du patriarche
Joachim (de 1862) et de ses douze métropolitains

3. — S. S. le patriarche Jacques, d'Alexandrie, en 1863. Ve
31 mai 1863, ce patriarche a adressé aux deux rédacteurs de

1'«Union chrétienne» les mêmes félicitations que le patriarche
de Constantinople. Mêmes sentiments et mêmes conditions.
« Que Dieu \rous mette dans la bouche des raisonnements forts
et invincibles et que vous prêchiez les doctrines de Dieu » ;

telle est sa seule exigence '). Il n'exprime pas le moindre désir
que les Eglises d'Occident entrent dans l'Eglise d'Orient; etil
conçoit l'union tout autrement.

4. - Le métropolitain Théophile, d'Athènes, et son synode,
en 1862. Le 16/28 novembre 1862, ces cinq métropolitains
éprouvèrent, eux aussi, le besoin de féliciter et d'encourager
1'« Union chrétienne», dans le but si désiré de l'union des

Eglises. Ils se contentent d'appeler leur Eglise l'Eglise orthodoxe

d'Orient, et se gardent bien de la représenter comme
l'unique orthodoxe. Une telle pensée ne paraît pas avoir été
alors dans aucun esprit sérieux. Ils se bornent à désirer « la
rapide propagation de l'orthodoxie», et ne songent pas à

imposer une chimère qui serait l'obstacle à toute propagation de

l'orthodoxie. Ils adhèrent formellement à l'attitude prise par la
Revue en question : « Votre journal brille, disent-ils, par une
science large et profonde, une science de bon aloi, sacrée et

profane, qui embrasse les choses anciennes et nouvelles. »

Pour eux, l'orthodoxie est « la doctrine révélée, fidèlement
attestée par les premiers siècles chrétiens, et fidèlement
conservée jusqu'à nos jours2)». — Or la doctrine des anciens-

') Union chrétienne, 1863, n. 31, p. 242.
2) Union chrétienne, 1862, n. 9, p. 65-66.



346

catholiques n'est pas autre et ils le prouvent surabondamment
par les textes les plus évidents de la tradition.

5. - les patriarches orientaux et le pape Pic IX, au sujet
du concile du Vatican. Pour le moment, je n'ai malheureusement

pas à ma disposition le texte même de la Réponse
patriarcale. Mais en voici quelques extraits cités dans le Tagebuch

vom Concil, de Friedrich :

«Nach uns existiert das ökumenische Konzil, die allgemeine
Kirche, die wahre Katholizität der Wirklichkeit und dem Namen
nach in diesem reinen und heiligen Körper, in Avelchem... sich
in ihrer ganzen Reinheit die Lehre der Apostel und der Glaube
jeder der seit der Gründung der Kirche in den ersten acht
Jahrhunderten gegründeten und erprobten Einseikirche zn-

sammenfasst.
« Da ist nicht davon die Rede, dass die orientalische Kirche

die allgemeine Kirche sei. Der griechische Patriarch zeichnet
auch den Weg, der für die occidentalische und orientalische
Kirche zu gehen Aväre :

«Wir hoffen vielmehr, dass die glücklichste und am wenigsten

leidenschaftliche Lösung ähnlicher Diskussionen uns die

Geschichte bringen wird. Vor zehn Jahrhunderten existierte
eine Kirche, welche die nämlichen Glaubenslehren im Orient
Avie im Occident, im alten Rom so gut wie im neuen, bekannte;
es ist notAvendig, dass beide bis zu ihr zurückkehren, um zu

sehen, wer Aron uns beiden dort etwas hinzugefügt oder hin-

Aveggenommen hat. Man nehme die Zusätze überall da, wo sie

sind, hinweg, man füge hinzu, was hinweggenommen worden
ist, und dann werden zotr uns nach und nach wieder in der

allgemeinen Orthodoxie zusammenfinden, von der sich das Rom

tier letzten Jahrhunderte mehr und mehr entfernt hat...

«N. B. Nicht um ein Anerkennen der orientalischen Kirche
als die allgemeine und um ein Bitten, in die Gemeinschaft
derselben aufgenommen zu werden, wie man avüI, handelt es

sich, sondern die orientalische Kirche ist ebenfalls nur eine

Einzelkirche, mit der die anderen orthodoxen Einzelkirchen
sich zu der allgemeinen Kirche «zusammenfinden» oder
«zusammenlassen» müssen, wenn sie wirklich Christi Geist haben.

Um ein Bitten dreht sich die Sache gar nicht, sondern um

eine vom christlichen Geiste gebotene Verbindung der Einzel-



— 347 —

kirchen, die dabei ihre Autonomic behalten. Diese zusammen
können dann (allein) auch eine ökumenische Synode bilden, wie
der griechische Patriarch ebenfalls Pius IX. andeutet. »

Teile est l'opinion du Prof. Friedrich, qui a aussi parlé
de cette question au congrès de Lucerne en 1892, et qui y a

fait la remarque suivante : Bei dieser Frage handelt es sich
vor allem auch um Demut auf allen Seiten. Solange diese
nicht A^orhanden ist — und sie ist noch nicht Arorhanden -

Avird es mit der Union nicht A^onvärts gehen.
Sur cette même difficulté, qui est peut-être la principale,

on peut lire aussi la Revue internationale de Théologie, avril
1897, n. 18, p. 282-303.

II. Le métropolitain Philarète, de Moscou.
Ce vénéré prélat (f 1868) a composé des Entretiens d'un

sceptique cl d'un croyant sur l'orthodoxie de l'Eglise orientale.
L'archiprêtre Soudakoff les a traduits en français, et 1'« Union
chrétienne» de 1862 et 1863 a publié cette traduction. A. cle

Stourclza, dans ses Considéra/ions sur la doctrine et l'esprit
de l'Eglise orthodoxe, en a lait l'éloge suivant: «L'écrit de

l'illustre prélat de l'Eglise russe doit être entre les mains de

tout le monde; personne n'a entrepris d'y répondre, et je ne
doute pas qu'il ne contienne tout ce que les Russes ont de

meilleur à dire en faveur de leurs dogmes. » L'archiprêtre
J. Wassilieff les a publiés dans sa Revue, précisément pour
que l'Occident sût ce que l'Eglise d'Orient entendait par l'union
des Eglises sur le terrain de l'orthodoxie1). Or la théorie
nouvelle attribuée à M. Leveque Serge, non seulement ne s'y
trouve pas ; mais on y trouve expressément le contraire, comme
les extraits suivants le prouvent.

1° Le croyant (c'est-à-dire Mgr Philarète) dit au sceptique :

« L'Eglise orientale exige que vous croyiez et que vous viviez
comme elle s'exprime dans le symbole nicéno-constantinopolltain
et comme elle le prescrit dans les dix commandements... Vous,
n'avez rien à craindre, parce que l'Eglise orientale laisse
l'interprétation de la loi à votre jugement et à votre conscience,
éclairés seulement par les docteurs de l'Eglise et par la parole
de Dieu. Elle n'a pas d'interprète arbitraire et indépendant de

') Voir l'Union chrétienne, l'862, n. 29, p. 225-227.



348

ses doctrines qui puisse donner à ses propres interprétations
la valeur de dogmes de foi et imposer à son gré, de temps à

autre, cle nouAreaux fardeaux aux consciences des chrétiens1).»
— Ainsi donc la parole cle Dieu et les docteurs de l'Eglise,
A^oilà les seules règles de l'Eglise orientale; «ses propres
interprétations», remarquez-le bien, ne sauraient jamais avoir
la valeur cle dogmes cle foi, ni être imposées aux consciences
des chrétiens; a fortiori les interprétations de tels particuliers
ou de telle école. Très bien

2° Le docte prélat ne veut pas qu'on juge les autres
Eglises; car il est encore plus difficile de condamner une
Eglise qu'un homme. C'est Dieu seul qui doit juger. Et ceux
qui veulent juger les autres Eglises feraient bien de se juger
d'abord eux-mêmes et de AToir leurs propres défauts. Excellent
Le vertueux prélat a compris tout le mal que l'orgueil
ecclésiastique cause dans l'Eglise de Dieu. Ecoutons-le :

« Je suis arrêté moi-même par la parole de Dieu : Ne jugez
point afin que \rous ne soyez point jugés... C'est le Seigneur
qui mettra en éAddence les choses cachées... Est-il plus facile
de condamner toute une Eglise qu'un seul homme2)?... Si

vous étiez convaincu que atous appartenez à l'Eglise orthodoxe,
ne consentiriez-vous pas à ne point juger du tout les autres
Eglises qui diffèrent d'elle, et à les abandonner au jugement
de Dieu?... D'abord, vous devez vous juger \Tous-même... Un

chrétien humble trouve toujours en lui de tels défauts, et c'est

pourquoi il ne s'occupe que de se juger lui-même
Reconnaissez l'esprit cle Dieu à ceci: tout esprit qui confesse J.-C.

venu en chair est de Dieu ; mais tout esprit qui ne confesse

pas J.-C. A-enu en chair, n'est point de Dieu. D'après cette

marque, IEglise orientale et IEglise occidentale sont également
de Dieu ; oui, puisque l'une comme l'autre confesse J.-C. venu

en chair; elles ont, sous ce rapport, le même esprit commun

qui est de Dieu. Cependant ce sont deux Eglises divergentes,
oui, chacune d'elles a aussi un esprit qui lui est particulier ;
chacune se trouve par là dans un rapport particulier avec

l'esprit de Dieu La voie directe et sûre pour l'union avec

l'esprit de J.-C, c'est la doctrine pure, qui amène à l'union

avec l'esprit de J.-C. »

l) Union chrétienne, il mai 1862, n. 28, p, 220.
s) P. 221.



349

Ainsi donc, l'union des Eglises particulières d'Orient et
d'Occident doit se faire «dans l'union avec l'esprit de J.-C»,
par la profession de la doctrine pure; et, ajoute-t-il, une Eglise
enseigne la ATérité pure, quand « elle n'ordonne point cle croire
ce que Dieu défend de croire, et qu'elle ne défend pas de

croire ce que Dieu ordonne cle croire1)». Donc, il va de soi

que ce que Dieu ni n'ordonne ni ne défend, ne peut être ni
ordonné ni défendu par aucune Eglise. «Jugez vous-même
quelle conclusion il faut tirer de ces principes. »

3° «De même que le membre d'un corps physique ne

cesse cle lui appartenir que lorsqu'il est définitivement coupé
ou complètement mort, de même l'homme revêtu du Christ par
le baptême ne cesse d'être membre de son corps que lorsqu'il
a abjuré l'Eglise chrétienne ou est devenu la proie de la mort
éternelle2).» Or les catholiques d'Occident ont-ils «abjuré
l'Eglise chrétienne»? Qui oserait le prétendre et qui pourrait
le démontrer? Grâce à Dieu, tous les anciens-catholiques, même
avant leur protestation contre les erreurs vaticanesques, ont
été élevés, non pas dans l'ultramontanisme, mais dans le
catholicisme chrétien et clans l'amour de l'Eglise chrétienne ; et

jamais il n'a été question d'« abjurer l'Eglise chrétienne >. Donc,
selon Philarète, jamais ils n'ont cessé d'être « membres du

corps de l'Eglise chrétienne ». Comment dès lors leur proposer
de «rentrer» dans un corps dont ils n'ont jamais été coupés?

4° Voici qui est plus explicite encore. Philarète, parlant
de l'Eglise gréco-russe, dit : « N'est-il pas éA'iclent cpie dans
cette Eglise visible se trouve mystérieusement le corps
invisible de J.-C ou, pour ainsi dire, une partie de ce corps qui
est formé par l'ensemble des fidèles de tous les temps et cle

tous les lieux3). » Donc l'Eglise gréco-russe n'est qu'une Eglise
particulière, et non pas toute l'Eglise chrétienne; elle n'est
qu'une partie du corps, et non pas le corps entier; le corps
entier est « formé par l'ensemble des fidèles de tous les temps
et de Ions les lieux », y compris sans doute l'Occident. Est-ce
précis? Qu'en pensent ceux qui prétendent que l'Eglise gréco-
russe est toute l'Eglise du Christ et la seule Eglise du Christ?

Et le docte prélat insiste sur ce point ; il ajoute : « Au
moyen d'une Eglise particulière, l'Eglise gréco-russe, vous êtes

') p. 228-229. 2) p. 236. s) p. 27.



350

uni à l'Eglise universelle de Dieu. » Donc, évidemment, l'Eglise
gréco-russe n'est pas l'Eglise universelle; car, si elle l'était,
elle ne lui serait pas unie, mais elle serait cette Eglise même.

5° Ecoutons encore. Il dit: «Vous voulez décidément me
forcer à juger? Eh bien, sachez cpie, d'après les paroles
précitées de l'Ecriture sainte, je n'oserai jamais appeler aucune
Eglise fausse, lorsqu'elle croit que J.-C. est le Christ. L'Eglise
chrétienne peut être ou vraie et pure, professant la vraie et
salutaire doctrine de Dieu sans mélange d'opinions humaines,
fausses et nuisibles ; ou bien elle peut être vraie, mais
mélangée, ajoutant à la vraie et salutaire foi chrétienne des opi
nions humaines fausses et nuisibles... Pour l'Eglise orientale,
je crois avoir déjà prouvé que sou symbole ne contient que la
doctrine pure '). »

N. B. Philarète dit 50// symbole ; il ne dit pas que, en
dehors du symbole, la doctrine pure soit enseignée par tous
les théologiens orientaux sans mélange d'opinions humaines,
fausses et nuisibles. La distinction qu'il fait du symbole et du

reste est profonde et suggestive.
6° Philarète enseigne à la même page que, dans

l'administration du baptême dans l'Eglise gréco-russe, les paroles
prononcées par le parrain («Je crois en une seule sainte Eglise
catholique et apostolique») signifient: «Je crois en la vraie
Eglise, qui est l'Eglise gréco-russe ou dont l'Eglise gréco-russe

fait partie.» «Sans aucun doute, dit le vénérable métropolitain,
c'est dans ce dernier sens que l'Eglise gréco-russe comprend
l'obligation prise au baptême. » — Donc l'Eglise gréco-russe,
tout en étant une Eglise A^raie, n'est qu'une partie de la vraie

Eglise. Les anciens-catholiques ont toujours été de cet avis,

et jamais les orthodoxes qui ont pris part à nos conférences
de Bonn et à nos congrès, n'ont présenté leur Eglise comme

étant la seule vraie Eglise. S'ils l'eussent fait, toute négociation

eût été immédiatement rompue, et certes avec raison,

comme le prouve la doctrine expresse de Mgr Philarète.
7° Et encore et ceci est non moins grave : « Depuis

que la chrétienté s'est divisée en deux moitiés, qui jusqu'ici ne

se sont point réunies, il ne peut y avoir de concile œcuménique,

jusqu'à ce que la réunion des deux Eglises soit effec-

') P- 244.



351 —

tuée1).» — Qu'en pense M l'évêque Serge? Pour nous, nous
pensons comme Mgr Philarète.

8° Mgr Philarète revient encore sur ce fait que l'Eglise
orientale n'est qu'une moitié de l'Eglise, donc une Eglise
particulière. «J'ai donc eu raison, dit-il, d'appeler l'Eglise orientale

une moitié de la chrétienté actuelle 2). » Il en conclut que
les conciles occidentaux ne sont point des conciles œcuméniques,

ce qui est parfaitement exact, comme aussi les conciles
orientaux n'en sont pas davantage. Cette doctrine du n° 8 est
la conséquence logique de la doctrine du n° 7.

9° Et la proposition suivante n'est que la conséquence de

ce qui précède: «Par conséquent, en ce qui concerne la
confession de foi générale et la constitution, l'Eglise orientale
actuelle et l'Eglise ancienne œcuménique sont une et même
Eglise3). » On doit en dire autant de l'Eglise ancienne-
catholique qui accepte, elle aussi, la confession de foi générale
et la constitution. Donc l'Eglise ancienne-catholique et l'Eglise
ancienne œcuménique ne sont aussi qu'une et même Eglise, et

pour le même motif.
10° Nouvelle insistance, tant la matière paraît importante

au docte prélat. Il dit expressément : « Conclure de l'Eglise de

Constantinople à toute l'Eglise grecque, ou, pour mieux dire,
à toute l'Eglise orientale, c'est, pour parler la langue de l'école,
conclure de la partie au tout*). » Et de même, conclure de

l'Eglise orientale à l'Eglise universelle, serait conclure de la
partie au tout. Philarète l'a dit assez clairement par ce qui
précède, pour qu'il ne fût pas nécessaire de le répéter ici
explicitement.

11° Philarète enseigne qu'il n'y a qu'«un centre d'unité de

l'Eglise », que ce centre « a existé et existe toujours dans
l'esprit de J.-C. ». Telle est l'unité de l'esprit et tel est le lien
de la paix5). Ils se trompent donc les théologiens qui
prétendent que le centre d'unité est leur propre Eglise particulière,

et que quiconque n'entre pas d'abord dans leur Eglise
est condamné à rester éternellement en dehors de l'unité de

l'Eglise! Combien différente est la doctrine de Philarète!
12° Ce n'est pas tout. L'humble métropolitain de Moscou

ne craint pas d'avouer que toute Eglise particulière est faillible.

') p. 316. *) p. 317. 3) p. 323. 4) p. 357. 6) p. 388.



— 352 —

«Les Eglises particulières, dit-il, peuvent chanceler et déchoir.
Hans l'Apocalypse de St. Jean, elles sont comparées aux
chandeliers qui peuvent non seulement manquer de la lumière cle

la vérité et cle l'huile de l'amour, mais qui peuvent même être
ôtés de leurs places, être renversés et disparaître complètement

Ainsi chaque Eglise particulière, non seulement peut
chanceler, mais même déchoir entièrement ; l'Eglise universelle,
au contraire, ne peut être vaincue par aucun pouvoir malin1).»
N'oublions pas que Philarète a affirmé, à plusieurs reprises,
que l'Eglise orientale n'est qu'une Eglise particulière. A plus
forte raison quelques théologiens de cette Eglise peuvent-ils
aussi se tromper et manquer «cle l'huile cle l'amour».

13° Plus loin, parlant de l'Eglise occidentale, Philarète dit:
«Je ne fais autre chose que de ne pas m'associer à ses
opinions particulières, que je trouve, après un examen proportionné

à mes forces, ou mal fondées ou tout à fait fausses.

Mais, comme je ne sais pas en quel nombre ni à quel degré
les chrétiens occidentaux sont pénétrés cle ces opinions
particulières qui ont surgi dans l'Eglise occidentale, ni avec quelle
constance chacun d'eux se tient à la pierre angulaire de l'Eglise
universelle, J.-C, la juste considération que j'ai témoignée pour
la doctrine de l'Eglise orientale ne va nullement jusqu'au juge,
ment, et bien moins encore jusqu'à la condamnation des
chrétiens occidentaux et de l'Eglise occidentale. D'après les lois
ecclésiastiques même, je laisse l'Eglise d'Occident, comme une

Eglise particulière, au jugement de l'Eglise universelle, et les

âmes chrétiennes au jugement ou plutôt à la miséricorde de

Dieu2]. »

Ce passage est capital, et chaque expression doit en être

méditée par M. l'évêque Serge et ses adhérents, si tant esc

que la doctrine qu'on lui prête soit authentique. Le métropolitain

de Moscou préfère l'Eglise d'Orient à l'Eglise d'Occident,
cela est certain ; mais sa préférence de l'une n'est pas une

condamnation de l'autre; bien plus, il ne donne pas comme

infaillible l'examen qu'il a fait des opinions particulières des

occidentaux; il déclare même que cet examen n'est que
proportionné à ses forces. En outre, il avoue ignorer le nombre
des chrétiens qui se trompent en Occident; il ne peut donc ni

¦j p. 389. 2) 1-, 416.



— 353 —

les condamner, ni même les juger. Il laisse ce jugement de

l'Eglise occidentale à l'Eglise universelle, et ce jugement des
chrétiens occidentaux à Dieu même. Quelle sagesse! Combien
nous sommes loin des prétentions attribuées à M. l'évêque
Serge

14° Il dit encore: «En m'appuyant sur la parole de Dieu,
je me représente l'Eglise universelle comme un seul grand
corps. J.-C. est pour lui en même temps le cœur ou le principe

de vie, et la tête ou la sagesse qui gouverne. C'est à lui
seul que sont connues la juste mesure et la construction
intérieure de ce corps. Nous ne connaissons que ses diverses parties

et son image extérieure, étendue à travers l'espace et le

tempsl). »

Puis Philarète entre dans des détails que nous croyons
arbitraires et discutables, mais qui montrent, en tout cas, sa
manière d'envisager l'Eglise visible par rapport à l'Eglise
invisible, et surtout la modestie et la prudence avec lesquelles
l'Eglise actuelle, divisée et morcelée, ayant des membres sains
et des membres infirmes, doit juger les diverses parties de ce

corps. On voudra bien remarquer qu'il ne dit pas que tous les
membres sains sont en Orient et tous les membres infirmes
en Occident. Voici ses propres paroles : « Quand je cherche à

embrasser cette image (l'Eglise Ansible) dans son ensemble,
telle qu'elle est dans tous les temps du christianisme, je me
la représente par parties, de la même manière que dans le
livre de Daniel est représentée l'image analogue de peuples
et de royaumes ; et je trouve d'abord, dans l'Eglise primitive
apostolique, une image de la tête, de la tête d'or très fin2);
puis, dans l'Eglise qui se fortifie et s'étend, celle du sein et
des bras; dans l'Eglise abondante (sic), une ressemblance du

ventre; enfin, dans l'Eglise divisée et morcelée, celle des jambes
et des orteils9). Dans cette image palpable ou dans IEglise
visible, se trouve le corps imperceptible de J.-C. ou l'Eglise
invisible, l'Eglise glorieuse n'ayant ni tache ni ride, ni rien de

semblable4). Mais toute la gloire de cette Eglise est au-dedans;

') P. 416. 2) Daniel, II, 32.
3) Donc, d'après Philarète, l'école des théologiens qui nous combattent et que

nous combattons, école qui est loin d'être une Eglise, ne serait qu'une partie d'une

jambe, ou même peut-être une simple partie d'orteil.
*) Il importe de remarquer que, selon Philarète, ce n'est pas l'Eglise visible

qui est sans tache ni ride, mais seulement l'Eglise invisible. Si donc l'école en ques-

Rovue intern, de Théologie. Heft 42, 1903 23



— 354 —

c'est pourquoi je ne la vois pas d'une manière claire et
distincte, mais, conformément au symbole, je la crois, car la foi
est une démonstration des choses qu'on ne voit pas. Quant à

l'Eglise visible, dont l'invisible est comme revêtue1), d'un côté
elle fait ressortir la pureté de cette dernière, pour que tous
puissent la trouver, elle aussi, et entrer en communion avec
elle2); de l'autre, elle voile sa gloire. L'Eglise visible a des
membres sains et des membres infirmes. Déjà dans les temps
des apôtres, il se trouvait plusieurs qui falsifiaient la parole
de Dieu ; il n'est pas étonnant qu'à présent il y en ait plus
encore. »

15° Plus loin, Philarète parle encore de l'Eglise orientale,
non certes pour déclarer qu'elle est la seule orthodoxe, mais
il l'appelle modestement « la partie orientale de la chrétienté
visible actuelle3)». Il déclare aussi qu'elle est saine, mais il ne
dit pas qu'elle est la seule vivante. Tout ce qu'il a dit
précédemment de l'Eglise occidentale prouve assez qu'il la jugeait
vivante et qu'elle contenait des chrétiens attachés à la pierre
angulaire et unis dans l'unité de l'esprit. Et pourquoi appelle-
t-il l'Eglise orientale la partie saine du grand corps de la
chrétienté? Parce qu'il y a union entre elle et l'ancienne Eglise
œcuménique. Il voit cette union et il l'affirme. Mais cela veut-il
dire qu'il n'y ait aucune union entre l'Eglise occidentale et

l'ancienne Eglise œcuménique? Nullement. Philarète n'ose pas
nier cette union. Voici ses propres expressions : « Maintenant
vous désirez sans doute savoir comment je jugerai l'autre
moitié (l'occidentale) de la chrétienté actuelle? Mais je ne la

juge point; je la regarde seulement les yeux fixés sur ce qui

s'y passe, et je vois comment le chef et le maître de l'Eglise,
J.-C, guérit les nombreuses et profondes morsures de l'ancien

serpent dans toutes les parties et dans tous les membres du

corps. » Prière de remarquer qu'il ne parle pas seulement des

morsures du serpent en Occident, mais de ses morsures dans

tion fait partie de l'Eglise visible, elle ne doit pas trouver mauvais que l'on découvre

en elle des taches et des rides. Si elle désire que nous les lui signalions, nous le

ferons ; jusqu'à présent, nous nous en sommes abstenus non par ignorance, mais par

charité. Elle abuse de notre charité, elle a tort.

') Selon Philarète, l'Eglise visible n'est donc que le vêtement de l'Eglise invisible.

2) Avec l'Eglise invisible.
3) IVe année, n. 4, 23 novembre 1862, p. 27.



355 —

toutes les parties du corps, donc aussi en Orient. Et l'histoire
nous les montre si clairement qu'on sourit d'être obligé
d'insister sur de telle évidences. A l'époque où Philarète écrivait
ces lignes, il ne pouvait pas voir le mouvement ancien-catholique,

la réforme opérée par ce dernier, la mise en plus grande
lumière de la foi des conciles œcuméniques, l'appel à l'union,
etc. ; s'il eût vu ces choses, il les eût certainement applaudies,
et sa grande et belle âme chrétienne nous aurait aussi appelés
«partie saine», et il eût dit encore avec plus d'accent ces
belles paroles : « Tout cela me fortifie dans la foi que la
puissance de Dieu triomphera enfin complètement des infirmités
humaines, fera prévaloir le bien sur le mal, l'unité sur la
division, la vie sur la mort. » Et loin de nous susciter des
obstacles par de misérables pointillés dignes de l'école de

Justinien et de Theodora, Philarète nous eût tendu une main
vraiment fraternelle, à laquelle la nôtre eût aussi fraternellement

répondu, et l'union serait faite devant Dieu et devant les
hommes, pour la gloire de Dieu, qui n'est pas un Dieu de

dissension, mais de paix (non enim est dissensionis Deus, seil
pads) [I Cor. XIV, 33].

16° Philarète dit encore: «Je dois suLvrre fidèlement l'esprit
de l'Eglise orientale qui, au commencement de chaque service
divin, prie le Seigneur non seulement pour la prospérité des
saintes Eglises de Dieu (au pluriel), mais aussi pour la réunion
de tousl). » Ce ne sont donc pas seulement quelques-uns qui
doivent se réunir, mais tous, orientaux aussi bien qu'occidentaux.

Ce n'est donc pas non plus la seule Eglise orientale qui
est sainte, puisque Philarète parle des saintes Eglises de Dieu.
Et si tel est l'esprit de l'Eglise orientale (et nous le croyons,
et c'est pourquoi nous la vénérons), il faut donc croire que
les théologiens orientaux qui enseignent le contraire du vénérable

métropolitain de Moscou, ne suivent pas fidèlement Iesprit
de l'Eglise orientale. C'est aussi notre conviction.

17° Après la prière de l'Eglise orientale, une prière
particulière de Philarète : « Puisse le chef de l'Eglise, N. S. J.-C,
nous faire la grâce de parvenir à l'unité de la foi et nous
introduire dans cette Eglise glorieuse où l'on ne s'accuse pas
réciproquement de schisme2) »

') p. 27. J) p. 28.



- 356 —

Très bien. C'est aussi notre prière, du fond du cœur.
Philarète ne dit pas vous, à l'adresse des seuls occidentaux,
mais nous, à l'adresse aussi des orientaux. L'Eglise qui accuse
l'autre de schisme, n'est pas l'Eglise «glorieuse» où Philarète
désire être introduit; il a raison, et notre désir est le même

que le sien.
Telle est la doctrine ecclésiologique du docte et vénéré

métropolitain de Moscou. Elle est claire. Après son opinion, il
est bon d'entendre celle de quelques autres théologiens russes,
notamment de feu l'archiprêtre Joseph Wassilief. Ce sera l'objet
d'un prochain article. La Direction.

(A suivre.)


	Quelques documents orthodoxes sur l'Union des Églises

