
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Über den Wahrheitsgehalt der Religion

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


us

ÜBER DEN

WAHRHEITSGEHALT DER RELIGION ''.

Die Mannigfaltigkeit der Aussenwelt in dem ihr eigenen
Zusammenhang zu begreifen, die Tatsachen des Innenlebens,
den Mechanismus der ursprünglichen Empfindungen und
Vorstellungen, deren Niederschlag in der Begriffs- und
Urteilsbildung, diese ganze Komplikation des psychischen Geschehens
zu verstehen — das wird als eine der wesentlichen Aufgaben
des philosophischen Denkers betrachtet werden müssen. Aber
die wissenschaftliche Weltauffassung, welche er so durch die

Registrierung aller Tatsachen der Wirklichkeit und ihre
Einordnung in den Apparat möglichst einfacher Begriffe und
Gesetze erreicht, genügt zunächst nur dem theoretischen
Bedürfnis des Verstandes; — Herz und Gemüt können nicht
umhin, darüber hinaus eine AATelt der Möglichkeiten aufzubauen,
die in sich beschliesst, was da sein sollte, aber nicht oder nur
unvollkommen ist, was geschehen sollte, aber mir in beschränktem
Masse oder gar nicht geschieht, die AVeit der Zwecke schlechthin,
mögen sie nun ästhetischer oder ethischer Natur sein. Ihr
entlehnen aa ir alle Werte, aus ihr leiten wir die Hoffnung ab,
dass alles Geschehen, wie es um uns her oder von uns \Tollzogen
Avird, einen Sinn habe. Eine AVeltanschauung, die dem ganzen
Menschen gerecht werden will, wird also die leidenschaftslos
gewonnene Erkenntnis des Weltgeschehens und des menschlichen

Seelenlebens einem vertieften Verständnis entgegenführen,

') B. Eucken, « Der Wahrheitsgehalt der Religion». Leipzig, Veit & Cie.,
1901. Als Einleitung hierzu erschien der auf der sächsischen kirchlichen
Konferenz gehaltene Vortrag desselben Verfassers : « Das Wesen der
Religion philosophisch betrachtet. » Leipzig, Georg Wigand. — Vergleiche
auch Dr. H. Pohlmann: « Rudolf Euckens Theologie mit ihren philosophischen
Grundlagen. » Berlin, Renther & Reichard, 1903.



- 314 —

indem sie diese Erkenntnis aus ihrer Isolierung hinaushebt
und in Verbindung mit der Welt der Werte bringt.

Allein eine solche Wendung könnte nur dann gerechtfertigt

erscheinen, Avenn die Werte, an denen wir die zunächst
gegebene AVeit messen, mehr sind als eine Avillkürliche
Konstruktion der Phantasie, wenn in ihnen eine geistige Notwendigkeit

zum Ausdruck gelangt, deren letzter Grund in der
Weltordnung selbst liegt. Nur so erhalten diese AVerte einen
absoluten Charakter. — AVohl liegt hier zweifellos für das

Empfinden zunächst ein Dualismus vor. Denn die Notwendigkeit
unserer sinnlich-geistigen Organisation und der ausser ihr
vorausgesetzten AVirklichkeit schafft ein erstes in sich geschlossenes
AAreltbild ; wir legen an dieses einer unbedingten Verpflichtung
gehorchend die AA^elt der AVerte an, und es ergibt sich das

aufregende Resultat, dass die Kette atou Begriffen, die in ihrem
geschlossenen Zusammenhang dem theoretischen Bedürfnis völlig
genügte, dem praktischen geradezu AAiderspricht. Denn fordern
jene Begriffe eine strenge Gesetzmässigkeit des Ganzen, einen
Mechanismus des Geschehens, in Avelchem die vorhandene
AVirklichkeit völlig aufgeht, so ist nicht abzusehen, wie daneben
eine anders geartete AVeit Bestand geAvinnen soll — ausser
mit ihr beginnt ein neues Reich des Seins sich zu entfalten,
das für uns ein begründetes A^orrecht besitzt und, Avas eben so

wichtig erscheint, sich durchsetzen lässt. — Ihre Erfüllung
kann eine solche Erwartung jedoch nur finden, Avenu in uns,
und zwTar durch eigene Bestimmung zu lebensvoller Darstellung
gelangt, wTas ursprünglich nur avìc ein lichtes Traumbild über
dem gewöhnlichen Verlauf unseres Seelenlebens schAvebte.

Nur damit gewinnt das Ideal einen wirklichen AVert, dass es

in diese AArelt, sie umbildend, und zugleich in den Kreis unserer
Erfahrung eingeht.

Diese allgemeinen Überlegungen lassen wir dem folgenden
Hinweis auf das AVerk Euckens über den AVahrheitsgehalt der

Religion vorausgehen, weil sie uns in den Avesentlichen Bestand

seiner Überzeugungen einführen können. Sie stehen auf
platonischem Grunde, Avenngleich der GeAvinn einer Gedankenarbeit
von mehr als ZAvei Jahrtausenden in sie aufgenommen ist.

Ein Rückblick auf die Ideenlehre des griechischen Philosophen
sei darum an dieser Stelle gestattet, um deutlich zu machen,
inwieweit Euckens Gedanken hier einen Zusammenhang fest-



— 315 —

halten, und wo ein Fortschritt geboten war und durchgeführt
erscheint. — Die Ideenwelt gelangt nach Plato nicht durch
eine Analyse des Inhalts der Sinnenwelt dem Mensehen zum
Bewusstsein, nicht dadurch werden wir der unvergänglichen
Elemente, die sich in unserer AVahrnehmung widerspiegeln,
bewusst, dass sie uns bei wiederholter Erfahrung in der
Gleichartigkeit ihrer Nachbilder kenntlich werden, sondern eine
zusammenschauende Intuition erfasst durch Vermittlung der
Erinnerung (dvdj.ivi^ic) die gemeinsame Beziehung der einzelnen
Exemplare auf ihr entsprechendes Urbild. — Der Begriff bringt
diese Beziehung und damit das wahre Sein, die absolute
AVirklichkeit zum abschliessenden Ausdruck, und unveränderlich
wie die ewige Ideenwelt selbst sind die Begriffe von ihr im
Geiste des Menschen. Das Selbstvertrauen des Dogmatismus
hat bei Plato eine scharfe wissenschaftliche Formulierung
erhalten.

Und hier zunächst kommt die Untersuchung Euckens in
einen Gegensatz zu jeder Weltanschauung, welche die Wahrheit
in einer voreilig konstruierten Formel festlegen möchte, damit
aber zu einer Hemmung aller geistigen BeAvegung führt. Wohl
misst er der Tatsache einen fundamentalen Wert zu, dass die
Menschheit eine selbständige Geisteswelt über und zugleich
aus den Erfahrungen des inneren und äusseren Lebens schafft.
Diese GeistcsAvelt erweist sich in der Folge als mehr denn
eine blosse Projektion der Gesamtheit unserer Erfahrungen auf
die Wand unseres Seelenlebens, sie gewinnt einen wesenhaften,
selbsttätigen Charakter; denn sie erzeugt ihre eigenen
Notwendigkeiten, die dem Mögen und Meinen des Menschen sich
überlegen zeigen und ihm Normen für die Wahrheitsforschung
sowohl wie für sein sittliches Handeln geben. Eucken definiert
diese Selbsttätigkeit als „Naturgeschehen des Geistes" (cf. Pöhl-
mann, S. 26). Die Bewegung aber, welche das Geistesleben
damit von sich aus zuwege bringt, verträgt durchaus keine
Festlegung in starren Formen. Die Wahrheit selbst ist kein
fertiger, unveränderlicher Begriff, der einfach aufgenommen
und zur Lösung aller Lebensrätsel verwandt werden könnte,
sondern auf jeder Stufe der Geisteskultur muss sie neu erkämpft
werden, wenn sie das Geistesleben ganz umschliessen und ihm
gerecht werden will. „Veritas filia temporis" — allerdings
nicht in dem Sinne, dass die Wahrheit nun zu einer relativen



— 316 —

Funktion der Zeit herabgedrückt werden soll, — sie muss ihr
überlegen bleiben, eine Forderung, der sie nur dann genügt,
wenn sie mit der geschichtlichen EntAvicklung fortschreitet und
nicht schwächlich hinter ihr zurückbleibt.

Mit dem Aufweis dieser die Richtung der Euckenschen
Überzeugungen angebenden Gedanken können wir uns zunächst
begnügen; inwicAveit sie für seine religiöse Lebensanschauung
fruchtbar geAvorden sind, Avird die folgende Darstellung ergeben.

Als die Behauptung einer jeden Religion bezeichnet Eucken
die Existenz einer Überwelt und ihre Zugänglichkeit für uns,
eine Offenbarung göttlichen AA'esens und AVollens ; zugleich
wird bald mehr, bald weniger ein Bruch mit den Interessen
der uns umgebenden AVeit, eine Loslösung A'on ihrem vergänglichen

AVesen gefordert. Als voller Ersatz für diesen Aberzieht
soll sich uns das göttliche Leben und in ihm die Glückseligkeit
erschliessen. In der Art, Avie nun die Religionen dieses Ziel zu
erreichen suchen, gehen sie nach ZAvei Avesentlich veschiedenen
Richtungen auseinander. Sie charakterisieren sich als Gesetzesund

Erlösungsreligionen. Jene begnügen sich mit einer Verklärung
und Idealisierung der ATorgefundcnen Welt, diese verlangen die
Abkehr Aron ihr, ja ihre völlige Verneinung. Der indische Typus
der Erlösungsreligion schliesst mit diesem Verlangen ab. Den
AVillen zum Leben durch die Erkenntnis der Nichtigkeit seiner
Ziele zu ertöten, darin fasst sich für den Buddhismus AVesen

und Absicht der Religion zusammen. Das Christentum hat
diese aussichtslose Negation, Avelche ihm Schopenhauer als

alleinige ethische Norm zuAveisen Avollte, tatsächlich überAVimden.
Es verbindet mit der Weltverneinung die AVelterneuerung, den
Aufbau eines neuen geistigen und sittlichen Lebens im Reiche
Gottes. Zu überzeugender Darstellung und damit zum Erweis
ihrer Möglichkeit gelangt diese Anschauung in der
Persönlichkeit Christi. Sie bildet das Ferment des christlichen Glaubens
für alle Zeiten. Der Glaube an Christus krystallisiert sich dann
in seinen besonderen Formen in der Kirche, ein Prozess, der
für diese durch Jahrhunderte mit erschütternden Kämpfen
verbunden war. Aber seine geschichtliche NotAvendigkeit und

Berechtigung lässt sich nicht verkennen. Denn es handelt sich
bei dieser Entwicklung nicht um den Luxus theologischer
„Begriffsdichtung", sondern um den ernsthaften Versuch, die

Persönlichkeit Christi in ihrer zentralen Bedeutung für das



— 317 —

religiöse Leben allen verständlich zu machen, um die
konsequente Verfolgung des Gedankens, die Erlösungstatsachen aus
den relatiATen Grössen der Geschichte auszuscheiden und ihnen
einen absoluten metaphysischen Charakter zu verleihen. Es
steht bei der Wertung A7on Jesu Persönlichkeit und Leben nicht
mehr ein bloss geschichtliches Dasein, sondern seine Bedeutung
für die Menschheit, ja den Kosmos schlechthin in Frage. Nur
so ist die Ausbildung einer Theologie und Christologie verständlich,

Avelche eine umfassende Weltanschauung in einem
abgeschlossenen Gedankensystem zu geben versucht. Gcavìssc

Bedenken hiergegen lassen sieh indessen nicht umgehen. Denn
nur eine Übertreibung des Prinzips kann den Formen, In
welche der Gedanke gekleidet Avurde, dass das Christentum
die absolute Religion sei, den gleichen AArert beilegen wie der
sie begründenden Erfahrung. Kann doch die psychologische
Analyse niemals übersehen, dass Urteil und Gefühl des einzelnen
zunächst den Grundtatsachen des Christentums jenen
überragenden Wert beilegen ; die AViederholung der gleichen
Erfahrung treibt dann zu einer allgemeinen Fixierung dieses

Werturteils im Dogma. Nun kann aber nur das ATorurteil

leugnen, dass es dem Individuum niemals möglieh ist, sich von
Sprache und Denken seinerzeit zu emanzipieren; und da alle
Wissenschaft nur in den Köpfen der Individuen besteht, zahlt
anch sie in ihren Ausdrucksformen der Zeit ihren Tribut. Mit
dieser Voraussetzung hat die Theologie nicht Aveniger zu
rechnen wie jede andere AAussenschaft. — AA^ir können uns
daher der Beobachtung nicht A'erschliessen, dass die antike
Geisteskultur die Formen hergegeben hat, als es sich darum
handelte, der christlichen AVeltanschauung einen bestimmten
abschliessenden Ausdruck für den Gedanken zu geben. So hat
sich jene theologisch-metaphysische Spekulation herausgebildet,
in der die ursprünglich praktische Lebensanschauung Jesu von
philosophischen Begriffen umspannt erscheint, ein gCAvaltiges
Gebäude, das auf allen Seiten gegen die Angriffe einer profanen
AVeit Schutz bieten sollte. — Allein Avie ehrwürdig sich auch
die Mauern und AA^ände, weiche das Heiligste der Menschheit
umschliessen, darstellen, das moderne Empfinden steht ihnen
fremd gegenüber und kann sich nur mühsam in ihren Stil
hineinleben. Eine Unruhe musste sich darüber notwendig des

Denkens bemächtigen und die Frage aufgeAvorfen Averden, ob



- 318 —

nicht diese Verbindung der antiken Geisteskultur mit der
christlichen Lebensanschauung schwere Schäden bedinge. Eine
Bewegung hat sich an diese Frage angeknüpft, die überall in
der modernen AA^elt ihren Einfluss äussert und von der jeder
ergriffen werden muss, der überhaupt die religiösen Probleme
zum Gegenstand seines Nachdenkens macht.

So mannigfaltig sind nun die theoretischen und praktischen
Richtungen und Bestrebungen, die in das Sammelbecken der
„modernen AVeltanschauung" zusammenfliessen, dass es nicht
leicht ist, die Fülle Aron AVidersprüchcn, welche sich aus ihrem
Zusammentreffen mit der alten, kirchlich überlieferten Fassung
des Christentums ergeben, in wenige Sätze zusammenzufassen.
Dennoch wird eine klare Erkenntnis des vorhandenen Gegensatzes

um so dringender, je mehr sich dieser nicht nur gegen
die Formen, sondern gegen die Substanz des christlichen
Glaubens richtet. Die an ihm geübte Kritik erscheint, vrie
Eucken mit Recht hervorhebt, als das Ergebnis grosser
Wandlungen in den Grundrichtungen der europäischen Kultur Avährend
der letzten Jahrhunderte. — Die Renaissance, der Rationalismus
des 17. und 18. Jahrhunderts, der naturwissenschaftliche Realismus
des neunzehnten, sie alle nehmen daran in gleicher Weise
ihren Anteil (Wahrheitsgehalt, S.20—23). Die vom Materialismus
beherrschten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts haben den
bestehenden Konflikt vornehmlich als einen solchen zwischen
Religion und Naturwissenschaft empfunden. Aus der Beschränkung

eines nur den Bedürfnissen des Menschen entsprechenden
Erfahrungskreises schien zuerst die Vernichtung des
geozentrischen AA^eltbildes durch die kopernikanische Theorie
hinauszuführen. Eine noch grössere Entsagung forderte dann die

Behauptung eines den Weltzusammenhang beherrschenden
Mechanismus und die Auffassung, dass das bestimmende Mittel
zu aller Entwicklung im Reiche des Lebendigen der Kampf
ums Dasein sei. War doch damit dem Anthropomorphismus,
den Wundern, ja allen moralischen Zwecken innerhalb der

Ordnung der Natur — Avenigstens für eine einseitige Betrachtung
— der Krieg angesagt. Alle in sich unabhängigen Grössen

wurden vermöge einer geistlosen Anwendung des Prinzips
der Entwicklung aus der Geschichte, jeder absolute AVert aus

dem Leben gestrichen. Die Philosophie konnte in ihrem Streben
nach letzter AVahrheit von diesem Wandel der Anschauungen



— 319 —

nicht unberührt bleiben, sie musste sich vielmehr aufgefordert
fühlen, Gedanken, die vielleicht nur die Methode der Forschung
in den Einzelwissenschaften beeinflusst oder ein fruchtbares
Erklärungsprinzip in ihrem Rahmen abgegeben hatten, bis in
ihre letzten Konsequenzen zu verfolgen, und notwendig ergab
sich daraus, dass sie mit der Religion in den schärfsten Gegensatz

kam. Der Bruch mit allem .Autoritätsglauben muss dabei
als das Entscheidende bezeichnet werden ; denn hieraus ergab
sich die Forderung: die AA'ahrheit ist von neuem zu suchen,
und bestimmend für die Erkenntnis ist allein das auf die

Erfahrung sich stützende affektlose Denken. Die also
proklamierte „Autonomie der menschlichen Arernunft" A'erwies
alsbald die künstlich gegliederten Gebäude des alten
Kirchenglaubens als Luftschlösser aus dem Reiche der Erfahrung.
Aus der AVissenschaft schien die Religion A7erbannt, und da ihr
somit alle Legitimation entzogen Avar, deutete die siegesgeAAUsse

Prophezeiung ihres Untergangs bei fortschreitender Aufklärung
nur das letzte Ziel dieser ganzen EntAvickelung an. Die
Selbsttäuschung, in der sie befangen Avar, ist durch den ATerlauf der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts aufgedeckt Avorden. Denn
ihr Ergebnis war das Aufkommen einer neuen religiösen
Bewegung, die allerdings viel mehr als Sehnsucht nach
Gotteserkenntnis und -erfahrung besteht, denn als abgeschlossene
und begrifflieh festzulegende Erkenntnis. „AVir selbst", sagt
Eucken, „fühlen uns durchaus als Suchende und Avenden uns
daher auch an Suchende."

Wenn es aber so steht trotz aller Kritik der Wissenschaft,
die gegenüber den Grundtatsachen der Religion versagt, Avenn
überdies die Persönlichkeit Christi auch dem modernen Menschen
ehrwürdig bleibt, Avas ist zu tun Die Religion und das
Christentum haben für unsere Überzeugungen und für die
Entfaltung unseres Lebens einen bestimmenden Wert, einen
Wert, den wir unmittelbar empfinden. Sollen Avir nun, indem
wir eine solche Erfahrung zum Ausgangspunkt nehmen, so

fragt Eucken, daraus das prinzipielle Recht oder gar den

Zwang ableiten, zur alten Form der Religion zurückzukehren
oder besser : können wir es noch — Seine Antwort lautet : nein
Es ist unmöglich, Aveil nun einmal der historische Zusammenhang

zerrissen ist und sich daher nichts daran ändern lässt,
„dass wir in der überkommenen Gestalt der Religion manches



— 320 —

als mythologisch, als magisch, als anthropomorph empfinden,
was unsern Vätern religiös, ethisch, göttlich Avar" (1. c, S. 54).
Das neue Verlangen nach Religion kann nicht für eine
Rechtfertigung ihrer alten Form ausgegeben werden.

Unter diesen Verhältnissen bleibt für eine positive Begründung

der Religion kein anderer AVeg als der einer „Revision
unseres ganzen Lebensstandes". Nur indem wir die Entfaltung
und Auswirkung unseres geistigen Lebens nach allen Seiten
ATerfolgen, dürfen wir hoffen, auf die primitiven Tatsachen zu

stossen, die in sich Religion einschliessen und fordern (cf. 1. c,
S. 57/58). Dieser Versuch ist an sieh nicht neu; er bildet mehr
oder Aveniger das Leitmotiv aller modernen religionsgeschichtlichen

Forschung. Aber bei Eucken handelt es sich zuletzt
nicht um diese und die von ihr aufgebrachten Hypothesen über
das AVesen der Religion, sondern um eine durchaus selbständige
Untersuchung, die sich darum auch mit der älteren
religionsphilosophischen Spekulation vor allem kritisch auseinandersetzt.
Weniger diesen kritischen Streifzügen wollen wir jedoch folgen
als der Entwickelung und dem Fortschritt von Euckens eigenen
Gedanken.

R. Keussen.

(Schluss folgt.)


	Über den Wahrheitsgehalt der Religion

