Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Uber den Wahrheitsgehalt der Religion
Autor: Keussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

w— FE —

UBER DEN

WAHRHEITSGEHALT DER RELIGION".

Die Mannigfaltigkeit der Aussenwelt in dem ihr eigenen
Zusammenhang zu begreifen, die Tatsachen des Innenlebens,
den Mechanismus der urspriinglichen Empfindungen und Vor-
stellungen, deren Niederschlag in der Begriffs- und Urteils-
bildung, diese ganze Komplikation des psychischen Geschehens
zu verstehen — das wird als eine der wesentlichen Aufgaben
des philosophischen Denkers betrachtet werden miissen. Aber
die wissenschaftliche Weltauffassung, welche er so durch die
Registrierung aller Tatsachen der Wirklichkeit und ihre Ein-
ordnung in den Apparat moglichst einfacher Begriffe und
Gesetze erreicht, geniigt zuniichst nur dem theoretischen
Bediirfnis des Verstandes; — IHerz und Gemiit kénnen nicht
umhin, dariiber hinaus eine Welt der AMoglichkeiten aufzubauen,
die in sich beschliesst, was da sein sollte, aber nicht oder nur
unvollkommen ist, was geschehen sollte, aber nur in beschriinktem
Masse oder gar nicht geschieht, die Welt der Zwecke schlechthin,
mogen sie nun dsthetischer oder ethischer Natur sein. Thr
entlehnen wir alle Werte, aus ihr leiten wir die Hoffnung ab,
dass alles GGeschehen, wie es um uns her oder von uns vollzogen
wird, einen Sinn habe. Kine Weltanschauung, die dem ganzen
Menschen gerecht werden will, wird also die leidenschaftslos
gewonnene Irkenntnis des Weltgeschehens und des mensch-
lichen Seelenlebens einem vertieften Verstéindnis entgegenfihren,

Y R. Eucken, « Der Wahrheitsgehalt der Religion». Leipzig, Veit & Cie.,
1901.  Als Einleitung hierzu erschien der auf der siichsischen kirchlichen
Konferenz gehaltene Vortrag desselben Verfassers: «Das Wesen der
Religion philosophisch betrachtet. » Leipzig, Georg Wigand. — Vergleiche
auch Dr. H. Pohlmann: « Rudolf Euckens Theologie mit ihren philosophischen
Grundlagen.» Berlin, Renther & Reichard, 1903.



— 314 —

indem sie diese Irkenntnis aus ihrer Isolierung hinaushebt
und in Verbindung mit der Welt der Werte bringt.

Allein eine solche Wendung konnte nur dann gerecht-
fertigt erscheinen, wenn dic Werte, an denen wir die zuniichst
gegebene Welt messen, mehr sind als eine willkiirliche Kon-
struktion der Phantasie, wenn in ihnen eine geistige Notwendig-
keit zum Ausdruck gelangt, deren letzter Grund in der Welt-
ordnung selbst liegt. Nur so erhalten diesc Werte einen
absoluten Charakter. — Wohl liegt hier zweifellos fiir das
Empfinden zunichst ein Dualismus vor. Denn die Notwendigkeit
unserer sinnlich-geistigen Organisation und der ausser ihr voraus-
gesetzten Wirklichkeit schatftt ein erstes in sich geschlossenes
Weltbild; wir legen an dieses einer unbedingten Verpflichtung
gehorchend die Welt der Werte an, und es ergibt sich das
aufregende Resultat, dass die Kette von Begriffen, die in ihrem
geschlossenen Zusammenhang dem theoretischen Bediirfnis vollig
gentigte, dem praktischen geradezu widerspricht. Denn fordern
jene Begriffe eine strenge Gesetzmissigkeit des Ganzen, einen
Mechanismus des Geschehens, in welchem die vorhandene
Wirklichkeit vollig aufgeht, so ist nicht abzusehen, wie daneben
eine anders geartete Welt Bestand gewinnen soll — ausser
mit ihr beginnt ein neues Reich des Seins sich zu entfalten,
das fir uns ein begriindetes Vorrecht besitzt und, was eben so
wichtig erscheint, sich durchsetzen lisst. — Ihre Erfillung
kann eine solche Erwartung jedoch nur finden, wenn in uuns,
und zwar durch cigene Bestimmung zu lebensvoller Darstellung
gelangt, was urspriinglich nur wie ein lichtes Traumbild tber
dem gewohnlichen Verlauf unseres Seelenlebens schwebte.
Nur damit gewinnt das Ideal einen wirklichen Wert, dass es
in diese Welt, sie wumbildend, und zugleich in den Kreis unserer
Erfahrung eingeht.

Diese allgemeinen Uberlegungen lassen wir dem folgenden
Hinweis auf das Werk Euckens iiber den Wahrheitsgehalt der
Religion vorausgehen, weil sic uns in den wesentlichen Bestand
seiner Uberzeugungen einfiihren konnen. Sie stehen auf plato-
nischem Grunde, wenngleich der Gewinn einer Gedankenarbeit
von mehr als zwei Jahrtausenden in sie aufgenommen ist.
Ein Riickblick auf die Ideenlehre des griechischen Philosophen
sel darum an dieser Stelle gestattet, um deutlich zu machen,
inwieweit Huckens (Gtedanken hier einen Zusammenhang fest-



— 315 —

halten, und wo ein Fortschritt geboten war und durchgefiihrt
erscheint. — Diec Idcenwelt gelangt nach Plato nicht durch
cine Analyse des Inhalts der Sinnenwelt dem Menschen zum
Bewusstsein, nicht dadurch werden wir der unverginglichen
Elemente, die sich in unserer Wahrnehmung widerspiegein,
bewusst, dass sie uns bei wiederholter Ervfahrung in der Gleich-
artigkeit ihrer Nachbilder kenntlich werden, sondern eine
zusammenschauende Intuition erfasst durch Vermittlung der
Irinnerung («veprio:) die gemeinsaime Beziehung der einzelnen
Exemplare auf ihr entsprechendes Urbild. — Der Begrift bringt
diese Beziehung und damit das wahre Sein, die absolute
Wirklichkeit zum abschliessenden Ausdruck, und unverinderlich
wie die ewige Ideenwelt selbst sind die Begriffe von ihr im
Geiste des Menschen. Das Selbstvertrauen des Dogmatismus
hat bei Plato eine scharfe wissenschaftliche Formulierung
erhalten.

Und hier zunichst kommt die Untersuchung Kuckens in
einen Gegensatz zu jeder Weltanschauung, welche die Wahrheit
in einer voreilig konstruierten Formel festlegen mochte, damit
aber zu einer Hemmung aller geistigen Bewegung fithrt. Wohl
misst er der Tatsache einen fundamentalen Wert zu, dass die
Menschheit eine selbstiindige Geisteswelt ber und zugleich
aus den Krfahrungen des inneren und édusseren Lebens schafft.
Diese Geisteswelt erweist sich in der Folge als mehr denn
eine blosse Projektion der Gesamtheit unserer Krfahrungen auf
die Wand unseres Scelenlebens, sie gewinnt einen wesenhaften,
selbsttittigen Charakter; denn sie erzeugt ihre eigenen Not-
wendigkeiten, die dem Mogen und Meinen des Menschen sich
iiberlegen zeigen und ihm Normen [ir die Wahrheitsforschung
sowohl wie fiir sein sittliches Handeln geben. IKucken definiert
diese Sclbsttitigkeit als ,Naturgeschchen des Geistes“ (cf. Pohl-
mann, S. 26). Die Bewegung aber, welche das Geistesleben
damit von sich aus zuwege bringt, vertrigt durchaus Kkeine
Festlegung in starren Formen. Die Wahrheit selbst ist kein
fertiger, unverinderlicher Begriff, der einfach aufgenommen
und zur Losung aller Lebensritsel verwandt werden Kkonnte,
sondern auf jeder Stufe der Geisteskultur muss sie neu erkiampft
werden, wenn sie das Geistesleben ganz umschliessen und ihm
gerecht werden will. ,Veritas filia temporis® — allerdings
nicht in dem Sinne, dass die Wahrheit nun zu einer relativen



Funktion der Zeit herabgedrickt werden soll, — sie muss ihr
iiberlegen bleiben, eine Forderung, der sie nur dann genfigt,
wenn sie mit der geschichtlichen Entwicklung fortschreitet und
nicht schwiichlich hinter ihr zuriickbleibt.

Mit dem Aufwels dieser die Richtung der Euckenschen
Uberzeugungen angebenden (redanken konnen wir uns zuniichst
begniigen; inwieweit sie fiir seine religiose Lebensanschauung
fruchtbar geworden sind, wird die folgende Darstellung ergeben.

Als die Behauptung einer jeden Religion bezeichnet Iucken
die Existenz einer Uberwelt und ihre Zugiinglichkeit fiir uns,
eine Offenbarung goéttlichen Wesens und Wollens; zugleich
wird bald mehr, bald weniger ein Bruch mit den Interessen
der uns umgebenden Welt, eine Loslosung von ihrem verging-
lichen Wesen gefordert. Als voller Ersatz fiir diesen Verzicht
soll sich uns das gottliche Lieben und in ihm die Gliickseligkeit
erschliessen. In der Art, wic nun die Religionen dieses Ziel zu
erreichen suchen, gehen sie nach zwel wesentlich veschiedenen
Richtungen auseinander. Sie charakterisieren sich als Gesetzes-
und Erlosungsreligionen. Jene begniigen sich mit einer Verkliarung
und Idealisierung der vorgefundenen Welt, diese verlangen die
Abkehr von ihr, ja ihre vollige Verneinung. Der indische Typus
der Erlosungsreligion schliesst mit diesem Verlangen ab. Den
Willen zum Leben durch die Erkenntnis der Nichtigkeit seiner
Ziele zu ertoten, darin fasst sich fir den Buddhismus Wesen
und Absicht der Religion zusammen. Das Christentum hat
diese aussichtslose Negation, welche ihm Schopenhauer als
alleinige ethische Norm zuweisen wollte, tatsichlich iiberwunden.
Es verbindet mit der Weltverneinung die Welterneuerung, den
Aufbau eines neuen geistigen und sittlichen Lebens im Reiche
Gottes. Zu iiberzeugender Darstellung und damit zum Erweis
ihrer Moglichkeit gelangt diese Anschauung in der Person-
lichkeit Christi. Sie bildet das Ferment des christlichen Glaubens
fiir alle Zeiten. Der Glaube an Christus krystallisiert sich dann
in seinen besonderen Formen in der Kirche, ein Prozess, der
fur diese durch Jahrhunderte mit erschiitternden Kampfen
verbunden war. Aber seine geschichtliche Notwendigkeit und
Berechtigung lisst sich nicht verkennen. Denn es handelt sich
bei dieser Entwicklung nicht um den TLuxus theologischer
,Begriffsdichtung®, sondern um den ernsthaften Versuch, die
Personlichkeit Christi in ihrer zentralen Bedeutung fiir das



— 317 —

religiose Leben allen verstindlich zu machen, um die konse-
quente Verfolgung des Gedankens, die Erlosungstatsachen aus
den relativen Girossen der Geschichte auszuscheiden und ihnen
einen absoluten metaphysischen Charakter zu verleihen. Es
steht bei der Wertung von Jesu Personlichkeit und Leben nicht
mehr ein bloss geschichtliches Dasein, sondern seine Bedeutung
fiir die Menschheit, ja den Kosmos schlechthin in Frage. Nur
so ist die Ausbildung einer Theologic und Christologie verstind-
lich, welche eine umfassende Weltanschauung in einem ab-
geschlossenen Gedankensystem zu geben versucht. Gewisse
Bedenken hiergegen lassen sich indessen nicht umgehen. Denn
nur eine Ubertreibung des Prinzips kann den Formen, in
welche der Gedanke gekleidet wurde, dass das Christentum
die absolute Religion sei, den gleichen Wert beilegen wie der
sie begrimdenden FErfahrung. Kann doch die psychologische
Analyse niemals iibersehen, dass Urteil und Gefiihl des einzelnen
zunichst den Grundtatsachen des Christentums jenen iiber-
ragenden Wert beilegen; die Wiederholung der gleichen Er-
fahrung treibt dann zu einer allgemeinen Fixierung dieses
Werturteils im Dogma. Nun kann aber nur das Vorurteil
leugnen, dass es dem Individuum niemals moglich ist, sich von
Sprache und Denken seiner Zeit zu emanzipieren; und da alle
Wissenschaft nur in den Kopfen der Individuen besteht, zahlt
anch sie in ihren Ausdrucksformen der Zeit ihren Tribut. Mit
dieser Voraussetzung hat die Theologic nicht weniger zu
rechnen wie jede andere Wissenschatt., — Wir koénnen uns
daher der DBceobachtung nicht verschliessen, dass die antike
Geisteskultur die Formen hergegeben hat, als es sich darum
handelte, der christlichen Weltanschauung einen bestimmten
abschlicssenden Ausdruck fiir den Gedanken zu geben. So hat
sich jene theologisch-metaphysische Spekulation herausgebildet,
in der die urspringlich praktische Lebensanschauung Jesu von
philosophischen Begritfen umspannt erscheint, ein gewaltiges
Gebiude, das auf allen Seiten gegen die Angritfe einer profanen
Welt Schutz bieten solite. — Allein wie ehrwiirdig sich auch
die Mauern und Wiinde, welche das Heiligste der Menschheit
umschliessen, darstellen, das moderne Empfinden steht ihnen
fremd gegeniiber und kann sich nur mibsam in ihren Stil
hineinleben. Eine Unruhe musste sich dariiber notwendig des
Denkens bemiichtigen und die Frage aufgeworfen werden, ob



~ 3E —

nicht diese Verbindung der antiken Geisteskultur mit der
christlichen Lebensanschauung schwere Schitdden bedinge. Eine
Bewegung hat sich an diese Frage angekniipft, die tberall in
der modernen Welt ihren Einfluss fdussert und von der jeder
ergriffen werden muss, der {iberhaupt die religivsen Probleme
zum Gegenstand seines Nachdenkens macht.

So mannigfaltig sind nun die theoretischen und praktischen
Richtungen und Bestrebungen, die in das Sammelbecken der
,modernen Weltanschauung® zusammenfliessen, dass es nicht
leieht ist, die Fille von Widerspriichen, welche sich aus ihrem
Zusammentreffen mit der alten, kirchlich tiberlieferten Fassung
des Christentums ergeben, in wenige Sétze zusammenzufassen.
Dennoch wird eine klare Krkenntnis des vorhandenen Gegen-
satzes um so dringender, je mehr sich dieser nicht nur gegen
die Formen, sondein gegen die Substanz des christlichen
(zlaubens richtet. Die an ihm gelibte Kritik erscheint, wie
Eucken mit Recht hervorhebt, als das Ergebnis grosser Wand-
lungen in den Grundrichtungen der curopiiischen Kultur wahrend
der letzten Jahrhunderte. — Die Renaissance, der Rationalismus
des 17.und 18.Jahrhunderts, der naturwissenschaftliche Realismus
des neunzehnten, sie alle nehmen daran in gleicher Weise
ihren Anteil (Wahrheitsgehalt, S. 20—25). Die vom Materialismus
beherrschten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts haben den be-
stehenden Konflikt vornehmlich als ecinen solchen zwischen
Religion und Naturwissenschaft empfunden. Aus der Beschrin-
kung eines nur den Bediirfnissen des Menschen entsprechenden
Erfahrungskreises schien zuerst die Vernichtung des geozen-
trischen Weltbildes durch die kopernikanische Theorie hinaus-
zufiihren. Eine noch grossere Entsagung forderte dann die
Behauptung eines den Weltzusammenhang beherrschenden
Mechanismus und die Auffassung, dass das bestimmende Mittel
zu aller Entwicklung im Reiche des Lebendigen der Kampf
ums Dasein sel. War doch damit dem Anthropomorphismus,
den Wundern, ja allen moralischen Zwecken innerhalb der
Ordnung der Natur — wenigstens fiir eine einseitige Betrachtung
— der Krieg angesagt. Alle in sich unabhingigen Grossen
wurden vermoge einer geistlosen Anwendung des Prinzips
der Entwicklung aus der Geschichte, jeder absolute Wert aus
dem Leben gestrichen. Die Philosophie konnte in ihrem Streben
nach letzter Wahrheit von diesem Wandel der Anschauungen



— 319 —

nicht unbertihrt bleiben, sie musste sich vielmehr aufgefordert
fihlen, Gedanken, die vielleicht nur die Methode der Forschung
in den Iinzelwissenschaften beeinflusst oder ein fruchtbares
Erklarungsprinzip in ihrem Rahmen abgegeben hatten, bis in
ihre letzten Konsequenzen zu verfolgen, und notwendig ergab
sich daraus, dass sie mit der Religion in den schéirfsten Gegen-
satz kam. Der Bruch mit allem Autorititsglauben muss dabei
als das Entscheidende bezeichnet werden; denn hieraus ergab
sich die Forderung: die Wahrheit ist von neuem zu suchen,
und bestimmend flir die IErkenntnis ist allein das auf die
Erfahrung sich stitzende affektlose Denken. Die also pro-
klamierte ,Autonomie der menschlichen Vernunft® verwies
alsbald die kiunstlich gegliederten Gebiude des alten Kirchen-
glaubens als Luftschlosser aus dem Reiche der Erfahrung.
Aus der Wissenschaft schien die Religion verbannt, und da ihr
somit alle Legitimation entzogen war, deutete die siegesgewisse
Prophezeiung ihres Untergangs bei fortschreitender Aufklirung
nur das letzte Ziel dieser ganzen Entwickelung an. Die Selbst-
tduschung, in der sie befangen war, ist durch den Verlauf der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts aufgedeckt worden. Denn
ihr Ergebnis war das Aufkommen einer neuen religitsen
Bewegung, die allerdings viel mehr als Sehnsucht nach Gottes-
erkenntnis und -erfahrung besteht, denn als abgeschlossene
und begrifflich festzulegende Erkenntnis. ,Wir selbst®, sagt
Eucken, ,fithlen uns durchaus als Suchende und wenden uns
daher auch an Suchende.®

Wenn es aber so steht trotz aller Kritik der Wissenschaft,
die gegeniiber den Grundtatsachen der Religion versagt, wenn
liberdies die Personlichkeit Christi auch dem modernen Menschen
chrwiirdig bleibf, was ist zu tun? Die Religion und das
Christentum haben fiir unsere Uberzeugungen und fiir die
Entfaltung unseres Lebens einen bestimmenden Wert, einen
Wert, den wir unmittelbar empfinden. Sollen wir nun, indem
wir eine solche Erfahrung zum Ausgangspunkt nehmen, so
fragt Eucken, daraus das prinzipielle Recht oder gar den
Zwang ableiten, zur alten Form der Religion zuriickzukehren ?
oder besser: kénnen wir es noch ? — Seine Antwort lautet: nein!
Iis ist unmoglich, weil nun einmal der historische Zusammen-
hang zerrissen ist und sich daher nichts daran &ndern lisst,
ydass wir in der diberkommenen Gestalt der Religion manches



als mythologisch, als magisch, als anthropomorph empfinden,
was unsern Viltern religios, ethiseh, gottlich war® (1. c., S. b4).
Das neue Verlangen nach Religion kann nicht fir eine Recht-
fertigung ihrer alten Form ausgegeben werden.

Unter diesen Verhiiltnissen bleibt fir eine positive Begriin-
dung der Religion kein anderer Weg als der einer ,Revision
unseres ganzen Lebensstandes®. Nur indem wir die Entfaltung
und Auswirkung unseres geistigen Lebens nach allen Seiten
verfolgen, diirfen wir hoffen, auf die primitiven Tatsachen zu
stossen, die in sich Religion einschliessen und fordern (cf. 1. c.,
S. 27/58). Dieser Versuch ist an sich nicht neu; er bildet mehr
oder weniger das Leitmotiv aller modernen religionsgeschicht-
lichen Forschung. Aber bel Fucken handelt es sich zuletzt
nicht um diese und die von ihr aufgebrachten Hypothesen tiber
das Wesen der Religion, sondern um eine durchaus selbstindige
Untersuchung, die sich darum auch mit der élteren religions-
philosophischen Spekulation vor allem kritisch auseinandersetzt.
Weniger diesen kritischen Streifziigen wollen wir jedoch folgen
als der Entwickelung und dem Fortschritt von Euckens eigenen

Gedanken. 7
R. KEUSSEN.

(Schluss folgt.)




	Über den Wahrheitsgehalt der Religion

