
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Erwägungen zum gymnasialen Religionsunterricht mit besonderer
Beziehung auf Augustinus

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


302

ERWÄGUNGEN
ZUM

GYMNASIALEN RELIGIONSUNTERRICHT

mit besonderer Beziehung- auf Augustinus.

« Toute la théologie est à refaire. »

Aug. Sabatier.

Dies Wort des französischen Theologen möchten Avir auf den

Religionsunterricht, im besondern den gymnasialen Religionsunterricht

voll amvenden. Auf protestantischer Seite mehren sich die
Schriften, Avelche eine Abkehr A'on den ausgetretenen Schablonengeleisen

des Mechanismus, Historizismus und Intellektualismus
fordern. Auf katholischer Seite geht man ruhig in diesen
Geleisen Aveiter. Wir haben hier den katholischen gymnasialen
Religionsunterricht im Auge. W7ir beachten \Tor allem das Ziel,
zu dem er führen soll, und dann den Weg, den er zu diesem
Ziele einzuschlagen hat.

1. Welches ist das Ziel des Religionsunterrichtes^ Sind es mit
dogmatischem Schematismus und mit moralischem Raisonnement
genährte Köpfe? Menschen, die über Religion und Religionen
zu reden wissen, aber keine Religion im Herzen haben'? Oder
ist es nicht vielmehr wahr, Avas schon ein Hochschullehrer
aus dem 18. Jahrhundert1) gesagt hat: „Christus non venit, ut

faceret mathematicos, sed ut Christianos'" Aber da wird auf der
einen Seite dem ödesten Schematismus das Wort geredet, auf
der andern Seite macht sich der trockenste, unfruchtbarste
Intellektualismus breit. Dem gegenüber erinnern AAir uns eines

Wortes des alten Ahlfeld : „Ein Tröpflein Leben ist besser, denn

') Willi. Wilhelm aus dem Augustiner-Chorherrenstift Kreuzungen bei

Konstanz.



— 303 —

ein Meer voll Wissen. Das Wissen geht um Christum herum;
das Leben senkt sich in ihn hinein." Und auf Christum muss
alles Unterweisen hinzielen. Kein Geringerer denn Augustinus1)
sagt uns dies in beherzigenswerten Worten: „Quse autem major
causa est adventus Domini, nisi ut ostenderet Deus dilectionem
suam in nobis, commendans earn vehementer ; quia cum adhuc
inimici essemus, Christus pro nobis mortuus est (Rom. 5, 8).
Hoc autem ideo, quia finis prœcepti et plenitudo legis Caritas
est: ut et nos invicem diligamus, et quemadmodum ille pro
nobis animam suam posuit, sic et nos pro fra tribus animam
ponamus (f Joan. 3, 16): et ipsum Deum, quoniam prior dilexit
nos (ibid. 4, 10), et filio suo unico non peperei!, sed pro nobis
omnibus tradidit eum (Rom. 8, 32), si amare pigebat, saltern
nunc redamare non pigeât. Nulla est enim major ad amorem
invitatio, quam prevenire amando Si ergo maxime propterea
Christus advenif, ut cognoseeret homo, quantum eum diligat
Deus; et ideo cognoseeret, ut in ejus dilectionem, a quo prior
dilectus est, inardesceret, proximumque ilio jubente et demons-
trantc diligerei, qui non proximum, sed longe peregrinantem
diligendo factus est proximus; omnisque scriptura divina, quas
ante scripta est, ad prsenuntiandum adATentum Domini scripta
est; et quidquid postea mandatum est literis et divina auctoritate

Armatura, Christum narrât, et dilectionem monet:
manifestum est, non tantum totam legem et prophetas in illis duobus
pendere pneceptis dilectiouis Dei et proximi, quaì adhuc sola
Scriptura sancta erat, cum hoc Dominus diccret, sed etiam
quajcuntiue posterius salubriter conscripta sunt memoriaeque

') Augustinus darf zu den ersten Geistern gezählt werden, die die
Geschichte kennt. « Fast auf allen Wegen, welche die philosophischen Denker
vor und nach ihm geAvandelt sind, treffen wir ihn an ; kein Problem
entgeht ihm.» (Iluber, Die Philosophie der Kirchenväter.) Er war aber auch
eine eminent pädagogische Natur. Das beweist sein Buch « de catechiäanilis
rndibns». Wohl befasst sich dieses Buch nicht mit Getauften, sondern mit
Ungetauften, nicht mit, Kindern, sondern mit ErAvachsenen, nicht mit solchen,
die schon Christen sind, sondern die es erst Averden wollen, und os wird
deshalb manches aus diesem Buche für unsern Schulunterricht keine
Anwendung finden können; aber das Hauptziel vor allem ist hier wie dort
dasselbe: dass der Hörer glaubt, hofft, liebt («ut audiendo credat, credendo

speret, sperando amet»), und auch der Weg, den Augustinus weist, führt
sicherer zum Ziel als die vielen Seitenwege, die im Laufe der Zeit
aufgedeckt und gewiesen wurden.



— 304 —

mandata divinarum Volumina literarum l)A Mit anderen
W7orten: Der Religionsunterricht soll zugleich Unterricht im
Christentum sein, Erziehung zum christlichen Leben, Heranbildung
zur christlichen Persönlichkeit, Entioickelung des christlichen
Charakters, Herausarbeitung des Ebenbildes Gottes.

2. 1st so das Ziel klar, dann ist auch der Weg, die Methode
und die Stufenfolge \Torgezeichnet. Zunächst die Methode im
allgemeinen. Alles hängt hier atoiu Lehrer ab. Und ich sage
mit Hansen2): „Nicht die theologische Bildung macht den

Religionslehrer, sondern das pädagogische Charisma." Die
Grundlegung Avird mit Geschichte oder „narratiou 3) zu geben
sein. Aber diese ist nur ein Teil, nicht das Ganze der katechetischen

Methode. Der Lehrer wird weiter den Zögling von der
Wahrheit des Vorgetragenen überzeugen müssen. Diese
Überzeugung wird nur durch Einsicht erworben, weshalb dem

Religionslehrer dieselbe Mahnung gilt, Avelche Augustinus dem
Redner zuruft: „In omnibus sermonibus suis primitus ac maxime
ut intelligantur élaborent." Was dem Zögling als unverstandener

Gedächtnisstoff vermittelt wird, ist tot und verloren. Es

genügt aber nicht, bloss den Verstand anzuregen und Einsicht
zu vermitteln, die Religion muss dem Zögling zur Sache des

Herzens gemacht werden, „ut in ejus dilectionem, a quo prior
dilectus est, inardesceret"4). Was man liebt, vergisst und
verwirft man nicht so leicht. Dass hier vieles, ja alles vom Lehrer
selbst abhängt, ist klar. Vom Herzen muss die tradierte Sache

kommen, um zum Herzen ihren Weg zu finden. Auch dafür
hat Augustinus*) ein treffendes Wort: „Quod si fiat insuaviter,
ad paucos quidem studiosissimos suus pervenit fructus." Klassisch

drückt dies Gustav Jenssen in seinem „Jörn Uhi" aus:

„Viele Religionslehrer brummen — sie sollten fröhlich sein."
Selbstverständlich ist Erregung süsslichcr Empfindelei und
Schwärmerei streng zu meiden. Vielmehr sollen Einsicht und

Liebe den Willen bewegen. Der Lehrer Avird dem Zögling zu

zeigen haben, dass toter Glaube, leere Gefühle, mechanische

') Do catechizandis rudi bus, c. 4.

2) Über die Methode und Stufenfolge des Religionsunterrichtes auf

Gymnasien.
") Augustinus, 1. c.

Ibidem, 1, c.
5) De doctrina Christiana, 1. 4, c. 11.



305 —

Gebräuche wertlos seien, „omnia tentanda sunt, qufe ad eum
excitandum possint valere" r). Auf die Früchte kommt es an
im Leben und Handeln, auf das Christentum der That. Wir
begegnen uns also hier mit der Methode Gerhards von Zezschivitz2):

a) Der christlich - kirchliche Lehrstoff hat seinen
Grundcharakter an der geschichtliehen Positivität und fordert
deshalb mit Notwendigkeit eine off'enbarungsmeissige positive
Unterrichtsform als Grundlegung und Basis der christlichen
Glaubenserkenntnis. Dieser geschichtlich und positiv
gegebene Lehrstoff Avird akroamatisch durch die Erzählung
— narratio — zunächt dem Gedächtnisse des Schülers
zugeführt und durch Veranschaulichung darin haftend
gemacht.

b) Das didaktisch-dialektische Verfahren Avendet sich dann an
den Verstand des Schülers, um den im Gedächtnis \Tor-
handenen Lehrstoff begrifflich zu fassen und zum
Verständnis zu bringen, avozu die akroamatische Methode am
dienlichsten ist.

c) Durch die teleologisch-paränetische Unterrichtsform Avird
zuletzt auf den Willen gewirkt, um das Gelernte und
Verstandene auch in Tat und Leben umzusetzen.

Selbstverständlich sind diese drei eins und sollen sich so

durchdringen, dass sie auf allen Stufen des Unterrichts zur
Geltung kommen.

Aber freilich, die Eigenart des Zöglings, seine IndiAidualität,
muss hier mehr als auf einem andern Lehrgebiete beachtet
werden. Auch hier gibt Augustinus3) einen Fingerzeig: „Et
quia, cum eadem omnibus debeatur Caritas, non eadem est
omnibus adhibenda medicina : ipsa autem Caritas alios parturit,
cum aliis infirmatur ; alios curat nidificare, alios contremiscit
offendere; ad alios se inclinât, ad alios se erigit; aliis blanda,
aliis severa, nulli inimica, omnibus mater."

3. Stufenfolge und Methode im besondern. Auf der untersten
Stufe des gymnasialen Unterrichts (Sexta, Quinta, 10.—12. Lebensjahr)

muss auch in der Religion die Anschauung das Feld
behaupten, also Geschichte. Der Katechismus ist für die unterste

b Aug., 1. c, 13, 18.
2) System der christlich-kirchlichen Katechetik,
3) L. c.

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1903. 20



— 306 —

Stufe nicht am Platze. Die erotematische Lehrform legt dem

Zögling die Lösung einer psychologischen Aufgabe auf. Deshalb
sind dieser Lehrform bestimmte Grenzen gesetzt. Wo es sich
um die erste Mitteilung eines positiven Wissens handelt, da ist
einzig und allein das akroamatische Lehrverfahren am Platze.
Der Zögling auf dieser Stufe muss etwas sehen, anschauen. Die
Anschauung ist nicht nur die Grundlage aller Erkenntnis, sie
ist auch das vorzüglichste Mittel, auf das Gemüt des Zöglings
einzuwirken. Die Anschauung aber wird vermittelt durch die
biblische Geschichte. Auf der untersten Stufe des gymnasialen
Unterrichts wird der Religionsunterricht demnach an den der
Volksschule anzuknüpfen, das dort Durchgenommene noch
einmal zu bearbeiten, weiterzuführen und auszugestalten haben,
so dass der Schüler in den biblischen Geschichten des Alten und des

Neuen Testamentes heimisch werde1). Zu diesem Behufe werden
die Geschichten rein objekti\T zu behandeln sein, ohne jede
Reflexion oder Abstraktion ; notAvendige Erläuterungen, die sich
auf die Seelenverfassung der behandelten biblischen Gestalten
— Patriarchen, Propheten, Jesus, Apostel — beziehen und
beschränken und so gleichsam aus dem Boden der Geschichte
hervorwachsen, werden das Geschichtsbild nicht trüben, nur
um so heller erscheinen lassen. Fordern aber mussten wir mit
De Wette3), dass schon auf dieser Stufe über den Einzelerzählungen

die Einheit der Geschichte nicht aus dem Auge verloren
werde, sondern was später als „Pragmatismus" hervortrete,
hier den Hintergrund der Anordnung bilde.

Quarta und Untertertia (12.—14. Lebensjahr). Auf dieser
mittleren Stufe des gymnasialen Religionsunterrichtes handelt
es sich darum, an die biblische Geschichte die Lehre (Katechismus)

anzuschliesscn, und zwar derart, dass die Lehre in ihrem
fortschreitenden Gange auf der Geschichte ruht, mit ihr
organisch gegliedert und geeinigt erscheint, so dass dem Schüler
die Gewissheit gegeben AAird, dass die Katechismuslehre auf
dem Worte Gottes ruht. Naturgemäss Avird mit dem Symbolum

zu beginnen sein. Die drei Teile des Symbolums bezeichnen
die drei grossen Kategorien der ganzen biblischen Geschichte

') Selbstverständlich haben wir hier nur die sogenannte Schulbibel im

Auge.
2) Biblische Geschichte als Geschichte der Offenbarung Gottes.



- 307 —

und bilden insofern den Rahmen für diese. Durch diese
organische Zusammenfassung werden die Einzelgeschichten zur
Geschichte erhoben, so dass die Erzählungen aus dem Alten
Testament nicht mehr als etwas für sich Bestehendes neben
dem Neuen Testament erscheinen, vielmehr alle Tatsachen
unter den Gedanken des Neuen Testaments gestellt werden ').
Darum haben alle hl. Väter, die sich mit katechefischem Unterricht

befassten, dem Symbolum so grosse Sorgfalt zugewandt,
darum soll es im System des Katechismus als geschichtlich
grundlegender Teil den ersten Platz einnehmen. Daran Avird
sich das Gesetz und der Kultus (Sakramente und Gottesdienst)
anzuschliessen haben, Avelche ebenso, unter stetem Zurückgreifen

auf die biblische Geschichte, zu behandeln sind.

Obertertia (14.—15. Lebensjahr). Wir sehen in dieser Stufe
den Übergang zu den höheren, die unmittelbare Vorstufe der
oberen. Da wird es notAvendig sein, dass dem Zögling auf dieser
Stufe noch einmal die Offenbarung Gottes als einheitliche
Geschichte, als Weissagung und Erfüllung in übersichtlichem
Zusammenhang vorgeführt Averde. Da werden Partien, die auf
den früheren Stufen beiseite gelassen Averden mussten, ins
Licht gerückt werden können : bei der Geschichte der Sündflut
die Sagen anderer Völker, zunächst die des klassischen Altertums,

sowie, wenigstens andeutungsweise, die Ergebnisse
geologischer Forschungen (Reusch, „Bibel und Natur"); bei der
Geschichte vom Turmbau zu Babel, der Sprachverwirrung und
Zerstreuung des Volkes der Zusammenhang mit der
Spracheinigung im Pfingstwunder ; bei der Opferung Isaaks der
Zusammenhang mit dem Opfer Jesu auf Golgatha ; in den folgenden
Zeiträumen \Ton Moses bis zum Tempelbau Salomos eine aus
der hl. Schrift geschöpfte Deutung der gottesdienstlichen Personen,
Handlungen, Zeiten und Orte, ebenso ein Hinweis auf die Dichtkunst

des hebräischen Volkes; in dem Zeitraum vom Tempelbau

bis zum Aufhören der Prophétie und deren Erfüllung die

Beziehungen der verschiedenen Weltmächte, Avie Assyrien,
Babylonien, Ägypten, Medien, Persien, Mazedonien, Griechenland
und Rom zum Volke Israel; bei der Behandlung des Lebens
Jesu im engen und treuen Anschluss an die Evangelien der

') Schobert, Die « Narratio » des hl. Augustin und die Katechetiker der
Neuzeit.



— 308 —

stete Hinweis darauf, „wie in der gottmenschlichen Person Jesu
der Born ewiger Jugend und der Hoffnungskeim seliger Zukunft
liege"1), so wie es der alte Claudius seinem Andres sagt:
„Hast du wohl die Evangelisten mit Bedacht gelesen Wie
alles, was Er sagt, so wohltätig und sinnreich ist! Klein und
still, class man's kaum glaubt, und zugleich so über alles gross
und herrlich, dass einem das Kniebeugen ankommt und man's
nicht begreifen kann! Und was meinst du von einem Lande,
avo Seine herrliche Lehre in eines jeden Mannes Herzen wäre?
Möchtest du wohl in dem Lande wohnen? Ich habe mir einen
hellen, schönen Stern am Himmel ausgesucht, wo ich mir in
meinen Gedanken vorstelle, dass Er da sein Wesen mit seinen

Jüngern habe. Ich segne den Stern in meinem Herzen, und
oft, Avenu ich nachts an den Rabbani denke und zu dem Stern
aufsehe, überfällt mich ein Herzklopfen und eine kühle
überirdische Unruhe ." — Zuletzt ist ein volles Eingehen in das

Leben und Wirken der Apostel auf dieser Stufe notAvendig;
mit dem Schlüsse der Apostelzeit mag auch die hl. Geschichte
ihren Abschluss hier finden. Denn es wird nötig sein, dass bei
der Behandlung der hl. Geschichte die in Betracht kommenden
Abschnitte gelesen werden, Avährend die Lehre von der Aneignung

des Heiles in der Kirche besser den oberen Klassen
vorbehalten bleibe.

Secunda (U. und 0., 16.—17. Lebensjahr). In Secunda und
Prima sind die Zöglinge so weit, dass sie das Christentum nach
seiner Geschichte und Lehre in seiner inneren Notwendigkeit
begreifen und ATerstehen können.

Für die Secunda kommt zunächst die Geschichte in Betracht,
und zwar vorausgehend eine Geschichte der Schriften des Alten
und Neuen Testamentes (Bibelkunde), aber nur Geschichte, nicht
auch biblische Philologie, Archäologie, Hermeneutik und

Kritik etc. etc., wie sie von vielen, unter den Neueren von
Berthold, in die sogenannte „Einleitung in die Schriften des

Alten und Neuen Testaments" einbezogen Averden2; und wohl
für Theologen, nicht für Gymnasiasten sind Mit der Bibelkunde
Hand in Hand wird die Lektüre des einen oder anderen Buches

') Pansen, 1. c.
2) Langen hat sich in seinem Grundriss der Einleitung in das Neue

Testament entschieden dagegen ausgesprochen.



— 309 —

des Neuen Testaments, Avelches für die Heilslehre von besonderem

Gewacht ist, zu verbinden sein, und zwar anfangs in
einer guten Übersetzung weiter fortschreitend auch im Urtext.

Die Kirchengeschichte kann nicht in systematischer
Vollständigkeit gelehrt werden; sie wird sich auf diejenigen
Tatsachen zu beschränken haben, welche die wesentliche
Fortbildung der Kirche darstellen. „Auf der Basis dessen, was Gott
durch Christus zur Begründung und ewigen Fortdauer seines
Reiches hienieden getan hat, beginnt die Kirchengeschichte.
Das Evangelium bei der Kirche hinterlegt — Schrift und
Tradition — Kampf und Sieg gegen Heidentum und Häresie —
endliche Herrschaft des Evangeliums — das Reich Gottes in
der Vollendung2)." Auf die Entwickelung des christlichen Glaubens

in den ersten Jahrhunderten Avird Avohl ein besonderer
Nachdruck gelegt werden müssen ; aber verfehlt wäre es, eine

Darstellung aller dogmatischen Streitigkeiten mit Gnostikern,
Doketisten, Monarchianern, Ebioniten etc. etc. zu geben. Wir
möchten da dem gelehrten Augustiner Wilhelm (f 1790Ì
zustimmen: „Hcereses extinetee sepeliri debent&).a Das Ringen des

päpstlichen Stuhles um die Suprematie und die gesamte
Entwickelung der Hierarchie bis auf die vatikanische Revolution
des Jahres 1870 ist atoii ungleich grösserer Bedeutung, weil von
weittragenden, für das ganze christliche Leben in Familie.
Staat und Kirche tief einschneidenden Folgen.

') Uns scheint die Übersetzung von Weizsäcker besonders empfehlenswert

zu sein.
•) Hirscher.
-) Zu unserer Genugtuung finden wir dieser Forderung in Professor

Machs «Leitfaden der Geschichte der christlichen Kirche» Rechnung
getragen.

Wohl aber wird hier der Religionslehrer Gelegenheit haben, auf
bedeutsame Kirchenväter hinzuweisen. Langen hat die Bedeutung der Patristik
für das richtige A7erständnis der hl. Schriften, namentlich des Neuen
Testaments, nachgewiesen. «Die A7äter, noch im Besitze der lebendigen apostolischen

Tradition, sind für uns die zuverlässigsten WegAveiser zur richtigen
Auffassung der an sich oft vieldeutigen und vielgcdeuteten Geheimnisse
der Bibel.» (Langen, «Die Kirchenväter und das Neue Testament».)
Selbstverständlich wird der Lehrer nur spärlichen Gebrauch von der patristischen
Literatur machen können. Aber so wie er diese und jene Lehre durch
Aussprüche aus der hl. Schrift beglaubigt, so wird er auch vorkommendenfalls
das Gewicht eines Kircherrvaters in die Wagschale legen können. Bei der
Behandlung vom Bischofsamt z. B. wird dies nicht zu umgehen sein.



— 310 —

Eine selbstATerständliche Forderung ist es, die
Kirchengeschichte pragmatisch zu behandeln, so dass der innere
Zusammenhang der Avichtigsten Ereignisse nach Ursache und
Wirkung evident wird, „ita ut singularum rerum atque gestorum,

quœ narramus, causse rationesque reddantur *)". So wird
die Geschichte zu einer lebendigen Darstellung des fortwirkenden

Heiles; „aus der äusseren Geschichte Avird eine innere,
Avelche der Schüler an sich miterlebt, und auf diese Weise
Avird er nicht nur über zeitliche Tatsachen unterrichtet,
sondern innerlich und in der Totalität seines Geistes angeregt und
umgebildet2)-'.

Prima (U. und 0., 18.—20. Lebensjahr). Auf dieser Stufe
tritt die Glaubens- und Sittenlehre in ihr Recht. Aber gleich
A'on vornherein möchten wir betonen, dass uns eine strenge
Scheidung beider im Unterrichte nicht gefallen will. Wie trostlos

mechanisch und geisttötend Avird gerade die Glaubenslehre
auf dieser Stufe getrieben Man selte sich nur die in Betracht
kommenden Lehrbücher an 3j. Man wird zu der Meinung
gebracht, es handle sich darum, die Zöglinge in die spekulative
Philosophie einzuführen! Da Avird, um die kosmologischen
Gottesbeweise verständlich zu machen, vom „Gesetz des
hinreichenden Grundes", „Absolutheit", „Durchsichselbstsein",
„Emanation", „Makrokosmos", „Mikrokosmos", „Endosmose",
„Exosmose" etc. etc. schon auf Untersecunda — also vor kaum

sechzehnjährigen Schülern — geredet! Und noch tiefer in die

spekulativen Irrgänge geht es in Unterprima hinein. Was für
einen Gewinn für Geist, Gemüt und Wällen, Avas für einen

W7egAveiser für das Leben vermag der Primaner z. B. aus einer
abundanten Gnaden-Terminologie, Avie „gratia naturalis" und

„gratia supernaturalis", „gratia gratis data" und „gratia grattini

faciens", „gratia externa" und „interna", „gratia actualis"
und „gratia habitualis", „gratia illuminans" und „gratia
moyens", „gratia pra3\Teniens" und „gratia consequents" u. s. w.

sich zu holen? Solche Bücher nennt Dr. Alb. Stockt*) mit Recht

') Augustinus, De catech. rud., c. (>.

2) Schröder, Erziehungs- und Unterrichtslehre.
3) Z. B. das Religionshandbuch von Dr. A. König, sowie das von

Dr. Th. Dreher.
4) Der moderne Religionsunterricht an den deutschen Gymnasien.

Eine pädagogisch-kritische Studie.



— 311 —

„pädagogische Missgeburten". Für den Unterricht erscheint uns
eine Spaltung in dogmatische und ethische Begriffe unpraktisch,
indem — darin stimmen Avir Hansen1) zu — dem christlich
Gebildeten unserer Zeit immer die zweifache Gefahr droht:
entweder das Christentum als ein Privilegium des beschaulichen
Glaubens, als ein neben dem übrigen Leben her laufendes
Etwas zu denken, oder es als eine Rüstkammer für moralische
Kraftproduktionen oder tugendsame Heldentaten anzusehen.
Solcher zwiefachen Gefahr beugt am besten eine in der
Vertiefung in die Person Christi gegründete, lebensvolle gegenseitige

Durchdringung des christlichen Glaubensinhaltes und
der positiven sittlichen Macht des Glaubens vor. Man nehme

nur die Grundlehre des Christentums vom dreieinigen Gott zur
Grundlage. Will man die Lehre Aron Gott als Schöpfer und
Lenker der AVeit fruchtbar machen für das Leben des Zöglings,
so stelle man das Wort der Bibel „Gott ist die Liebe'' (1 Joh.,
4, 8) in den Mittelpunkt. Alle Abstraktion über die Eigenschaften
Gottes wird unnütz sein ; sie müssen aus dem Leben und Tun
Gottes hervortreten. Zum Menschen übergehend, verstellt der
Schüler das Ebenbild Gottes ebenfalls allein auf dem Grunde
der absoluten Liebe ; er versteht so allein die Freiheit des

Menschen, die Abirrung der Freiheit in die Knechtschaft, nachdem

der Mensch in der Sünde an die Stelle der Liebe die
Selbstsucht setzte; er A^erstcht so allein die Tiefe der Erbarmung,

in der Gott den Menschen, der von dem absoluten Lebensgrunde,

der Liebe, abgekehrt hätte sterben müssen, dennoch
am Leben erhält, und in das wahre Leben, in das Reich seines
Sohnes ATersetzt2). Die absolute Liebe Avird auch bei der
Behandlung Jesu Christi zu Grunde zu legen sein. Jesus Christus,
das versöhnende Opfer — je tiefer dies ins Gemüt des Schülers
gelegt wird, desto mehr Leben Avird es in ihm entzünden. Und
der EndzAveck der absoluten Liebe wird schliesslich bei der
Behandlung der Lehre vom hl. Geist in bezug auf den einzelnen,
die Gemeinschaft und die Vollendung des Gottesreiches
hervorzutreten haben. Darin treffen wir Avieder zusammen mit
Augustinus: „Hac ergo dilectione tibi tamquam fine proposito, quo
referas omnia, quœ dicis, quidquid narras, ita narra, ut ille,

') L. c.
2) Beck, Das Christentum nach seiner Geschichte und Lehre. Siehe,

auch Hansen, 1. c.



— 312 —

cui loqtieris, audiendo credat, credendo speret, sperando amet1)."
Und darin treffen wir zusammen mit der Mahnung der in
Utrecht am 24. September 1889 vereinigten altkatholischen Bischöfe:
„Wir ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geistliehen,
in der Predigt und bei dem Unterrichte die wesentlichen christlichen

Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die kirchlich
getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu
betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze
jede Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu
vermeiden und die Mitglieder unserer Gemeinde durch AVort und
Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen gegenüber sich so zu ver-
halten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser
aller Erlöser ist."

MalHjTsvoaTs, lehret, oder, wie Weizsäcker übersetzt, werbet
alle Völker, oder noch schöner nach Weitbrecht: machet sie

zu Jüngern —¦ dies AVort des Herrn vor seiner Erhöhung gilt
auch den Religionslehrern: lehret, werbet, machet zu Jüngern
eure Zöglinge, piuD-rfCivaensl

Pfr. SCHIRMEK.

') De catech. rud., c. IV, 8.


	Erwägungen zum gymnasialen Religionsunterricht mit besonderer Beziehung auf Augustinus

