
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Zur Entwicklung der Theologie vom 11. bis 13. Jahrhundert [Schluss]

Autor: Mülhaupt, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


283 —

ZUR ENTWICKLUNG DER THEOLOGIE

VOM 11. BIS 13. JAHRHUNDERT ').

(Schluss.)

B. Von den niederen und höheren Schulen.

Wenn von den gelehrten Schulen die Rede ist, so müssen
öffentliche und private, ferner höhere und niedere geschieden
werden. Im Anfang dieses Zeitabschnittes war nur der erstere
Unterschied bekannt, bis sich gegen die Mitte des zwölften
Jahrhunderts aus dom fröhlichen Gedeihen dos Bestehenden jene
grossen umfassenden Lehranstalten herausbildeten, die das
literarische Übergewicht des Abendlandes gegründet haben und
die Fundamente der neueren europäischem Kultur geworden
sind. Unter den öffentlichen Schulen verstehen wir die mit
gesetzlich bestehenden, von Kirche und Staat anerkannten
Kommunitäten verbundenen Lehranstalten. Sie waren teils bürgerlichen,

teils kirchlichen Ursprungs ; zu der ersteren Art gehörten
mehrere Schulen in Italien, welche sich aus den Zeiten der
römischen Munizipicn durch die Zerstörungen des Mittelalters
hindurch notdürftig erhalten hatten und nun eine neue
Aufnahme fanden. Die zahlreichsten literarischen Institute
verdankten indes der Kirche ihr Entstehen und wurden an den
Domstiftcn und Klöstern („Klöster" hier im allgemeinsten
Sinne genommen! unterhalten, einschliesslich der Kanonikate.
Privatschulen wurden von einzelnen Gelehrten eröffnet, ohne

Auftrag, und wie es scheint anfangs sogar ohne Erlaubnis der
bürgerlichen und kirchlichen Behörden, jedoch wurde dieselbe
sehr bald zur Bedingung eines solchen Privatunternehmens
gemacht und noch im Verlaufe der ersten Hälfte des 12.

Jahrhunderts nur nach vorhergegangener eingehender Prüfung der

') Siehe Revue, Nr. 41, Januar-März 1903, S. 83-92.



— 284 —

Umstände erteilt. Aller allgemeine wissenschaftliche Unterricht
wurde noch nach der griechisch-alexandrinischen Einrichtung in
dem trivium und quadrivium zusammengefasst und an den
öffentlichen Schulen wohl immer in dieser Behandlung gegeben,
während an den Privatanstalten die eine oder andere Disziplin
vorzugsweise behandelt wurde. Die Grammatik umfasste auch die
Poetik; Theologie als Gegenstand öffentlichen wissenschaftlichen
Unterrichts wurde im Anfang dieses Zeitabschnittes noch nicht
allenthalben vorgetragen, doch war es schon an mehreren Orten
der Fall, allen andern voran in Paris. Heilkunde wurde etwas
später, noch später die Jurisprudenz daselbst gelehrt ; in diesen
Wissenschaften zeichneten sich dagegen andere Städte aus : in
der Heilkunde nämlich Monte Cassino und Salerno, in der
Jurisprudenz Bologna. Im Beginne des 12. Jahrhunderts waren
hernach selten oder doch nur ganz zufällig neben den
allgemeinen Wissenschaften (artes) auch noch die drei besonderen,
zumal an einem und demselben Orte Gegenstand des Unterrichts.

Was die Zahl und den inneren Wert dieser Schulen,
ihren wissenschaftlichen Sinn und Geist betrifft, so stehen die
französischen allen übrigen im allgemeinen bei weitem voran
und unter diesen wieder am meisten die Pariser Schule. Denn
in Paris glänzte die Domschule, ferner die von den Kanonikern
zu St. Viktor unterhaltene, sowie die von St-Germain-des-Près
und die zum hl. Dionys, auch einige Zeit hindurch die zur
St. Genoveva (St. Genevieve). Neben diesen wurden wegen der

Menge der aus allen Gegenden herbeiströmenden Schüler
zahlreiche Privatschulen von tüchtigen Meistern eröffnet. In
dieser Weise entstand ein edler Wettkampf, eine Rührigkeit
und Lebendigkeit im Betrieb der Wissenschaften daselbst, der

uns auch heute noch auf das wohltuendste anspricht. Die

Freiheit in der Bewegung, die verschiedenen Eigentümlichkeiten,
die sich nebeneinander geltend zu machen sich bestrebten,
die Mannigfaltigkeit in der Auffassung und Behandlung der

Wissenschaften bieten ein höchst erfreuliches Bild dar. Wilhelm
von Champeaux, Peter Abälard, Adam von St. Viktor, Robert

Pullenus, Gilbert de la Porrée, Robert von Melun und mehrere
andere bewegten nach verschiedenen theologischen und
philosophischen Richtungen hin das wissenschaftliche Leben in

Paris, lauter ganz ausgezeichnete Denker, der eine als Politiker,
der andere als Aristotelikcr, der eine als Realist, der andere



— 285 —

als Nominalist, wieder ein anderer als Vermittler. Neben diesen
Lehrenden gab es auch Repetenten, wie wir z. B. von Johann
von Salisbury wissen, dass er in Paris, als seine Mittel
versiegten, Repetitorien und Examinatorien anbot. Die Zahl der
Studierenden war nach dem Ablauf des ersten Viertels des
12. Jahrhunderts schon so gross, dass ihre Zahl die der eigentlich

ansässigen Einwohner übertroffen haben soll. An
zahlreichen andern französischen Orten finden wir nicht minder
vortreffliche Schulen, die oft lange Zeit hindurch schönstens
fortblühten und sich einer Frequenz orfreuten, dass die Masse
der Kandidaten wie zu Paris die der Ortsangehörigen
überstieg. Das war besonders dann der Fall, wenn eine Kirche
oder Abtei das Glück hatte, mehrmals nacheinander gute,
eifrige, wissenschaftlich gebildete und tiefreligiöse Bischöfe und
Äbte zu erhalten. Viele in Paris sich auszeichnende Lehrer,
sei es der Theologie oder Philosophie, wurden auch als Bischöfe
odor doch als Digmtäre in den Provinzen angestellt und setzten
daselbst an den Domschulen die Wissenschaften, denen sie
vorher ihre ganze Zeit gewidmet hatten, fort, was natürlich
für das Emporkommen ihrer Schulen von grossem Einflüsse
und Nutzen war. Hierher gehören die Kirchen von Rhcims,
Laon, Soissons, Poitiers, Orleans; auch die Klosterschulen von
Cluny u. a. erhielten sich längere Zoit hindurch ihren alten,
wohlverdienten Ruf.

Was Deutschland betrifft, so finden wir daselbst keine so

rege Bewegung, kein so vielseitiges Streben; vielmehr zogen
sehr viele Kandidaten dor Wissenschaften nach Paris, selbst
ehe sich dort die Universität gebildet hatte, auch nach Italien.
Gleichwohl treffen wir in Fulda, Reichenau, Korvey, Mainz,
Bremen, Lüttich, Hildesheim, Freising, Augsburg, Bamberg
zwar kleine, aber sehr wohl unterhaltene, gelehrte Anstalten.
Von England und Italien gilt ungefähr das gleiche, wie von
Deutschland (z. 15. Cambridge, London, Oxford; in Italien:
Monte Cassino, Padua, Rom u. s. w.).

Aus den kirchlichen und bürgerlichen Schulen gingen die
Universitäten hervor. Um sich einen klaren Begriff von der
Entstehung derselben zu bilden, muss man vorläufig von unsern
heutigen akademischen Verhältnissen und Einrichtungen vieles
abstrahieren. Denn die Universitäten und die Organisation
derselben waren keineswegs das Produkt irgend eines regelrechten



— 286 —

vorgefassten Schulplanes, sondern sie gingen, wie alles, was
dauernd und vorteilhaft, wohltätig und nachhaltig wirkt, aus
dem Leben und seinen Bedürfnissen allmählich hervor und
wurden erst nach mancherlei Bildungsstufen zu ihrer
gegenwärtigen Stellung erhoben. In Paris finden wir die erste
Universität, welcher dann die übrigen ihre Einrichtungen
entlehnten. Da eine so grosse Anzahl von jungen Männern der
philosophischen und theologischen Studien wegen dahin strömte,
also meistens Kandidaten der Theologie, welche, wie bereits
auseinandergesetzt wurde, so häufig auch Ärzte und praktische
Juristen wurden, so stellte es sich natürlich für sie sehr bald
als wünschenswert heraus, dass ihnen auch in Paris Gelegenheit

zum Erwerb aller übrigen Kenntnisse gegeben werden
möchte, die ihnen neben der Theologie noch nützlich und
notwendig erschienen, damit sie nicht genötigt würden, mehrere
weit voneinander gelegene Studienorte zu besuchen. So kamen
zu den Vorlesungen über Theologie in der zweiten Hälfte des

12. Jahrhunderts noch die über Rechtswissenschaft und
Heilkunde hinzu, d. h. alles, was wissenswert und lernenswert
erschien, wurde jetzt in Paris dargeboten : Paris war Universität
geworden im eigentlichsten Sinne des Wortes. Besonders wird
die Zeit Peters des Lombarden, f 1164, als die Zeit des Ursprungs
der Pariser Universität angegeben. Die Organisation und
Verwaltung derselben gestaltete sich auch erst allmählich, die

Schulen in Paris standen, weil kirchlichen Ursprungs, unter
der Oberaufsicht des Bischofs, der alles nach höchst einfachen
Normen leitete. Es musste sich jedoch sehr bald die Unzulänglichkeit

der bisherigen Ordnung bei der stets sich steigernden
Frequenz der Pariser Schule herausstellen; das neuerwachte
wissenschaftliche Leben forderte neue Formen auch in bezug
auf die äussere Einrichtung, da die alte nur auf wenige Schüler
berechnet war und auf weitere Dimensionen eine bequeme
Übersicht und Leitung des Ganzen nicht mehr gestattete. Das
Bedürfnis alles dessen machte natürlich auch eigene Behörden
und Abteilungen notwendig. Doch diese hatten sich geAvisser-

massen stillschweigend durch das Leben von selbst gebildet,
und man durfte nur das schon Vorhandene verständig benutzen,
um das Rechte zu gewinnen. Die Wissenschaften nämlich
gaben keinen Einteilungsgrund, da sie ursprünglich nicht so

geschieden waren wie heute, der Philosoph vielmehr auch



— 287 —

Theologe und Lehrer und Schüler meist Geistliche, bezw. für
den geistlichen Stand bestimmt waren. Anfangs waren selbst
auch die Theologen in Paris Mediziner und Juristen. Der
Einteilungsgrund des Ganzen musste daher anderswoher aufgesucht
werden. Die Studenten und die Lehrer gehörten verschiedenen
Nationen an: die Natur der Sache halte daher auch diejenigen
schon längst in eine nähere Verbindung gebracht, die sich als
Landsleute begrüssten. So finden wir daher auch die Universität

in Nationen oder Landsmannschaften eingeteilt. Standen
sich die Genossen einer Nation näher als die verschiedenen
Nationen Angehörigen, so schlössen sich auch von selbst die
Glieder eines bestimmten Stammes innerhalb einer und
derselben Nation wieder enger und bestimmter aneinander an,
die Nationen zerfielen daher wieder in Provinzen und diese in
Bistümer, d. h. Angehörige bestimmter Bistümer. An der Spitze
der Nationen standen die Prokuratoren, dann folgten die
Dekane u. s. w. Der Vorsteher des Ganzen war der Rektor, frei
von den Prokuratoren der Nationen gewählt. "War dieses nun
die älteste Organisation der ältesten Universität, so trug sie
doch schon den Keim einer neuen Organisation in sich. Je
weiter die Zeit fortschritt und die Bildung in alle Klassen
der Gesellschaft eindrang, je umfassender die Wissenschaften
wurden, desto mehr teilten sich auch die Stände in dieselben :

Laien betrieben die Medizin und Jurisprudenz weit mehr als

früher, bis endlieh die, Theologen diese Gebiete ganz verliessen.
Nun standen sich nicht mehr bloss verschiedene Nationen
einander gegenüber, sondern auch Theologen, Heilkundige und
Rechtsgelehrte. Daher bildete sieh nun neben der Einteilung
des Ganzen in Nationen und Provinzen die Einteilung nach
den Wissenschaften aus: Es entstanden die vier Fakultäten:
Theologen, Mediziner, Juristen und Artisten. Besonders um die
Mitte des 13. Jahrhundorts hatten sich zuerst die Theologen
enger aneinander angeschlossen. Universitas heisst darum
ursprünglich keineswegs, wie jetzt, eine Anstalt, auf welcher
alles menschliche Wissen traktiert wird, sondern so viel als:
Gemeinschaft, Genossenschaft, Korporation, d. h. der gesetz-
mässige Verein zwischen Lehrern und Schülern, also das

corpus scholarum. Später allerdings nannte man auch die
Gesamtzahl von Lehrern, die alle Wissenschaften behandelten,
Universität. Etwas anders verhält es sich mit facultas, einer



— 288 —

Bezeichnung, die im 12. und 13. Jahrhundert fast immer nur
die Wissenschaft innerhalb eines bestimmten Rahmens, ja
ursprünglich sogar nur die Fähigkeit, eine bestimmte Wissenschaft

zu erlernen, umfasst; später erst nannte man die Verbindung

aller derjenigen, welche eine bestimmte Wissenschaft mit
ihren Verzweigungen lehrten und lernten, facultas, Fakultät.

Eine wesentliche Bedingung des Gedeihens einer Universität

ist möglichst freie Bewegung, womit wir keineswegs den
Begriff von Gesetzlosigkeit und Willkür verbinden, worunter
wir vielmehr die Entfernung aller störenden Einflüsse von
aussen verstehen, welche die Entwicklung des eigentümlichen
Wesens eines Dinges hindern. Überall, wo man zur Erreichung
eines bestimmten Zieles, zur Lösung einer besondern Aufgabe
des allgemeinen sozialen Lebens zusammentritt, werden auch
besondere Gesetze, die ihre Verhältnisse nach aussen und innen
bestimmen, erfordert ; denn eben die Besonderheit des
Lebenszweckes kann nur in besonderen Lebensordnungen erreicht
werden. In der damaligen Zeit nun, in welcher sich die Staaten
um die Wissenschaften sehr wenig kümmerten, würde auch
die Einwirkung der Staatsgewalten auf die Verhältnisse der
Universität, des Organs der wissenschaftlichen Bildung, sehr
hemmend gewesen sein, Adelleicht die Universitäten sogar
aufgelöst haben. Daher war damals vor allem die grösstmögliche
Unabhängigkeit von den Staatsbehörden für jene sehr wünschenswert.

Die kirchlichen Lokalbehörden standen indessen auf einem

zu beschränkten Standpunkte, als dass ihnen die alleinige und
höchste Aufsicht und der Schutz über die Universitäten hätte
anvertraut werden mögen. So suchte und fand man denn auch
einen modus vivendi, einen Ausweg : Unter Philipp August erhielt
die Universität zu Paris eine exemte Gerichtsbarkeit, so dass alle
ihre Angehörigen vor dem akademischen Gerichte selbst ihr
forum hatten. Das Verhältnis zwischen dem gesetzlich
bestellten bischöflichen Kanzler und der Universität wurde unter

Mitwirkung des Papstes 1203 geregelt, und zwar so sehr zu

gunsten der Hochschule, dass sie unter Gregor IX. 1231 als

völlig emanzipiert angesehen wurde. Auch wurden die eigentlichen

Rechte des Kanzlers noch wesentlich beschränkt. Der
Kanzler hatte bisher nämlich die sittliche und intellektuelle
Fähigkeit der Lehrer zu erforschen und die Erlaubnis zur
öffentlichen Ausübung des Lehramtes zu erteilen, aber unent-



— 289 —

geltlich und ohne Eid und Gehorsam zu fordern, wie er es

eigentlich gewünscht hatte. Vom Jahre 1250 ab sollten aber
die Professoren jene Prüfungen selbst vornehmen, und der
Kanzler nur die Erlaubnis, die „Licentia", zum Dozieren erteilen.
Anderseits wurden die Professoren förmlich ermächtigt, die

Vorlesungen einzustellen, wenn die Gerechtsame der Universität
und die ihren Kollegen schuldige Achtung durch die
Studierenden schwer verletzt und keine Genugtuung angeboten
wurde. Von diesem Rechte machten sie denn auch sehr bald
Gebrauch, als ein von den Studierenden veranlasster Tumult
nur durch gewaltsames Eingreifen der Polizeisoldaten und nicht
ohne Blutvergiessen beigelegt wurde. Die Professoren
zerstreuten sich, boten in andern Städten ihre Vorlesungen an,
bis durch Vermittlung des Papstes Gregors IX. Satisfaktion
gegeben wurde. Freilich war dies ein unsern Zeitverhältnissen
und Anschauungen sehr befremdend klingendes Verfahren ;

damals aber war es geradezu notwendig, weil sich sonst die
Universität nicht zu erhalten vermochte, und darum ausführbar,
weil die Professoren als solche in keinem Dienstverhältnisse
zum Staate standen, der sie weder berufen hatte, noch
besoldete.

Nach dem Muster, das Paris geboten, bildeten sich alle
übrigen Anstalten, wenigstens grösstenteils; einige italienische
Hochschulen waren zwar aus alten städtischen Lehranstalten
hervorgegangen und hatten deren ehemalige Verhältnisse unter
sich vervollkommnet, die ziemlich von denen zu Paris
abwichen. So standen z. B. die städtischen Behörden in Bologna
der Universität vor. Allein allmählich griffen doch auch diese die
Grundsätze und Formen der Pariser Universität auf, weil sich
sehr bald herausstellte, dass sich die Bürger von zu
beschränkten Gesichtspunkten und kleinlichen Interessen leiten
Hessen, als dass die Anstalt hätte gedeihen können. So war
es z. B. in Bologna lange Zeit Grundsatz gewesen, dass nur
städtische Bürger das Lehramt verwalten dürften, was natürlich

sehr nachteilig wirken musste ; erst allmählich brach sich
eine freiere Organisation offene Bahn. Die Universitäten, wrelche
bis 1300 gegründet wurden, sind folgende:

In Frankreich: Paris, doch kann das Jahr nicht mehr genau
bestimmt werden. Rheims, sehr bald nach Paris, vielleicht UGO,

Montpellier 1180, Toulouse 1228, Orleans 1236, Lyon 1300.

Revue intern, de Théologie Heft 42, 1903. 19



— 290 —

In Itcdien : Salerno, Bologna, Piacenza, Arezzo, Padua,
Neapel, Rom ; auch Perugia, Modena hatten ähnliche Anstalten.
Neapel war hier die erste Universität, die eine eigentliche
Staatsanstalt war, aber sie hatte sehr beschränkte Mittel.

In England: Oxford, Cambridge.
In Spanien: Salamanca, Nerida.
In Portugal: Coimbra.
Erst von der Mitte des 14. Jahrhunderts an erhielt auch

Deutschland seine Universitäten und zwar auf einmal sehr viele.
Merkwürdig sind die grossen Zahlen, welche uns begegnen,

wenn von der Frequenz mancher Universitäten die Rede ist;
ganz besonders auffallend ist es, dass so Adele Theologen oft so

entfernt liegende Anstalten besuchen konnten. Um diese
Erscheinung begreiflich zu finden, ist Avohl darauf zu achten,
dass damals Adele Jünglinge von fürstlichem Stande und den
obern Klassen der Adligen sich dem geistlichen Stande Avid-

meten, und anderseits, dass vielleicht die meisten Theologie-
uncl Philosophiestudierenden schon Kleriker Avaren, solche
nämlich, welche an den bischöflichen Anstalten in den
Provinzen, Konvikten u. s. w. den gewöhnlichen, dürftig bestellten
Lehrkursus absolviert, jedenfalls schon einige Weihen erhalten
hatten, so dass sie etAvaige Pfründen zugeAviesen bekommen
konnten. Der Ertrag derselben nun wurde ihnen Avährend
ihrer Universitätsstudien überlassen, ja häufig Avurden ihnen
diese Benefizien gerade behufs Fortsetzung ihrer Studien erteilt.

In der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts z. B. A^erordnete
der damalige Bischof von Chartres in Übereinstimmung mit
seinem Kapitel, dass allen nicht residierenden Canonicis ihre
Einkünfte entzogen werden sollten. Ein päpstlicher Erlass unter
Alexander III. verweigerte nun zwar die Bestätigung dieser
Verordnung nicht, machte aber eine Ausnahme zu gunsten
derjenigen, Avelche der Studien wegen auf Universitäten
abwesend seien. In der folgenden Zeit erhielten allein in Paris
über tausend Professoren und Studierende der Theologie
bestimmte Benefizien. Für junge Mönche Avurden überdies von
zahlreichen Klöstern in Paris Anstalten zur freien Verpflegung
unterhalten. Um die Mitte des 13. Jahrhunderts kam in Paris
auch noch die Stiftung der Sorbonne sehr Avohltätig und
vielverheissend hinzu : Robert von Sorbon, einem kleinen
Dorfe in der Champagne, f 1274, ein sehr gelehrter Canonicus



- 291 —

in Paris und einer der Vertrauten, ja der Beichtvater Ludwigs

des IX., gründete nämlich aus eigenen Mitteln eine
Anstalt zunächst für 16 Theologen: Aus jeder der Ader
Hauptnationen sollten 4 ausgewählt averden. Die Anstalt hatte auch
einen besondern Vorstand und eigene Lehrer; sie gedieh so
vortrefflich und wurde allmählich so umfassend und einfluss-
reich, dass die gesamte theologische Fakultät von Paris nach
ihr benannt wurde. In den ersten Jahren des 14. Jahrhunderts
kam in Paris ausserdem noch das Kollegium ATon Navarra hinzu.

C. Entwicklung der Theologie und deren beiden Augen:
Geschichte und Philosophie, auf diesen Schulen.

Es gehört nicht in den Rahmen dieser unserer Abhandlung,
noch auch in diese Zeitschrift hinein, ausführlich auch von
der Pflege und EntAvicklung der sogenannten schönen Künste und
"Wissenschaften, von der Jurisprudenz und Medizin zu sprechen,
insofern nämlich auch diese auf den höheren Schulen mehr und
mehr zur Geltung kamen. Nur zwei Gebiete seien im
folgenden ausser unserm eigentlichen Gegenstände, der Theologie
und ihrer Entwicklung, noch kurz erwähnt, und zwar diejenigen,
die mit der Pflege der Theologie unauflöslich verbunden sind
und A7on denen Döllinger sagte, dass sie die beiden Augen der
Theologie seien: Philosophie und Geschichte.

Was die Philosophie, speziell die Dialektik betrifft, so

wurde dieselbe in diesen Zeiten nach einem bestimmten Handbuch,

das man fälschlich dem hl. Augustinus zuschrieb, \Tor-

getragen; dann aber wurde dasselbe durch eine Schrift des

Porphyrias, besonders durch die Werke des Aristoteles ATer-

drängt. Namentlich die Schriften des letzteren kamen sehr
bald in Umlauf ; anfänglich gebrauchte man die Übersetzungen
des Boethius, f 526 ; im 12. Jahrhundert kamen aber auch noch
von spanischen Arabern, vorzüglich durch Vermittlung bekehrter

Juden, einzelne Bücher des Aristoteles, die längst in das
Arabische übersetzt waren, im südlichen Frankreich vor, Aron

avo aus sie sich sodann in lateinischen Versionen über das ganze
Abendland verbreiteten. Auch die physikalischen Schriften
dieses Philosophen wurden um diese Zeit (etwa um 1200)

zum erstenmal recht bekannt ; auf diesen fassend entstanden

längere und kürzere Bearbeitungen des Aristoteles, sowohl



— 292 —

seiner naturwissenschaftlichen, wie seiner metaphysischen
Werke, die gleichfalls durch die Araber und Juden mehr und
mehr zur Ausbreitung kamen. So finden wir im Anfang des
13. Jahrhunderts sämtliche Schriften des Aristoteles im Abendlande

verbreitet, wozu besonders die Errichtung eines
lateinischen Kaisertums in Konstantinopel viel beitrug.

Jakob, ein hochgebildeter Theologe, gab um 1228 die
Analytik und Topik des Aristoteles in einer lateinischen
Übersetzung, und zwar unmittelbar nach dem griechischen Original
bearbeitet, heraus. Friedrich IL schenkte der Universisät Aron

Bologna sämtliche Werke desselben, die grösstenteils auch
unmittelbar aus dem griechischen Texte übersetzt Avaren. Robert
Grosseteste (Dickkopf), Bischof von Lincoln um 1250, einer der
wenigen Männer, vor denen Roger Bacon Achtung zeigte
(„Solum dominus R. novit scientias"), übersetzte die grössere
Ethik und Politik des Aristoteles. Wilhelm von Auvergne,
f 1249, übersetzte das Organon, die Rhetorik, Politik, Physik,
Naturgeschichte des Aristoteles, auch die Kommentare des

Proclus. Thomas von Aquin forcierte Avenigstens zu fleissigem
Übersetzen auf und auf sein Betreiben erschienen auch die
Übersetzungen des Heinrich von Gent, f 1293. Arabische
Übersetzungen von Michael Scotus, um 1250, kamen als Ergänzung noch
dazu, die alle als gute Leistungen von den Zeitgenossen
angesehen wurden. Wrerke arabischer und griechischer Philosophie
wurden gleichfalls ins Lateinische übersetzt und sehr häufig
gebraucht, und nur das bleibt zu bedauern, dass Piatons Schriften

nicht oder nicht hinlänglich bekannt waren. Doch wurde
man mit der Richtung Piatons durch die philosophischen Werke
Ciceros, durch Augustinus, durch die Werke des sogenannten
Dionysius Areopagita „de divinis nominibus" und „de hierarchia
cœlestica", durch die Werke des Johannes Scotus Erigena u. s. w.
vertraut. Durch diese Studien angeregt, entwickelte sich in vielen
Gelehrten das ihnen angeborene philosophische Talent und

trug sehr reiche Früchte. Alle grossen und wichtigen Fragen,
die nur je den menschlichen Geist auf dem Gebiet der
Philosophie beschäftigt haben, wurden jetzt zu beantworten
versucht und dadurch der abendländische Geist in lebhafte
Bewegung versetzt.

Unter den freien Künsten, die öffentlich gelehrt wurden,
wird besonders die Geschichte vermisst; jedoch wäre es sehr



— 293 —

irrig, wenn man glaubte, sie hätte kein Interesse gefunden,
oder sie wäre überhaupt vernachlässigt worden ; denn Avohl

beschäftigte man sich im Privatstudium mit ihr, wie denn dies auch
in Zeiten der Römer und Griechen nicht anders geschah. Eine
Ausnahme bildet jedoch die heilige Geschichte, welche Petrus
Comestor, Kanzler der UniA7ersität Paris, f 1178, für die Schüler
bearbeitete: daher der Titel seines Werkes „Historia schola-
sticaA Es war dies überhaupt das erste Mal, dass ein
förmlicher Geschichtsunterricht auf öffentlichen Lehrstühlen
geboten wurde. Die allgemeine Geschichte Avurde sehr häufig
bearbeitet. Die eigentlichen Leistungen dieser Historiker sind
freilich in Beziehung auf ihre Darstellung der frühern Zeiten
nicht allzu hoch anzuschlagen, cla sie meist die Nachrichten
älterer Historiker einfach nebeneinander stellten. Erst mit
dem Momente, in dem die Geschichte ihr eigenes Zeitalter
erreichte, wurden sie selbständig, soAvohl in der Wahl des
Stoffes als in der Darstellung und Sprache. Hierher gehören
Hugo, ein gelehrter Benediktiner im Kloster Fleury an der
Loire, Verfasser einer Weltchronik : de regia potestate et sacerdotali

dignitate libri XXII, einer historia ecclesiastica; Otto,
Bischof A'on Freising, Sohn des Markgrafen Leopold A'on

Österreich, f 1158, gab eine Weltgeschichte bis 1152 heraus.
Besondern Wert haben die chronica regia, von St. Pantaleon,
einem Kloster in Köln, die von dem Mönche Gottfried bis 1237

fortgesetzt Avurden. Dieser berücksichtigte Arorzüglich auch
die Forschungsergebnisse auf dem kirchlichen Gebiete. Auch
einige Erzbisehöfe A'on Salerno lieferten eine Weltchronik bis
1178 und bieten der neuern Geschichtsforschung, insbesondere
für die Italiener, eine ungemein gute Ausbeute, die sowohl um
der Sprache, wie auch des Inhalts Avillen sehr hoch geschätzt
wird ; Martinus Polonus, ein schlesischer Dominikaner aus Trop-
pau, f als Erzbischof Aron Gnesen 1278, \rerfasste eine Chronik
des Kaiser- und Papsttums bis auf das Jahr 1277. Ein
ungenannter Dominikaner aus Thüringen beschrieb die Geschichte
von Roms Eroberung bis 1281. Endlich ist aus dieser Zeit
auch noch zu nennen der Mönch Hermann Contractus von
Reichenau, dessen Chronik auch heute noch eine der
hauptsächlichsten Quellen für die Geschichte von 1040—1054 bildet.

Die Kirchengeschichte wurde von all den genannten
Historikern geAvöhnlich mitbearbeitet, doch machten Gelehrte



— 294 —

dieselbe auch zum Gegenstande ihrer besonderen Forschungen:
Ordericus Vitalis (1074—1142), Ptolemseus oder richtiger Bar-
tholomseus de Fiadonibus aus Lucca (1236—1327), in 24 Büchern.
- Die Geschichtsschreiber einzelner Reiche, Länder und Städte

sind am zahlreichsten, auch zeichnen sich ihre Werke durch ihren
inneren Wert, durch Sprache und Darstellung ziemlich Arorteil-
haft aus vor denjenigen, die die ganze Weltgeschichte umfassen.
Jedes Land vom äussersten Norden bis hin nach Sizilien hat
seinen Historiker hervorgebracht, von denen nicht wenige den
besseren Geschichtsschreibern der Griechen und Römer an die
Seite gestellt werden dürfen ; besonders zeichnen sich die
französischen durch ihre Treuherzigkeit und Offenheit, die
italienischen durch Anschaulichkeit, Lebendigkeit und Detaillierung
des Stoffes aus. In Genua wurden von Staats wegen Historiker
aufgestellt, deren sehr inhaltreiche Jahrbücher mit dem Jahre
1100 begannen. Nur einer aus der Zahl von vielen Historikern
dieser Zeit sei hier nochmals besonders genannt: Otto von
Freising mit seiner Weltchronik: de duobus civitatibus oder
de mutatione rerum, ferner mit seinen Gesta Frideriei bis 1156,
einer Geschichte Friedrichs L, die dann Aron mehreren andern
in Ottos Geiste fortgesetzt Avurde.

Auf Grund unserer bisherigen kurzen Darlegung nun lässt
sich auch der Zustand und die Entwicklung der Theologie in
dieser Zeit besser begreifen. In der Ansicht nämlich, dass
der menschliche Geist nach allen Richtungen hin, nur mit
Ausnahme der Theologie, geschlafen haben sollte, liegt etwas sich
selbst Widersprechendes und darum Unglaubliches; denn es

ist in der Tat nicht leicht einzusehen, wne die Theologie ganz
isoliert sollte gepflegt Avorden sein. Mit der Einsicht dagegen,
dass auch anderwärts die Intelligenz emporstrebte, Avird es

auch einleuchten, Avenn man sagt, dass in bezug auf die
religiösen Erkenntnisse der menschliche Geist in hohem Grade

tätig war, und zwar mit grossem Erfolge.
Die mittelalterliche Theologie ist unter dem Namen der

Scholastik bekannt. Unter Scholastik versteht man ja ganz im
allgemeinen Schulwissenschaft, Schulweisheit im Gegensatz zum

populären Unterricht, also hier die wissenschaftliche Darstellung

der christlichen Glaubenslehre. Mit dem Worte schola-
sticus bezeichnete man einen, der durch die Schule hindurchgegangen,

sei es als Lehrer, sei es als Schüler; daher heisst



— 295 —

scholasticus im 4., 5. und 6. Jahrhundert ein Gelehrter, häufig
auch ein Rechtsgelehrter, später AmrzugsAveise ein Gottesgelehrter.

Die Vorsteher der berühmtesten mittelalterlichen Schulen,
namentlich der Dom- und Kanonikatschulen, nannte man scho-

lastici, Scholastiker, und davon erhielt die Lehre, die auf diesen
Schulen vorgetragen Avurde, den Namen Scholastik.

Um aber den Charakter dieser Wissenschaft näher zu
bestimmen, ist folgendes zu bemerken:

1. Sie ist keine historische Untersuchung, die erst ausmit-
teln Avollte, welches die christlichen Dogmen seien ; diese Avurden

Adelmehr, als im kirchlichen Bewusstsein bereits vorhanden
und auf eine ganz unzweifelhafte Weise festgelegt, anerkannt
und A^orausgesetzt. Dass das reine, wahre, unverfälschte
Christentum in der Kirchenlehre niedergelegt sei, ist allgemeiner
Grundsatz der Scholastik, obgleich sehr häufig Schriftstellen
und patristisehe Zeugnisse aufgeführt wrerden. Dieses geschieht
mehr, um damit bekannt zu machen und die Quellen in
fortwährendem Gedächtnis zu erhalten, als um einen eigentlichen
BeAveis damit zu führen.

2. Da an eine historische Forschung gar nicht gedacht
wurde, und indem nicht der mindeste Zweifel an der W7ahrheit
der Offenbarung in Christo Jesu und ihrer Reinerhalttmg in der
Kirche die Gemüter beunruhigte, indem vielmehr alles dieses
für unmittelbar gewiss galt, für eben so geAviss, als das Dasein
des Menschen und der ihn umgebenden Ausseirwelt: so Avar
der unbedingte Glaube der Ausgangspunkt der scholastischen
Theologie, und die einzige Aufgabe derselben folgende:

a) den Inhalt der einzelnen Glaubenslehren auf das genaueste
zu bestimmen und zugleich ihre Vorstellbarkeit näher zu
bezeichnen;

b) den Zusammenhang der einzelnen Glaubenslehren
untereinander nachzuweisen;

c) zu zeigen, dass die geoffenbarte Lehre zugleich eine durch
den Verstand notAvendig anzunehmende, dass das

Historische, das Geoffenbarte auch rationell sei, oder dass es

mit geAvissen, von jedermann anerkannten Wahrheiten
innigst in Verbindung stehe und sich als eine konsequente
Folgerung aus denselben herausstelle.

Wer dergleichen Betrachtungen mit Glück vorgenommen
hatte, von dem sagte man, er sei zum intellectus fidei vorge-



— 296 —

drungen, zum Wissen im Glauben. Man kann also die
Scholastik auch in gewissem Sinne spekulative Theologie nennen.

Um das Gesagte an Beispielen nachzuweisen, sehen AAir

uns einiges aus Anselm atou Canterbury und Thomas Aron Aquin
an. Der erste sagte in seinem „ncooXoyiov" (Rede zu sich
selbst), cap. I: Ich bestrebe mich nicht deshalb, zu wissen, um
zu glauben, sondern ich glaube, um zu wissen, denn ich glaube
auch das, dass, wenn ich nicht glaube, ich auch nicht wissen
könne, d. h. dass das Wissen ohne vorausgehenden Glauben
unmöglich sei (non infelligo, ut credam, sed credo, ut intelligam,
nam et hoc credo, quod, nisi crediderim, non intelligam). Mit
einem Worte : der Glaube wird als etwas unmittelbar Gewisses

angenommen. Dieses „ncvoXoyiov", worin Anselm den Glauben
an Gott und die Trinität als eine VernunftAvahrheit darzustellen
sucht, führte daher anfänglich den Titel „fides quserens intellectual"

(der Glaube, der zu wissenschaftlichem Begreifen A^orzu-

dringen sucht). Die Tendenz der Schrift desselben Theologen :

„cur Deus homo?" wird cap. X dahin ausgesprochen: darzutun,

warum der Tod des Gottmenschen \Ton der Vernunft als
ein notwendiger anzusehen sei, qualiter mors illa rationabilis
et necessaria demonstrari possit; in cap. XV sagt er: damit
ich diese Glaubenslehre als eine vernünftig-notwendige begreifen

könne. Anselm stellt diese Bemühungen als eine Forderung
der geistigen Natur des Menschen dar, was man aus der
Erscheinung entnehmen könne, dass das Begreifen des Glaubens
von einer inneren Freude begleitet sei (prsefatio de trin.), und
fasst es als grosse Trägheit auf, die Tiefen des Christentums,
nachdem man sie sich gläubig angeeignet habe, nicht auch
durch alle einzelnen Punkte hindurch für die Vernunft in Besitz
zu nehmen (cur deus homo, cap. II). Wie sehr er aber von
der Unverletzlichkeit des Glaubens überzeugt war, als des

Fundamentes, dessen Untergrabung das Gebäude des höheren
Wissens mit Einsturz bedroht, geht aus seiner Schrift gegen
Roscelin hervor und aus „de concordia grat. et lib. arbitra, quakst.

Ill, cap. 6, an Avelchem Orte er zugleich den Satz ausführt,
dass, wenn man in dem Versuche, um den Glauben zu wissen,
diesen oder jenen Punkt am Ende zu begreifen doch nicht im
stände sei, dennoch der Glaube festgehalten und zugleich
angenommen werden müsse, dass die individuelle Vernunft noch

nicht ganz herangereift sei. Hierdurch ist zugleich das Gefähr-



— 297 —

liehe, welches in der Scholastik lag, vermieden : sie strebte
dahin, die Glaubenslehre in Vernunftideen zu verwandeln. Nun
hätte dadurch sehr leicht am Ende ein sehr unkirchlicher Sinn
entstehen können, allein es lag zugleich in der Scholastik eine
notAvendig anerkannte Grenze, über die man nicht hinausging
und hinausgehen durfte. Die Scholastik ging aus vom Glauben :

niemand solle meinen, die göttlichen Dinge begreifen zu können,
wenn er nicht zuerst glaube ; doch nicht ein blinder Glaube
solle es sein, da ja das Christentum historisch begründet sei
durch die Kirche und ihre Existenz. Wenn also erst dieser
Glaube ganz ins Leben verwandelt sei, dann, sagte man, muss
das wissenschaftliche Begreifen hinzukommen, denn: fides qiuerit
intellectum, der Glaube sucht zum Selbstbewusstsein zu kommen.
Wer Avirklich recht gläubig sei, der fühle auch ein inneres
Bedürfnis in sich, diesen Glauben begreifen zu wollen.

In der Einleitung zu seiner Summa, quasst. I, 3 Avirft sich
Thomas \7on Aquin die Frage auf, wie doch auch die Theologie
eine Wissenschaft genannt Averden könne, da eine in Wahrheit
so zu nennende Wissenschaft von Prinzipien ausgehe, die jedermann

einleuchten, indemonstrabel und in sich selbst gewiss
seien, wogegen die Theologie nur Glaubenssätze behandle und
auf der Geschichte beruhe. Er sagt, die Prinzipien der Theologie

seien geoffenbarte Wahrheiten, die, als von Gott geoff'en-
bart, schlechthin gewiss seien (so gewiss wie die Axiomata der
Mathematik). Der geschichtliche Charakter der dogmatischen
Sätze könne aber für eine Avissenschaftliche Behandlung kein
Hindernis sein, da ja den Tatsachen Ideen zu Grunde liegen,
deren sich die Wissenschaft bemächtige, Avährend sie das rein
Geschichtliche als die Form der Ideen nur dazu gebrauche, die
Autorität der Zeugen herzustellen. Indem Thomas hierauf
Aveiter vom Verhältnis der Philosophie zur Theologie spricht,
erklärt er sich in fünf Artikeln also: an sich bedürfe diese

jener nicht und schon gar nicht dazu, um ihren Inhalt als einen
Avahren darzustellen, wohl aber müsse die Philosophie als Magd
der Theologie insofern dienen, als sie dazu behülflich sei, die
Glaubenslehre zum Avissenschaftlichen BeAvusstsein zu erheben
und ihren Inhalt nach allen Seiten zu entfalten. Selbst dieser
Gebrauch der Philosophie in der Theologie finde aber übrigens
nicht deshalb statt, als ob die Glaubenssätze doch in gewisser
Beziehung unzureichend und mangelhaft Avaren, sondern Avegen



— 298 —

der Schwäche der menschlichen Einsicht, die in einem
Missverhältnisse zu den über der Vernunft gelegenen Wahrheiten
stehe. — Dasselbe entwickelt Thomas in Art. 8 noch weiter
und gibt dabei den Vergleich an: die göttliche Gnade vernichte
die menschliche Natur nicht, sondern veiwollkommne sie
vielmehr ; gleichwie daher die natürlichen Neigungen (Affekte) des

Menschen von der göttlichen Liebe aufgenommen und dieser
gehorsam würden, so schliesse sich auch die Vernunfterkenntnis

an den Glauben an, um diesem zu dienen.

Von diesem Gesichtspunkte aus muss allerdings in der
Scholastik die Vereinigung der grössten Kühnheit des Gedankens

mit der tiefsten Demut des Sinnes, die freieste Bewegung
des Geistes mit dem ergebensten Gehorsam des Willens in
Betracht gezogen Averden, so dass für die Fortschritte des immer
Aveiter strebenden menschlichen Geistes und die Stetigkeit des

immer sich gleich bleibenden Glaubens in gleicher Weise
gesorgt Aväre. Denn wenn auch die subjektive Erkenntnis an den
nie ganz auszudeutenden christlichen Geheimnissen ins Unendliche

sich entwickeln und ATervollkommnen konnte, blieb das

Christentum als Objekt stets dasselbe, und obschon unzählige
Geister A'on demselben genährt werden, Avurde es doch nicht
aufgezehrt, ein Geschick, das es freilich in den neueren Zeiten
da und dort zu haben schien, da nämlich, avo das Verhältnis
der Philosophie zur Theologie anders gestaltet wurde.

Man unterscheidet nun seit Danseus, eigentlich Daneau,
einem reformierten Theologen des 16. Jahrhunderts in Genf,

gewöhnlich 3 Perioden der Scholastik. Der Grundgedanke
dieser Einteilung war der, class in der ersten Periode ein noch

erträglicher Schritt, der der Dialektik und Spekulation, in der

Theologie gemacht Avorden sei, in der ZAveiten Periode ein
geradezu unerträglicher, in der dritten ein ganz verderbenbringender.

Man kann in der Tat drei Perioden annehmen, aber
in der Weise, dass in die erste Zeit das Aufkeimen und erste

Wachstum der Scholastik fällt, in die ZAveite die Blüte derselben,
in die dritte ihr Verfall. Die erste beginnt mit der Mitte des

11. Jahrhunderts und hat den Anselm von Canterbury unter
ihren Koryphäen, in Abälard, Hugo von St. Victor und andern
sehr bedeutende Gestalten. Das Eigentümliche dieser ersten

Periode besteht darin, dass:



— 299 —

1. die platonische Philosophie zur Entwicklung der christlichen
Ideen und zur Einführung in dieselben benutzt wurde;

2. der Geist sieh in dieser Periode ungemein frisch, heiter
und lebendig und zugleich in mannigfaltigen Formen
bewegte ;

3. der Gedanke mit sehr Avenigen Ausnahmen (wie z. B. in
Abälard) durchaus rein und innig fromm erscheint;

4. in den Schulen nach keinem bestimmten System die
gesamte kirchliche Glaubenslehre auseinandergelegt Avurde,
sondern nur einzelne Partien derselben dialektisch und
spekulativ behandelt wurden.

Die zweite Periode nimmt von Petrus Lombardus in der
Mitte des 12. Jahrhunderts ihren Ausgang und währt bis zum
Anfang des 14. Jahrhunderts fort. Der genannte Lombarde
verfasste das erste in den Schulen eingeführte System der
christlichen Glaubenslehre, nicht als hätten nicht auch
Zeitgenossen, durch dasselbe Bedürfnis aufgefordert, ähnliche
umfassende Lehrbücher geliefert, sondern das seinige gewann vor
ihnen den Vorsprung Avegen seiner Brauchbarkeit. Und dieses

ist die erste Eigentümlichkeit der zweiten Periode, nämlich
dass nur ein vollständiges System der christlichen Glaubenslehre

öffentlich in den Schulen A'orgetragcn wurde. Früher
trug man Avohl einzelne Kireheiwäter ATor, aber eine
Gesamtbehandlung aller christlichen Glaubenslehren, eine systematische

Darstellung aller einschlägigen Punkte kannte man im
Abendlande bisher noch nicht. Selbst im Orient, avo eine
solche A^on Johannes \Ton Damaskus gegeben ward, wurde sie
in den Schulen nicht überall gelehrt.

1. Von nun an begann der eigentlich streng systematische
und Avissenschaftliche Unterricht in der Theologie.

2. Aristoteles Avard in dieser zAveiten Periode herrschend, und
seine Richtung verdrängte die platonische um so leichter,
als die Schriften des Aristoteles dem Okzident bekannt
geAvorden waren, während die des Plato meistenteils
bisher demselben noch unzugänglich blieben. Die aristotelische

Logik beförderte ungemein das System, die

Ordnung, die Klarheit, Bestimmtheit und Schärfe der Begriffe.
3. Die Betrachtung wurde in der zweiten Periode reicher und

gewann sehr an Umfang; eine Darstellung der gesamten



— 300 —

Gotteslehre, summa, schloss sich an die andere an, und
die meisten in der Tat mit vielen hervorragenden
Eigentümlichkeiten der Gedanken.

4. Die Form wurde dagegen eintönig, streng abgemessen, oft
trocken. Es hatte sich nun eine bestimmte Avissenschaftliche

Sprache ausgebildet, auch die bestimmte syllogistische
Form.

Endlich erhielt jetzt die Scholastik die grössten Männer:
neben dem Lombarden Alanus A'on Rvssel, Alexander von Haies,
Albertus Magnus, Thomas von Aquin, BonaATentura, Duns Scotus,
Durandus a Saneto Portiano, Wilhelm Occam (die beiden letztern

reichen schon in das 14. Jahrhundert hinein).
Von nun an aber verfiel die Scholastik immer mehr und

mehr, sie litt in ihrer dritten Periode an Sterilität der
Gedanken und Avarf eben desAvegen ihre Aufmerksamkeit auf
Nebendinge und Kleinigkeiten, in deren Ausbildung allein noch
Eigentümlichkeit und Eigenart gefunden und gesucht Avurde.

Das ist gewöhnlich der Fall, Avenn die Produktionskraft einer
Periode erlischt.

Der menschliche Geist hatte sich erschöpft in der
Verfolgung der scholastischen Richtung, es begann daher nun der
Kampf gegen sie, und dieser Kampf wurde immer heftiger, neue
Wrege betrat das wissenschaftliche Streben. Das Schicksal
alles Menschlichen ereilte so auch die Scholastik, und gerade
ihr letzter Kampf gegenüber neuen Avissenschaftlichen Bahnen
ist besonders merkwürdig und interessant. Jetzt begannen
aber auch die nachteiligen und wohhTerdienten Urteile über
die Scholastik, die sich avìc eine Art Aron gelehrten Formeln
bis auf unsere Zeit fortgeerbt haben. Die ersten stärkeren
Angriffe auf sie Avurden von Gerson, Nikolaus Clemange u. a.

ausgeführt, sie Avaren freilich nur gegen die Ausartung der
Scholastik gerichtet. Dasselbe oder Avenigstens Ähnliches gilt
auch ATon den nun folgenden Fehden A7on seiten der Humanisten

gegen Ende des 15. Jahrhunderts: alle Angriffe galten
vorzugsweise der nicht mehr befriedigenden Form der
scholastischen Theologie. Die Reformatoren vollends bekämpften im
Verlauf des 16. Jahrhunderts die Scholastik schlechthin und

zwar desAvegen, Aveil sie den Dogmen der Reformation entgegenstand,

und so geschah es, dass innerhalb und ausserhalb der

Kirche der Tadel über dieselbe sich häufte und die Gemüter



— 301 —

allmählich so sehr beherrschte, wie das nur A7on einem tief
eingewurzelten und lang vorenthaltenen Urteil zu erwarten sein
konnte.

Endlich beschränkte sich fortan die theologische Tätigkeit
keineswegs bloss auf scholastische Erzeugnisse, auch die
Schrifterklärung wurde in mannigfacher Form betrieben ; man erklärte
sie grammatisch, moralisch und allegorisch. Freilich fehlte zu
einem recht gründlichen gelehrten Studium der Schrift der
gelehrte Vorrat von Sprachkenntnissen; in der Bibelkritik tat
sich aber immerhin besonders der Dominikaner und Kardinal
Hugo a Santo Caro hervor, dem wir bekanntlich auch die

Kapiteleinteilung der hl. Schrift zuschreiben, Avährend die Moral
beinahe durchgängig zusammen mit der Glaubenslehre behandelt

Avurde.

Auch an asketisch-mystischen Erzeugnissen erwies sich
diese Periode ungemein reich, manches wirklich Erbauliche
findet sich hiervon aufbewahrt, wertvoll auch noch für unsere
Zeiten und Geschlechter.

Bonn a. Rh. Prof. Lie. th. Friedrich Müliiaupt.


	Zur Entwicklung der Theologie vom 11. bis 13. Jahrhundert [Schluss]

