
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 à
1701 [fin]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


242

LA TENTATIVE D'UNION
ENTRE

LES PROTESTANTS ET LES CATHOLIQUES

de 1661 à 1701.

Suite et fin1).

IV. Les causes de l'échec.

Il ne suffit pas de constater que toutes ces tentatives
d'union n'ont pas réussi, et que, depuis, les divisions n'ont fait
que s'accroître. 11 faut encore et surtout pénétrer les vraies
causes de ce regrettable échec, afin d'en tirer pour l'avenir
des leçons utiles.

La première cause, c'est que la question a été mal posée ;

et elle a été mal posée surtout par Bossuet.
Ce n'est en effet qu'en 1691 que Bossuet commença à

prendre la chose à cœur, c'est-à-dire à s'en occuper activement.
Jusque-là tout allait bien, et l'on espérait. Mais, dès qu'il se

mit sérieusement à l'œuvre, ce fut pour la faire dévier. Sa

manière de poser la question était une véritable pétition de

principe, en ce sens qu'au lieu de consentir à prouver ce qui
devait être prouvé, il le supposait déjà prouvé ; il transformait
ainsi, sans plus de façon, en point de départ ce qui ne pouvait

être qu'un point d'arrivée, à supposer même qu'il eût eu
les bonnes raisons de son côté. La fausseté de sa manœuvre
est évidente, si l'on considère attentivement ses premières
déclarations.

*) Voir la Revue de janvier, p. 112-157.



243 —

Dans une lettre du 29 septembre 1691 à Mm° de Brinon,
il dit: «Pour ne se pas tromper dans ces projets d'union, il
faut être bien averti, qu'en se relâchant selon le temps et
l'occasion sur les articles indifférents et de discipline, l'Eglise
romaine ne se relâchera jamais d'aucun point de la doctrine
définie, ni en particulier de celle qui l'a été par le concile de

Trente. » On le voit, du premier coup, il déclare indiscutable
ce même concile de Trente, dont la valeur conciliaire et
œcuménique était précisément discutée!

Etrange négociateur qui, sous prétexte de tout unir,
commence par tout casser, et qui déclare tranchée la question qui
est précisément à trancher! Si Bossuet n'avait voulu parler
que de la doctrine définie par l'Eglise vraiment universelle et
enseignée par le Christ, il eût eu raison. Mais il entendait
imposer tous les points définis par l'Eglise romaine. Il réduisait

l'Eglise universelle à l'Eglise romaine ; et il tenait pour
un concile de l'Eglise universelle le concile de Trente, qui
n'était qu'un concile romain, pas même complètement occidental.

Quand Bossuet pose la question, il part de cette idée que
l'Eglise d'Occident n'est qu'un bloc, un et indivisible, qui doit
obéir en tout à l'évêque de Rome, son chef; et que, par
conséquent, les protestants qui ont d'eux-mêmes changé certaines
pratiques ecclésiastiques, ne sauraient être unis avec les
Romains sans revenir à ces mêmes pratiques. C'est le tout ou
rien. Bossuet oublie que les Eglises de France, d'Allemagne,
d'Angleterre, d'Italie, etc., étaient des Eglises nationales, qui
avaient leurs droits, leurs règles, leurs traditions, leurs libertés,
et que l'évêque de Rome n'était ni leur évêque, ni, quoi qu'il
en dise, leur chef. Il oublie qu'il s'agissait de discipline et de
choses de droit purement humain; que, par conséquent, les
Eglises protestantes pouvaient les modifier sans avoir besoin
de l'autorisation de l'évêque de Rome. Il ne voyait pas que ce
qui était bon en Orient et admis comme tel par Rome, pouvait

être bon aussi en Occident, même si Rome, qui l'admettait

en Orient, ne voulait pas l'admettre en Occident.
Son argument était celui-ci : « Sans subordination, l'Eglise

même ne serait rien qu'un assemblage monstrueux, où chacun
ferait ce qu'il voudrait et interromprait l'harmonie de tout le

corps. » Bossuet s'abusait ici encore. Sans doute il faut de la
subordination, nul ne songeait à en répudier le principe. Mais



__ 244 —

encore faut-il que cette subordination ne soit pratiquée que
selon la constitution de l'Eglise. Or la constitution de l'Eglise
catholique ou universelle ne comporte pas d'autorité absolue
dans l'évêque de Rome; c'est ce que Bossuet oubliait souvent
pour les besoins de sa cause. L'harmonie de tout le corps était
suffisamment sauvegardée, quand tout le dépôt de la révélation
était exactement maintenu par tout le corps; quant au reste,
chaque Eglise particulière était juge de ses propres intérêts
spirituels, et le métropolitain de Rome n'avait à gérer que les
intérêts spirituels de son diocèse et de sa province ; ses droits
comme patriarche ne pouvaient blesser en quoi que ce fût
l'autorité des évêques et des Eglises. Voilà ce que Bossuet,
autoritaire, centralisateur excessif et cassant, ne comprenait
pas ; son tempérament et son éducation y faisaient obstacle.

Autre argument. « De croire, dit Bossuet, qu'on fasse

jamais aucune capitulation sur le fond des dogmes définis, la
constitution de l'Eglise ne le souffre pas ; et il est aisé de voir
que d'en agir autrement, c'est renverser les fondements, et
mettre toute la religion en dispute. » Il s'agissait bien de
capitulation! Bossuet déplace la question. Il s'agissait simplement
de constater précisément quel était « le fond des dogmes
définis». Les protestants soutenaient que ce fond n'était pas
celui que l'Eglise de Rome prétend. Bossuet, défenseur de

Rome, devait donc démontrer et constater que le fond mis en
avant par Rome est le vrai fond des dogmes définis. Mais, au
lieu de faire cette démonstration, il la suppose faite à son

avantage et il veut imposer sa supposition comme solution de

la question Il tournait dans une évidente pétition de principe.
En faisant la démonstration en question, on n'aurait nullement
mis la religion en dispute, mais on aurait démontré ce que
l'ancienne Eglise avait toujours cru et unaniment enseigné, et
c'est ce qu'on aurait dû faire en simple logique élémentaire.

Incroyable, vraiment, était l'aplomb de Bossuet, lorsque,
le 10 janvier 1692, écrivant à Leibniz, il avait l'air de lui
faire passer un examen en le priant de s'expliquer sur cinq
points controversés, et ajoutait : « Si vous voulez, Monsieur,
prendre la peine de répondre à ces cinq questions avec votre
brièveté, votre netteté et votre candeur ordinaires, j'espère
que vous reconnaîtrez facilement que, quelque disposition qu'on
ait pour la paix, on n'est vraiment jamais pacifique et en état



_ 245 —

de salut, jusqu'à ce qu'on soit actuellement réuni de communion
avec nous. Je verrais, au reste, avec plaisir, l'Histoire de la
réformation d'Allemagne de M. de Seckendorf, si elle pouvait
venir jusqu'en ce pays, supposé qu'elle fût écrite en une langue
que j'entendisse ; et je puis vous assurer par avance que, si

cette Histoire est véritable, il faudra nécessairement qu'elle se

trouve conforme à celle des Variations, que j'ai pris la liberté
de vous envoyer; puisque je n'y donne rien pour certain que
ce qui est avoué par les adversaires. » Bossuet part de cette
idée, de première évidence et indiscutable selon lui, que l'on
doit être en communion avec son Eglise pour être pacifique
et en état de salut! et que son Histoire des Variations est

l'Histoire-type, à laquelle il faut se conformer! Etait-ce orgueil?
était-ce naïveté? Peu importe. C'était, en tout cas, illogiche.

Leibniz, au contraire, posait la question ainsi, dans une
lettre à Mme de Brinon, du 29 septembre 1691 :

« La question est : Si, nonobstant des dissensions sur
certains points qu'un parti tient pour vrais et définis, et que
l'autre ne tient pas pour tels, il serait possible d'admettre ou
de rétablir la communion ecclésiastique ; je dis possible en soi-
même d'une possibilité de droit, sans examiner ce qui est à

espérer dans le temps et dans les circonstances où nous
sommes. Ainsi, il s'agit d'examiner si le schisme pourrait être
levé par les trois moyens suivants joints ensemble: premièrement,

en accordant aux protestants certains points de
discipline, comme seraient les deux espèces, le mariage des gens
d'Eglise, l'usage de la langue vulgaire, etc.. Et secondement,
en leur donnant des Expositions sur les points de controverse
et de foi, telles que M. de Meaux a publiées, qui font voir, du
moins de l'aveu de plusieurs protestants habiles et modérés,
que des doctrines prises dans ce sens, quoiqu'elles ne leur
paraissent pas encore toutes entièrement véritables, ne leur
paraissent pas pourtant damnables non plus: et troisièmement,
en remédiant à quelques scandales et abus de pratique dont
ils se peuvent plaindre, et que l'Eglise même et des gens de
piété et de savoir de la communion romaine désapprouvent ;

en sorte qu'après cela les uns pourraient communier chez les
autres suivant les rites de ceux où ils vont, et que la hiérarchie

ecclésiastique serait rétablie ; ce que les différentes
opinions sur les articles encore indécis empêcheraient aussi peu



— 246 —

que les controverses sur la grâce, sur la probabilité morale,
sur la nécessité de l'amour de Dieu et autres points ; ou que
le différend qu'il y a entre Rome et la France touchant les
quatre articles du clergé de cette nation, ont pu empêcher
l'union ecclésiastique des disputants; quoique peut-être
quelques-uns de ces points, agités dans l'Eglise romaine, soient
aussi importants pour le moins que ceux qui demeuraient
encore en dispute entre Rome et Augsbourg; à condition pourtant

qu'on se soumettrait à ce que l'Eglise pourrait décider
quelque jour dans un concile œcuménique nouveau, autorisé
dans les formes, où les nations protestantes réconciliées
interviendraient par leurs prélats et surintendants généraux reconnus
pour évêques, et même confirmés de Sa Sainteté, aussi bien

que les autres nations catholiques. »

Leibniz fortifiait ainsi son point de vue, dans une lettre à

Bossuet, du 8 janvier 1692: «Il est sûr qu'on peut entretenir
l'union avec de telles gens, qui se trompent sans malice. Les
points spéculatifs qui resteraient en contestation, ne paraissent
pas les plus importants, puisque plusieurs siècles se sont
passés sans que les fidèles en aient eu une connaissance fort
distincte. Il me semble qu'il y a des contestations tolérées dans
la communion romaine, qui sont autant ou peut-être plus
importantes que celles-là Voilà sur quoi tout roule à présent.
Car de parler de rétractations, cela n'est pas de saison. Il faut

supposer que de l'un et de l'autre côté on parle sincèrement;
et puisqu'on s'est épuisé en disputes, il est bon de voir une
fois ce qu'il est possible de faire sans y entrer; sauf à les

diminuer par des éclaircissements, par des réformations effectives

des abus reconnus, et par toutes les démarches qu'on
peut faire en conscience ...»

Le 29 mars 1693, Leibniz proposait à Bossuet que les

catholiques fissent pour les protestants ce que le concile de

Bâle avait fait pour les calixtins, qui n'acceptaient pas toutes
les décisions du concile de Constance. On avait consenti à une

explication, dans le but de les réunir à l'Eglise. Il dit: «Si
l'on faisait un traité semblable avec les protestants, il serait

permis à chaque parti de dire que la discussion future des

points qui resteraient à décider, serait une discussion
d'éclaircissement et non pas de doute, chacun ayant la croyance que

l'opinion qu'il tient véritable prévaudra. Ce serait donc assez

que vos Messsieurs fissent ce qu'on fit à Bâle. »



— 247 -
Bref, Leibniz résumait ainsi la situation et la position de

la question, dans sa lettre à Bossuet du 12 juillet 1694: «Le
grand article qu'on accorde de notre côté, est qu'on se
soumette aux conciles œcuméniques et à l'unité hiérarchique ; et
le grand article qu'on attend de votre côté, est que vous ne
prétendiez pas que pour venir à la réunion, nous devions
reconnaître le concile de Trente pour œcuménique, ni ses
procédures pour légitimes. Sans cela M. Molanus croit qu'il ne
faut pas seulement songer à traiter. » Et encore : < Il s'agit de
savoir si Rome, en cas de disposition favorable à la réunion
et supposé qu'il ne restât que cela à faire, ne pourrait pas
accorder aux peuples du Nord de l'Europe, à l'égard du concile

de Trente, ce que l'Italie et la France s'accordent mutuellement

sur les conciles de Constance, de Bâle et sur le
dernier de Latran, et ce que le pape avec le concile de Bâle ont
accordé aux Etats de Bohême sub utraque, à l'égard des

décisions de Constance. Il me semble, Monseigneur, que vous
ne sauriez nier in thesi que la chose est possible ou licite.
Mais si les affaires sont déjà assez disposées in hypothesi, c'est
une autre question. Cependant il faut toujours commencer palle

commencement, et convenir des principes, afin de pouvoir
travailler sincèrement et utilement. »

Tel fut le premier tort et telle la première cause de l'échec.
Une seconde cause fut le défaut de méthode et de critérium.
Bossuet et Leibniz se souvenaient bien encore du critérium
historique de l'ancienne Eglise, mais l'un et l'autre
l'appliquaient mal, celui-là sur tel point, celui-ci sur tel autre.

Pellisson et Leibniz eurent tort, certainement, en voulant
faire entrer dans la question de l'union des questions de pure
spéculation théologique qui devaient rester libres, et en ne se
bornant pas à constater les dogmes ou les doctrines révélées.
Pellisson, dans sa curiosité, a voulu savoir comment J.-C. est
dans l'eucharistie, et comment ce comment est plus intelligible
dans le système de Leibniz que dans celui de Descartes ; et
Leibniz, de son côté, mis en demeure d'expliquer son système
de dynamique, n'a pas su résister au plaisir d'exposer ses

propres idées et de leur gagner des adhérents. Mais il est clair
que les cartésiens ne voulaient pas entrer dans les idées leib-
niziennes, et qu'ainsi, au lieu de favoriser l'union, on fortifiait
la division.



— 248 —

En de telles matières et avec une telle méthode, l'entêtement

des personnalités en jeu ne pouvait que se donner libre
carrière. Aussi Leibniz écrivit-il au landgrave de Hesse que
«la principale difficulté vint de l'entêtement des théologiens et
de leur peu de lumières >.

Cet « entêtement » apparaîtra toujours davantage, à mesure
que la discussion se prolongera et que le vrai critérium sera
de moins en moins appliqué.

Une troisième cause de l'échec a été l'introduction de la
politique dans cette affaire, qui aurait dû rester purement
religieuse. Foucher de Careil est entré, sur ce point, dans des
détails qu'il a indiqués très nettement, il est vrai, mais sans
en prouver aucun1). Il a accusé «les protestants surtout». Il
s'est trompé manifestement, en ce sens que les princes protestants

ont montré à plusieurs reprises un très vif désir de

l'union, tandis que Louis XIV ne l'a nullement désirée. Ce
dernier point est capital, et les documents publiés par Foucher
de Careil même le mettent en pleine lumière.

Il n'est que trop certain, en effet, que Louis XIV détestait
le protestantisme, plus encore peut-être que ne le détestait le
clergé gallican. Une de ses pensées principales, Foucher de
Careil l'avoue, « c'était la ruine du protestantisme, dans lequel
il avait vu le pire ennemi de son pouvoir et un obstacle
insurmontable à la monarchie universelle qu'il affectait en
Allemagne et que Leibniz combattait énergiquement2)». Selon
Foucher de Careil, c'est en 1684 que Leibniz s'est montré le

1) « La Réunion n'a pas réussi, dit-il, parce que, comme un fleuve détourne de

son lit et forcé de couler dans un autre sens, elle est devenue, de religieuse,
politique, dans la pensée des protestants surtout. La Réunion n'a pas réussi, parce que
le parti de la tolérance civile, que représentait Leibniz, ne pardonna jamais à

Louis XIV la pensée politique qui lui dicta la révocation de l'édit de Nantes. La
Réunion n'a pas réussi parce que le traité de Ryswick, qui défaisait l'œuvre de la

paix de Munster et réveillait les jalousies du parti protestant, en a étouffé le germe
dans tous les cœurs allemands, révoltés par la prépondérance de Louis XIV et

inquiétés par ses projets de monarchie universelle. La Réunion n'a pas réussi, parce
que la succession au trône d'Angleterre en a pour toujours détourné la maison de

Hanovre, qui l'avait ménagée d'abord dans un intérêt contraire. La Réunion n'a pas
réussi, parce qu'avec Louis XIV pour arbitre des destinées politiques de l'Europe,
Bossuet pour principal ministre de la pacification religieuse, et les traités de Ryswick
et d'Utrecht pour nouvelles bases du droit public européen, elle ne pouvait pas se

faire ...»
a) Ouvrage cité, T. II, p. XLVIII.



— 249 —

plus disposé à l'union, le plus « catholique de cœur » ; c'est la
période du Systema theologicum, et des autres écrits ironiques
qui le complètent et l'expliquent. Et cependant c'est à cette
époque qu'il écrit que ni lui ni ses amis ne verront ce futur
concile tant désiré; qu'il y a peu à espérer présentement; que
les conjonctures sont peu favorables pour ces sortes de
négociations, quoique très louables; etc. C'est que Leibniz voyait
très bien les projets néfastes de Louis XIV. La foudre de 1685

allait éclater. Foucher de Careil, en remarquant que Leibniz,
en 1679, avait une position plus nette et plus libre qu'en 1684,
ajoute qu'à cette dernière date les buts politiques le faisaient
dévier du point de vue religieux. C'était Louis XIV qui faisait
tout dévier en préparant et en accomplissant la révocation de

l'édit de Nantes. Les faits parlent d'eux-mêmes.
Leibniz pourtant se surmonta et revint à la charge. Le

29 septembre 1691, il écrivit à Mme de Brinon: «L'empereur
a de la disposition (pour l'union) ; le pape Innocent XI et
plusieurs cardinaux, généraux d'ordres, le maître du sacré Palais,
et des théologiens graves, après l'avoir bien comprise, se sont
expliqués d'une manière très favorable. J'ai vu moi-même la
lettre originale de feu R. P. Noyelles, général des jésuites, qui
ne saurait être plus précise; et on peut dire que, si le roi et
les prélats et théologiens qu'il entend sur ces matières s'y
joignaient, l'affaire serait/>/«s que faisable ; car elle serait presque
faite, surtout si Dieu donnait un bon moyen de rendre le
calme à l'Europe. Et comme le roi a déjà écouté autrefois les
sentiments de M. l'évêque de Meaux sur cette sainte matière,
ce digne prélat, après avoir examiné la chose avec cette
pénétration qui lui est ordinaire, aura une occasion bien importante
et peu commune de contribuer au bien de l'Eglise et à la
gloire de Sa Majesté : car l'inclination seule de ce Monarque
serait déjà capable de nous faire espérer un si grand bien,
dont on ne saurait se flatter sans son approbation. »

Hélas Bossuet n'a pas examiné la chose « avec sa
pénétration ordinaire», pour employer les mots de Leibniz; ou
plutôt il l'a examinée avec les préjugés qui lui étaient
ordinaires. Voilà ce que Leibniz eût dit, s'il eût voulu remplacer
sa courtoisie par l'exactitude.

Dans sa lettre à Pellisson du 19 novembre 1692, Leibniz
se montre attristé des oppositions que l'on élève contre les



250 —

demandes des protestants. 11 fait évidemment allusion aux
observations que Bossuet avait faites et envoyées au mois
d'août précédent sur les Cogitationes privatœ de Molanus. Il
fait remarquer qu'«il y a à présent un pape extrêmement
modéré -> (Innocent XII), que l'empereur même a de bonnes
dispositions, etc. Puis il ajoute : « Cependant je vois qu'on fait
des difficultés au delà du nécessaire. Je veux croire que c'est
par circonspection, mais enfin il y a un temps de mettre bas
les pointillés. Ceux qui ne le voudront pas seront responsables
devant Dieu des maux qu'ils négligent d'empêcher: » Et dans
une lettre au même, du 28 du même mois, Leibniz, parlant
expressément des observations de Bossuet sur l'écrit de Molanus,
ne se borne pas à en signaler l'habileté; il se plaint amèrement.

« Les protestants, dit-il, ont de grandes raisons pour
montrer que le sentiment de l'Eglise catholique et des conciles
véritablement œcuméniques ne leur est point contraire, et ce

qu'on allègue à l'encontre ne paraît guère convaincant. Ainsi
ceux qui s'opiniâtreraient, après une meilleure information, à

rompre là-dessus la communion avec eux, ou à entretenir la

rupture sous prétexte d'hérésie, seraient eux-mêmes coupables
de schisme : monseigneur l'évêque de Meaux a évité adroitement

la force de l'exemple du concile de Bâle, qui est formel.
J'attribue cette adresse, non pas à un défaut de sincérité, mais
à une circonspection qu'il croit peut-être ne pouvoir être trop
grande ici. Cependant il jugera bien lui-même qu'elle le peut
être quelquefois, lorsque la vérité ou la charité pourrait souffrir.

J'ai été surpris aussi qu'il n'a usé d'expressions dures qu'à
mon égard, comme si ce qu'il dit me touchait plus qu'un autre,
au lieu que j'aurais espéré des marques de bonté après des

avances que j'avais faites au-delà de l'ordinaire. Mais c'est la
destinée des modérés. On prend avantage de leur facilité sans

leur en savoir gré ; et puis, quand ils ne peuvent aller aussi

loin qu'on veut, il semble qu'on fait leur condition pire que
celle de ceux qui se tiennent tout à fait éloignés Mais à

Dieu ne plaise que je trahisse jamais les sentiments de ma
conscience »

Et cette lettre s'achève dans la continuation de ces
sentiments. Pellisson évidemment en fera part à Bossuet: «Ainsi
vous lui en pourrez faire connaître ce que vous jugerez à

propos en ma faveur, afin que je sois moins exposé à des



- 251 -
imputations qui ne sont pas sans dureté...» Donc le coup
porté par Bossuet n'a eu malheureusement que trop d'effet.
Mais ce n'est que le premier; d'autres suivront.

Bossuet, écrivant à Pellisson le 27 décembre 1692, dit que
les termes durs que Leibniz lui reproche sont ceux « d'hérétique

et d'opiniâtre » ; et il prétend s'excuser en les maintenant
comme vrais. Donc il ne retire rien, tout en assurant Leibniz
de son estime ; et même, à la fin de sa lettre, lui mettant en
quelque sorte le couteau sous la gorge, il lui dit : « Il faut, ou
fermer les yeux aux conséquences les plus naturelles, ou sortir
du luthéranisme; il faut, dis-je, ou faire des pas vers nous, ou
reculer en arrière, ce que Dieu ne permettra pas... Ne vous
lassez donc point, Monsieur, de travailler à cet ouvrage et je
vous promets que nous ne nous lasserons point de vous
seconder. C'en est trop, mais je n'ai pu refuser ces réflexions
à vos lettres. »

Nous touchons ici à une nouvelle cause de l'échec : les
« pointillés » et les « duretés » de Bossuet, pour ne rien dire de

plus. Bossuet et ses amis n'ont pas assez compris la leçon que
Leibniz leur avait donnée, tout en la voilant. « Vous devez,
avait-il écrit à Bossuet (13 juillet 1692), vous joindre avec eux1)
en cela, sans entrer dans la dispute sur la pointillé, savoir à

qui on en est redevable, si les protestants y ont contribué, ou
si on savait déjà ces choses avant eux. Ces questions sont
bonnes pour ceux qui cherchent plutôt leur honneur que celui
de Dieu, et qui font entrer partout l'esprit de secte, ou, ce qui
est la même chose, de l'autorité et gloire humaine. »

Dans une très remarquable lettre à Mme de Brinon, du
23 octobre 1693, Leibniz met les points sur les i et reproche
nettement au parti de Bossuet de ne pas aborder les corrections

de ses abus, et d'exiger, au contraire, des protestants
des concessions que leur conscience leur interdit : « Vous dites,
Madame, que toutes les superstitions imaginables ne sauraient
excuser la continuation du schisme. Cela est très vrai de ceux
qui l'entretiennent. Il est très sûr qu'une Eglise peut être si

corrompue, que d'autres Eglises ne sauraient entretenir la
communion avec elle; c'est lorsqu'on autorise des abus per-

') 11 s'agissait des protestants bien intentionnés.



252

nicieux. J'appelle autoriser ce qu'on introduit publiquement
dans les Eglises et dans les confréries. Ce n'est pas assez
qu'on n'exige pas de nous de pratiquer ces choses ; il suffit
qu'on exige de nous d'entrer en communion avec ceux qui en
usent ainsi, et d'exposer nos peuples et notre postérité à un
mal aussi contagieux que le sont les abus... Mais quand tous
ces abus seraient levés d'une manière capable de satisfaire les

personnes raisonnables, il reste encore le grand empêchement ;
c'est que vos Messieurs exigent de nous la profession de
certaines opinions que nous ne trouvons ni dans la raison, ni
dans l'Ecriture sainte, ni dans la voix de l'Eglise universelle.
Les sentiments ne sont point arbitraires. Quand je le voudrais,
je ne saurais donner une telle déclaration sans mentir... C'est
à cela, Madame, qu'il est juste que vous tourniez vos
exhortations, et celles des personnes puissantes par leur rang et

par leur mérite, dont vous possédez les bonnes grâces Il
est vrai que M. de Meaux a fait paraître des scrupules que
d'autres excellents hommes n'ont point eus. C'est ce qui nous
a donné de la peine et pourra faire quelque tort ; mais j'espère
que ce n'aura été qu'un malentendu. Car si l'on croit obtenir
un parfait consentement sur toutes les décisions de Trente,
adieu la réunion C'est assez/ pour un véritable catholique,
de se soumettre à la voix de l'Eglise, que nous ne saurions
reconnaître dans ces sortes de décisions ...» Les arguments
de Leibniz contre ces décisions sont, effectivement, formidables.

Le même jour (23 octobre 1693), Leibniz écrivit clans le

même sens à Bossuet lui-même. On lira avec intérêt le passage
suivant de sa lettre : «... Si vous ne rejetez point cette thèse,

Monseigneur, que nous considérons comme la base de la
négociation pratiquable, il y aura moyen d'aller bien avant ; mais

sans cela, nous nous consolerons d'avoir fait ce qui dépendait
de nous et le blâme du schisme restera à ceux qui auront
refusé des conditions raisonnables. Peut-être qu'on s'étonnera
un jour de leur scrupulosité, et qu'on voudrait acheter pour
beaucoup que les choses fussent remises aux termes qu'on
dédaigne d'accepter à présent, sur une persuasion peu sûre de

tout emporter sans condition, dont on s'est souvent repenti.
La Providence ne laissera pas de trouver son temps, quand
elle voudra se servir d'instruments plus heureux: fata viam
invenient... Je tâcherai de fortifier M. l'abbé Molanus dans la



253 —

résolution qu'il a prise de mettre la dernière main à ce qu'il
prépare sur votre réponse, malgré la difficulté qu'il y a trouvé,
depuis qu'on avait mis en doute, contre son attente, une chose

qu'il prenait pour accordée, et qu'il a raison de considérer
comme fondamentale dans cette matière ...»

Les pointillés et les duretés, malheureusement, ne cessèrent

pas. Après s'être fait sentir dans la question du concile
de Trente, elles se firent sentir plus vivement encore dans
celle des livres deutéro-canoniques. C'est Leibniz qui, dans une
lettre à Bossuet du 11 décembre 1699, dit que la canoniche
des livres tenus par les protestants pour apocryphes passait
actuellement pour être de foi dans l'Eglise de Rome, contrairement

à la croyance de l'ancienne Eglise. Bossuet, le 9

janvier 1700, répondit que ces livres avaient été reçus dans
l'ancienne Eglise, et il cita vingt-cinq arguments à l'appui de sa
thèse. Leibniz lui répliqua à trois reprises, les 14 et 24 mai et
le 30 août 1700. Bossuet ne se tint pas pour battu: le 17 août
1701, il envoya une réponse en 62 articles; ce fut sa dernière
lettre. Leibniz, le 5 février 1702, lui expédia des Observations
sur l'écrit de M. l'évêque de Meaux, dans lesquelles chacun de

ses 62 articles était critiqué. Bossuet se tut et Leibniz eut le
dernier mot.

Une autre cause de la rupture est ainsi indiquée pat-
Leibniz, dans sa lettre à Bossuet du 21 juin 1701 : «... On y
a trouvé de la difficulté, puisque M. l'abbé de Lokkum même
paraissait ne vous pas revenir, que nous savons être sans
contredit celui de tous ces pays-ci qui a le plus d'autorité, et
dont la doctrine et la modération ne sont guère moins hors
de pair chez nous. Les autres qui seront le mieux disposés,
n'oseront pas s'expliquer de leur chef d'une manière où il y
ait autant d'avances qu'on en peut remarquer dans ce qu'il
vous a écrit ; et comme ils communiqueront avec lui auparavant,

et peut-être encore avec moi, il n'y a point d'apparence
que vous en tiriez quelque chose de plus avantageux que ce
qu'on vous a mandé. La plupart même en seront bien éloignés,
et diront des choses qui vous accommoderont encore moins
incomparablement; car il faut bien préparer les esprits pour
leur faire goûter les voies de modération. Outre qu'il faut,
Monseigneur, que vous fassiez aussi des avances qui marquent



— 254 —

votre équité, d'autant qu'il ne s'agit pas proprement dans
notre communication que vous quittiez à présent vos
doctrines, mais que vous nous rendiez la justice de reconnaître
que nous avons de notre côté des apparences assez fortes pour
nous exempter d'opiniâtreté, lorsque nous ne saurions passer
l'autorité de quelques-unes de vos décisions. Car si vous voules
exiger comme articles de foi des opinions dont le contraire
était reçu notoirement par toute l'antiquité, et tenu encore du

temps du cardinal Cajétan, immédiatement avant le concile de

Trente, comme est l'opinion que vous paraissiez vouloir
soutenir d'une parfaite et entière égalité de tous les livres de la
Bible, qui me paraît détruite absolument et sans réplique, par
les passages que je vous ai envoyés, il est impossible qu'on
vienne au but. Car vous avez trop de lumières et trop de

bonnes intentions, pour conseiller des voies obliques et peu
théologiques ; et nos théologiens sont de trop honnêtes gens
pour y donner Et je doute qu'on retrouve si tôt des occasions

si favorables du côté des princes et des théologiens...»
Le reproche est catégorique. Leibniz se sent sûr de son fait.

Il faut reconnaître aujourd'hui — les preuves abondent —
que la vérité était du côté de Leibniz. En effet, quand Leibniz
disait à Bossuet qu'il devait, lui Bossuet, examiner de plus
près les déclarations de foi de l'Eglise romaine, Bossuet, montant

sur ses grands chevaux et confondant toujours l'Eglise
romaine avec l'Eglise universelle, lançait ses grandes phrases
habituelles : « La constitution de l'Eglise romaine ne souffre
aucune avance que par voie expositoire et déclaratoire... Les
affaires de la religion ne se traitent pas comme les affaires
temporelles, que l'on compose souvent en se relâchant de part
et d'autre, parce que ce sont des affaires dont les hommes
sont les maîtres. Mais les affaires de la foi dépendent de la
révélation l). »

Eh! sans doute, les affaires de la foi dépendent de la
révélation. Tout le monde est d'accord sur ce point. Mais
Bossuet croit toujours que ce que dit l'Eglise de Rome est la
révélation même; et c'est sur ce point capital qu'il se trompe.
C'est du moins ce qu'il aurait dû démontrer une bonne fois

puisqu'il y revient toujours; or, il importe de noter qu'il n'a

') Lettre de Bossuet à Leibniz, le 12 août 1701.



— 255 —

jamais essayé une seule fois d'aborder cette question avec
Leibniz. Il tournait sans cesse dans sa même pétition de principe,

résolvant la question par la question. Etait-il vraiment
nécessaire d'être un grand orateur pour faire des phrases sur
un sophisme aussi facile à crever!

Quand Leibniz lui dit qu'il n'est prouvé aux protestants
ni que le concile de Trente soit œcuménique, ni que ses
prétendus articles de foi soient conformes à la croyance
constante et unanime de l'antiquité, Bossuet s'obstine, et, confondant

le présent avec le passé, le clergé avec l'Eglise, la France
avec l'univers chrétien, il dit: Tous les évêques de France
souscrivent la foi de ce concile ; il suffit C'est donc la violation

complète de la norme catholique.
Bossuet avait peur de devoir lâcher tous les conciles

occidentaux, toutes les décisions romaines, y compris la transsubstantiation,

si une fois il consentait à appliquer strictement le
critérium catholique, qu'il acceptait pourtant en principe ; et
c'est cette peur qui l'a fait reculer. Il a joué le tout ou rien ;

il a lancé le mot : Trop tard Il a compris que consentir à

corriger Rome et à la ramener à la véritable Eglise catholique
d'autrefois, c'était l'exécuter. Il a préféré le romanisme au
catholicisme. Sa lettre du 12 août 1701 en est l'indice manifeste.

Pour Leibniz, il s'agissait de délivrer l'Eglise catholique
des erreurs et des faux dogmes du concile de Trente, obstacle
à l'union. Pour Bossuet, ce même concile était à la fois la
norme, le dogme, la condition sine qua non de l'union. « Bien
loin, disait-il, que le concile de Trente y soit un obstacle, c'est,
au contraire, principalement de ce concile que se tireront des
éclaircissements qui devront contenter les protestants, et qui
seront à la fois dignes d'être approuvés par la chaire de
St. Pierre et par toute l'Eglise catholique. » Par toute l'Eglise
catholique, quelle illusion

Et pendant qu'il casse tout, il s'écrie avec l'insouciance
(sincère ou non) des faits les plus notoires : « Ainsi ce n'est
pas à moi qu'il faut imputer le retardement. Si l'état des
affaires survenues rend les choses plus difficiles, si les difficultés
semblent s'augmenter au lieu de décroître et que Dieu n'ouvre
pas encore les cœurs aux propositions de paix si bien
commencées, c'est à nous à attendre les moments que notre Père
céleste a mis en sa puissance, et à nous tenir toujours prêts,



— 256 —

au premier signal, à travailler à son œuvre, qui est celle de
la paix!» Ce renvoi au «Père céleste», dans la circonstance
présente, n'est qu'une échappatoire, qui ne saurait tromper
personne.

Enfin — et c'est peut-être la principale cause de la
rupture — Rome ne cherchait réellement ni la vérité ni l'union :

elle ne cherchait pas la vérité, parce qu'elle s'en adjugeait le
monopole; elle ne cherchait pas l'union, parce qu'elle voulait
au fond sa domination sur les Eglises protestantes comme sur
toutes les autres Eglises. Elle voulait — et Bossuet sur ce

point était bien romain — imposer aux protestants l'acceptation

du concile de Trente. L'évêque Spinola lui-même, malgré
sa modération, voulait apparemment en venir là; car Leibniz
a écrit au landgrave en 1688 qu'il croyait «connaître le but
de l'évêque de Neustadt que c'est de faire recevoir le concile
de Trente par les protestants». Or, c'était une grosse faute:
car on devait bien savoir que ce concile était rempli de
défectuosités et même d'erreurs, et que les unes et les autres
finiraient un jour par éclater, comme une bombe, contre les
coupables. C'était se duper par trop naïvement que de croire
qu'on serait jusqu'à la fin plus fort que la vérité.

Que Mme de Brinon, qui n'avait pas plus de théologie que
d'orthographe, et qui, comme sa maîtresse l'abbesse de

Maubuisson, n'était dans toute cette affaire qu'une sentimentale,
qu'elle ait eu, dis-je, l'impertinence naïve, au point de déclarer
à Leibniz que s'il ne se faisait pas romain, il ne serait ni un

grand esprit ni un grand homme *), cela était compréhensible
de la part d'une femme de sa position ; mais que Bossuet, qui
se piquait de science, donnât dans une telle méprise, c'était
impardonnable et puéril.

On voit dès lors combien Tabaraud a été injuste envers
Leibniz, quand il lui a reproché une dialectique souvent
astucieuse, et envers Molanus, quand il l'a accusé de manquer de

logique « et de prendre pour moyen de la négociation ce qui
n'en devait être que le résultat2)». Tabaraud, qui a voulu

') Elle écrivait à Leibni-/ en 1693: «Est-il possible, Monsieur, qu'un aussi

grand esprit que le vôtre puisse être arrêté par des toiles d'araignée?» Et encore:
« Sans cela (la conversion au romanisme), le plus grand des hommes n'est rien. »

Comme Leibniz a dû sourire

*) Histoire critique, etc., p. 162.



— 257 —

avant tout glorifier Bossuet, n'a pas compris que Bossuet, pour
avoir le droit d'imposer le concile de Trente, avait d'abord le
devoir de démontrer que ce concile était dans la vérité ; or,
c'est ce qu'il a toujours évité, en prétextant de prime abord
qu'il était œcuménique, qu'il était la voix de l'Eglise universelle,

etc., toutes choses manifestement erronées. Foucher de

Careil a été plus juste, quand il a dit : « Le P. Tabaraud a
mal connu la philosophie de Leibniz et les faits mêmes qu'il
raconte. Leibniz ne se croyait pas vaincu, et, aux yeux du
monde, il a eu le dernier mot. Il n'avait donc aucune raison
d'être ulcéré ni humilié. Je m'expliquerais plutôt ce dissentiment

et cette antipathie par un malentendu perpétuel. Leibniz
ne pouvait supporter que M. de Meaux se fît lui-même l'Eglise
et parlât en son nom : il l'accuse d'orgueil parce qu'il dogmatise.

Bossuet, de son côté, croyant parler au nom de l'Eglise
infaillible, ne pouvait changer de langage Bossuet n'est
rien moins qu'un philosophe, même cartésien ; c'est un
théologien et un évêque1).» Il faut ajouter: C'est un théologien
qui se trompe et un évêque qui veut en faire accroire.

M. Foucher de Careil était lui-même trop peu théologien,
trop peu philosophe et trop peu historien pour pouvoir apprécier

exactement cette question compliquée et difficile. Il a
trahi la superficialité de ses connaissances, lorsqu'il a prétendu
«que ce n'est point le dogme qui était en question2)». Ce que
Bossuet voulait imposer n'était pas, en effet, le vrai dogme ;

mais la vérité est qu'il voulait imposer comme dogmes des

erreurs que l'ancienne Eglise n'avait, heureusement, pas
connues. Prétendre que le dogme n'était pas en question entre
Leibniz, qui ne voulait que celui de l'ancienne Eglise, et
Bossuet, qui voulait celui du concile de Trente, c'est supposer
qu'il y a identité entre le dogme de l'ancienne Eglise universelle

et le dogme du concile de Trente, supposition absolument
erronée. Foucher de Careil, égaré par la grande réputation
de Bossuet — réputation très méritée en éloquence, mais très
imméritée en théologie — a commis, dans l'exposition qu'il a
faite de ce débat, de nombreuses erreurs, qu'il serait trop
long de réfuter. J'en relèverai toutefois quelques-unes, en
établissant le bilan de Bossuet et de Leibniz.

') Ouvrage cité, T. II, p. LXXXVIII-LXXXIX. s) P. LXVII1.

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1903. 17



258

V. Les fautes respectives des principaux
négociateurs.

Quelques mots seulement sur Mm° de Brinon, parce qu'elle
ne fut qu'une intermédiaire. Les idées n'abondaient pas sous
sa plume ; mais elle était pleine de sentiment et d'ardeur.
Plusieurs fois, elle activa Bossuet, très délicatement. Son zèle
s'exerçait plutôt sur Leibniz, et quelquefois sur la duchesse
Sophie de Hanovre ; elle voulait absolument les convertir au
romanisme, et leur faisait sentir, avec une audace naïve, que
leur salut éternel était fort compromis dans le schisme où ils
vivaient. Quelle gloire pour elle si elle eût pu se vanter d'avoir
fait des conquêtes aussi illustres! Elle envoya un jour à Leibniz
le récit circonstancié de la conversion miraculeuse de sa mère,
qui avait été huguenote. Elle pensait que Leibniz, un si grand
esprit, ne pourrait pas résister à un tel miracle Son argument
habituel pour convertir Leibniz était celui-ci : « La vérité ne
se partage point; ou vous vous trompez, ou nous nous
trompons: le dernier ne saurait être, puisque nous n'avons pas
rompu l'union et que nous sommes demeurés attachés au gros
de l'arbre l). » Cet argument candide ne pouvait que faire sourire

Leibniz. « Ou vous vous trompez, ou nous nous trompons! »

Un logicien aurait répondu que cette disjonction n'était pas
fondée et que peut-être les deux partis se trompaient. Quant
à l'Eglise romaine, c'était précisément elle qui avait rompu
l'union, parce qu'elle n'était pas demeurée attachée au vrai
catholicisme, parce qu'elle l'avait dénaturé et qu'elle était
tombée dans le schisme et l'hérésie. Voilà ce que la bonne
Mme Brinon ignorait et ce que Leibniz, trop affable, aurait dû

lui dire nettement dès l'ouverture des négociations.
Toutefois, dit le proverbe, ce qui est différé n'est pas

perdu. Leibniz, évidemment fatigué à la longue par de telles
instances, sentit le besoin de libérer son âme, et dans deux
lettres de dates rapprochées, l'une du 18/28 février 1695, l'autre
du 18 avril suivant, il dit la vérité haut et ferme2). Les répliques

de la duchesse Sophie en 1697 et 1699 ne sont pas moins

') Voir sa lettre du II février 1694.

s) J'ai cité ces lettres au chapitre des Matières discutées (article relatif à l'Eglise
romaine).



— 259

excellentes. Donc les sentiments de Mme de Brinon, bien que
partant d'un bon naturel, restèrent absolument inefficaces.

Je ne dirai rien de l'évêque Spinola, de Neustadt, parce
que, de l'aveu de tous, il s'est montré aussi condescendant
qu'il pouvait *) ; ni de l'abbé de Lokkum, parce qu'il a fait
cause commune avec Leibniz et qu'établir le bilan de celui-ci,
c'est établir en même temps le bilan de celui-là. Restent donc
Pellisson, Bossuet et Leibniz.

1° Pellisson. — Foucher de Careil l'a caractérisé ainsi2) :

« Esprit fin, élégant et de bonne heure dégagé de toute
scolastique, il avait, pendant quatre ans et quatre mois de Bastille,
profondément médité sur ces graves questions. Il était parvenu
ensuite à une rapide faveur : historiographe du roi et de
l'Académie, il avait apporté dans cette double tâche toutes les qualités

de finesse, d'élégance, de clarté et d'exactitude, qui en
font le modèle des historiens du siècle. Leibniz fut très flatté
de son commerce ; il épuisa même dans ses premières lettres
les formules obséquieuses de la politesse des Cours. Pellisson
était un grand et aimable personnage, plus âgé que Leibniz
de vingt ans, très propre à le former au ton et aux manières
polies de la cour de Louis XIV, et à le dépouiller d'un
dernier reste de scolastique ; sa complaisance était inépuisable. A
tous ces titres, il était merveilleusement posé pour retenir et
attirer Leibniz: aussi sa mort fut-elle considérée par Mm° de
Brinon comme un malheur irréparable et dont elle ne pouvait
se consoler dans l'intérêt même de la réunion. »

En réalité, Pellisson n'était qu'un dilettante en théologie ;

il avait des lueurs sur plusieurs questions auxquelles il
s'intéressait et dont il s'était quelque peu occupé ; mais la base lui
faisait défaut ; les principes mêmes du vrai catholicisme étaient
obscurs dans son esprit, pour ne rien dire de plus. Par exemple,
il n'avait pas l'idée du critérium catholique, et il croyait que
le dogme était à la merci «du grand nombre». En effet, le
1er novembre 1690, il écrivait à Mm0 de Brinon que trente ou
quarante théologiens ont pu penser comme le P. Payva
Andradius sur l'impossibilité de condamner les hommes de
bonne foi. Puis il ajoute : « Est-il d'un homme sage tel que

') Voir son épitaphe et son éloge par Leibniz; édit. F. de C, T. II, p. 100
à 102. J) Ouvrage cité, T. I, p. LXX.



— 260 —

votre ami (Leibniz), et qui semble avoir été touché de ce que
j'ai dit sur l'autorité du grand nombre dans la religion
chrétienne, de hasarder son salut éternel sur la pensée de trente
ou quarante particuliers séparés, contre l'avis de tout le grand
corps de l'Eglise? Combien vaudrait-il mieux sacrifier à Dieu
et à la paix toutes les petites répugnances qu'on peut avoir
pour le sentiment commun, et dire : Je n'entends pas tout à

fait cela, mais l'esprit humain ne voit jamais tout à fait clair,
et jusques au fond dans les choses divines. »

Pellisson n'avait pas de notions exactes sur l'étendue de

l'infaillibilité de l'Eglise, sur la nature de l'hérésie, sur le dogme,
etc. De ce que l'Eglise universelle ne peut pas se tromper
quand elle constate réellement la foi, il concluait qu'elle ne
peut pas non plus se tromper quand elle «juge de ce qui est
de la foi1)». Il osa un jour écrire à Mme de Brinon, à propos
de la distinction entre hérétiques matériels et hérétiques
formels : « Il y a de ces distinctions dont je ne me sers pas
volontiers. » Leibniz lui répondit : « C'est une autre question.
On ne se sert pas volontiers de ce qui nous incommode2). »

Pellisson: «A quoi bon distinguer les hérétiques matériels
et les hérétiques formels?» — Leibniz: «A quoi bon, dites-
vous? C'est pour ne pas damner les innocents qui sont dans

une erreur moralement invincible. Ce qui serait contraire à

l'honneur de Dieu. Les théologiens de l'Eglise romaine accordent

souvent qu'il y a encore aujourd'hui des hérétiques
matériels. »

Pellisson : « Il faut dire : Je sais la décision de l'Eglise et

j'y résiste, donc je suis un de ces hérétiques formels qui ne

se peuvent sauver. » — Leibniz : « Si je sais la décision de

ceux qui se vantent d'être l'Eglise, je ne sais pas pour cela

que c'est l'Eglise qui l'a décidé 3). »

Pellisson: «Il faut croire de la justice divine, non pas ce

que nous en penserions par nos raisonnements humains et notre
justice humaine, mais au contraire ce qu'elle nous en a dit et

révélé elle-même, encore qu'il ne s'accommode pas à notre
justice humaine et à nos raisonnements humains.» —Leibniz:
« Il y a certains principes universels de la justice qui conviennent

tant à Dieu qu'à l'homme ; sans cela on nierait, en effet,

«) Œuvres de Leibniz, édit. F. de C, T. I, p. 114. *) P. II5. a) P. 116.



— 261 —

la justice de Dieu et on n'en aurait aucune idée. Distinguer les

principes de la justice divine de ceux de la justice humaine,
c'est comme si l'on disait que les principes de notre géométrie
ne sont pas bons chez Dieu ou chez les anges ]). »

Pellisson: «Revenons donc à ce que Dieu nous apprend
de sa propre justice, sans nous l'imaginer nous-mêmes telle
que nous la voudrions.» — Leibniz: «Afin qu'on croie, il faut
que la foi soit proposée d'une manière croyable: autrement il
n'y a point d'obligation de croire, suivant les jésuites mêmes2).»

Pellisson : « La véritable Eglise ne peut consentir à aucune
réformation de ses dogmes sur la foi ; elle ne serait plus
véritable Eglise, si cette réformation pouvait avoir lieu. Quant à

la réformation des abus dans la pratique, non pas générale,
mais particulière, l'Eglise n'a jamais nié qu'elle n'en ait
besoin.» — Leibniz: «Les dogmes de Trente n'ont aucun
avantage sur ceux d'Augsbourg ou de Dordrecht pour être
attribués à l'Eglise, On ne réformera que les dogmes des
églises particulières. Il y a dans l'Eglise romaine des pratiques
publiques et autorisées qu'il faut réformer: sans cela les
protestants ne sauraient rentrer en communion avec des Eglises
si corrompues 8). »

On voit, par ces détails, comment Leibniz dominait Pellisson.
Foucher de Careil a dit de ce dernier qu'il était « dégagé de

toute scolastique ». Il n'y paraît guère, notamment dans cette
lettre, qu'il écrivit à Mme de Brinon le 4 septembre 1690, et
dans laquelle il a ainsi défendu la scolastique4) ; « La théologie
qu'on appelle scolastique, on ne peut ni la condamner sans
crime, ni la mépriser sans se rendre méprisable. Quelqu'un
ignore-t-il ce que la religion lui doit ; que ces docteurs scolastiques

ont développé et expliqué les points de doctrine d'une
manière plus nette, plus précise et plus convaincante qu'on
n'avait fait auparavant, fermant, pour ainsi dire, toutes les
portes aux vains équivoques des hérésies ou passées, ou
présentes, ou même à venir?»

Certes, c'était aller bien loin. 11 le comprit ; car il ajouta
aussitôt: «Mais y a-t-il art, science, discipline, institution, bien
aucun au monde, qui, par accident ou par la faute des
particuliers, ne puisse produire quelque mal? Nous ne mettons

') P. IJ7. ") p. „g 3) p I23 4) p g3



— 262 —

pas tous les scolastiques en un même rang. Il y en a qui, palla

grandeur et la beauté de leur esprit, par la sainteté de leur
vie, par les services qu'ils ont rendus à l'Eglise, sont dignes
d'une extrême vénération, encore qu'il n'y en ait pas un dont
le sentiment particulier nous doive servir de loi... » Plus loin,
il ajoute : « Un pur logicien est quelquefois moins raisonnable
qu'un autre homme, parce qu'il est accoutumé à n'examiner
presque jamais les choses par le dedans et par le fond, mais

par la forme et par le dehors ; ainsi, à force de bien raisonner,
il ne raisonne plus. Un pur scolastique qui abandonne les
sources des choses et les véritables difficultés pour ces
difficultés feintes, à force de vouloir être théologien, commence à

ne le plus être '). » Donc, selon Pellisson, l'Eglise catholique
ne doit pas être rendue responsable des opinions des
scolastiques; ils n'ont pas parlé le langage de tout le monde, et l'on
ne doit pas prendre dans leur sens habituel les mots dont ils
se sont servis; leur langage est un langage à part. Cette
concession avait pour but de ne pas choquer le protestant dans
Leibniz. Mais cela n'empêchait pas Pellisson de soutenir, d'autre
part, que la théologie scolastique était plus nette, plus précise
et plus convaincante. Comment se mettait-il d'accord avec lui-
même? Un dilettante n'éprouve pas le besoin d'être d'accord
avec lui-même.

C'est cette même superficialité qui lui faisait maintenir le

concile de Trente, sous prétexte que l'Eglise ne peut pas
consentir à réformer ses dogmes, mais seulement à réformer ses

abus dans la pratique ; comme si le concile de Trente était
l'Eglise, et comme si ses décisions étaient des dogmes Il
s'était fait l'écho des accusations des catholiques-romains contre
les princes protestants, qu'il accusait de n'avoir suivi la réforme
que par des vues d'agrandissement temporel ; Leibniz le niait.
Pellisson n'était tolérant que par politesse et par goût, mais

non par doctrine; il estimait qu'en matière de religion l'Etat
ne devait être tolérant ou intolérant qu'au point de vue de

son intérêt et de sa sûreté.
Lorsque Pellisson mourut, il fut très attaqué par la Gasette

de Rotterdam, et accusé de s'être fait catholique uniquement
pour se frayer un chemin à la cour ; la façon dont il était

') p- 95-



- 263 —

mort, disait-on, était une preuve de son absence de piété.
Bossuet a répondu à ces attaques. Leibniz, en apprenant sa

mort, a écrit à Bossuet même (29 mars 1693): «M. Pellisson
pouvait rendre de grands services au public et ne manquait
pas de lumières ni d'ardeur ; et il y avait sans doute bien peu
de gens de sa force. Mais enfin, il faut s'en remettre à Dieu
qui sait choisir le temps et les instruments de ses desseins

comme bon lui semble... Pour moi, si j'ai cru que M. Pellisson
se trompait en certains points de religion, je ne l'ai jamais
cru hypocrite. » Dans une lettre à Mme de Brinon, du 23

décembre 1698, Leibniz a dit de Pellisson: «l'incomparable
Pellisson ».

Leibniz a très bien senti la différence entre Pellisson et
Bossuet. Le 14 décembre 1705, il écrivit à Thomas Burnet
(10* lettre): «M. Pellisson avait donné aux jésuites l'espérance
de ma conversion. Mais c'est que M. Pellisson et moi, nous
traitions la matière avec beaucoup de civilité, et qu'on aimait
de parler des choses où nous pouvions convenir. Mais, après
la mort de M. Pellisson, l'évêque de Meaux, voulant continuer
la correspondance, prenait un ton décisif et voulait pousser
les choses trop loin, en avançant des doctrines que je ne pouvais

point laisser passer sans trahir ma conscience et la vérité,
ce qui fit que je lui répondis avec vigueur et fermeté et pris
un ton aussi haut que lui, pour lui montrer, tout grand con-
troversiste qu'il était, que je connaissais trop bien ses finesses
pour en être surpris. Nos contestations pourraient faire un
livre entier l). »

2° Bossuet. — Esprit entier et cassant, essentiellement
homme de parti, Bossuet a montré du premier coup à Leibniz
que, s'il entrait en négociation avec lui, c'était pour lui faire
reconnaître le pape. Le 22 août 1683, il lui écrivit, en effet,
qu'il avait appris « qu'on avait signé des articles de réconciliation,

dont le premier était que le Pape serait reconnu pour
chef de l'Eglise-», et alors il le priait de vouloir bien lui
«expliquer dans le détail une affaire si importante». Tel était
son point de vue. Ce ne serait que justice de lui appliquer ce
mot qu'il écrivait lui-même à Mme de Brinon (29 septembre 1691) :

>) Ouvrage cité, T. II, p. LXXXVI-LXXXVII.



— 264 —

« On ne revient pas aussi vite de ses préventions qu'on y est
entré. » Il n'est revenu d'aucune de ses préventions, et il en
était rempli.

On ne saurait trop admirer son talent d'écrivain. Mais,
éloquence à part, sa théologie fut souvent peu solide. En
particulier, dans cette grave question, il fut, malgré quelques détails
d'érudition sur des points isolés, d'une faiblesse étonnante. Il
n'est, hélas! que trop facile de le montrer.

La faiblesse de son argumentation est notoire, soit en ce
qui concerne la prétendue œcuménicité et la prétendue obligation

dogmatique du concile de Trente, soit en ce qui concerne
les livres deutéro-canoniques. Ces deux points sont aujourd'hui
admis par tous les théologiens, dans toutes les Eglises, sauf,
bien entendu, dans celle de Rome, et encore constaterons-
nous tout à l'heure, même dans cette dernière, des aveux
formels.

En ecclésiologie, la théologie de Bossuet est encore plus
défectueuse. Sans doute le premier des six articles qu'il a
insérés dans son «Mémoire pour servir de Réponse à plusieurs
lettres de M. de Leibniz1)», est excellent; mais les cinq autres
sont plus que discutables. Il faut le dire, Bossuet a faussé le
critérium catholique, lorsque, dans sa lettre à Leibniz du 17 août
1701, il a dit (n° 29): «Quand on demande ce que devient
cette maxime : que la foi est enseignée toujours, partout et

par tous, il faut entendre ce tous, du gros de l'Eglise. » Bossuet

a donc voulu remplacer le témoignage unanime des Eglises
chrétiennes par « le gros de l'Eglise » Il était tellement habitué
à considérer l'Eglise romaine comme étant, à elle seule, l'Eglise
universelle, qu'il ne se doutait pas qu'il pût en être autrement.
Et pourtant, il est bien clair aujourd'hui que Rome n'est que
Rome et non l'univers. C'est en vertu de cette erreur qu'il
tenait les conciles de Lyon et de Florence pour œcuméniques,
bien qu'ils n'eussent pas été ratifiés par l'Eglise universelle.
De telles erreurs de fait sont simplement grossières.

Bossuet ne connaissait même pas exactement (en 1691) les

points de doctrine sur lesquels les Grecs différaient d'avec les
Romains. Il émettait de belles maximes générales avec
lesquelles il en imposait, parce qu'elles étaient vraies. Mais il ne

•) Op. theol., T. I, p. 570-572.



265 •--

remarquait pas qu'en les appliquant à l'Eglise romaine, elles
cessaient d'être générales et vraies et devenaient fausses. Par
exemple, il écrivait le 27 juillet 1692 à Leibniz: «Ceux qui
comme vous font profession de croire l'Eglise et de se

soumettre à ses conciles, doivent croire très certainement que le
même esprit qui l'empêche de diminuer la foi, l'empêche aussi

d'y rien ajouter; ce qui fait qu'il n'y a non plus de décisions
inutiles que de fausses. » Bossuet semblait ne parler que de

l'Eglise universelle; mais, de fait, il parlait de l'Eglise romaine
seulement, laquelle n'était pas infaillible et avait, dans tous ses

conciles, ajouté sans cesse à la foi. Ce quiproquo remplit les

pages de Bossuet et devient à la longue fastidieux par sa
naïveté même.

Bossuet semble croire qu'un concile œcuménique, «lorsqu'il

décide quelque vérité», ne propose point de dogmes
nouveaux, mais ne fait que déclarer ceux qui ont toujours été
crus et les expliquer seulement en termes plus clairs '). C'est
du moins ce que le concile, pour être œcuménique, doit faire;
et il n'est reconnu comme tel que lorsque toute l'Eglise a
constaté qu'il s'est bien effectivement conformé au critérium
catholique. Bossuet, au lieu de s'expliquer dans ce sens, semble
croire que le concile, au moment même de ses séances, doit
être tenu pour œcuménique et pour infaillible ex opere operato.
Or ceci est erroné.

Il s'est trompé également lorsqu'il a dit: «Nous donnons
le nom de concile œcuménique à celui que la communion
romaine reconnaît pour tel2).» Cette assertion suppose celle-ci:
«Nous donnons le nom d'Eglise catholique à la communion
romaine3)», assertion qui n'est pas moins erronée.

Leibniz répliqua très judicieusement à Bossuet (3
septembre 1700) qu'un concile n'est pas une Eglise: «Suivant ce
style (exact), on dirait qu'un tel concile a décidé ceci ou cela;
mais on ne dira pas que c'est le jugement de l'Eglise, avant
que d'avoir montré qu'on a observé, en donnant ce jugement,
les conditions d'un concile légitime et œcuménique, ou que
l'Eglise universelle s'est expliquée par d'autres marques, ou
bien, au lieu de dire l'Eglise, on dirait l'Eglise romaine *). » Et

') Voir sa lettre à Leibniz, 9 janvier 1700; Œuvres de Leibniz, T. I, p. 597.
2) Ibid., p. 604. 3) Ibid.
*) Op. theolog. T. I, p. 647.



— 266 —

encore : « Vous supposes toujours qu'on reconnaît que l'Eglise
a décidé; et après cela, vous inférez qu'on ne doit point
toucher à de telles décisions... Il faut être circonspect, et on ne
saurait l'être trop, pour ne faire passer pour le jugement de

l'Eglise que ce qui en a les caractères indubitables; de peur
qu'en recevant trop légèrement certaines décisions, on n'expose
et on n'affaiblisse par là l'autorité de l'Eglise universelle, plus
sans doute incomparablement que si on les rejetait comme non
prononcées, ce qui ferait tout demeurer sauf et en son entier;
d'où il est manifeste qu'il vaut mieux être trop réservé là-
dessus que trop peu. Tôt ou tard la vérité se fera jour, et il
faut craindre que lorsqu'on croira d'avoir tout gagné, quand
c'est par des mauvais moyens, on aura tout gâté, et fait au
christianisme même un tort difficile à réparer... Ceux qui sont
véritablement catholiques et chrétiens, en doivent être
touchés, et doivent encore souhaiter qu'on ménage extrêmement
le nom et l'autorité de l'Eglise, en ne lui attribuant que des

décisions bien avérées... Et ils doivent compter pour un grand
bonheur et pour un coup de la Providence, que la nation
gallicane ne s'est pas encore précipitée par aucun acte authentique,

et qu'il y a tant de peuples qui s'opposent à certaines
décisions de mauvais aloi. Jugez vous-même, Monseigneur,
lesquels sont meilleurs catholiques, ou ceux qui ont soin de la
réputation solide et pureté de l'Eglise et de la conservation du

christianisme, ou ceux qui en abandonnent l'honneur, pour maintenir,

au péril de l'Eglise même et de tant de millions d'âmes,
les thèses qu'on a épousées dans le parti. Il semble encore
temps de sauver cet honneur... »

Toute cette lettre est admirable. On ne pouvait pas mieux

marquer la différence des deux courants : le courant vraiment
catholique et le courant romaniste. Et Leibniz ne craint pas
d'avertir Bossuet « qu'un jour on lui reprochera peut-être qu'il
n'a tenu qu'à lui qu'un des plus grands biens ait été obtenu».
Hélas! Bossuet n'a pas été à la hauteur; il a préféré Rome à

la vérité. Leibniz lui criait : «Je ne sais si ce n'est encore
l'intérêt de Rome même; toujours est-ce celui de la vérité. Pourquoi

porter tout aux extrémités?... Est-ce qu'on espère que son

parti l'emportera de haute lutte? Mais Dieu sait quelle blessure

cela fera au christianisme. Est-ce qu'on craint de se faire
des affaires? Mais... la conscience passe toutes choses. » Bossuet



— 267 —

n'a pas compris, ou plutôt il était trop inféodé à Louis XIV,
qui était trop inféodé au jésuitisme, pour pouvoir défendre le
vrai et l'ancien catholicisme contre le romanisme envahissant.
Leibniz a pressenti et décrit à l'avance la situation actuelle.
« Tôt ou tard la vérité se fera jour » Ces paroles ont dû sonner
terribles aux oreilles de Bossuet.

Sa réponse était connue: Ce qui est dit est dit. Impossible
à l'Eglise de se rétracter. Le concile de Trente est l'Eglise. Si
l'on corrige ce concile, nos successeurs auront le droit de changer

ce que nous faisons. C'est un engrenage d'où l'on ne
sortirait pas. Donc, restons-en là. «Les décisions de l'Eglise(?) une
fois données sont infaillibles et inaltérables *). » C'était toujours
le même et éternel sophisme, cent fois réfuté.

Bossuet n'a pas fait moins de mal avec sa hautaine
intransigeance qu'avec ses sophismes. A peine avait-il énoncé ses
fameux six articles de 1693, que, sans les avoir démontrés, il
ajoutait : « On peut donc tenir pour certain qu'il n'y aura jamais
d'accord véritable que clans la confession de ces six principes,
desquels nous ne pouvons non plus nous départir que de l'Evangile2).

» Entêtement puéril. C'était rendre ipso pacto toute union
impossible. S'adjugeant a priori le monopole de la vérité
infaillible, il gourmandait quiconque lui faisait opposition. Leibniz
lui ayant parlé de pointillés à éviter (13 juillet 1692), il lui
répondit (28 août 1692): «C'est l'Eglise catholique qui est
demeurée en possession de la véritable simplicité chrétienne.
Ceux qui n'y peuvent entrer sont bien loin du royaume de

Dieu, et doivent craindre d'en venir enfin à la fausse simplicité,

qui voudrait qu'on laissât la foi des hauts mystères à la
liberté d'un chacun. Au reste, les Luthériens, quoiqu'ils se
vantent d'avoir ramené les dogmes des chrétiens à la simplicité

primitive de l'Evangile, s'en sont visiblement éloignés; et
c'est de là que sont venus leurs raffinements sur l'ubiquité, sur
la nécessité des bonnes œuvres, sur la distinction de la
justification d'avec la sanctification, et sur les autres articles où
nous avons vu que tout consiste en pointillé, et qu'ils en sont
revenus à nos expressions et à nos sentiments lorsqu'ils ont
voulu parler naturellement.»

l) Lettre du ior juin 1700.
l) Op. theolog., T. I, p. 572. Même obstination p. 577-578.



268 -
Cette remarque était d'autant plus blessante que Bossuet,

ici comme toujours, attribuait à l'Eglise romaine les mérites de

l'Eglise catholique, et qu'en réalité la théologie scolastico-ro-
maine est pleine de pointillés. Bossuet citant la scolastique
comme modèle de simplicité et renvoyant aux Luthériens les
subtilités de l'ubiquité, dépassait vraiment la mesure.

Il s'est flatté étrangement ou il se connaissait bien peu,
lorsqu'il s'est vanté d'aller droit son chemin «sans aucune vue
ni à droite ni à gauche». C'est le contraire qui est vrai, car
il a été l'homme qui louvoie, qui veut sans cesse ménager «les
tendres oreilles des Romains», et qui, pour ménager non moins
ses intérêts de cour, cherchait, par des compromis de doctrine
et de conscience, à concilier l'inconciliable. En voyant, d'une

part, l'incroyable négligence avec laquelle il a d'abord traité
cette question :), puis, d'autre part, l'arrogance plus incroyable
encore avec laquelle il discuta et rendit l'union impossible, on

peut vraiment et à bon droit se demander s'il a jamais désiré
l'union, et s'il n'a pas toujours partagé les antipathies de

Louis XIV et du clergé gallican contre le protestantisme. Telle
est, ce semble, la véritable explication de son attitude sophistique

et hostile.
Quoi qu'il en soit, il a eu grand tort de repousser les

avances de Leibniz. Jamais on n'en fera de semblables à Rome.
Bossuet a été cassant, il a joué le tout ou rien; une fois de

plus il a eu tort. Les protestants, éloignés par lui, ne reviendront

jamais ni à lui, ni à ses doctrines. Aujourd'hui ses
doctrines paraissent manifestement erronées. On s'étonne qu'il n'en
ait pas vu les côtés faibles; son entêtement l'a aveuglé; car
s'il n'eût même consulté que la simple histoire des dogmes, il
eût vu certainement ses erreurs.

J'ai dit que même des catholiques-romains ont reconnu ses

torts. Citons, en premier lieu, Mme de Brinon elle-même.
Effectivement, elle sentit très bien qu'il n'avait pas assez de zèle

et trop de raideur, et elle profita de la moindre avance nou-

') La duchesse de Hanovre lui ayant envoyé les articles qui avaient été arrêtés

avec l'évêque de Neustadt, il les égara Il en fait ainsi l'aveu lui-même dans une
lettre à M™6 de Brinon, le 29 septembre 1691 : «Mais comme je ne crus pas que
cette affaire dût avoir de la suite, j'avoue que j'ai laissé échapper les papiers de

dessous mes yeux, et que je ne sais plus où les retrouver; de sorte qu'il faudrait,
s'il vous plaît, supplier très humblement cette Princesse de nous renvoyer ce projet
d'abord. »



— 269 —

velie de Leibniz pour faire, d'une manière très délicate, la
leçon à Bossuet. Sa lettre à ce dernier, du 5 novembre 1693,

est très curieuse sous ce rapport. C'est un aveu très clair des

torts de Bossuet. En voici le texte :

« Voilà M. Leibniz qui revient à vous, Monseigneur, et qui,
grâce à Dieu, ne veut point quitter la partie... Vous avez un
beau champ, si M. le nonce est habile; mais je meurs de peur
que non : je vous dis cela tout bas. Si vous trouviez, Monseigneur,

que les choses que les protestants demandent se pussent
accorder, comme il serait à souhaiter, il me semble que vous
devriez faire agir le roi, et tirer de sa toute-puissance tous
les moyens qui peuvent être propres à ce grand dessein. Le
clergé n'y peut-il pas quelque chose Rome, qui est pour nous
dans un si beau chemin, désire ardemment cette réunion; et
vous n'aurez pas sans doute oublié que le feu pape en a écrit
à Madame de Maubuisson, pour la remercier de ce qu'il avait
appris qu'elle contribuait à ce grand dessein, et pour l'encourager

à le suivre jusqu'au bout, promettant d'y donner les
mains de tout son pouvoir... Quoi qu'il en soit, Monseigneur,
ne souffrez pas que nos frères vous échappent; soutenez les

moyens dont Votre Grandeur a fait la proposition, puisque
cela est si agréable aux protestants : et laissons-leur mettre un
pied dans notre bergerie; il y auront bientôt tous les deux.
Je dis cela à propos de ce qu'ils demandent qu'on ne les
contraigne pas de souscrire au concile de Trente présentement.
Dieu ne fait pas tout d'un coup ses plus grands ouvrages,
quoiqu'il agisse sur nous avec une pleine puissance : il semble

que son autorité souveraine ménage toujours notre faiblesse.
Il nous apprend par là, ce me semble, qu'il faut toujours
prendre ce que nos frères offrent de nous donner, en attendant
que Dieu perfectionne cet ouvrage, pour lequel je ne puis douter

que vous n'ayez une affection bien pleine du désir de cette

réunion, où vous voyez que les protestants vous appellent. C'est
assez vous marquer que la divine Providence vous a choisi
pour la faire réussir. Tous les chemins vous sont ouverts, tant
du côté de l'Eglise que de celui de la cour... Je suis tout attendrie

de la persévérance avec laquelle ces honnêtes protestants
reviennent à nous : l'esprit de J.-C. est plein d'une charitable
condescendance, pourvu qu'on ne choque pas la vérité. Au nom
de Dieu, Monseigneur, livrez-vous un peu à cet ouvrage, et



— 270 —

voyez tout ce qui peut contribuer à le faire réussir... Sœur de
Brinon. » — On ne pouvait parler plus clairement.

Foucher de Careil a été plus explicite encore, et ses aveux
ont d'autant plus d'importance qu'il était un admirateur à

outrance de Bossuet, et qu'il mettait une sorte de chauvinisme
national et religieux à amoindrir le plus possible Leibniz et
les protestants. Ce chauvinisme l'a aveuglé maintes fois, par
exemple lorsque, résumant Leibniz par le mot «Raison», il
cherchait à lui faire contrepoids en résumant Bossuet par le

mot «Tradition» x). Disons hautement que, loin d'avoir reproduit
exactement la tradition, Bossuet l'a très souvent méconnue et
même faussée.

« Il est vraisemblable, dit Foucher de Careil, que Bossuet,
tort bien informé de ce qui s'est passé avec Pellisson, connaissait

moins l'état de la négociation avec Spinola. Car, s'il eût
mieux connu les négociations entamées par Spinola et les
propositions ratifiées et corrigées par la cour de Rome; s'il eût
su l'approbation donnée par le pape et les cardinaux au projet
irénique de l'évêque de Tina ; connaissant d'ailleurs, comme il
le dit, depuis longtemps la capacité et les saintes intentions
de cet évêque, il n'eût pas sans doute laissé échapper « ces
papiers de dessous ses yeux». Les propositions des protestants
modérés, dressées par l'évêque de Tina et approuvées et
corrigées à Rome, le sacré collège consulté, le nonce et les
généraux d'ordres favorables à l'entreprise, de nombreux théologiens

catholiques employés à la mûrir, la déclaration des

théologiens d'Helmstadt et de Hanovre favorable à l'autorité du

pape, la méthode de réunion publiée par Molanus ave l'autorité

du duc Ernest-Auguste, les adhésions par écrit de quatorze
princes régnants obtenues dès 1683, les pleins pouvoirs donnés

par l'empereur à Spinola et renouvelés en 1691 à la veille
de l'entrée de Bossuet dans l'affaire, étaient des faits et des

démarches considérables, et offraient une base réelle et très
solide à la réunion projetée. Bossuet n'en tient pas compte:
c'est dans ce sens tout historique que nous disons qu'il eût été

à désirer que Bossuet connût mieux l'affaire. Il avoue lui-même

implicitement ne pas connaître l'état de la négociation,
puisqu'elle ne lui paraissait pas avoir de suites, au moment où

') Ouvr. cité, T. II, p. XCV.



__ 271 —

elle en avait de très réelles et de très considérables. Leibniz
remarque de même que Bossuet ne paraît pas suffisamment
informé, et ne savait pas l'intention à fond : il lui écrivit
pour la lui faire connaître. Bossuet ne parut pas très frappé de

cette nouvelle ouverture1). »

Foucher de Careil établit ensuite que Bossuet a voulu tout
d'abord que les protestants acceptassent le concile de Trente;
c'était, à ses yeux, le point de départ et la condition sine qua
non. C'était donc résoudre la question par la question, ou plutôt

l'imposer au lieu de la discuter. Bossuet ne voulait pas
discuter. Il se regardait comme chez lui, et les protestants comme
des solliciteurs qui voulaient être admis chez lui. Spinola, au
contraire, allait au-devant des protestants, et leur proposait
une explication et une discussion. Bossuet donc condamna la
méthode de Spinola, voulut imposer la sienne, et gâta tout.

Et encore (T. i, p. CX-CXI) : « Il y a deux choses
distinctes et qu'on ne saurait distinguer trop soigneusement dans
l'affaire de la réunion, l'union civile et politique, à laquelle
travaillait surtout Leibniz dans des vues d'agrandissement
temporel pour la maison de Hanovre, union dont l'Allemagne avait
besoin et qui devait surtout profiter à l'empereur et aux princes
allemands; puis l'union ecclésiastique et religieuse, dont
s'occupait exclusivement Bossuet, et qui ne pouvait être obtenue
par les mêmes moyens que l'autre. Leibniz travaillait surtout
à la première ; Bossuet s'occupait exclusivement de la seconde :

il n'est pas étonnant qu'ils ne s'entendirent point. Leibniz
aurait pu éviter bien des pourparlers inutiles en déclarant
franchement à Bossuet les intentions de ses maîtres... Pour
Bossuet, il n'y avait point d'union civile sans union religieuse. »

Foucher de Careil montre ici de la partialité, qui l'induit
en erreur. Il accuse Leibniz de poursuivre surtout des ambitions

temporelles pour le compte de ses maîtres; qu'en sait-il?
Où sont ses preuves? On n'accuse pas un homme comme
Leibniz d'avoir manqué de franchise, sans motiver son
accusation. Or aucune preuve n'est donnée. En outre, on prétend
que Bossuet ne poursuivait qu'un but religieux. C'est bientôt
dit. Tout donne à penser, au contraire, que Bossuet poursuivait

le but de Louis XIV, but qui était le contraire de l'union.

') Ouvr. cité, T. I, p. CVI-CVII.



272 —

Louis XIV voulait absorber les protestants, qu'il détestait ; il
voulait qu'ils renonçassent à leur protestantisme. Et comme il
savait qu'ils n'y consentiraient pas, il voulait se débarrasser
d'eux; la révocation de l'Edit de Nantes démontre la justesse
de cette thèse. Bossuet ne tenait pas davantage à l'union,
comme évêque gallican et comme représentant de ce clergé
qui détestait cordialement les protestants. Il voulait donc arrêter

et annihiler le projet et le procédé de Spinola et de
Molanus. Et pour en finir dès le commencement, il posa comme
condition sine qua non une impossibilité, qu'il savait très bien être
une impossibilité, à savoir l'acceptation par les protestants de

l'œcuménicité et des décisions du concile de Trente! Cet acte
d'évidente maladresse démasquait immédiatement les intentions
et les batteries de Bossuet.

Son éloquence, ou plutôt son ton agressif et hautain, ne
pouvait pas tenir lieu de la discussion et de la démonstration
nécessaires. Il croyait qu'il aA^ift raison là où il avait tort ; il
croyait que les protestants ne pouvaient pas répliquer à ses

assertions, et il voulait qu'ils les admissent sans observation.
Il s'est trompé du tout au tout. Sa thèse étant mauvaise, il
avait doublement tort d'être aussi impérieux et aussi décisif.
Il tenait son Histoire des Variations et son Exposition pour
infaillibles, comme des derniers mots! Hélas!

Foucher de Careil dit que Bossuet « parlait en évêque et

qu'il avait le courage de la vérité1)». La vérité est qu'il parlait

en évêque gallican, animé d'un esprit anticatholique et
antichrétien, et qu'il avait non le courage de la vérité, mais
l'audace du mensonge. Il devait savoir les roueries qui faisaient
le fondement des décisions du concile de Trente; et en osant

présenter ces décisions comme œcuméniques et de foi, il se

jouait simplement de ses adversaires et les croyait trop
crédules. Il a voulu payer d'audace, habitué qu'il était, comme

orateur, à se payer de mots et de phrases imposantes. On le

voit, Foucher de Careil n'a rien compris à la question, et il a

faussé les rôles.
Pour Bossuet, on n'était point catholique, mais

«hérétique» et «opiniâtre», quand on s'élevait contre le concile de

Trente. Or nous disons, nous : On n'était ni hérétique ni opi-

') T. I, p. CXIII.



— 273 —

niâtre en rejetant ce concile, et de plus, au nom de la vérité
et du dogme catholique, on devait rejeter ce concile. Voilà
quel était le terrain sur lequel on devait combattre. Notre grief
contre Leibniz n'est pas d'avoir émis des prétentions exagérées,
mais de n'avoir pas dit à Bossuet toute la vérité qui devait
être dite.

Bossuet disait: «Voici la propriété incommunicable de

l'opiniâtre et de l'hérétique, voici son manifeste de caractère :

C'est qu'il s'érige lui-même dans son propre jugement un
tribunal au-dessus duquel il ne met rien sur la terre. » Il fallait
répondre à Bossuet qu'au-dessus de l'Eglise romaine il y a

l'Eglise universelle, et que le pape, « en s'érigeant lui-même dans

son propre jugement un tribunal au-dessus duquel il ne met
rien sur la terre», est justement cet opiniâtre et cet hérétique.
Il fallait demander à Bossuet s'il était bien catholique lui-
même en marchant à la remorque de son pape opiniâtre et
hérétique.

Foucher de Careil fait toutefois un excellent aveu, quand
il reconnaît que Bossuet a voulu, en combattant Leibniz,
terrasser la raison au nom de l'autorité. Quelle ridicule prétention!

Terrasser la raison! Qu'est-ce qu'une autorité qui s'élève
contre la raison C'est partie perdue d'avance. Donc les
prétendues «règles» qu'invoque Bossuet sont «vraiment
excessives1)». Ces règles sont qu'en matière de foi «il faut se crever

les yeux pour voir clair» et admettre le credo quia absurdum

de Tertullien! «Bossuet allait trop loin», dit Foucher de
Careil. Oui, beaucoup trop loin, et Yabsurdum était de son côté.
Dans le Discours de la conformité de la raison et de la foi, de

Leibniz, « on trouve des principes plus humains, plus modérés,
et un vigoureux essai de conciliation entre la foi et la raison ;

là on trouve rétorquées les prétendues objections insolubles
de Bayle, et posées les règles d'un accord durable et
perpétuel entre la raison et la foi». A la bonne heure! Voilà la
vérité.

Bossuet en appelait à l'immutabilité des dogmes, qui
doivent rester éternellement des dogmes. Très bien. Mais il
fallait lui montrer que les dogmes romains ne sont justement pas
des dogmes, que l'ancienne Eglise ne les a pas connus, que ce

') T. I, p. CXVII.

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1903. 18



— 274 —

sont des inventions de quelques siècles seulement que Rome
et ses théologiens cherchent à faire passer pour les dogmes
de l'ancienne Eglise, grâce à l'ignorance des foules. Bossuet
abusait de cette ignorance; et ne peut-on pas suspecter sa
bonne foi, lorsqu'il refusait une discussion avec les protestants

Foucher de Careil dit (T. I, p. CXXT) : « Bossuet était
conséquent à l'orthodoxie, qui était l'invariable règle de ses
jugements. Seul, ou presque seul dans ce dix-huitième siècle déjà
si ébranlé par l'esprit d'incrédulité, il veille sur les remparts
à la défense de la foi.» Quelle erreur! Bossuet voulait l'orthodoxie

romaine, qui était une erreur, et non l'orthodoxie catholique,

qui condamnait la papauté romaine. Bossuet n'avait
nullement pour règle de ses jugements le critérium catholique de

l'ancienne Eglise, qui réfutait les dogmes de Rome; sa règle
était seulement l'accord du pape et des évêques, et non le

témoignage de toute l'Eglise. Il ne veillait nullement, de fait, à

la défense de la foi, mais à la défense des corruptions romaines
de la foi. Il faut le dire catégoriquement au nom de la vérité,
Bossuet, dans cette question, comme dans cent autres, s'est

trompé. Cet admirable orateur, ici comme ailleurs, s'est montré

théologien inférieur. Inférieur dans sa discussion avec
Richard Simon, il le fut plus encore dans sa discussion avec
Leibniz.

Enfin, terminons par un dernier aveu. « Bossuet, dit encore
Foucher de Careil (T. II, p. XXXVII), a refusé de s'expliquer
catégoriquement sur la suspension proposée, et par ce refus, il
a été l'auteur de la rupture... Nous savons bien que Bossuet
se défendra plus tard. Nous verrons sa réponse. Nous l'entendrons

rejeter le principal tort sur la guerre, qui a eu pour
effet de rompre toutes les communications et qui ne pouvait
que nuire à la pacification religieuse, reprocher à Leibniz et

à son parti de «n'avoir pas fait attention aux solides
conciliations qu'il leur a proposées, et d'avoir fait semblant de ne

pas les voir», et leur imputer le retardement et les difficultés
dont ils se plaignent. Remarquons seulement qu'il fit attendre

sa réponse sept années, et qu'il semblait donner des armes

contre lui par ce retard. La rupture datait de 1693, et la lettre
où il faut aller chercher sa défense est du 12 août 1701.

Qu'avait-il fait pour détromper Leibniz et l'abbé Molanus du-



— 275 —

rant ce long intervalle? La guerre, il est vrai, avait éclaté
vers 1695; mais la guerre était-elle un motif de cesser aussi

complètement ce commerce de religion bien plus que de

politique? L)ultima ratio regit m était-elle aussi la dernière raison
des théologiens? Si la France se tait quand Bossuet a parlé,
Bossuet devait-il se taire lorsque le canon commençait à gronder?

L'évêque catholique recevait-il donc exclusivement ses

instructions du souverain politique de son pays, ou laissait-il
la diplomatie maîtresse absolue de diriger ces affaires qui
regardent les consciences? Nous sommes habitues à entendre
adresser ce reproche à Leibniz; mais il semble que ce ne serait
pas trop se prévaloir du long silence de M. de Meaux que de

le lui retourner en cette occasion. »

3° Leibniz-. — La politesse, même exquise, peut devenir
un défaut, quand elle tend à sacrifier, par condescendance
envers les personnes, les droits de la vérité, et qu'elle laisse ainsi
l'erreur s'affermir avec d'autant plus d'aplomb et d'audace.
C'est ce qui est arrivé à Leibniz quelquefois. 11 s'est vraiment
par trop effacé devant Pellisson, qu'il a appelé « un si grand
homme»1), tandis qu'il disait de lui «qu'il n'était pas théologien

de profession», et «qu'il n'avait rien d'ailleurs qui lui donnât

le droit de se mettre sur les rangs». Il se trouvait «téméraire

d'avoir osé entrer en lice avec lui». Le «sublime»
régnait dans les écrits de Pellisson, tandis que ses discours à lui
étaient «pitoyables»! En se voyant en relations avec lui, «j'ai
honte, disait-il, d'y être à peu près comme un nègre à la suite
d'une belle personne, dont il relève la beauté ». Et dans une lettre
à Bossuet: «Je crois, dit-il, qu'il me sied encore mieux d'obéir
que de raisonner.»

Peut-être cette extrême modestie avait-elle pour but de
devenir une leçon, leçon d'autant plus fine qu'elle était plus
indirecte, comme lorsqu'il cherchait à mettre Mme de Brinon en
garde contre «les surprises ultramontaines». Ce n'était certes
pas naïveté de sa part. Mais, dans d'autres circonstances, son
excessive urbanité l'inclinait à une modération qui touchait à

la timidité et qui l'empêchait d'exprimer la vérité avec toute
la précision et la fermeté nécessaires. C'est ainsi qu'il usa,

') Lettre à Mm0 de Brinon, 9 mai 1691.



— 276 —

maintes fois, d'une condescendance exagérée envers Rome, et
qu'il se montra trop favorable au pape et même au concile de
Trente. En effet, au lieu d'affirmer nettement que le concile de
Trente n'était pas œcuménique, il se bornait quelquefois à dire
qu'on aura bien de la peine à prouver qu'il l'est; et même,
dans certaines phrases, il semble convenir qu'un protestant qui
n'admet pas cette œcuménicité «se trompe dans le fait». Or,
il aurait dû dire nettement qu'il ne se trompe pas et qu'il a
de bonnes raisons de nier.

C'est un tort de Leibniz d'avoir dit que la réunion était
empêchée moins par les dogmes que par les pratiques abusives
de Rome : « Il se passe bien des choses autorisées publiquement

dans l'Eglise romaine, qui alarment la conscience des gens
de bien parmi les protestants, et leur paraissent abominables,
ou sont au moins dangereuses» (T. I, p. 130, lettre à Mme de

Brinon). Tandis que les dogmes, même ceux du concile de

Trente, il pouvait, disait-il, les interpréter dans un sens
favorable aux protestants l). Il ne voyait pas que Rome rejetait ce

sens et cette interprétation, et que, dès lors, sa condescendance

était purement chimérique et sans effet. Il ne voyait pas
que, de même qu'on oublie dans la pratique les bonnes
explications d'un mauvais texte de loi, de même les interprétations
qu'il donnait des dogmes de ce concile auraient été oubliées,

pour ne laisser en vue que la lettre même des dogmes. Et il
aurait été pris dans son propre piège.

Dans maintes questions, il fut un peu ce qu'il a été dans

la barque qui le conduisait de Venise à Mesola. Une tempête
éclate, le batelier pense qu'il est hérétique et cause de la
tempête. Leibniz tire aussitôt un chapelet « qu'apparemment il avait
pris par précaution», il «le tourne d'un air assez dévot»; cet

artifice lui réussit et il ne fut pas jeté à la mer. Ainsi tourna-
t-il ses arguments pour ne pas trop déplaire au pape et pour
être épargné. A quoi cela lui a-t-il servi? Son projet d'union
n'en a pas moins été jeté à l'eau par Rome. Donc Leibniz,
bien qu'il ait quelquefois parlé avec une grande clarté, et cela

même dans quelques lettres à Mme de Brinon, Leibniz cependant

n'a été souvent ni assez ferme, ni assez positif, ni assez

précis. Tel est le premier reproche qu'on peut lui adresser.

') « A bien considérer ce concile, disait-il, il n'y a guère de passages qui ne

reçoivent un sens qu'un protestant raisonnable puisse admettre. »



— 277 —

Cela tenait aussi à ce que ses notions théologiques, sur
plusieurs points, étaient confuses. Il écrivit à Fabricius, en
1697: «Et moi aussi, j'ai beaucoup travaillé à arranger les

controverses de religion ; mais j'ai reconnu bientôt que la
conciliation des doctrines était une œuvre vaine. Alors j'ai imaginé
une sorte de trêve de Dieu : inducias tantum sacras excogitare
voliti, et j'ai introduit l'idée de tolérance déjà impliquée par la
paix de Westphalie. » Dans une autre lettre de 1698, il dit:
«J'ai surtout travaillé à la tolérance civile; car, pour
l'ecclésiastique, on n'obtiendra jamais que les docteurs des deux partis

ne se condamnent pas mutuellement. Qu'ils se condamnent
donc tant qu'ils voudront, mais sans injures, sans imputations
malveillantes... Je me soucie médiocrement des doctrines: j'ai
toujours pensé que c'était affaire de politiques bien plus que de

théologiens; car on leur laisserait leurs mœurs et leurs usages
pour obtenir la paix et l'égalité entre les différentes confessions

x). »

Dans des lettres de la même époque à Ludolfi, à Cuneaux,
à Bauval, il tient le même langage et ne cache pas son peu
d'espoir de voir la réunion projetée. Le 26 juin 1698, il écrit
à Ludolfi: «Il faut avouer que nos espérances d'une paix
religieuse sont bien éloignées; et pourtant il suffirait de la volonté
de cinq ou six hommes pour l'achever. Supposez que le pape,
l'empereur et le roi de France, d'une part, et quelques grands
princes, de l'autre, voulussent la chose sérieusement, elle
serait faite. Or les cœurs des princes sont dans la main de

Dieu; mais ce bonheur n'est point réservé à notre siècle. Le
sera-t-il au siècle suivant, dont aucun de nous ne lira l'histoire

»

Leibniz se trompait fort, en croyant que cette « affaire »

était une affaire de politiques. Ni empereurs, ni rois, ni princes,
ne peuvent la mener à bonne fin, parce qu'ils ne peuvent
toucher qu'aux «mœurs et usages» extérieurs, et qu'il s'agit, au

') C'est sans doute cette phrase qui a fait croire à Foucher de Careil que Leibniz
ne poursuivait qu'un but politique; mais on voit que telle n'était pas la pensée de

Leibniz. Son but était foncièrement religieux. Toutefois il ne croyait pas que ce but
religieux pût être atteint par les théologiens ecclésiastiques, parce que ceux-ci seraient
toujours en dispute et se condamneraient toujours mutuellement. En désespoir de cause,
il voulait, en homme pratique, procéder autrement, en obtenant d'abord la tolérance
civile, et en mettant en mouvement les chefs des Etats. Telle était l'exacte pensée
de Leibniz.



— 278 —

fond, d'une affaire de conscience et de foi. On veut savoir ce
qui est réellement de foi et obligatoire en conscience, et ce

qui ne l'est pas. Voilà le problème. Donc il faut préciser ce

que le Christ a enseigné et ordonné, et cela seul est de droit
divin, pour tous et pour chacun. Quant au reste, il n'est qu'humain

et doit être laissé, comme toutes les choses humaines,
aux diverses appréciations des hommes. La question pratique
est donc de trouver le moyen de discerner, parmi les doctrines
et les préceptes de l'Eglise, les doctrines et les préceptes qui
remontent jusqu'au Christ par les apôtres, d'une part, et, d'autre
part, les doctrines et les préceptes qui n'ont pas cette origine
divine. Leibniz, qui connaissait le critérium de Vincent de

Lérins, ne l'a pas assez appliqué; il s'en est servi pour certaines
questions relatives au concile de Trente, mais il n'a pas songé
à l'appliquer à toutes les questions doctrinales, disciplinaires
et liturgiques, qui divisaient les protestants et les catholiques.
Dans une lettre à l'évêque de Tina, il semble même avoir cru
que la majorité dans un concile était suffisante pour décider
comme si elle était le concile même J).

De là, en partie, l'échec cle sa méthode et de son projet.
Il s'est trop appuyé sur quelques personnages qu'il croyait
tout-puissants, tandis que la vraie force et le vrai secret étaient
et sont dans la méthode même, méthode qui fera distinguer le

divin de l'humain.
Dans une lettre à Bossuet, du 8 janvier 1692, Leibniz s'est

exprimé de manière à faire croire qu'il n'avait pas d'idées

parfaitement exactes sur la nature du dogme, sur l'infaillibilité
de l'Eglise et du concile œcuménique, voire même sur l'union
qu'il s'agissait d'établir. Il dit, en effet, que l'infaillibilité s'étend

aux « opinions > qui sont reçues dans l'Eglise « le plus
généralement». Or c'est là une erreur: car jamais une opinion,
même commune, ne saurait être transformée en dogme. Il dit

que l'Eglise romaine n'étant pas fixée au sujet du siège de

l'infaillibilité, il est lui-même embarrassé sur ce point. « Il y a

encore, ajoute-t-il, cette question difficile : s'il est dans le pouvoir

de l'Eglise moderne ou d'un concile, et comment, de défi-

l) Sed quia pugnantibus opinionibus necesse est concludendi rationem haben,
sequendum hic arbitror, quod alias in Ecclesia servari solet, ut pro sententia conciln

habeatur quicquid duae tresve partes, re mature discussa examinatisque per deputatos
ultro citroque rationibus, statuerez Edit. F. de C, T. 1, p. 34-35.



— 279 —

nir comme de foi ce qui autrefois ne passait pas encore dans

l'opinion générale pour un point de foi; et je vous supplie cle

m'instruire là-dessus. Ou pourrait dire aussi que Dieu a attaché

une grâce ou promesse particulière aux assemblées de

l'Eglise; et comme on distingue entre le pape qui parle à

l'ordinaire, et entre le pape qui prononce ex cathedra, quelques-
uns pourraient aussi considérer les conciles comme la voix de

l'Eglise ex cathedra. »

Dans sa lettre à Bossuet, du 23 octobre 1603, Leibniz
semble croire qu'un concile œcuménique est, en soi, tellement
infaillible qu'on puisse s'y soumettre «par avance». Dans son
écrit sur les «Méthodes de réunion», il semble admettre avec
d'autres théologiens qu'«il faut avoir telle confiance dans
l'assistance du Saint-Esprit promise à l'Eglise catholique dans les
saintes Ecritures qu'il faut se soumettre dès à présent à ce

qu'un concile œcuménique décidera par la pluralité des voix
sur les points en question [) ». Doctrine manifestement erronée.
Leibniz n'avait donc pas une notion exacte de la nature du
dogme, ni des pouvoirs de l'Eglise par rapport au dogme. Il
semblait croire que toutes les questions religieuses pouvaient
ressortir de l'Eglise et être décidées par elle. « Il semble,
disait-il encore dans sa réponse à l'abbé Pirot, que les seuls
évêques ou pasteurs des peuples doivent avoir voix deliberative
et décisive dans les conciles; mais cela ne se doit point prendre
avec cette précision métaphysique que les affaires humaines
n'admettent point. » En outre, il plaçait l'hérésie seulement dans
l'opiniâtreté avec laquelle on repoussait une vérité de foi. A
ses yeux, il n'y avait donc pas d'autre hérésie que la
formelle ; la matérielle, qui consiste à rejeter une vérité de foi
sans savoir qu'elle est une vérité de foi, n'était pas une hérésie!
Il se trompait, et confondait l'hérésie en soi avec la culpabilité
formelle d'hérésie.

Selon lui, Dieu aurait constitué l'Eglise sous une forme et
sur un plan monarchiques. Donc le gouvernement de l'Eglise
serait monarchique, divin dans son principe et humain dans
l'application; en sorte que les prérogatives du siège de Rome
seraient de droit humain, mais sa direction générale de l'Eglise
de droit divin2) Le pape serait « le chef ministériel de l'Eglise

') Ed. F. de c., T. II, p. 18.
2) Ed. F. de C, T. II, p. XLII-XLIIÎ.



— 280 —

catholique», et on lui devrait «une véritable obéissance filiale»;
il est « administrateur légitime de tous les biens spirituels de

l'Eglise, surtout temp ore interconcilia ri1) ». Fontenelle, dans son
«Eloge de Leibniz», a dit: «Leibniz prétendait que tous les
Etats chrétiens, du moins ceux d'Occident, ne font qu'un corps,
dont le pape est le chef spirituel, et l'empereur le chef
temporel; qu'il appartient à l'un et à l'autre une certaine juridiction

universelle...; que, quoique tout cela ne soit pas de droit
divin, c'est une espèce de système politique formé par le
consentement des peuples.» Et Fontenelle ajoutait: «L'esprit de

système que Leibniz possédait au souverain degré, avait bien
prévalu, à l'égard de la religion, sur l'esprit de parti. » Cette
dernière réflexion est très juste : Leibniz n'avait pas l'esprit
de parti, mais l'esprit de système; et surtout la précision, dans
les matières théologiques, lui manquait souvent. Il est même

permis de croire qu'il n'avait pas une notion juste de ce que
doit être l'union des Eglises, lorsqu'il écrivait dans sa Relation

pour la cour impériale (n° 45) : « Les principes et l'honneur
des deux partis .demeurent dans leur entier... On ne révoque
et ne rétracte point... Rome ne renonce point au concile de

Trente ni les protestants à la Confession d'Augsbourg, et, en

un mot, les apparences se sauvent autant qu'il est possible. »

De même qu'il poursuivait une chimère en voulant concilier sa

dynamique avec Aristote, ainsi s'illusionnait-il en cherchant à

concilier le concile de Trente et la Confession d'Augsbourg.
Terminons ces indications en remarquant que, malgré ses

confusions et ses erreurs, il s'est cependant exprimé, sur
plusieurs questions, avec fermeté et exactitude ; sa logique était
autrement vigoureuse que celle de Bossuet, et même son
érudition théologique était de meilleur aloi.

Foucher de Careil, je le répète, a été injuste en lui reprochant
d'avoir poursuivi un but surtout politique. Leibniz, dans la Relation

précitée (n° 4), a dit: «...Il y a eu une infinité de meurtres,
d'incendies, de saccagements, de sacrilèges, de violements et

d'autres maux horribles dont le plus grand est la perte de tant
de millions d'âmes rachetées par le sang de J.-C, provenue
de ces désordres. » Est-ce là le langage d'un homme qui ne

poursuit qu'un but politique, et Bossuet, à qui l'on prête un

but exclusivement religieux, en a-t-il dit autant?

') Des méthodes de réunion; ibid. p. 9-12.



— 281 —

Foucher de Careil lui a reproché d'avoir voulu paralyser
et même écarter Bossuet, et le faire remplacer dans les
négociations par quelque magistrat plus gallican1). Certes, Leibniz
avait raison : étant donné qu'il considérait la France comme
appelée à tenir le milieu entre le protestantisme et le
romanisme, et étant donné que Bossuet soutenait par-dessus tout
les intérêts de Rome, c'était un devoir pour Leibniz, en bonne
logique et en bonne conscience, d'en appeler aux Français de
vieille roche et aux traditions nationales contre le parti jésui-
tico-romain. Foucher de Careil prétend que Leibniz, en cela,
«se trompait de pays et de temps2)». C'est possible; mais
alors tant pis pour la France du XVIIe siècle. Il ajoute : « En
admettant que l'expédient fût bon vers 1682, il venait trop tard
en 1698. Louis XIV était entré, sous l'habile et persévérante
influence de Mme de Maintenon, dans une voie bien différente
de celle que lui traçait Leibniz, et son confesseur se fût mal
accommodé de ces maximes d'indépendance. » C'est encore
possible ; mais alors tant pis de nouveau pour Louis XIV et
pour son confesseur. Comment un grand pays comme la France
a-t-il pu tolérer une religion aussi décadente et une politique
aussi dégénérée? Le duc de Broglie a vu beaucoup plus juste
quand il a dit : « Quand l'altier despotisme de Louis XIV eut
consommé la révocation de l'Edit de Nantes, quand les jésuites,
maîtres du pouvoir, étendirent la persécution des protestants
à la meilleure partie de l'Eglise gallicane, alors Leibniz, catholique

par les idées, recula définitivement devant la communion
de l'intolérance ultramontaine. » Leibniz a eu raison, et disons
qu'en cela il a été non seulement plus catholique, mais plus
français que Bossuet.

Conclusions.
Les conclusions à tirer de cette étude sont nombreuses.

Bornons-nous aux trois suivantes :

1° Le projet d'union a échoué, parce qu'au lieu de se mettre
d'accord sur les définitions des mots dont on discutait, on a
oublié d'en préciser le sens exact. Chacun est parti en guerre
avec son idée à lui, et on a ainsi donné des coups d'épée dans
le vide. Une bonne définition eût peut-être tout éclairé sans

J) T. If, p. Lî.
a) P. LVI.



- 282 -
qu'il fût même besoin de discussion. Conclusion : de nos jours
encore, c'est par là qu'il faudrait commencer; définir ce qu'est
l'Eglise, sa constitution, son autorité, sa mission; définir ce

qu'est le dogme, ses conditions et comment il diffère de la
spéculation théologique; définir ce qu'est le sacrement; définir ce
qu'est le concile œcuménique, quelles sont les conditions de

cette œcuménicité, et en quoi consiste son infaillibilité, etc., etc.
En un mot, ce sont les notions claires, simples, exactes, qui
font le plus défaut. On veut faire de la grande science, on
oublie de commencer par faire du bon sens; on se lance dans
la haute érudition, on oublie la simple exactitude.

2° Aussi les anciens-catholiques s'appliquent-ils, dans toutes
leurs tractations en vaie du rétablissement de l'union, à éviter
avant tout les vaines discussions sur les matières libres et de

simple spéculation qui ne peuvent que diviser, à se maintenir
fermement sur le terrain du dogme primitif, à le délimiter par
le critérium catholique, à écarter ainsi tous les compromis de

doctrine, plus dangereux encore que les compromis de

personnes, à déblayer le terrain de l'union de toutes les additions
erronées amoncelées par les passions des hommes et l'ignorance

des siècles, à rendre à la science et à la raison leurs droits
contre la fausse théologie des écoles obscurantistes.

3° Si les sophismes de Bossuet sont à jour et ne trompent
plus personne, la largeur d'esprit et la bonne volonté de Leibniz
sont malheureusement difficiles à découvrir aujourd'hui dans
certains milieux protestants. Les reverra-t-on même jamais? Dieu
le sait. En tout cas, que nos frères du protestantisme sachent

que l'ancien-catholicisme est à l'antipode du romanisme, et que
l'obstacle à l'union a été, non pas le catholicisme, mais le
romanisme. Les vrais catholiques sont toujours prêts à faire la

lumière loyalement et scientifiquement, ne voulant assujettir
personne et n'étant eux-mêmes assujettis qu'à la vérité. A temps

nouveaux, besoins nouveaux et cœurs nouveaux.

E. MlCHAUD.


	La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 à 1701 [fin]

