Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 a
1701 [fin]

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. T =

LA TENTATIVE D'UNION

ENTRE

LES PROTESTANTS ET LES CATHOLIQUES
de 1661 a 1701.

Suite et finl).

IV. Les causes de I’échec.

Il ne suffit pas de constater que toutes ces tentatives
d'union n’ont pas réussi, et que, depuis, les divisions n’ont fait
que s’accroitre. 11 faut encore et surtout pénétrer les vraies
causes de ce regrettable échec, afin d'en tirer pour !'avenir
des lecons utiles.

La premitre cause, c'est que la question a été mal posée ;
et elle a été mal posée surtout par Bossuet.

Ce n'est en effet qu'en 1691 que Bossuet commenca &
prendre la chose & cceur, c’est-a-dire & s’en occuper activement.
Jusque-la tout allait bien, et I'on espérait. Mais, des qu'il se
mit sérieusement a P'ceuvre, ce fut pour la faire dévier. Sa
maniére de poser la question était une véritable pétition de
principe, en ce sens qu'au lieu de consentir a prouver ce qui
devait étre prouvé, il le supposait déja prouvé; il transformait.
ainsi, sans plus de fagon, en point de départ ce qui ne pou-
vait &tre qu'un point d’arrivée, 4 supposer méme qu'il efit eu
les bonnes raisons de son coté. La fausseté de sa manceuvre
est évidente, si l'on considere attentivement ses premiéres.
déclarations.

1) Voir la Revue de janvier, p. 112-157.



243 —

Dans une lettre du 29 septembre 1691 a M™¢ de Brinon,
il dit: «Pour ne se pas tromper dans ces projets d'union, #/
faut étrve bien averti, qu'en se relachant selon le temps et 1'oc-
casion sur les articles indifférents et de discipline, I’ Eglise
vomaine mne se reldchera jamais d’aucun point de la doctrine
définie, ni en particulier de celle qui I'a été par le concile de
Trente.» On le voit, du premier coup, il déclare indiscutable
ce méme concile de Trente, dont la valeur conciliaire et cecu-
ménique était précisément discutée!

Etrange négociateur qui, sous prétexte de tout unir, com-
mence par tout casser, et qui déclare tranchée la question qui
est précisément a trancher! Si Bossuet n’avait voulu parler
que de la doctrine définie par V'Eglise vraiment universelle et
enseignée par le Christ, il elt eu raison. Mais il entendait
imposer tous les points définis par I'Eglise romaine. 11 rédui-
sait 1'Eglise universelle a 1'Eglise romaine; et il tenait pour
un concile de I'’Eglise universelle le concile de Trente, qui
n’était qu'un concile romain, pas méme complétement occidental.

Quand Bossuet pose la question, il part de cette idée que
I'Eglise d’Occident n'’est qu'un bloc, un et indivisible, qui doit
obéir en tout a l'évéque de Rome, son chef; et que, par con-
séquent, les protestants qui ont d'eux-mémes changé certaines
pratiques ecclésiastiques, ne sauraient étre unis avec les
Romains sans revenir a ces mémes pratiques. C'est le tout ou
rien. Bossuet oublie que les Eglises de France, d’Allemagne,
d’Angleterre, d’ltalie, etc., ¢étaient des Eglises nationales, qui
avaient leurs droits, leurs regles, leurs traditions, leurs libertés,
et que I'évéque de Rome n’était ni leur évéque, ni, quoi qu’il
en dise, leur chef. Il oublie qu’il s'agissait de discipline et de
choses de droit purement humain; que, par conséquent, les
Eglises protestantes pouvaient les modifier sans avoir besoin
de l'autorisation de I'évéque de Rome. Il ne voyait pas que ce
qui était bon en Orient et admis comme tel par Rome, pou-
vait étre bon aussi en Occident, méme si Rome, qui 'admet-
tait en Orient, ne voulait pas 'admettre en Occident.

Son argument était celui-ci: «Sans subordination, 1'Eglise
méme ne serait rien qu'un assemblage monstrueux, ou chacun
ferait ce qu'il voudrait et interromprait l'harmonie de tout le
corps. » Bossuet s’abusait ici encore. Sans doute il faut de la
subordination, nul ne songeait & en répudier le principe. Mais



244 —

encore faut-il que cette subordination ne soit pratiquée que
selon la constitution de I'Eglise. Or la constitution de I'Eglise
catholique ou universelle ne comporte pas d'autorité absolue
dans l'évéque de Rome; c'est ce que Bossuet oubliait souvent
pour les besoins de sa cause. L'harmonie de tout le corps était
suffisamment sauvegardeée, quand tout le dépot de la révélation
était exactement maintenu par tout le corps; quant au reste,
chaque Eglise particuliere ¢tait juge de ses propres intéréts
spirituels, et le métropolitain de Rome n’avait & gérer que les
intéréts spirituels de son diocése et de sa province; ses droits
comme patriarche ne pouvaient blesser en quoi que ce fiit
l'autorité des ¢évéques et des Eglises. Voila ce que Bossuet,
autoritaire, centralisateur excessif et cassant, ne comprenait
pas; son tempérament et son €ducation y faisaient obstacle.

Autre argument. «De croire, dit Bossuet, gqu’on fasse
jamais aucune capitulation sur le fond des dogmes définis, la
constitution de I'Eglise ne le souffre pas; et il est aisé de voir
que d'en agir autrement, c'est renverser les fondements, et
mettre toute la religion en dispute.» Il s’agissait bien de capi-
tulation! Bossuet déplace la question. Il s'agissait simplement
de constater précisément quel était «le fond des dogmes
définis ». l.es protestants soutenaient que ce fond n’était pas
celui que U'Eglise de Rome prétend. Bossuet, défenseur de
Rome, devait donc démontrer et constater que le fond mis en
avant par Rome est le vrai fond des dogmes définis. Mais, au
lieu de faire cette démonstration, il la suppose faite a son
avantage et il veut imposer sa supposition comme solution de
la question! Il tournait dans une évidente pétition de principe.
En faisant la démonstration en question, on n’aurait nullement
mis la religion en dispute, mais on aurait démontré ce que
I'ancienne Eglise avait toujours cru et unaniment enseigné, et
c’est ce qu'on aurait da faire en simple logique élémentaire.

Incroyable, vraiment, était l'aplomb de Bossuet, lorsque,
le 10 janvier 1692, écrivant a Leibniz, il avait l'air de lui
faire passer un examen en le priant de s’expliquer sur cing
points controversés, et ajoutait: «Si vous voulez, Monsieur,
prendre la peine de répondre 4 ces cinq questions avec votre
brieveté, votre netteté et votre candeur ordinaires, jespeére
que vous reconnaitrez facilement que, quelque disposition qu'on
ait pour la paix, on w'est vraiment jamais pacifique et en état



— 245 —

de salut, jusqu’a ce qu'on soil actuellement reéuni de connnunion
avec nous. Je verrais, au reste, avec plaisir, 1'Histoire de la
réformation d’Allemagne de M. de Seckendorf, si elle pouvait
venir jusqu'en ce pays, supposé qu'elle fit écrite en une langue
que j'entendisse; et je puis vous assurer par avance que, si
cette Histoire est véritable, ¢/ faudra nécessaivement qu'elle se
trouve conforme a celle des Variations, que j’ai pris la liberté
de vous envoyer; puisque je n'y donne rien pour certain que
ce qui est avoué¢ par les adversaires.» Bossuet part de cette
idée, de premiere évidence et indiscutable selon lui, que P'on
doit étre en communion avec son Eglise pour étre pacifique
et en état de salut! et que son Histoire des Variations est
I'Histoire-type, a laquelle il faut se conformer! Etait-ce orgueil?
était-ce naiveté? Peu importe. C’était, en tout cas, illogicité.

Leibniz, au contraire, posait la question ainsi, dans une
lettre a M™® de Brinon, du 29 septembre 1691:

« La question est: Si, nonobstant des dissensions suy cer-
tains points qu'un parii tient pour wvrvais el définis, el que
Uautre ne tient pas pour tels, il serait possible d’admetlre ou
de rvétablir la communion ecclésiastique,; je dis possible en soi-
méme d'une possibilité de droit, sans examiner ce qui est a
espérer dans le temps et dans les circonstances oll nous
sommes. Ainsi, il s'agit d'examiner si le schisme pourrait étre
levé par les trois moyens suivants joints ensemble: premiere-
ment, en accordant aux protestants certains points de disci-
pline, comme seraient les deux especes, le mariage des gens
d’'Eglise, l'usage de la langue vulgaire, etc... Et secondement,
en leur donnant des Expositions sur les points de controverse
et de foi, telles que M. de Meaux a publiées, qui font voir, du
moins de l'aveu de plusieurs protestants habiles et modérés,
que des doctrines prises dans ce sens, quoiqu;elles ne leur
paraissent pas encore toutes entieérement véritables, ne leur
paraissent pas pourtant damnables non plus: et troisiemement,
en remeédiant a4 quelques scandales et abus de pratique dont
ils se peuvent plaindre, et que I'Eglise méme et des gens de
piét¢ et de savoir de la communion romaine désapprouvent ;
en sorte qu'apres cela les uns pourraient communier chez les
autres suivant les rites de ceux ou ils vont, et que la hiérar-
chie ecclésiastique serait rétablie; ce que les différentes opi-
nions sur les articles encore indécis empécheraient aussi peu



— 246 —

que les controverses sur la grice, sur la probabilité morale,
sur la nécessité de 'amour de Dieu et autres points; ou que
le différend qu’il y a entre Rome et la France touchant les
quatre articles du clergé de cette nation, ont pu empécher
I'union ecclésiastique des disputants; quoique peut-étre quel-
ques-uns de ces points, agités dans U'Eglise romaine, soient
aussi importants pour le moins que ceux qui demeuraient
encore en dispute entre Rome et Augsbourg; a condition pour-
tant qu'on se soumettrait & ce que I'Eglise pourrait décider
quelque jour dans un concile cecuménique nouveau, autorisé
dans les formes, ol les nations protestantes réconciliées inter-
viendraient par leurs prélats et surintendants généraux reconnus
pour évéques, et méme confirmeés de Sa Sainteté, aussi bien
que les autres nations catholiques. »

Leibniz fortifiait ainsi son point de vue, dans une lettre a
Bossuet, du 8 janvier 1692: «II est slir qu’on peut entretenir
l'union avec de telles gens, qui se trompent sans malice. Les
points spéculatifs qui resteraient en contestation, ne paraissent
pas les plus importants, puisque plusieurs siécles se sont
passés sans que les fideles en aient eu une connaissance fort
distincte. Il me semble qu'il y a des contestations tolérées dans
la communion romaine, qui sont autant ou peut-&tre plus im-
portantes que celles-1a... Voild sur quoi tout roule a présent.
Car de parler de rétractations, cela n’est pas de saison. Il faut
supposer que de l'un et de l'autre c6té on parle sincérement,
et puisqu’on s'est ¢épuisé en disputes, il est bon de voir une
fois ce qu'il est possible de faire sans y entrer; sauf a les
diminuer par des éclaircissements, par des réformations effec-
tives des abus reconnus, et par toutes les démarches qu'on
peut faire en conscience...»

Le 29 mars 1693, Leibniz proposait 4 Bossuet que les
catholiques fissent pour les protestants ce que le concile de
Bale avait fait pour les calixtins, qui n'acceptaient pas toutes
les décisions du concile de Constance. On avait consenti a une
explication, dans le but de les réunir a I'Eglise. Il dit: «Si
l'on faisait un traité semblable avec les protestants, il serait
permis a chaque parti de dire que la discussion future des
points qui resteraient & décider, serait une discussion d’éclair-
cissement et non pas de doute, chacun ayant la croyance que
I'opinion qu'il tient véritable prévaudra. Ce serait donc assez
que vos Messsieurs fissent ce qu’on fit & Bale.»



— B -

Bref, Leibniz résumait ainsi la situation et la position de
la question, dans sa lettre a4 Bossuet du 12 juillet 1694: «Le
grand article qu'on accorde de notre coté, est qu'on se sou-
mette aux conciles cecuméniques et a 'unité hiérarchique; et
le grand article qu'on attend de votre coté, est que vous ne
prétendiez pas que pour venir a la réunion, nous devions
reconnaitre le concile de Trente pour cecuménique, ni ses pro-
cédures pour légitimes. Sans cela M. Molanus croit qu'il ne
faut pas seulement songer a traiter.» Et encore: <Il s'agit de
savoir si Rome, en cas de disposition favorable &4 la réunion
et supposé qu'il ne restat que cela a faire, ne pourrait pas
accorder aux peuples du Nord de I'Europe, a V'égard du con-
cile de Trente, ce que I'ltalie et la France s’accordent mutuel-
lement sur les conciles de Constance, de Bale et sur le der-
nier de Latran, et ce que le pape avec le concile de Bale ont
accordé aux Etats de Bohéme sub wuiraque, a 1'égard des
décisions de Constance. Il me semble, Monseigneur, que vous
ne sauriez nier in thesi que la chose est possible ou licite.
Mais si les affaires sont déja assez disposées in Jiypothesi, c'est
une autre question. Cependant il faut toujours commencer par
le commencement, et convenir des principes, afin de pouvoir
travailler sincerement et utilement. »

Tel fut le premicr tort et telle la premiere cause de 1'échec.
Une seconde cause fut le défaut de méthode et de critérium.
Bossuet et Leibniz se souvenaient bien encore du critérium
historique de l'ancienne Eglise, mais 'un et l'autre l'appli-
guaient mal, celui-la sur tel point, celui-ci sur tel autre.

Pellisson et Leibniz eurent tort, certainement, en voulant
faire entrer dans la question de l'union des questions de pure
spéculation théologique qui devaient rester libres, et en ne se
bornant pas a constater les dogmes ou les doctrines révélées.
Pellisson, dans sa curiosité, a voulu savoir comment ].-C. est
dans l'eucharistie, et comment ce comment est plus intelligible
dans le systéme de Leibniz que dans celui de Descartes; et
Leibniz, de son coté, mis en demeure d’expliquer son systéme
de dynamique, n’a pas su résister au plaisir d’exposer ses
propres idées et de leur gagner des adhérents. Mais il est clair
que les cartésiens ne voulaient pas entrer dans les idées leib-
niziennes, et qu'ainsi, au lieu de favoriser l'union, on fortifiait
la division.



. OAR =

En de telles matieres et avec une telle méthode, I'entéte-
ment des personnalités en jeu ne pouvait que se donner libre
carriere. Aussi Leibniz écrivit-il au landgrave de Hesse que
«la principale difficulté vint de l'entétement des théologiens et
de leur peu de lumiéres>s.

Cet «entétement » apparaitra toujours davantage, & mesure
que la discussion se prolongera et que le vrai critérium sera
de moins en moins appliqué,

Une troisieme cause de 'échec a été lintroduction de la
politique dans cette affaire, qui aurait dfi rester purement
religieuse. Foucher de Careil est entré, sur ce point, dans des
détails qu'il a indiqués trés nettement, il est vrai, mais sans
en prouver aucun?). I1 a accusé «les protestants surtouts. Il
s'est trompé manifestement, en ce sens que les princes protes-
tants ont montré a plusieurs reprises un trés vif désir de
I'union, tandis que Louis XIV ne l'’a nullement désirée. Ce
dernier point est capital, et les documents publiés par Foucher
de Careil méme le mettent en pleine lumiere.

Il n’est que trop certain, en effet, que Louis XIV détestait
le protestantisme, plus encore peut-étre que ne le détestait le
clergé gallican. Une de ses pensées principales, Foucher de
Careil 'avoue, «c’était la ruine du protestantisme, dans lequel
il avait vu le pire ennemi de son pouvoir et un obstacle
insurmontable & la monarchie universelle qu'il affectait en
Allemagne et que Leibniz combattait énergiquement?)». Selon
Foucher de Careil, c'est en 1684 que Leibniz s’est montré le

1) «La Réunion n’a pas réussi, dit-il, parce que, comme un fleuve détourné de
son lit et forcé de couler dans un autre sens, elle est devenue, de religieuse, poli-
tique, dans la pensée des protestants surtous, La Réunion n’a pas réussi, parce que
le parti de la tolérance civile, que représentait Leibniz, ne pardonna jamais a
Louis XIV la pensée politique qui lui dicta la révocation de 1'édit de Nantes. La
Réunion n’a pas réussi parce que le traité de Ryswick, qui défaisait ceuvre de la
paix de Munster et réveillait les jalousies du parti protestant, en a étouffé le germe
dans tous les cceurs allemands, révoltés par la prépondérance de Louis XIV et
inquiétés par ses projets de monarchie universelle, La Réunion n’a pas réussi, parce
que la succession au tréne d’Angleterre en a pour toujours détourné la maison de
Hanovre, qui P'avait ménagée d’abord dans un intérét contraire, La Réunion n’a pas
réussi, parce qu'avec Louis XIV pour arbitre des destinées politiques de I'Europe,
Bossuet pour principal ministre de la pacification religieuse, et les traités de Ryswick
et d’Utrecht pour nouvelles bases du droit public européen, elle ne pouvait pas se
faire ... »

¥ Ouvrage cité, T. 11, p. XLVIIL



— 249 —

plus disposé a l'union, le plus «catholique de coeur»; c’est la
période du Systema theologicum, et des autres écrits iréniques
qui le completent et 'expliquent. Et cependant c’est a cette
époque qu’il écrit que ni lui ni ses amis ne verront ce futur
concile tant désiré; qu'il y a peu a espérer présentement; que
les conjonctures sont peu favorables pour ces sortes de négo-
ciations, quoique trés louables; etc. C'est que Leibniz voyait
trés bien les projets néfastes de Louis XIV. La foudre de 1685
allait éclater. Foucher de Careil, en remarquant que Leibniz,
en 1679, avait une position plus nette et plus libre qu'en 1684,
ajoute qu’'a cette derniere date les buts politiques le faisaient
dévier du point de vue religicux. C'était Louis XIV qui faisait
tout dévier en préparant et en accomplissant la révocation de
I'édit de Nantes. Les faits parlent d’eux-mémes.

Leibniz pourtant se surmonta et revint a4 la charge. Le
29 septembre 1691, il écrivit & M™® de Brinon: «L’empereur
a de la disposition (pour l'union); le pape Innocent XI et plu-
sieurs cardinaux, généraux d’'ordres, le maitre du sacré Palais,
et des théologiens graves, aprés 'avoir bien comprise, se sont
expliqués d'une maniere trés favorable. J'ai vu moi-méme la
lettre originale de feu R. P. Noyelles, général des jésuites, qui
ne saurait étre plus précise; et on peut dire que, si le roi et
les prélats et théologiens qu’il entend sur ces matieéres s'y joi-
gnaient, l'affaire serait plus que faisable; car elle serait presque
faite, surtout si Dieu donnait un bon moyen de rendre le
calme & 'Europe. Et comme le roi a déja écouté autrefois les
sentiments de M. 1'évéque de Meaux sur cette sainte matiere,
ce digne prélat, aprés avoir examiné la chose avec cette péné-
tration qui lui est ordinaire, aura wune occasion bien imporiante
et peu commiune de contribuer au bien de I'Eglise et a la
gloire de Sa Majesté: car linclination seule de ce Monarque
serait déja capable de nous faire espérer un si grand bien,
dont on ne saurait se flatter sans son approbation. »

Hélas! Bossuet n’a pas examiné la chose «avec sa péné-
tration ordinaire », pour employer les mots de Leibniz; ou
plutdt il 'a examinée avec les préjugés qui lui étaient ordi-
naires. Voila ce que Leibniz eat dit, s'il eQit voulu remplacer
sa courtoisie par l'exactitude.

Dans sa lettre a Pellisson du 19 novembre 1692, Leibniz
se montre attristé des oppositions que lon éleve contre les



250 —

demandes des protestants. Il fait évidemment allusion aux
observations que Bossuet avait faites et envoyées au mois
d’aott précédent sur les Cogitationes private de Molanus., 1l
fait remarquer qu'«il y a a présent un pape extrémement
modéré » (Innocent XII), que l'empereur méme a de bonnes
dispositions, etc. Puis il ajoute: « Cependant je vois qu'on fait
des difficultés au dela du nécessaire. Je veux croire que c'est
par circonspection, mais enfin il vy a un temps de mettre bas
les porntilles. Ceux qui ne le voudront pas seront responsables
devant Dien des maux qu'ils négligent d’empécher.» Et dans
une lettre au méme, du 28 du méme mois, Leibniz, parlant
expressément des observations de Bossuet sur I'écrit de Molanus,
ne se borne pas & en signaler 1'habileté; il se plaint amere-
ment. «Les protestants, dit-il, ont de grandes raisons pour
montrer que le sentiment de 1'Eglise catholique et des conciles
véritablement cecuméniques ne leur est point contraire, et ce
qu'on allegue a l'encontre ne parait guere convaincant. Ainsi
ceux qui s'opiniatreraient, aprés une meilleure information, a
rompre la-dessus la communion avec eux, ou & entretenir la
rupture sous prétexte d'hérésie, seraient cux-mémes coupables
de schisme: monseigneur 1'évéque de Meaux a évité adroite-
ment la force de 'exemple du concile de Bale, qui est formel.
Jattribue cette adresse, non pas a un défaut de sincérité, mais
a4 une circonspection qu'il croit peut-étre ne pouvoir étre trop
grande ici. Cependant il jugera bien lui-méme qu'elle le peut
étre quelquefois, lorsque la vérité ou la charité pourrait souf-
frir. J'ai été surpris aussi qu'il n’a usé d’expressions dures qu'a
mon égard, comme si ce qu'il dit me touchait plus qu’un autre,
au lieu que jawurais espéré des mavques de bonté apres des
avances que javais failes au-deld de l'ordinaive. Mais c'est la
destinée des modérés. On prend avantage de leur facilité sans
leur en savoir gré; et puis, quand ils ne peuvent aller aussi
loin qu'on veut, il semble qu'on fait leur condition pire que
celle de ceux qui se tiennent tout a fait éloignés ... Mais a
Dieu ne plaise que je trahisse jamais les sentiments de ma
conscience! .. .»

Et cette lettre s'achéve dans la continuation de ces sen-
timents. Pellisson évidemment en fera part & Bossuet: «Ainsi
vous lui en pourrez faire connaitre ce que vous jugerez a
propos en ma faveur, afin que je sois moins exposé a des



imputations qui ne somnt pas sans dureté...» Donc le coup
porté par Bossuet n'a eu malheureusement que trop d’effet.
Mais ce n'est que le premier; d'autres suivront,

Bossuet, écrivant a Pellisson le 27 décembre 1692, dit que
les termes durs que Leibniz lui reproche sont ceux « d'héré-
tique et d’opinidtre »; et il prétend s'excuser en les maintenant
comme vrais. Donc il ne retire rien, tout en assurant Leibniz
de son estime; et méme, & la fin de sa lettre, lui mettant en
quelque sorte le couteau sous la gorge, il lui dit: «II faut, ou
fermer les yeux aux conséquences les plus naturelles, ou sortir
du luthéranisme; il faut, dis-je, ou faire des pas wvers mous, ou
reculer en arriére, ce que Dieu ne permettra pas... Ne vous
lassez donc point, Monsieur, de travailler & cet ouvrage et je
vous promets que nous ne nous lasserons point de vous
seconder. Cen est trop, mais je n'ai pu refuser ces réflexions
a vos lettres. »

Nous touchons ici & une nouvelle cause de 1'échec: les
« pointilles » et les «duretés» de Bossuet, pour ne rien dire de
plus. Bossuet et ses amis n'ont pas assez compris la legon que
Leibniz leur avait donnée, tout en la voilant. « Vous devez,
avait-il écrit & Bossuet (13 juillet 1692), vous joindre avec eux?)
en cela, sans entrer dans la dispule sur la pointille, savoir a
qui on en est redevable, si les protestants y ont contribué, ou
si on savait déja ces choses avant cux. Ces questions sont
bonnes pour ceux qui cherchent plutdot leur honneur que celui
de Dieu, et qui font entrer partout /'esprit de secte, ou, ce qui
est la méme chose, de l'autorité et gloire humaine. »

Dans une trés remarquable lettre a M™e de Brinon, du
23 octobre 1693, Leibniz met les points sur les 7 et reproche
nettement au parti de Bossuet de ne pas aborder les correc-
tions de ses abus, et d’exiger, au contraire, des protestants
des concessions que leur conscience leur interdit: «Vous dites,
Madame, que toutes les superstitions imaginables ne sauraient
excuser la continuation du schisme. Cela est trés vrai de ceux
qui l'entretiennent. Il est trés sGr qu'une Eglise peut étre si
corrompue, que d’autres Eglises ne sauraient entretenir la
communion avec elle; c’est lorsqu’on autorise des abus per-

Y 1l s’agissait des protestants bien intentionnés.



nicieux. J'appelle autoriser ce qu’on introduit publiquement
dans les Eglises et dans les confréries. Ce #w'est pas asses
qu'on n'exige pas de nous de praliquev ces choses, il suffit
qu'on exige de nous d'entrer em COMMURION ATEC CEUX qUI €N
usent ainsi, et d'exposer nos peuples el notre postérvité a un
mal aussi contagienx que le sonl les abus.,. Mais quand tous
ces abus seraient levés d'une maniere capable de satisfaire les
personnes raisonnables, il reste encore le grand empéchement;
c’'est que vos Messieurs exigent de nous la profession de cer-
taines opinions que nous mne trouvons wni dans la raison, ni
dans I Ecrituve sainte, ni dans la voix de I'Eglise universelle,
Les sentiments ne sont point arbitraires. Quand je le voudrais,
je ne saurais donner une telle déclaration sawns mentir... Cest
a cela, Madame, qu’il est juste que vous tourniez vos exhor-
tations, et celles des personnes puissantes par leur rang et
par leur mérite, dont vous possédez les bonnes graces.,. Il
est vrai que M. de Meaux a fait paraitre des scrupules que
d'autres excellents hommes n’ont point eus. C'est ce qui nous
a donné de la peine et pourra faire quelque tort; mais j'esperc
que ce n'aura ¢été qu'un malentendu. Car si l'on croit obtenir
un parfait consentement sur toutes les décisions de Trente,

adieu la réunion... C'est assez, pour un véritable catholique,
de se soumettre a la voix de 1'Eglise, que nous ne saurions
reconnaitre dans ces sortes de décisions .. .» Les arguments

de Leibniz contre ces décisions sont, effectivement, formidables.

Le méme jour (23 octobre 1693), Leibniz écrivit dans le
méme sens a Bossuet lui-méme. On lira avec intérét le passage
suivant de sa lettre: «...Si vous ne rejetez point cette these,
Monseigneur, que nous considérons comme la base de la négo-
ciation pratiquable, il y aura moyen d'aller bien avant; mais
sans cela, nous nous consolerons d’avoir fait ce qui dépendait
de nous et le blame du schisme vestera a ceux qui auroiil
vefusé des conditions raisonnables. Peut-étre qu'on s’étonnera
un jour de leur scrupulosité, et qu'on voudrait acheter pour
beaucoup que les choses fussent remises aux termes qu’on
dédaigne d'accepter A présent, sur une persuasion peu slire de
tout emporter sans condition, dont on s'est souvent repenti.
La Providence ne laissera pas de trouver son temps, quand
elle voudra se servir d'instruments plus heureux: fata viam
invenient . .. Je tacherai de fortifier M. 'abbé Molanus dans la



253

résolution qu'il a prise de mettre la dernieére main a ce qu'il
prépare sur votre réponse, malgré la difficulté qu'il y a trouvé,
depuis qu'on avairt mis en doute, contre somn atlente, une chose
qu'tl prenait pour accovdée, et qu'il a vaison de considérer
comme fondamentale dans cette maliéve .. .»

Les pointilles et les duretés, malheureusement, ne cesse-
rent pas. Apres s'étre fait sentir dans la question du concile
de Trente, elles se firent sentir plus vivement encore dans
celle des livres deutéro-canoniques. C'est Leibniz qui, dans une
lettre 4 Bossuet du 11 décembre 1699, dit que la canonicité
des livres tenus par les protestants pour apocryphes passait
actuellement pour étre de foi dans I'Eglise de Rome, contrai-
rvement @ la croyance de Uancienne Eglise. Bossuet, le 9 jan-
vier 1700, répondit que ces livres avaient été regus dans l'an-
cienne Eglise, et il cita vingt-cinq arguments & l'appui de sa
these. Leibniz lui répliqua a trois reprises, les 14 et 24 mai et
le 30 aofit 1700. Bossuet ne se tint pas pour battu: le 17 aoft
1701, il envoya une réponse en 62 articles; ce fut sa derniére
lettre. Leibniz, le 5 février 1702, lui expédia des Observations
sur l'écrit de M. I'évéque de Meaux, dans lesquelles chacun de
ses 62 articles était critiqué. Bossuet se tut et Leibniz eut le
dernier mot.

Une autre cause de la rupture est ainsi indiquée par
Leibniz, dans sa lettre a Bossuet du 21 juin 1701: «...On y
a trouvé de la difficulté, puisque M. l'abbé de Lokkum méme
paraissait ne vous pas revenir, que nous savons étre sans
contredit celui de tous ces pays-ci qui a le plus d’autorité, et
dont la doctrine et la modération ne sont guére moins hors
de pair chez nous. Les autres qui seront le mieux disposés,
n'oseront pas s'expliquer de leur chef d'une maniére ou il y
ait autant d’avances qu'on en peut remarquer dans ce qu'il
vous a écrit; et comme ils communiqueront avec lui aupara-
vant, et peut-&tre encore avec moi, il n'y a point d’apparence
que vous en tiriez quelque chose de plus avantageux que ce
qu'on vous a mandé. La plupart méme en seront bien €loignés,
et diront des choses qui vous accommoderont encore moing
incomparablement; car il faut bien préparer les esprits pour
leur faire gofter les voies de modération. Outre qu'il faut,
Monseigneur, que vous fassiez aussi des avances qui marquent



254

votre équité, d’autant qu’il ne s'agit pas proprement dans
notre communication que vous quittiez a présent vos doc-
trines, mais que vous nous rendiez la justice de reconnaitre
que nous avons de notre coté des apparences assez fortes pour
nous exempter d’opiniatreté, lorsque nous ne saurions passer
I'autorité de quelques-unes de vos décisions. Car sz vous voulesz
extger comme arvticles de foi des opinions dont le contraive
élail recu motorvement parv toute I'antiquité, et tenu encore du
temps du cardinal Cajetan, immédiatement avant le concile de
Trente, comme est 1'opinion que vous paraissiez vouloir sou-
tenir d'une parfaite et entiere égalité de tous les livres de la
Bible, qui me parait détruite absolument et sans réplique, par
les passages que je vous ai envoyés, il est impossible qu on
vienne an but. Car vous avez trop de lumiéres et trop de
bonnes intentions, pour conseiller des voies obliques el peu
théologiques, et nos théologiens sont de trop honnétes gens
pour y donner ... Et je doute qu'on retrouve si tot des occa-
sions si favorables du coté des princes et des théologiens...»
Le reproche est catégorique. Leibniz se sent siir de son fait.

Il faut reconnaitre aujourd’hui — les preuves abondent —
que la vérité était du coté de Leibniz. En effet, quand Leibniz
disait a Bossuet qu'il devait, lui Bossuet, examiner de plus
pres les déclarations de foi de I'Eglise romaine, Bossuet, mon-
tant sur ses grands chevaux et confondant toujours I'Eglise
romaine avec 1'Eglise universelle, langait ses grandes phrases
habituelles: «La constitution de I'Eglise romaine ne souffre
aucune avance que par voie expositoire et déclaratoire... Les
affaires de la religion ne se traitent pas comme les affaires
temporelles, que 'on compose souvent en se reldchant de part
et d’autre, parce que ce sont des affaires dont les hommes
sont les maitres. Mais les affaires de la foi dépendent de la
révélation ), »

Eh! sans doute, les affaires de la foi dépendent de la
révélation. Tout le monde est d'accord sur ce point. Mais
Bossuet croit toujours que ce que dit ’Eglise de Rome est la
révélation méme; et c’est sur ce point capital qu’'il se trompe.
Clest du moins ce qu'il aurait dit démontrer une bonne fois
puisqu’il y revient toujours; or, il importe de mnoter qu'il n'a

1) Lettre de Bossuet % Leibniz, le 12 aolt 1701.



— 2556 —

jamais essay¢ une seule fois d’aborder cette question avec
Leibniz. Il tournait sans cesse dans sa méme pétition de prin-
cipe, r¢ésolvant la question par la question. Etait-il vraiment
nécessaire d'étre un grand orateur pour faire des phrases sur
un sophisme aussi facile a4 crever!

Quand Leibniz lui dit qu'il n’est prouvé aux protestants
ni que le concile de Trente soit cecuménique, ni que ses
prétendus articles de foi soient conformes a la croyance cons-
tante et unanime de ['antiquité, Bossuet s’obstine, et, confon-
dant le présent avec le passé, le clergé avec I'Eglise, la France
avec l'univers chrétien, il dit: Tous les évéques de France
souscrivent la foi de ce concile; il suffit! C’est donc la viola-
tion complete de la norme catholique.

Bossuet avait peur de devoir lacher tous les conciles occi-
dentaux, toutes les décisions romaines, y compris la transsubs-
tantiation, si une fois il consentait & appliquer strictement le
critérium catholique, qu'il acceptait pourtant en principe; et
c’est cette peur qui l'a fait reculer. Il a joué le tout ou rien;
il a lancé le mot: Trop tard! Il a compris que consentir a
corriger Rome et & la ramener a la véritable Eglise catholique
d’autrefois, c’était l'exécuter, Il a préféré le romanisme au
catholicisme. Sa lettre du 12 aofit 1701 en est I'indice manifeste.

Pour Leibniz, il s’agissait de délivrer 1I'Eglise catholique
des erreurs et des faux dogmes du concile de Trente, obstacle
a l'union. Pour Bossuet, ce méme concile était a la fois la
norme, le dogme, la condition sine qua nor de 1'union. « Bien
loin, disait-il, que le concile de Trente y soit un obstacle, c’est,
au contraire, principalement de ce concile que se tireront des
éclaircissements qui devront contenter les protestants, et qui
seront a la fois dignes d’étre approuvés par la chaire de
St. Pierre et par toute I'Eglise catholique.» Par toute I’ Eglise
catholique, quelle illusion!

Et pendant qu'il casse tout, il s'écrie avec l'insouciance
(sincére ou non) des faits les plus notoires: «Ainsi ce n’est
pas a moi qu'il faut imputer le retardement. Si 1'état des
affaires survenues rend les choses plus difficiles, si les difficultés
semblent s’augmenter au lieu de décroitre et que Dieu n'ouvre
pas encore les cceurs aux propositions de paix si bien com-
mencées, c’est 4 nous A attendre les moments que notre Pere
céleste a mis en sa puissance, et & nous tenir toujours préts,



au premier signal, & travailler a2 son ceuvre, qui est celle de
la paix!» Ce renvoi au «Peére céleste », dans la circonstance
présente, n'est qu'une échappatoire, qui ne saurait tromper
personne.

Enfin — et c’est peut-étre la principale cause de la rup-
ture — Rome ne cherchait réellement ni la vérité ni 1'union:
elle ne cherchait pas la vérité, parce qu'elle s’en adjugeait le
monopole; elle ne cherchait pas 1'union, parce qu’elle voulait
au fond sa domination sur les Eglises protestantes comme sur
toutes les autres Eglises. Elle voulait — et Bossuet sur ce
point €tait bien romain — imposer aux protestants l'accepta-
tion du concile de Trente. [.’évéque Spinola lui-méme, malgré
sa modération, voulait apparemment en venir 14; car Leibniz
a €écrit au landgrave en 1688 qu'il croyait «connaitre le but
de T'évéque de Neustadt que c'est de faire recevoir le concile
de Trente par les protestants». Or, c'était une grosse faute:
car on devait bien savoir que ce concile était rempli de défec-
tuosités et méme d'erreurs, et que les unes et les autres fini-
raient un jour par éclater, comme une bombe, contre les cou-
pables. C'était se duper par trop naivement que de croire
qu’on serait jusqu'a la fin plus fort que la vérité.

Que M=* de Brinon, qui n'avait pas plus de théologie que
d’orthographe, et qui, comme sa maitresse 'abbesse de Mau-
buisson, n'était dans toute cette affaire qu'une sentimentale,
qu'elle ait eu, dis-je, 'impertinence naive, au point de déclarer
a Leibniz que s'il ne se faisait pas romain, il ne serait ni un
grand esprit ni un grand homme?), cela était compréhensible
de la part d'une femme de sa 'position; mais que Bossuet, qui
se piquait de science, donnat dans une telle méprise, c'était
impardonnable et puéril.

On voit des lors combien Tabaraud a été injuste envers
Leibniz, quand il lui a reproché une dialectique souvent astu-
cieuse, et envers Molanus, quand il I'a accusé de manquer de
logique «et de prendre pour moyen de la négociation ce qui
n'en devait étre que le résultat?)». Tabaraud, qui a voulu

) Elle écrivait & Leibniz en 1693: «Est-il possible, Monsieur, qu'un aussi
grand esprit que le votre puisse étre arrété par des toiles d'araignée?» Et encore:
« Sans cela (la conversion au romanisme), le plus grand des hommes n’est rien. »
Comme Leibniz a dii sourire!

N Histoire critigue, etc., p. 162,



— 257 —

avant tout glorifier Bossuet, n’a pas compris que Bossuet, pour
avoir le droit d'imposer le concile de Trente, avait d'abord le
devoir de démontrer que ce concile était dans la vérité; or,
c'est ce qu'il a toujours évité, en prétextant de prime abord
qu'il était cecuménique, qu’il était la voix de 1’Eglise univer-
selle, etc., toutes choses manifestement erronées. Foucher de
Careil a ¢té plus juste, quand il a dit: «Le P, Tabaraud a
mal connu la philosophie de Leibniz et les faits mémes qu'il
raconte. Leibniz ne se croyait pas vaincu, et, aux yeux du
monde, il a eu le dernier mot. Il n'avait donc aucune raison
d'étre ulcéré ni humilié. Je m’expliquerais plutot ce dissenti-
ment et cette antipathie par un malentendu perpétuel. Leibniz
ne pouvait supporter que M. de Meaux se fit lui-méme I’ Eglise
et paridt en son nom : il 'accuse d’orgueil parce qu'il dogma-
tise. Bossuet, de son co6té, croyant parler au nom de I'Eglise
infaillible, ne pouvait changer de langage ... Bossuet n'est
rien moins qu'un philosophe, méme cartésien; c'est un théo-
logien et un évéquel').» Il faut ajouter: Clest un théologien
qui se trompe et un évéque qui veut en faire accroire.

M. Foucher de Careil était lui-méme trop peu théologien,
trop peu philosophe et trop peu historien pour pouvoir appré-
cier exactement cette question compliquée et difficile. Il a
trahi la superficialité de ses connaissances, lorsqu’il a prétendu
«que ce n'est point le dogme qui était en question?)». Ce que
Bossuet voulait imposer n'était pas, en effet, le vrai dogme,
mais la vérité est qu'il voulait imposer comme dogmes des
erreurs que l'ancienne Eglise n’avait, heureusement, pas con-
nues. Prétendre que le dogme n’était pas en question entre
Leibniz, qui ne voulait que celui de l'ancienne Eglise, et
Bossuet, qui voulait celui du concile de Trente, c’est supposer
qu'il y a identité entre le dogme de l'ancienne Eglise univer-
selle et le dogme du concile de Trente, supposition absolument
erronée. Foucher de Careil, égaré par la grande réputation
de Bossuet — réputation trés méritée en €loquence, mais trés
imméritée en théologie — a commis, dans l'exposition qu’il a
faite de ce débat, de nombreuses erreurs, qu’il serait trop
long de réfuter. J'en releverai toutefois quelques-unes, en €ta-
blissant le bilan de Bossuet et de Leibniz.

1Y Ouwvrage citz, T, 1I, p. LXXXVIII-LXXXIX. ) P, LXVIIIL.

Revuo intern. de Théologie, Heft 42, 1903. 17



— 2B8 —

V. Les fautes respectives des principaux
négociateurs.

Quelques mots seulement sur M™® de Brinon, parce qu'elle
ne fut qu'une intermédiaire. Les idées n’abondaient pas sous
sa plume; mais elle était pleine de sentiment et d’ardeur. Plu-
sieurs fois, elle activa Bossuet, trés délicatement, Son zeéle
s'exercait plutdt sur Leibniz, et quelquefois sur la duchesse
Sophie de Hanovre; elle voulait absolument les convertir au
romanisme, et leur faisait sentir, avec une audace naive, que
leur salut éternel était fort compromis dans le schisme ou ils
vivaient. Quelle gloire pour elle si elle efit pu se vanter d’avoir
fait des conquétes aussi illustres! Elle envoya un jour a Leibniz
le récit circonstancié de la conversion miraculeuse de sa mére,
qui avait été huguenote. Elle pensait que Leibniz, un si grand
esprit, ne pourrait pas résister & un tel miracle! Son argument
habituel pour convertir Leibniz était celui-ci: «La vérité ne
se partage point; ou vous vous trompez, ou nous nous trom-
pons: le dernier ne saurait étre, puisque nous n’avons pas
rompu l'union et que nous sommes demeurés attachés au gros
de l'arbre!).» Cet argument candide ne pouvait que faire sou-
rire Leibniz. « Ou# vous vous trompez, o# nous nous trompons! »
Un logicien aurait répondu que cette disjonction n’était pas
fondée et que peut-étre les deux partis se trompaient. Quant
a I'Eglise romaine, c'était précisément elle qui avait rompu
l'union, parce qu’elle n’était pas demeurée attachée au vrat
catholicisme, parce qu'elle l'avait dénaturé et qu’elle était
tombée dans le schisme et I'hérésie. Voila ce que la bonne
M=e Brinon ignorait et ce que Leibniz, trop affable, aurait dt
lui dire nettement dés l'ouverture des négociations.

Toutefois, dit le proverbe, ce qui est différé n’est pas
perdu. Leibniz, évidemment fatigué a la longue par de telles
instances, sentit le besoin de libérer son Aame, et dans deux
lettres de dates rapprochées, 'une du 18/28 février 1695, l'autre
du 18 avril suivant, il dit la vérité haut et ferme2). Les répli-
ques de la duchesse Sophie en 1697 et 1699 ne sont pas moins

1) Voir sa lettre du 11 février 1694.
%) Jai cité ces lettres au chapitre des Matidres discutées (article relatif a I'Eglise
romaiune).



— 259

excellentes. Donc les sentiments de M™® de Brinon, bien que
partant d'un bon naturel, restérent absolument inefficaces.

Je ne dirai rien de 1'évéque Spinola, de Neustadt, parce
que, de l'aveu de tous, il s'est montré aussi condescendant
qu'il pouvait?); ni de l'abbé de Lokkum, parce qu’il a fait
cause commune avec Leibniz et qu’établir le bilan de celui-ci,
c'est établir en méme temps le bilan de celui-la. Restent donc
Pellisson, Bossuet et Leibniz.

1° Pellisson. — Foucher de Careil 'a caractérisé ainsi?):
« Esprit fin, élégant et de bonne heure dégagé¢ de toute sco-
lastique, il avait, pendant quatre ans et quatre mois de Bastille,
profondément médité sur ces graves questions. Il était parvenu
ensuite & une rapide faveur: historiographe du roi et de I’Aca-
démie, il avait apporté dans cette double tache toutes les qua-
lités de finesse, d'élégance, de clarté et d'exactitude, qui en
font le modele des historiens du siécle. Leibniz fut trés flatté
de son commerce; il épuisa méme dans ses premieéres lettres
les formules obséquieuses de la politesse des Cours. Pellisson
était un grand et aimable personnage, plus 4gé que Leibniz
de vingt ans, trés propre a le former au ton et aux maniéres
polies de la cour de Louis XIV, et a le dépouiller d'un der-
nier reste de scolastique; sa complaisance était inépuisable, A
tous ces titres, il était merveilleusement posé pour retenir et
attirer Leibniz: aussi sa mort fut-elle considérée par M=¢ de
Brinon comme un malheur irréparable et dont elle ne pouvait
se consoler dans l'intérét méme de la réunion.»

En réalité, Pellisson n’était qu'un dilettante en théologie ;
il avait des lueurs sur plusieurs questions auxquelles il s’inté-
ressait et dont il s'était quelque peu occupé; mais la base lui
faisait défaut; les principes mémes du vrai catholicisme étaient
obscurs dans son esprit, pour ne rien dire de plus. Par exemple,
il n'avait pas l'idée du critérium catholique, et il croyait que
le dogme était a la merci «du grand nombre». En effet, le
1** novembre 1690, il écrivait & M™ de Brinon que trente ou
quarante théologiens ont pu penser comme le P. Payva
Andradius sur 1l'impossibilité de condamner les hommes de
bonne foi. Puis il ajoute: «Est-il d'un homme sage tel que

1) Voir son épitaphe et son éloge par Leibniz; édit. F. de C.,, T. I, p. 100
a 302, ) Ouvrage cité, T. 1, p. LXX.



— 260 —

votre ami (Leibniz), et qui semble avoir été touché de ce que
jai dit sur Uautorité du grand nombre dans la religion chré-
tienne, de hasarder son salut éternel sur la pensée de trente
ou quarante particuliers séparés, contre 'avis de tout le grand
corps de I'Eglise? Combien vaudrait-il mieux sacrifier & Dieu
et a la paix toutes les petites répugnances qu'on peut avoir
pour le sentiment commun, et dire: Je n’entends pas tout a
fait cela, mais l'esprit humain ne voit jamais tout a fait clair,
et jusques au fond dans les choses divines. »

Pellisson n'avait pas de notions exactes sur l'étendue de
l'infaillibilité de 'Eglise, sur la nature de 'hérésie, sur le dogme,
etc. De ce que I'Eglise universelle ne peut pas se tromper
quand elle constate réellement la foi, il concluait qu'elle ne
peut pas non plus se tromper quand elle «juge de ce qui est
de la foil)». Il osa un jour écrire a2 M™® de Brinon, a propos
de la distinction entre hérétiques matériels et hérétiques for-
mels: «I1 y a de ces distinctions dont je ne me sers pas
volontiers. » Leibniz lui répondit: «C’est une autre question.
On ne se sert pas volontiers de ce qui nous incommode 2). »

Pellisson: «A quoi bon distinguer les hérétiques matériels
et les hérétiques formels?» — Leibniz: «A quoi bon, dites-
vous? Clest pour ne pas damner les innocents qui sont dans
une erreur moralement invincible. Ce qui_ serait contraire a
I'honneur de Dieu. Les théologiens de I'Eglise romaine accor-
dent souvent qu'il y a encore aujourd’hui des hérétiques
matériels. »

Pellisson: «Il faut dire: Je sais la décision de I'Eglise et
j'y résiste, donc je suis un de ces hérétiques formels qui ne
se peuvent sauver.» — Leibniz: «Si je sais la décision de
ceux qui se vantent d’'étre I’Eglise, je ne sais pas pour cela
que c'est 'Eglise qui I'a décidé ?). »

Pellisson: «Il1 faut croire de la justice divine, non pas ce
que nous en penserions par nos raisonnements humains et notre
justice humaine, mais au contraire ce qu'elle nous en a dit et
révélé elle-méme, encore qu'il ne s’accommode pas a notre
justice humaine et 4 nos raisonnements humains.» — Leibniz:
«I1 y a certains principes universels de la justice qui convien-
nent tant & Dieu qu'a ’homme; sans cela on nierait, en effet,

Y)Y Euvres de Leibniz, édit. F. de C., T. I, p. 114. % P. 115. % P, 116.



— 261 —

la justice de Dieu et on n'en aurait aucune idée. Distinguer les
principes de la justice divine de ceux de la justice humaine,
c’est comme si l'on disait que les principes de notre géométrie
ne sont pas bons chez Dieu ou chez les anges').»

Pellisson: «Revenons donc a4 ce que Dieu nous apprend
de sa propre justice, sans nous l'imaginer nous-mémes telle
que nous la voudrions.» — Leibniz: « Afin qu'on croie, il faut
que la foi soit proposée d'une maniere croyable: autrement il
n'y a point d’obligation de croire, suivant les jésuites mémes ?). »

Pellisson: «La véritable Eglise ne peut consentir 4 aucune
réformation de ses dogmes sur la foi; elle ne serait plus véri-
table Eglise, si cette réformation pouvait avoir lieu. Quant a
la réformation des abus dans la pratique, non pas générale,
mais particuliere, I'Eglise n’a jamais nié qu’elle n'en ait
besoin.» — Leibniz: «Les dogmes de Trente n'ont aucun
avantage sur ccux d'Augsbourg ou de Dordrecht pour étre
attribué¢s a I'Eglise. On ne réformera que les dogmes des
églises particulieres. Il y a dans 'Eglise romaine des pratiques
publiques et autorisées qu’il taut réformer: sans cela les pro-
testants ne sauraient rentrer en communion avec des Eglises
si corrompues ®). »

On voit, par ces détails, comment Leibniz dominait Pellisson.
Foucher de Careil a dit de ce dernier qu'il était «dégagé de
toute scolastique ». Il n'y parait gueére, notamment dans cette
lettre, qu'il écrivit & Mm=® de Brinon le 4 septembre 1690, et
dans laquelle il a ainsi défendu la scolastique *); « La théologie
qu'on appelle scolastique, on ne peut nf la condammner sans
crime, nt la mépriser sans se rendre méprisable. Quelqu'un
ignore-t-il ce que la religion lui doit; que ces docteurs scolas-
tiques ont développ¢ et expliqué les points de doctrine d'une
maniere plus mnetle, plus précise et plus convaincante qu’'on
n'avait fait auparavant, fermant, pour ainsi dire, toutes les
portes aux vains équivoques des hérésies ou passées, ou pré-
sentes, ou méme a venir?»

Certes, c'était aller bien loin. 1l le comprit; car il ajouta
aussitot: « Mais y a-t-il art, science, discipline, institution, bien
aucun au monde, qui, par accident ou par la faute des par-
ticuliers, ne puisse produire quelque mal? Nous ne mettons

NP, o117, ) P. 118, 8 P, 123 1) P. 83.



— 262 —

pas tous les scolastiques en un méme rang. Il y en a qui, par
la grandeur et la beauté de leur esprit, par la sainteté de leur
vie, par les services qu’ils ont rendus & I'Eglise, sont dignes
d’'une extréme vénération, encore qu'il n'y en ait pas un dont
le sentiment particulier nous doive servir de loi...» Plus loin,
il ajoute: «Un pur logicien est quelquefois moins raisonnable
qu'un autre homme, parce qu'il est accoutumé a n'examiner
presque jamais les choses par le dedans et par le fond, mais
par la forme et par le dehors; ainsi, a force de bien raisonner,
il ne raisonne plus. Un pur scolastique qui abandonne les
sources des choses et les véritables difficultés pour ces diffi-
cultés feintes, a force de vouloir étre théologien, commence 2
ne le plus étre’).» Donc, selon Pellisson, I'Eglise catholique
ne doit pas étre rendue responsable des opinions des scolas-
tiques; ils n'ont pas parlé le langage de tout le monde, et 'on
ne doit pas prendre dans leur sens habituel les mots dont ils
se sont servis; leur langage est un langage a part. Cette con-
cession avait pour but de ne pas choquer le protestant dans
Leibniz. Mais cela n'empéchait pas Pellisson de soutenir, d’autre
part, que la théologie scolastique était plus nette, plus précise
et plus convaincante. Comment se mettait-il d’accord avec lui-
méme? Un dilettante n’éprouve pas le besoin d'étre d’accord
avec lui-méme.

C'est cette méme superficialité qui lui faisait maintenir le
concile de Trente, sous prétexte que 1'Eglise ne peut pas con-
sentir a réformer ses dogmes, mais seulement & réformer ses
abus dans la pratique; comme si le concile de Trente était
I’Eglise, et comme si ses décisions étaient des dogmes! 1l
s'était fait ’écho des accusations des catholiques-romains contre
les princes protestants, qu’il accusait de n'avoir suivi la réforme
que par des vues d'agrandissement temporel; Leibniz le niait.
Pellisson n’était tolérant que par politesse et par gout, mais
non par doctrine; il estimait qu'en matitre de religion 1'Etat
ne devait étre tolérant ou intolérant qu'au point de vue de
son intérét et de sa sfreté.

Lorsque Pellisson mourut, il fut trés attaqué par la Gasgelle
de Rotterdam, et accusé de s'étre fait catholique uniquement
pour se frayer un chemin a la cour; la facon dont il était

1y B g5



— 263 —

mort, disait-on, était une preuve de son absence de piété.
Bossuet a répondu & ces attaques. Leibniz, en apprenant sa
mort, a écrit & Bossuet méme (29 mars 1693): «M. Pellisson
pouvait rendre de grands services au public et ne manquart
pas de lumiéres ni d’avdeur; et i1 y avait sans dowute bien peu
de gens de sa force. Mais enfin, il faut s’en remettre 2 Dieu
qui sait choisir le temps et les instruments de ses desseins
comme bon lui semble... Pour moi, si j'ai cru que M. Pellisson
se trompait en certains points de religion, je ne l'ai jamais
cru hypocrite.» Dans une lettre & M™ de Brinon, du 23 dé-
cembre 1698, Leibniz a dit de Pellisson: «l'incomparable Pel-
lisson ».

Leibniz a trés bien senti la différence entre Pellisson et
Bossuet. Le 14 décembre 1705, il écrivit & Thomas Burnet
(10° lettre): « M. Pellisson avait donné aux jésuites 'espérance
de ma conversion. Mais c'est que M. Pellisson et moi, nous
traitions la mati¢re avec beaucoup de civilité, et qu'on aimait
de parler des choses ol nous pouvions convenir. Mais, apreés
la mort de M. Pellisson, I'évéque de Meaux, voulant continuer
la correspondance, prenait un ton décisif et voulait pousser
les choses trop loin, en avancant des doctrines que je ne pou-
vais point laisser passer sans lrahiy ma conscience et la vérité,
ce qui fit que je lui répondis avec vigueur et fermeté et pris
un ton aussi haut que lui, pour lui montrer, tout grand con-
troversiste qu’il était, que je connaissais trop bien ses finesses
pour en ¢&tre surpris. Nos contestations pourraient faire un
livre entier?).»

2° Bossuet. — Esprit entier et cassant, essentiellement
homme de parti, Bossuet a montré du premier coup a Leibniz
que, s'il entrait en négociation avec lui, c'était pour lui faire
reconnaitre le pape. Le 22 aoft 1683, il lui écrivit, en effet,
qu'il avait appris «qu'on avait signé des articles de réconci-
liation, dont le premier était que le Pape serait veconnu pour
chef de I'Eglise», et alors il le priait de vouloir bien lui
« expliquer dans le détail une affaire si importante». Tel était
son point de vue. Ce ne serait que justice de lui appliquer ce
mot qu'il écrivait lui-méme a M™¢ de Brinon (29 septembre 1691):

1) Ouwrage cité, T. I, p. LXXXVI-LXXXVII.



— B =

«On ne revient pas aussi vite de ses préventions qu'on y est
entré.» Il n'est revenu d'aucune de ses préventions, et il en
était rempli.

On ne saurait trop admirer son talent d'écrivain. Mais,
¢loquence a part, sa théologie fut souvent peu solide. En par-
ticulier, dans cette grave question, il fut, malgré quelques détails
d’érudition sur des points isol¢s, d'une faiblesse étonnante. Il
n'est, hélas! que trop facile de le montrer.

La faiblesse de son argumentation est notoire, soit en ce
qui concerne la prétendue cecuménicité et la prétendue obliga-
tion dogmatique du concile de Trente, soit en ce qui concerne
les livres deutéro-canoniques. Ces deux points sont aujourd’hui
admis par tous les théologiens, dans toutes les Eglises, sauf|
bien entendu, dans celle de Rome, et encore constaterons-
nous tout a l'heure, méme dans cette derniére, des aveux
formels.

En ecclésiologie, la théologie de Bossuet est encore plus
défectueuse. Sans doute le premier des six articles qu'il a in-
sérés dans son «Mémoire pour servir de Réponse a plusieurs
lettres de M. de Leibniz?)», est excellent; mais les cinq autres
sont plus que discutables. Il faut le dire, Bossuet a faussé le cri-
térium catholique, lorsque, dans sa lettre a Leibniz du 17 aofit
1701, il a dit (n° 29): «Quand on demande ce que devient
cette maxime: que la foi est enseignée toujours, partout et
par tous, il faut entendre ce fous, du gros de I'Eglise.» Bos-
suet a donc voulu remplacer le témoignage unanime des Eglises
chrétiennes par «le gros de 'Eglise »! Il était tellement habitué
a considérer I'Eglise romaine comme étant, a elle seule, 'Eglise
universelle, qu'il ne se doutait pas qu'il pit en étre autrement.
Et pourtant, il est bien clair aujourd’hui que Rome n’est que
Rome et non l'univers. C'est en vertu de cette erreur qu’il
tenait les conciles de Lyon et de Florence pour cecuméniques,
bien qu'ils n’eussent pas été ratifiés par I'Eglise universelle.
De telles erreurs de fait sont simplement grossiéres.

Bossuet ne connaissait méme pas exactement (en 1691) les
points de doctrine sur lesquels les Grecs différaient d’avec les
Romains. Il émettait de belles maximes générales avec les-
quelles il en imposait, parce qu’elles étaient vraies. Mais il ne

1) Op. theol, T. 1, p. 570-572.



.

remarquait pas qu'en les appliquant 4 I'Eglise romaine, elles
cessaient d'étre générales et vraies et devenaient fausses. Par
exemple, il écrivait le 27 juillet 1692 a Leibniz: «Ceux qui
comme vous font profession de croire l'Eglise et de se sou-
mettre 4 ses conciles, doivent croire trés certainement que le
méme esprit qui 'empéche de diminuer la foi, 'empéche aussi
d'y rien ajouter; ce qui fait qu’il n’y a non plus de décisions
inutiles que de fausses.» Bossuet semblait ne parler que de
I'Eglise universelle, mais, de fait, il parlait de 'Eglise »vomaine
seulement, laquelle n’était pas infaillible et avait, dans tous ses
conciles, ajouté sans cesse & la foi. Ce quiproguo remplit les
pages de Bossuet et devient a la longue fastidieux par sa nai-
veté méme.

Bossuet semble croire qu'un concile cecuménique, «lors-
qu’il décide quelque vérité », ne propose point de dogmes nou-
veaux, mais ne fait que déclarer ceux qui ont toujours été
crus et les expliquer seulement en termes plus clairs?!). Clest
du moins ce que le concile, pour étre cecuménique, doit faire;
et il n'est reconnu comme tel que lorsque toute 1'Eglise a
constaté qu’il s'est bien effectivement conformé au critérium
catholique. Bossuet, au lieu de s'expliquer dans ce sens, semble
croire que le concile, au moment méme de ses séances, doit
€tre tenu pour cecuménique et pour infaillible ex opere operato.
Or ceci est erron¢.

Il s’est trompé¢ également lorsqu'il a dit: «Nous donnons
le nom de concile @cuménigue a celui que la communion ro-
maine reconnait pour tel?).» Cette assertion suppose celle-ci;
«Nous donnons le nom d'Eglise catholique a la communion
romaine ®) », assertion qui n'est pas moins erronée.

Leibniz répliqua tres judicieusement a4 Bossuet (3 sep-
tembre 1700) qu'un concile n’est pas une Eglise: «Suivant ce
style (exact), on dirait qu'un tel concile a décidé ceci ou cela;
mais on ne dira pas que c’est le jugement de I'Eglise, avant
que d’avoir montré qu'on a observé, en donnant ce jugement,
les conditions d'un concile légitime et cecuménique, ou que
I'Eglise universelle s'est expliquée par d'autres marques, ou
bien, au lieu de dire /'Eglise, on dirait 'Eglise rvomaine*).» Et

') Voir sa lettre & Leibniz, g janvier 1700; (Euvres de Leibniz, T. 1, p. 597.
%) lbid., p. 604. 3) lbid.
Y) O0p. theolog. T. 1, p. 647.



266 —

encore: «Vous supposes toujours qu'on reconnait que 1'Eglise
a décide,; et apres cela, vous inférez qu'on ne doit point tou-
cher a de telles décisions... Il faut étre circonspect, et on ne
saurait 'étre trop, pour ne faire passer pour le jugement de
I'Eglise que ce qui en a les caracteres indubitables; de peur
qu'en recevant frop légerement certaines décisions, on #'expose
el on n'affaiblisse par la 'autorité de I’ Eglise universelle, plus
sans doute incomparablement que si on les rejetait comme non
prononcées, ce qui ferait tout demeurer sauf et en son entier;
d'ott il est manifeste qu’'il vaut mieux é&tre trop réservé la-
dessus que trop peu. 70/ ou tard la vérité se fera jour, et il
faut craindre que lorsqu’on croira d’'avoir tout gagné, quand
c'est par des mauvais moyens, on aura tout gaté, et fait au
christianisme méme un tort difficile & réparer... Ceux qui sont
véritablement catholiques et chrétiens, en doivent étre tou-
chés, et doivent encore souhaiter qu'on ménage extrémement
le nom et l'autorité de I'Eglise, en ne lui attribuant que des
décisions bien avérées... Et ils doivent compter pour un grand
bonheur et pour un coup de la Providence, que la nation gal-
licane ne s'est pas encore précipitée par aucun acte authen-
tique, et qu’'il y a tant de peuples qui s'opposent a certaines
décisions de mauvais aloi. Jugez vous-méme, Monseigneur,
lesquels sont meilleurs catholiques, ou ceux qui ont soin de la
réputation solide et pureté de T’Eglise et de la conservation du
christianisme, ou ceux qui en abandonnent 'honneur, pour main-
tenir, au péril de I'Eglise méme et de tant de millions d’ames,
les theses qu'on a épousées dans le parti. Il semble encore
temps de sauver cet honneur...»

Toute cette lettre est admirable. On ne pouvait pas mieux
marquer la différence des deux courants: le courant vraiment
catholique et le courant romaniste. Et Leibniz ne craint pas
d’avertir Bossuet «qu'un jour on lui reprochera peut-étre qu'il
n'a tenu qu'a lui qu'un des plus grands biens ait été obtenuo».
Hélas! Bossuet n’a pas été a la hauteur; il a préféré Rome &
la vérité, Leibniz lui criait: «Je ne sais si ce n’est encore I'in-
térét de Rome méme; toujours est-ce celui de la vérité. Pour-
quoi porter tout aux extrémitésr... Est-ce qu'on espére que son
parti 'emportera de haute lutte? Mais Dieu sait quelle bles-
sure cela fera au christianisme. Est-ce qu'on craint de se faire
des affaires? Mais... la conscience passe toutes choses. » Bossuet



— 267 —

n'a pas compris, ou plutdot il était trop inféodé a Louis XIV,
qui était trop inféod¢ au jésuitisme, pour pouvoir défendre le
vrai et 'ancien catholicisme contre le romanisme envahissant.
Leibniz a pressenti ct décrit & 'avance la situation actuelle.
« Tot ou tard la vérité se fera jour!» Ces paroles ont dt sonner
terribles aux oreilles de Bossuet.

Sa réponse était connue: Ce qui est dit est dit. Impossible
a I'Eglise de se rétracter. Le concile de Trente est I'Eglise. Si
I'on corrige ce concile, nos successeurs auront le droit de chan-
ger ce que nous faisons. C'est un engrenage d'out 1'on ne sor-
tirait pas. Donc, restons-en 1a. « Les décisions de 'Eglise(?) une
fois données sont infaillibles et inaltérables!).» C'était toujours
le méme et éternel sophisme, cent fois réfuté.

Bossuet n'a pas fait moins de mal avec sa hautaine intran-
sigeance qu’avec ses sophismes. A peine avait-il énoncé ses
fameux six articles de 1693, que, sans les avoir démontrés, il
ajoutait: « On peut donc tenir pour certain qu'il n’y aura jamais
d'accord véritable que dans la confession de ces six principes,
desquels nous ne pouvons non plus nous départir que de 'Evan-
gile®). » Entétement puéril. C'était rendre ipso facto toute union
impossible. S’adjugeant a priori le monopole de la vérité in-
faillible, il gourmandait quiconque lui faisait opposition. Leibniz
lui ayant parlé de pointilles a éviter (13 juillet 1692), il lui ré-
pondit (28 aoft 1692): « C'est I'Eglise catholique qui est de-
meurée en possession de la véritable simplicité chrétienne.
Ceux qui n'y peuvent entrer sont bien loin du royaume de
Dieu, et doivent craindre d'en venir enfin a la fausse simpli-
cité, qui voudrait qu'on laissat la foi des hauts mysteres a la
libert¢ d'un chacun. Au reste, les Luthériens, quoiqu'ils se
vantent d’avoir ramené les dogmes des chrétiens a la simpli-
cité primitive de 1'Evangile, s'en sont visiblement éloignés; et
c'est de 1a que sont venus leurs raffinements sur I'ubiquité, sur
la nécessité des bonnes ceuvres, sur la distinction de la justi-
fication d’avec la sanctification, et sur les autres articles ol
nous avons vu que tout consiste en pointfille, et qu’ils en sont
revenus a nos expressions et a nos sentiments lorsqu’ils ont
voulu parler naturellement.»

1) Lettre du i°* juin 1700.
Y 0p. theolog., T. 1, p. §72. Méme obstination p. 577-578.



263

Cette remarque ¢tait d’autant plus blessante que Bossuet,
ici comme toujours, attribuait a4 1I'Eglise romaine les mérites de
I'Eglise catholique, et qu’en réalit¢ la théologie scolastico-ro-
maine est pleine de pointilles. Bossuet citant la scolastique
comme modele de simplicité et renvoyant aux Luthériens les
subtilit¢s de 1'ubiquité, dépassait vraiment la mesure.

Il s'est flatt¢ ¢étrangement ou il se connaissait bien peu,
lorsqu’il s’est vanté d’aller droit son chemin «sans aucune vue
ni a droite ni & gauche». C’est le contraire qui est vrai, car
il a ét¢ 'homme qui louvoie, qui veut sans cesse ménager «les
tendres oreilles des Romains », et qui, pour ménager non moins
ses intéréts de cour, cherchait, par des compromis de doctrine
et de conscience, a concilier l'inconciliable. En voyant, d’unc
part, 'incroyable négligence avec laquelle il a d’abord traité
cette question?), puis, d'autre part, l'arrogance plus incroyable
encore avec laquelle il discuta et rendit 'union impossible, on
peut vraiment et & bon droit se demander s’il a jamais désiré
I'union, et s'il n’a pas toujours partagé les antipathies de
Louis XIV et du clergé gallican contre le protestantisme. Telle
est, ce semble, la véritable explication de son attitude sophis-
tique et hostile.

Quoi qu'il en soit, il a eu grand tort de repousser les
avances de Leibniz. Jamais on n'en fera de semblables a Rome.
Bossuet a ¢té cassant, il a joué le tout ou rien; une fois de
plus il a eu tort. Les protestants, ¢loignés par lui, ne revien-
dront jamais ni & lui, ni a ses doctrines. Aujourd’hui ses doc-
trines paraissent manifestement erronées. On s’étonne qu’il n'en
ait pas vu les cotés faibles; son entétement 'a aveuglé; car
s'il n'etit méme consulté que la simple histoire des dogmes, il
efit vu certainement ses erreurs.

J'ai dit que méme des catholiques-romains ont reconnu ses
torts. Citons, en premier lieu, M™® de Brinon elle-méme. Effec-
tivement, elle sentit trés bien qu'il n'avait pas assez de ztle
et trop de raideur, et elle profita de la moindre avance nou-

") La duchesse de Hanovre lui ayant envoyé les articles qui avaient été arrétés
avec Iévéque de Neustadt, il les égara! Il en fait ainsi l'aveu lui-méme dans une
lettre & M™e de Brinon, le 29 septembre 1691 : «Mais comme je ne crus pas que
cette affaire diit avoir de la suite, javoue que j'ai laissé échapper les papiers de
dessous mes yeux, et que je ne sais plus ou les retrouver; de sorte qu'il faudrair,
s’il vous plait, supplier trés humblement cette Princesse de nous renvoyer ce projet

d’abord. »



— 269 —

velle de Leibniz pour faire, d'une maniére trés dé¢licate, la
lecon a4 Bossuet. Sa lettre & ce dernier, du 5 novembre 1693,
est trés curieuse sous ce rapport. C'est un aveu tres clair des
torts de Bossuet. En voici le texte:

« Voila M. Leibniz qui revient & vous, Monseigneur, et qui,
grace a Dieu, ne veut point quitter la partie.. Vous avez un
beau champ, si M. le nonce est habile; mais je meurs de peur
que non: je vous dis cela tout bas. Si vous trouviez, Monsei-
gneur, que les choses que les protestants demandent se pussent
accorder, comme il serail a souhatter, il me semble que wvous
devriez faire agir le roi, et tirer de sa toute-puissance tous
les moyens qui peuvent étre propres & ce grand dessein. Le
clergé n'y peut-il pas quelque chose? Rome, qui est pour nous
dans un si beau chemin, désire ardemment cette réunion; et
vous n'aurez pas sans doute oublié que le feu pape en a écrit
a Madame de Maubuisson, pour la remercier de ce qu'il avait
appris qu'elle contribuait & ce grand dessein, et pour l'encou-
rager a le suivre jusqu'au bout, promettant d'y donner les
mains de tout son pouvoir... Quoi qu'il en soit, Monseigneur,
ne soujjrez pas que nos fréres vous é€chappent; soulenes les
moyens dont Votre Grandeur a fait la proposition, puisque
cela est st agréable aux prolestants. et laissons-leur mettre un
pied dans notre bergerie; il y auront bientdot tous les deux.
Je dis cela a propos de ce qu'ils demandenl qu'on ne les con-
traigne pas de souscrvive awu concile de Trente présentement.
Dieu ne fait pas tout d'un coup ses plus grands ouvrages,
quoiqu’il agisse sur nous avec une pleine puissance: il semble
que son autorité souveraine ménage toujours notre faiblesse.
Il nous apprend par la, ce me semble, qu'sl faut toujours
prendre ce que nos fréves offrent de nous donner, en attendant
que Dieu perfectionne cet ouvrage, pour lequel je ne puis dou-
ter que vous n'aves une affection bien pleine du désir de cetle
réunion, otx vous voyes que les protestanits vous appellent. C'est
assez vous marquer que la divine Providence vous a choisi
pour la faive réussir. Tous les chemins vous sont ouverts, tant
du cot¢ de 'Eglise que de celui de la cour... Je suis tout atten-
drie de la persévérance avec laquelle ces honnétes protestants
rveviennent a nous. lesprit de J-C. est plein d’'une charitable
condescendance, pourvu qu'on ne choque pas la vérité. Au nom
de Dieu, Monseigneur, livres-vous un peuw a cet ouvrage, et



— 270

voyez tout ce qui peut contribuer a le faire réussir... Sceur de
Brinon.» — On ne pouvait parler plus clairement.

Foucher de Careil a été plus explicite encore, et ses aveux
ont d'autant plus d'importance qu'il était un admirateur a ou-
trance de Bossuet, et qu’il mettait une sorte de chauvinisme
national et religieux a4 amoindrir le plus possible Leibniz et
les protestants. Ce chauvinisme l'a aveuglé maintes fois, par
exemple lorsque, résumant Leibniz par le mot «Raison», il
cherchait a lui faire contrepoids en résumant Bossuet par le
mot « Tradition»!). Disons hautement que, loin d’avoir reproduit
exactement la tradition, Bossuet I'a trés souvent méconnue et
méme faussée.

« [l est vraisemblable, dit Foucher de Careil, que Bossuet,
fort bien informé de ce qui s'est passé avec Pellisson, connais-
sait moins 1'état de la négociation avec Spinola. Car, s'il efit
mienx connu les négociations entamées par Spinola et les pro-
positions ratifiées et corrigées par la cour de Rome; s'il et
su 'approbation donnée par le pape et les cardinaux au projet
irénique de 1'évéque de Tina; connaissant d’ailleurs, comme il
le dit, depuis longtemps la capacité et les saintes intentions
de cet évéque, il n’elit pas sans doute laissé échapper «ces pa-
piers de dessous ses yeux». Les propositions des protestants
modérés, dressées par 1'éveque de Tina et approuvées et cor-
rigées a Rome, le sacré college consulté, le nonce et les gé-
néraux d'ordres favorables a l'entreprise, de nombreux théolo-
giens catholiques employés a la mdrir, la déclaration des théo-
logiens d'Helmstadt et de Hanovre favorable a l'autorité du
pape, la méthode de réunion publiée par Molanus ave l'auto-
rit¢ du duc Ernest-Auguste, les adhésions par écrit de quatorze
princes régnants obtenues des 1683, les pleins pouvoirs don-
nés par I'empereur 4 Spinola et renouvelés en 1691 a la veille
de lentrée de Bossuet dans l'affaire, étaient des faits et des
démarches considérables, et offraient une base réelle et tres
solide a la réunion projetée. Bossuel n'en lienl pas compie.
c’est dans ce sens tout historique que nous disons qu'#l et été
Q désiver que Bossuet conniit mieux I'affaive. 11 avoue lui-meéme
implicitement ne pas connaitre I'état de la négociation, puis-
qu’elle ne lui paraissait pas avoir de suites, au moment ol

Y Ouwr. cité, T. 11, p. XCV.



271 —

elle en avait de trés réelles et de trés comnsidérables. Leibniz
remarque de méme que Bossuet ne parait pas suffisamment
informé, et ne savait pas ['intention a fond . il lui écrivit
pour la lui faire connaitre. Bossuet ne parut pas trés frappé¢ de
cette nouvelle ouverture?). »

Foucher de Careil établit ensuite que Bossuet a voulu tout
d'abord que les protestants acceptassent le concile de Trente;
c’était, a ses yeux, le point de départ et la condition sinze qua
non. C'était donc résoudre la question par la question, ou plu-
tot I'imposer au lieu de la discuter. Bossuet ne voulait pas dis-
cuter. Il se regardait comme chez lui, et les protestants comme
des solliciteurs qui voulaient étre admis chez lui. Spinola, au
contraire, allait au-devant des protestants, et leur proposait
une explication et une discussion. Bossuet donc condamna la
méthode de Spinola, voulut imposer la sienne, et gata tout.

Et encore (T. I, p. CX-CXI): «Il y a deux choses dis-
tinctes et qu'on ne saurait distinguer trop soigneusement dans
laffaire de la réunion, l'union civile et politique, a laquelle
travaillait surfout Leibniz dans des vues d’agrandissement tem-
porel pour la maison de Hanovre, union dont I’Allemagne avait
besoin et qui devait surtout profiter a I'empereur et aux princes
allemands; puis 'union ecclésiastique et religieuse, dont s'oc-
cupait exclusivement Bossuet, et qui ne pouvait étre obtenue
par les mémes moyens que l'autre. Leibniz travaillait surtout
a la premiere; Bossuet s'occupait exclusivement de la seconde:
il n'est pas étonnant qu'ils ne s'entendirent point. Leibniz au-
rait pu éviter bien des pourparlers inutiles en déclarant framn-
chement a Bossuet les intentions de ses maitres... Pour Bos-
suet, il n'y avait point d'union civile sans union religieuse. »

Foucher de Careil montre ici de la partialité, qui 'induit
en erreur. 1l accuse Leibniz de poursuivre surtout des ambi-
tions temporelles pour le compte de ses maitres; qu’en sait-il?
Ou sont ses preuves? On n’accuse pas un homme comme
Leibniz d’avoir manqué de franchise, sans motiver son accu-
sation. Or aucune preuve n'est donnée. En outre, on prétend
que Bossuet ne poursuivait qu'un but religieux. C’est bientdt
dit. Tout donne a penser, au contraire, que Bossuet poursui-
vait le but de Louis XIV, but qui était le contraire de I'union.

Y Owvr. cité, T. 1, p. CVI-CVII



272 —

Louis XIV voulait absorber les protestants, qu'il détestait; il
voulait qu'ils renong¢assent & leur protestantisme. Et comme il
savait qu'ils n'y consentiraient pas, il voulait se débarrasser
d’eux; la révocation de I'Edit de Nantes démontre la justesse
de cette these. Bossuet ne tenait pas davantage a 1'union,
comme évéque gallican et comme représentant de ce clergé
qui détestait cordialement les protestants. Il voulait donc arré-
ter et annihiler le projet et le procédé de Spinola et de Mo-
lanus. Et pour en finir dés le commencement, il posa comme
condition sine qua non une impossibilité, qu'il savait trés bien étre
une impossibilité, & savoir 'acceptation par les protestants de
I',ecuménicité et des décisions du concile de Trente! Cet acte
d'évidente maladresse démasquait immédiatement les intentions
et les batteries de Bossuet.

Son éloquence, ou plutot son ton agressif et hautain, ne
pouvait pas tenir lieu de la discussion et de la démonstration
nécessaires. Il croyait qu'il avait raison la ou il avait tort; il
croyait que les protestants ne pouvaient pas répliquer a ses
assertions, et il voulait qu'ils les admissent sans observation.
Il s'est trompé du tout au tout. Sa thése étant mauvaise, il
avait doublement tort d'étre aussi impérieux et aussi décisif.
Il tenait son Histoire des Variations et son Exposition pour
infaillibles, comme des derniers mots! Hélas!

Foucher de Careil dit que Bossuet «parlait en €véque et
qu'il avait le courage de la vérité!)». La vérité est qu'il par-
lait en évéque gallican, animé d'un esprit anticatholique et anti-
chrétien, et qu'il avait non le courage de la vérité, mais l'au-
dace du mensonge. Il devait savoir les roueries qui faisaient
le fondement des décisions du concile de Trente; et en osant
présenter ces décisions comme cccuméniques et de foi, il se
jouait simplement de ses adversaires et les croyait trop cré-
dules. Il a voulu payer d’audace, habitué qu'il était, comme
orateur, 4 se payer de mots et de phrases imposantes. On le
voit, Foucher de Careil n’'a rien compris a la question, etila
faussé les roles.

Pour Bossuet, on n’était point catholique, mais «héré-
tique » et «opinidtre », quand on s’élevait contre le concile de
Trente. Or nous disons, nous: On n'était ni hérétique ni opi-

Yy T, I, p. CXIIL



— 273 —

niatre en rejetant ce concile, et de plus, au nom de la vérité
et du dogme catholique, on devait rejeter ce concile. Voila
quel était le terrain sur lequel on devait combattre. Notre grief
contre Leibniz n’est pas d’avoir émis des prétentions exagérées,
mais de n’avoir pas dit 4 Bossuet toute la vérité qui devait
étre dite.

Bossuet disait: «Voeici la propriété incommunicable de
U'opiniatre et de I'hérétique, voici son manifeste de caractere:
Clest qu'il s’érige lui-méme dans son propre jugement un tri-
bunal au-dessus duquel il ne met rien sur la terre.» Il fallait
répondre a Bossuet qu'au-dessus de 1'Eglise romaine il y a I'E-
glise universelle, et que le pape, «en s'érigeant lui-méme dans
son propre jugement un tribunal au-dessus duquel il ne met
rien sur la terre», est justement cet opiniitre et cet hérétique.
Il fallait demander & Bossuet s’il était bien catholique lui-
méme en marchant a la remorque de son pape opiniatre et
hércétique.

Foucher de Careil fait toutefois un excellent aveu, quand
il reconnait que Bossuet a voulu, en combattant Leibniz, ter-
rasser la raison au nom de l'autorité. Quelle ridicule préten-
tion! Terrasser la raison! Qu’est-ce qu'une autorité qui s'éleve
contre la raison? Clest partie perdue d'avance. Donc les pré-
tendues «régles» qu'invoque DBossuet sont « vraiment exces-
sives ) ». Ces regles sont qu'en matiére de foi «il faut se cre-
ver les yeux pour voir clair» et admettre le credo quia absuy-
dum de Tertullien! «Bossuet allait trop loin», dit Foucher de
Careil. Oui, beaucoup trop loin, et 'absurduin était de son coté.
Dans le Discours de la conformilé de la raison et de la foi, de
Leibniz, «on trouve des principes plus humains, plus modérés,
et un vigoureux essai de conciliation entre la foi et la raison;
la on trouve rétorquées les prétendues objections insolubles
de Bayle, et posées les regles d'un accord durable et per-
pétuel entre la raison et la foi». A la bonne heure! Voila la
vérité.

Bossuet en appelait a I'immutabilité des dogmes, qui doi-
vent rester éternellement des dogmes. Treés bien. Mais il fal-
lait lui montrer que les dogmes romains ne sont justement pas
des dogmes, que l'ancienne Eglise ne les a pas connus, que ce

) T, I, p. CXVIL

Revue intern. de Théologie. Heft 42, 1903. 18



sont des inventions de quelques siécles seulement que Rome
et ses théologiens cherchent a faire passer pour les dogmes
de Tancienne Eglise, griace a l'ignorance des foules. Bossuet
abusait de cette ignorance; et ne peut-on pas suspecter sa
bonne foi, lorsqu'il refusait une discussion avec les protes-
tants ?

Foucher de Careil dit (T. I, p. CXXI): « Bossuet était con-
s¢quent a l'orthodoxie, qui ¢était Uinvariable regle de ses juge-
ments. Seul, ou presque seul dans ce dix-huitieme siecle déja
si ébranlé par Vesprit d'incrédulité, il veille sur les remparts
a la défense de la foi.» Quelle erreur! Bossuet voulait 'ortho-
doxie romaine, qui ¢tait une erreur, et non l'orthodoxie catho-
lique, qui condamnait la papauté romaine. Bossuet n'avait nul-
lement pour regle de ses jugements le critérium catholique de
I'ancienne Eglise, qui réfutait les dogmes de Rome; sa régle
¢tait seulement l'accord du pape et des évéques, et non le té-
moignage de toute I'Eglise. Il ne veillait nullement, de fait, a
la défense de la foi, mais & la défense des corruptions romaines
de la foi. Il faut le dire catégoriquement au nom de la vérité,
Bossuet, dans cette question, comme dans cent autres, s'est
trompé. Cet admirable orateur, ici comme ailleurs, s'est mon-
tré théologien inféricur. Inféricur dans sa discussion avec Ri-
chard Simon, il le fut plus encore dans sa discussion avec
Leibniz.

Enfin, terminons par un dernier aveu. «Bossuet, dit encore
Foucher de Careil (T. II, p. XXXVII), a refusé¢ de s'expliquer
catégoriquement sur la suspension proposée, et par ce refus, il
a été l'auteur de la rupture... Nous savons bien que Bossuet
se défendra plus tard. Nous verrons sa réponse. Nous l'enten-
drons rejeter le principal tort sur la guerre, qui a eu pour
effet de rompre toutes les communications et qui ne pouvait
que nuire a la pacification religieuse, reprocher a Leibniz et
a son parti de «n'avoir pas fait attention aux solides conci-
liations qu'il leur a proposées, et d’avoir fait semblant de ne
pas les voir», et leur imputer le retardement et les difficultes
dont ils se plaignent. Remarquons sculement qu'il fit attendre
sa réponse sept anndes, et qu'il semblait donner des armes
contre lui par ce retard. La rupture datait de 1693, et la lettre
ot il faut aller chercher sa défense est du 12 aott 170L
Qu'avait-il fait pour détromper Leibniz et 1'abbé Molanus du-



— 275 —

rant ce long intervalle? La guerre, il est vrai, avait éclaté
vers 1695; mais la guerre ¢tait-elle un motif de cesser aussi
completement ce commerce de religion bien plus que de poli-
tique? L'wltima ratio vegum ¢tait-elle aussi la dernitre raison
des théologiens? Si la IFrance se tait quand Bossuet a parlé,
Bossuet devait-il se taire lorsque le canon commengait & gron-
der? L’évéque catholique recevait-il donc exclusivement ses
instructions du souverain politique de son pays, ou laissait-il
la diplomatie maitresse absolue de diriger ces aflaires qui re-
gardent les consciences? Nous sommes habitu¢s a entendre
adresser ce reproche a Leibniz; mais il semble que ce ne serait
pas trop se prévaloir du long silence de M. de Meaux que de
le lui retourner en cette occasion.»

3° Leibniz. — La politesse, méme exquise, peut devenir
un défaut, quand elle tend a sacrifier, par condescendance en-
vers les personnes, les droits de la vérité, et qu'elle laisse ainsi
lerreur s'affermir avec d’autant plus d’aplomb et d'audace.
C'est ce qui est arrivé 4 Leibniz quelquefois. Il s’est vraiment
par trop effacé devant Pellisson, qu’il a appel¢é «un si grand
homme » ), tandis qu’il disait de lui «qu’il n’¢tait pas théolo-
gien de profession », et «qu’il n'avait rien d’ailleurs qui lui don-
nat le droit de se mettre sur les rangs». Il se trouvait «témé-
raire d’avoir osé entrer en lice avec lui». Le <«sublime» ré-
gnait dans les ¢crits de Pellisson, tandis que ses discours a lui
€taient « pitoyables»! En se voyant en relations avec lui, «j'ai
honte, disait-il, d'y étre a peu prés comme un négre a la suite
d’'une belle personne, dont il releve la beauté ». Et dans une lettre
a Bossuet: «Je crois, dit-il, qu'il me sied encore mieux d'obéir
que de raisonner.»

Peut-étre cette extréme modestie avait-elle pour but de de-
venir une legon, legon d’autant plus fine qu’elle était plus indi-
recte, comme lorsqu’il cherchait a mettre M™ de Brinon en
garde contre «les surprises ultramontaines». Ce n'était certes
pas naiveté de sa part. Mais, dans d’autres circonstances, son
excessive urbanité l'inclinait & une modération qui touchait a
la timidité et qui empéchait d’exprimer la vérité avec toute
la précision et la fermeté nécessaires. Clest ainsi qu'il usa,

') Lettre a4 Mme de Brinon, g mai 1691.



276 —

maintes fois, d'une condescendance exagérée envers Rome, et
gu'il se montra trop favorable au pape et méme au concile de
Trente. En effet, au lieu d'affirmer nettement que le concile de
Trente n'¢tait pas cecuménique, il se bornait quelquefois a dire
qu'on aura bien de la peine a prouver qu'il l'est; et méme,
dans certaines phrases, il semble convenir qu'un protestant qui
n‘admet pas cette cecuménicité «se trompe dans le fait». Or,
il aurait di dire nettement qu’il ne se trompe pas et qu'il a
de bonnes raisons de nier.

C'est un tort de Leibniz d’avoir dit que la réunion était
empéchée moins par les dogmes que par les pratiques abusives
de Rome: «Il se passe bien des choses autorisé¢es publique-
ment dans I'Eglise romaine, qui alarment la conscience des gens
de bien parmi les protestants, et leur paraissent abominables,
ou sont au moins dangereuses» (T. I, p. 130, lettre a M™® de
Brinon). Tandis que les dogmes, méme ceux du concile de
Trente, il pouvait, disait-il, les interpréter dans un sens favo-
rable aux protestants!). Il ne voyait pas que Rome rejetait ce
sens et cette interprétation, et que, dés lors, sa condescen-
dance était purement chimérique et sans cffet. 11 ne voyait pas
que, de méme qu'on oublie dans la pratique les bonnes expli-
cations d'un mauvais texte de loi, de méme les interprétations
qu’il donnait des dogmes de ce concile auraient été oubliées,
pour ne laisser en vue que la lettre méme des dogmes. Et il
aurait ¢té pris dans son propre picge.

Dans maintes questions, il fut un peu ce qu’il a ét¢ dans
la barque qui le conduisait de Venise & Mesola. Une tempéte
éclate, le batelier pense qu'il est hérétique et cause de la tem-
péte. Leibniz tire aussitot un chapelet « qu'apparemment il avait
pris par précaution», il «le tourne d'un air assez dévot»; cet
artifice lui réussit et il ne fut pas jeté a la mer. Ainsi tourna-
t-il ses arguments pour ne pas trop déplaire au pape et pour
étre épargné. A quoi cela lui a-t-il servi? Son projet d'union
n'en a pas moins ¢té jeté a l'eau par Rome. Donc Leibniz,
bien qu’il ait quelquefois parlé avec une grande clarté, et cela
méme dans quelques lettres a M™ de Brinon, Leibniz cepen-
dant n’a ¢té souvent ni assez ferme, ni assez positif, ni assez
précis. Tel est le premier reproche qu'on peut lui adresser.

) < A bien considérer ce concile, disait-il, il n’y a gudre de passages qui ne
regoivent un sens qu’un protestant raisonnable puisse admettre. »



— 277 -—

Cela tenait aussi & ce que ses notions théologiques, sur
plusieurs points, étaient confuses. [1 écrivit a Fabricius, en
1697 : « Et moi aussi, j'ai beaucoup travaillé a arranger les
controverses de religion; mais jai reconnu bientot que la con-
ciliation des doctrines élait wune cuvre vaine. Alors j'ai imaginé
une sotte de ftréve de Diew : inducias tantum sacrvas excogitare
volui, et j’ai introduit I'idée de tolérance déja impliquée par la
paix de Westphalie.» Dans une autre lettre de 1698, il dit:
« J'ai surtout travaillé a la tolérance civile; car, pour l'ecclé-
stastique, on n’obtiendra jamais quc les docteurs des deux par-
tis ne se condamnent pas mutuellement. Qu’'ils se condamnent
donc tant qu’ils voudront, mais sans injures, sans imputations
malveillantes... Je wie sowucie médiocrement des doctrines: jar
toujours pensé que c'était affaive de politiques bien plus que de
théologiens; car on leur laisserait leurs meoeurs et leurs usages
pour obtenir la paix et l'égalité entre les différentes confes-
sions ). »

Dans des lettres de la méme ¢poque a Ludolfi, & Cuneaux,
a Bauval, il tient le méme langage et ne cache pas son peu
d'espoir de voir la réunion projetée. Le 26 juin 1698, il écrit
a Ludolfi: «Il faut avouer que nos espérances d'une paix reli-
gieuse sont bien ¢loignces; et pourtant il suffirait de la volonté
de cing ou six hommes pour 'achever. Supposez que le pape,
I'empereur ct le roi de France, d'une part, et quelques grands
princes, de lautre, voulussent la chose sérieusement, elle se-
rait faite. Or les cceurs des princes sont dans la main de
Dieu; mais ce bonheur n'est point réservé a notre siecle. Le
sera-t-il au siecle suivant, dont aucun de nous ne lira 1his-
toire ? »

Leibniz se trompait fort, en croyant que cette «affaire»
était une affaire de politiques. Ni empereurs, ni rois, ni princes,
ne peuvent la mener a bonne fin, parce qu'ils ne peuvent tou-
cher qu'aux «meeurs et usages» extérieurs, et qu’il s'agit, au

1) Clest sans doute cette phrase qui a fait croire & Foucher de Careil que Leibniz
ne poursuivait quun but politique; mais on voit que telle n’était pas la pensée de
Leibniz, Son but était fonciérement religicsx. Toutefois il ne croyait pas que ce but
religieux put étre atteint par les théologiens ecclésiastiques, parce que ceux-ci seraient
toujours en dispute et se condamneraient toujours mutuellement, En désespoir de cause,
il voulait, en homme pratique, procéder autrement, en obtenant d’abord la tolérance

civile, et en mettant en mouvement les chefs des Etats. Telle était I'exacte pensée
de Leibniz,



— 278 —

fond, d’'une affaire de conscience et de foi. On veut savoir ce
qui est réellement de foi et obligatoire en conscience, et ce
qui ne l'est pas. Voila le probleme. Donc il faut préciser ce
que le Christ a enseigné et ordonné, et cela scul est de droit
divin, pour tous et pour chacun. Quant au reste, il n'est qu'hu-
main et doit ¢tre laissé, comme toutes les choses humaincs,
aux diverses appréciations des hommes. La question pratique
est donc de trouver le moyen de discerner, parmi les doctrines
et les préceptes de 1'Eglise, les doctrines et les préceptes qui
remontent jusqu'au Christ par les apotres, d'une part, et, d’autre
part, les doctrines et les préceptes qui n'ont pas cette origine
divine. Leibniz, qui connaissait le critérium de Vincent de Lé-
rins, ne l'a pas assez appliqué; il s’en est servi pour certaines
questions relatives au concile de Trente, mais il n'a pas songé
a l'appliquer a toutes les questions doctrinales, disciplinaires
et liturgiques, qui divisaient les protestants et les catholiques.
Dans une lettre a 1'évéque de Tina, il semble méme avoir cru
que la majorité dans un concile ¢tait suffisante pour décider
comme si elle était le concile méme ).

De 1a, en partie, I'échec de sa méthode et de son projet.
Il s’est trop appuyé¢ sur quelques personnages qu’il croyait
tout-puissants, tandis que la vraie force et le vrai secret ¢taient
et sont dans la méthode méme, méthode qui fera distinguer le
divin de 1’humain.

Dans une lettre a4 Bossuet, du 8 janvier 1692, Leibniz s’est
exprimé de maniére a faire croire qu’il n'avait pas d'idées
parfaitement exactes sur la nature du dogme, sur l'infaillibilité
de I'Eglise et du concile cecuménique, voire méme sur 'union
qu'il s'agissait d’¢tablir. I1 dit, en effet, que l'infaillibilité s'étend
aux «opinions» qui sont regues dans I'Eglise «le plus géné-
ralement». Or c'est la une erreur: car jamais une opinion,
méme commune, ne saurait étre transformée en dogmze. Il dit
que I'Eglise romaine n'¢tant pas fixée au sujet du siege de
Pinfaillibilité, il est lui-méme embarrassé sur ce point. «Il y a
encore, ajoute-t-il, cette question difficile : s'il est dans le pou-
voir de I'Eglise moderne ou d'un concile, et comment, de défi-

) Sed quia pugnantibus opinionibus necesse est concludendi rationem haberi,
sequendum hic arbitror, quod alias in Ecclesia servari solet, u¢ pro sententia conctlii
habeatur gquicquid duae tresve partes, ve mature discussa examinatisque per deputatos
ultro citroque rationibus, szazuwere.» Edit. F. de C., T. I, p. 34-35.



279 —

nir comme de foi ce qui autrefois ne passait pas encore dans
P'opinion gc¢nérale pour un point de foi; ef je vous supplie de
m'instruire la-dessus. On pourrvail dire auss: que Dieu a atta-
ché une grace ou promesse particuliere aux assemblées de
I'Eglise; et comme on distingue entre le pape qui parle a I'or-
dinaire, et entre le pape qui prononce ex cathedra, quelques-
uns pourrvaient aussi considcérer les conciles comme la voix de
VEglise ex cathedra. »

Dans sa lettre a Bossuet, du 23 octobre 1693, Leibniz
semble croire qu'un concile cccuménique est, cn soi, tellement
infaillible qu’on puisse s'y soumettre «par avance». Dans son
écrit sur les « Méthodes de réunion», il semble admettre avec
d'autres théologiens qu'«il faut avoir telle confiance dans I'as-
sistance du Saint-Esprit promise a I'Eglise catholique dans les
saintes Ecritures qu'il faut se soumettre dés a présent a ce
qu'un concile cccuménique décidera par la pluralité des voix
sur les points en question!) ». Doctrine manifestement erronée,
Leibniz n’avait donc pas une notion exacte de la nature du
dogme, ni des pouvoirs de I'Eglise par rapport au dogme. Il
semblait croire que toutes les questions religieuses pouvaient
ressortir de I'Eglise et étre décidées par elle. «Il semble, di-
sait-il encore dans sa réponse a l'abbé Pirot, que les seuls évé-
ques ou pasteurs des peuples doivent avoir voix délibérative
et décisive dans les conciles; mais cela ne se doit point prendre
avec cette précision métaphysique que les affaires humaines
n'admettent point.» En outre, il placait I'hérésie seulement dans
Vopinidlrelé avec laquelle on repoussait une vérité de foi. A
ses yeux, il n'y avait donc pas d'autre hérésie que la for-
melle; la malériclle, qui consiste a rejeter une vérité de foi
sans savoir qu'elle est une vérité de foi, n’était pas une hérésie!
Il se trompait, et confondait I’hérésie en soi avec la culpabilité
formelle d'hérésie.

Selon lui, Dieu aurait constitué 'Eglise sous une forme et
sur un plan monarchiques. Donc le gouvernement de I'Eglise
serait monarchique, divin dans son principe et humain dans
l'application; en sorte que les prérogatives du siege de Rome
seraient de droit humain, mais sa direction générale de 'Eglise
de droit divin?! Le pape serait «le chef ministériel de I'Eglise

) Ed. F. de C., T. II, p. 18.
%) Ed, F. de C, T. I, p. XLII-XLIIL



catholique», et on lui devrait «une véritable obéissance filiale » ;
il est «administrateur légitime de tous les biens spirituels de
I'Eglise, surtout fempore interconciliari) . Fontenclle, dans son
«Eloge de Leibniz», a dit: «Leibniz prétendait que tous les
Etats chrétiens, du moins ceux d'Occident, ne font qu'un corps,
dont le pape est le chef spirituel, et I'empereur le chef tem-
porel; qu'il appartient & 'un et a T'autre unec certaine juridic-
tion universelle...; que, quoique tout cela ne soit pas de droit
divin, c’est une espéce de systéme politique formé par le con-
sentement des peuples.» Et Fontenelle ajoutait: «L’esprit de
systeme que Leibniz possédait au souverain degré, avait bien
prévalu, a 'égard de la religion, sur l'esprit de parti.» Cette
derniere réflexion est trés juste: Leibniz n’avait pas Uesprit
de parti, mais l'esprit de systéme; et surtout la précision, dans
les matieres théologiques, lui manquait souvent. Il est méme
permis de croire qu'il n’avait pas une notion juste de ce que
doit &tre 'union des Eglises, lorsqu’il ¢crivait dans sa [fela-
tion pour la cour impériale (n° 45): «Les principes et 'honneur
des deux partis demeurent dans leur entier.. On ne révoque
et ne rétracte point... Kome ne renonce point aw concile de
Trente ni les protestants a la Confession d Augsbourg, et, en
un mot, les apparences se sauvent autant qu'il est possible, »
De méme qu’il poursuivait une chimére en voulant concilier sa
dynamique avec Aristote, ainsi s'illusionnait-il en cherchant a
concilier le concile de Trente et la Confession d’Augsbourg.

Terminons ces indications en remarquant que, malgré ses
confusions et ses erreurs, il s’est cependant exprimé, sur plu-
sieurs questions, avec fermeté et exactitude; sa logique était
autrement vigoureuse que celle de Bossuet, et méme son €ru-
dition théologique était de meilleur aloi.

Foucher de Careil, je le répcte, a été injuste en lui reprochant
d’avoir poursuivi un but surtout politique. Leibniz, dans la Rela-
tion précitée (n°4), a dit: «...I1 v a eu une infinité de meurtres,
d’incendies, de saccagements, de sacrileges, de violements et
d’autres maux horribles dont le plus grand estla perte de tant
de millions d'dmes rachetées par le sang de J.-C., provenue
de ces désordres.» Est-ce 1a le langage d'un homme qui ne
poursuit qu'un but politique, et Bossuet, a qui 1'on préte un
but exclusivement religieux, en a-t-il dit autant?

1Y Des méthodes de réunion ; ibid. p. 9-12.



Foucher de Careil lui a reproché d’avoir voulu paralyser
et méme c¢carter Bossuet, et le faire remplacer dans les négo-
ciations par quelque magistrat plus gallican?). Certes, Leibniz
avait raison: étant donné qu'il considérait la France comme
appelée a tenir le milieu entre le protestantisme et le roma-
nisme, et étant donné que Bossuet soutenait par-dessus tout
les intéréts de Rome, c’était un devoir pour Leibniz, en bonne
logique et en bonne conscience, d'en appeler aux Francais de
vieille roche et aux traditions nationales contre le parti jésui-
tico-romain. Foucher de Careil prétend que Leibniz, en cela,
«se trompait de pays et de temps?)». C'est possible; mais
alors tant pis pour la France du XVII® siecle. I1 ajoute: «En
admettant que 'expédient fit bon vers 1682, il venait trop tard
en 1695. Louis XIV était entré, sous 'habile et persévérante
influence de M™® de Maintenon, dans une voie bien différente
de celle que lui tracait Leibniz, et son confesseur se ftit mal
accommod¢ de ces maximes d'indépendance.» C'est encore
possible; mais alors tant pis de nouveau pour Louis XIV et
pour son confesseur. Comment un grand pays comme la France
a-t-il pu tolérer une religion aussi décadente et une politique
aussi dégénérée? Le duc de Broglic a vu beaucoup plus juste
quand il a dit: «Quand l'altier despotisme de Louis XIV eut
consomm¢ la révocation de I'Edit de Nantes, quand les jésuites,
maitres du pouvoir, ¢tendirent la persécution des protestants
a la meilleure partie de I'Eglise gallicane, alors Leibniz, catho-
lique par les idles, recula définitivement devant la conumnunion
de U'intolérance ultramontaine.» Leibniz a eu raison, et disons
qu'en cela il a ¢été non seulement plus catholique, mais plus
francais que Bossuet.

Conclusions.

lLLes conclusions a tirer de cette étude sont nombreuses.
Bornons-nous aux trois suivantes:

1° Le projet d’'union a échoué, parce qu'au lieu de se mettre
d'accord sur les définitions des mots dont on discutait, on a
oublié d’en préciser le sens exact. Chacun est parti en guerre
avec son idée a lui, et on a ainsi donné des coups d’'épée dans
le vide. Une bonne définition efit peut-étre tout éclairé sans

1) T. I, p. LL
) P, LVL



— 282

qu’il it méme besoin de discussion. Conclusion : de nos jours
encore. c'est par la qu’il faudrait commencer; définir ce qu'est
I'Eglise, sa constitution, son autorité, sa mission; délinir ce
quest le dogme, ses conditions et comment il differe de la spé-
culation théologique; définir ce qu’'est le sacrement; définir ce
qu'est le concile cccuménique, quelles sont les conditions de
cette cccuménicité, et en quoi consiste son infaillibilité, etc., etc.
En un mot, ce sont les notions claires, simples, exactes, qui
font le plus défaut. On veut faire de la grande science, on
oublie de commencer par faire du bon sens; on se lance dans
la haute érudition, on oublie la simple exactitude.

2° Aussi les anciens-catholiques s'appliquent-ils, dans toutes
leurs tractations en vue du rétablissement de 'union, a éviter
avant tout les vaines discussions sur les matieres libres et de
simple spéculation qui ne peuvent que diviser, a se maintenir
fermement sur le terrain du dogme primitif, a le délimiter par
le critérium catholique, a ¢carter ainsi tous les compromis de
doctrine, plus dangereux encore que les compromis de per-
sonnes, a déblayer le terrain de l'union de toutes les additions
erronées amoncelées par les passions des hommes et l'igno-
rance des siecles, a rendre & la science et a la raison leurs droits
contre la fausse théologie des ¢€coles obscurantistes.

3° Si les sophismes de Bossuet sont a jour et ne trompent
plus personne, la largeur d'esprit et la bonne volonté de Leibniz
sont malheureusement difficiles a découvrir aujourd’hui dans
certains milieux protestants. Les reverra-t-on méme jamais? Dieu
le sait. En tout cas, que nos fréres du protestantisme sachent
que l'ancien-catholicisme est a4 'antipode du romanisme, et que
I'obstacle a l'union a ¢té, non pas le catholicisme, mais le ro-
manisme. Les vrais catholiques sont toujours préts a faire la
lumiere loyalement et scientifiquement, ne voulant assujettir
personne et n'étant eux-mémes assujettis qu’a la vérité. A temps
nouveaux, besoins nouveaux et cceurs nouveaux.

E. MicHAUD.




	La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 à 1701 [fin]

