
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

ESQUISSE D'UN TRAITÉ

DE L'ÉGLISE CHRÉTIENNE EN GÉNÉRAL.

Introduction. Ce Traité est le douzième de mon Cours de

dogmatique1). Il suppose démontrées les vérités suivantes : J.-C. a
fondé le christianisme, qui est la religion par excellence (huitième
Traité) ; cette religion est essentiellement établie sur le surnaturel,
sur la révélation et sur la grâce (neuvième Traité) ; elle suppose
donc nécessairement une foi objective et une foi subjective (dixième
Traitéj : le dépôt de la foi objective se trouve dans la tradition
universelle et dans l'Ecriture sainte (onzième Traité), et il a été
confié à l'Eglise que le Christ a établie et à laquelle il a donné
la mission de le répandre dans le monde entier. C'est ce dernier
point qu'il s'agit de démontrer dans ce douzième Traité. L'objet
de ce Traité n'est donc pas de décrire, d'examiner ni de critiquer
les diverses Eglises chrétiennes qui existent actuellement, mais
uniquement de définir et de préciser, d'après les sources chrétiennes
(tradition universelle et Ecriture sainte), ce que l'Eglise, telle que
le Christ l'a fondée, doit être. Lorsque cette notion de l'Eglise
chrétienne sera clairement démontrée, lorsque nous posséderons
cette notion comme norme, alors seulement nous pourrons examiner
successivement les diverses Eglises historiques et établir le bilan
de chacune.

a) Définition du mot « Eglise*. Etymologiquement, ce mot
vient de sx (ex, hors de) et de xctlsïr (appeler), et il signifie
convocation, rassemblement ou assemblée. Par extension, on lui a
donné le sens à'association, puis de société plus compacte, enfin
de société organisée. On voit les nuances de ces quatre
significations : la simple assemblée est passagère; l'association est une
union quelconque de personnes en vue d'un but commun ; lorsque
cette union est ordonnée et compacte, elle prend un caractère plus
fixe et s'appelle société; si enfin cette société est parfaitement
réglée et organisée, si toutes ses parties forment un tout harmo-

') Voir la Revue de juillet 1902, p. 477.



— 206 —

nique et vivant, elle est comme un corps dont tous les organes et
tous les membres vivent à la fois d'une vie propre et d'une vie
collective. De plus, cette société peut être particulière à telle
localité, et elle peut aussi être universelle : là, elle ne comprend
que les membres de telle localité; ici, tous les membres dispersés
sur toute la terre. Chez les Juifs, le mot « synagogue $ (avr-dyco)
était analogue au mot grec èxxX^ala.

Ces quatre sens sont indiqués dans les Ecritures: 1° le sens
d'assemblée: par exemple, Actes des apôtres, XIX, 32 (erat ecclesia
confusa et plures nesciebant qua ex causa convenissent) ; et

XIX, 40 (et cum hœc dixisset, dimisit ecclesiam); — 2° le sens
d'association particulière: par exemple, I Cor. XVI, 19 (salutant
vos Aquila et Priscilla cum domestica sua ecclesia) ; — 3° le sens
de société plus générale: par exemple, I Cor. XVI, 19 (salutant
vos ecclesise Asia;); Rom. XVI, 4 (cunctae Ecclesia; gentium); —
4° le sens de société organisée et universelle : par exemple,
Matth. XVI, 18 (asdificabo ecclesiam meam); Act. XX, 28 (Spiritus
sanctus posuit episcopos regere ecclesiam Dei quam acquisivit
sanguine suo) ; Gal. III, 28 (non est Judseus neque Graecus... omnes
vos unum estis in Christo Jesu) ; I Cor. XII, 13 (in uno spiritu
omnes nos in unum corpus baptizati sumus) ; 20 (nunc autem multa
quidem membra, unum autem corpus); Eph. V, 23 (Christus
caput est Ecclesise, ipse salvator corporis ejus) ; etc. — Donc on

peut définir l'Eglise «la société des disciples de J.-C. ».

Donc ceux-là se trompent et abusent du mot «Eglise», qui
confondent l'Eglise avec la religion : car la religion chrétienne est

un lien moral de foi, d'espérance et de charité, qui unit les âmes

au Christ et par le Christ au Père céleste ; tandis que l'Eglise est

une société; un lien moral n'est pas une société, et une société
n'est pas un lien moral; les deux sont nécessaires, mais ne sont

pas la même chose. — Ceux-là abusent encore du mot «Eglise»,
qui placent l'Eglise au-dessus de la religion chrétienne : car l'Eglise
chrétienne a sa raison d'être dans la religion chrétienne et elle

dépend de cette dernière, tandis que la religion chrétienne ne

dépend que du Christ, son seul fondateur et son seul chef. —
Ceux-là abusent aussi du mot « Eglise », qui la confondent avec
telle Eglise particulière, ou avec la hiérarchie, ou avec une
personnalité ecclésiastique (si élevée soit-elle). — Si les anciens-catholiques

attachent une très grande importance au rétablissement de

l'union entre les diverses Eglises chrétiennes, c'est toujours en

subordonnant les Eglises au christianisme même, et en vue de

rendre plus évident et plus acceptable le dépôt objectif de la foi
chrétienne que le Christ a confié à son Eglise.



— 207 —

b) Plan de ce Traité: Trois parties: i° le fait de la fondation
d'une Eglise par J.-C. ; constater ce fait et en tirer les

conséquences ; — 2° la nature de cette Eglise ; l'expliquer, en montrant
d'abord la mission de cette Eglise d'après le but que J.-C. a voulu
atteindre, puis, comme conséquences de cette mission, les manières
d'être de cette Eglise ou ses propriétés et ses caractères

généraux; — 3° la constitution de cette Eglise; l'analyser et l'expliquer,

en montrant l'autorité qui lui a été confiée, la liberté qui y
règne, la hiérarchie établie par le Christ, les droits et les devoirs
des fidèles, le procédé conciliaire tel qu'il a été pratiqué dans

l'ancienne Eglise, etc. — Conclusions.

Ire PARTIE.

La fondation de l'Eglise par Jésus-Christ.

Trois chapitres: i° Constatation du fait; — 2° Logique et

sagesse de ce fait ; — 30 Conséquences de ce fait.

Ch. Ior. Jésus-Christ a fondé une Eglise.
L'Ecriture et l'histoire le prouvent.
I. L'Ecriture: —¦ D'abord St. Alatthieu. Le Christ a recommandé

à ses disciples d'en appeler à l'Eglise contre ceux qui
repoussent l'avis de deux ou trois intermédiaires, et s'ils n'écoutent

pas l'Eglise, de les tenir pour des payens et des publicains
(XVIII, 15-17). On voit par là que l'Eglise de chaque localité est
comme un tribunal, qui a le droit de juger les griefs des frères
entre eux. Le fait de l'association est évident. — De plus, J.-C. a

dit qu'il « construirait » une Eglise, laquelle serait donc comme un
édifice, et un édifice si bien construit, si solide dans toutes ses

parties que les portes de l'enfer ne prévaudraient point contre elle
(XVI, 18). Quelque opinion que l'on professe sur la nature de

cette Eglise, sur la forme de cet édifice, sur la solidité de son
fondement, toutes choses qui seront expliquées plus loin, toujours est-il
que nous avons le droit de constater ici le fait de la fondation
d'une Eglise, d'un édifice visible et indestructible, par J.-C. même.

Ensuite, les Actes des apôtres. Maintes fois il y est question
de telle Eglise particulière de Jérusalem, d'Antioche, etc. Au
ch. XX, v. 28, il est dit que le « St-Esprit a établi les évêques
pour diriger l'Eglise de Dieu qu'il s'est acquise par son sang».
L'expression « Eglise de Dieu » ne saurait être restreinte à l'Eglise
de Milet; elle désigne évidemment toutes les autres Eglises
particulières, qui toutes en effet ont été acquises par le sang du
Christ. Toutes ces Eglises sont désignées par le mot « Eglise de



— 208 —

Dieu s au singulier; elles constituent donc toutes une seule Eglise
universelle. Les mots posuit, episcopos, regere (nonutiveh), en montrent

l'organisation et la fixité, plus clairement encore que les mots
petra et cedificabo.

Puis, St. Paul, dans ses Epîtres, est encore plus explicite; car
il ne se borne pas à mentionner les Eglises locales de telle et
telle ville, les Eglises régionales d'Asie et de la Genttlité, mais
encore toutes les Eglises particulières qu'il appelle au singulier
«l'Eglise de Dieu», Eglise de Dieu qu'il appelle au singulier
« columna et firmamentum veritatis» (I Tim. Ill, 15), et surtout
< le corps du Christ » (pro corpore ejus, quod est ecclesia ; Coloss. I,
24). L'Eglise est donc le corps du Christ; or le corps est visible;
il est un tout organique, non un seul organe, mais un ensemble
d'organes qui vivent tous de leur vie propre et de la vie collective.

II. Lhistoire : — elle prouve que, si des chrétiens se sont
réunis dans telle localité pour y fonder une Eglise, cependant c'est
le Christ même qui, le premier, a réuni des disciples autour de

lui, et qu'ainsi l'Eglise même est de fondation divine; qu'elle a

été, dès le principe, une société organisée, ayant son chef (le

Christ), son but précis, ses principes essentiels, ses moyens d'action.
C'est le Christ même qui a dit : Die Ecclesise, et qui par
conséquent a constitué l'Eglise comme un tribunal disciplinaire de

pacification entre les frères. L'Eglise tient donc son organisation
essentielle, non de St. Paul ni d'aucun autre apôtre, mais du Christ
même. Si donc l'Eglise n'existe pas sans les croyants, elle n'est

cependant pas leur création, étant la création du Christ. De même

que J.-C. a fondé la première société de ses disciples, ainsi que
tous les éléments nécessaires à la vitalité de cette société dans le

présent et dans l'avenir, ainsi, après la disparition de J.-C, c'est

son Esprit qui a incité les croyants à se grouper en associations

particulières dans les localités où il n'y en avait pas encore, et
c'est cet Esprit qui leur fait maintenir les associations existantes.
Bref, l'histoire constate que J.-C. a établi par le détail toutes les

choses dont l'ensemble constitue ce que nous appelons Eglise: il
a enseigné une doctrine, une croyance; il a imposé une morale,
une discipline, une prière, un culte, des actes de purification et

de sanctification, un baptême, une pénitence, etc., et même une
hiérarchie parmi ses disciples. C'était manifestement une Eglise.

Donc l'Eglise, tout en étant une société composée d'hommes
et numériquement accrue par des hommes, est une institution
divine, ayant le Christ même pour auteur. St. Augustin fait remonter
l'Eglise de J.-C. à la fondation même de l'humanité, sous prétexte
que l'humanité a été créée par le Logos et que le Christ est le



— 209 —

Logos incarné; d'autres font commencer l'Eglise à la Pentecôte,
alors que le St-Esprit se manifesta par des langues de feu dans
l'assemblée des chrétiens de Jérusalem; nous croyons qu'il est plus
précis de faire dater l'existence de l'Eglise chrétienne du moment
ou le Christ s'entoura de ses premiers disciples pour les instruire,
les sanctifier et leur imposer la mission de travailler sous son
inspiration à l'extension du royaume de Dieu parmi les hommes.

On voit ainsi combien se trompent ceux des protestants qui,
traduisant le mot « Eglise » par le mot « vocation » ou « appel »,

n'admettent d'autre appel que l'appel de Dieu dans chaque âme

en particulier ; ils confondent la vocation individuelle, que personne
ne nie, avec la convocation, ou assemblée, qui est l'Eglise, chose
toute différente ; St. Paul, qui insiste tant sur la vocation, n'insiste

pas moins sur l'Eglise comme société. — On voit combien se

trompent ceux qui nient l'existence d'une Eglise visible et organisée,

sous prétexte que la notion d'une Eglise collective ne se

serait manifestée que vers le milieu du IIe siècle ; la vérité est que
le sentiment de la collectivité et de l'universalité s'est plus
particulièrement manifesté au IIe siècle, mais qu'il a existé déjà dès le
Ier. et que des protestants du XVIe siècle, parlant de l'Eglise
primitive, l'ont appelée « Eglise primitive et catholique '). — Selon
Weizsäcker, l'expression Ecclesia Dei est toute primitive et
antérieure à St. Paul. « Il a existé des le commencement, non seulement

une conscience de l'unité de la foi. mais la croyance que la
communion religieuse des chrétiens était une institution divine. ¦»

Bref. l'Eglise n'est pas une entité idéale, mais bien un organisme
vivant, «vivifiée qu'elle est par la présence du Christ»2). — A
ceux qui prétendent qu'un individu peut adhérer au christianisme
sans faire partie d'une Eglise organisée, il faut répondre que le
christianisme de cet individu ne peut être que très incomplet: car
si J.-C. a institué une Eglise, c'est évidemment pour que ses
disciples en fissent partie. — A ceux qui objectent que l'organisation
de l'Eglise avait sa raison d'être au Ier siècle, alors qu'il fallait
séparer les chrétiens des payens et des Juifs, mais qu'elle n'a plus
de raison d'être aujourd'hui que nous avons dans le N. T. un guide
suffisant-, à ceux-là il faut répondre: qu'il est aussi nécessaire de
séparer aujourd'hui les chrétiens des antichrétiens qu'il était nécessaire

de séparer, au Ier siècle, les chrétiens des payens et des

Juifs ; que, d'ailleurs, le but de l'Eglise n'est pas d'établir une telle
separation ; que le Christ a établi une Eglise pour donner à chaque

') Jean de Hainaut en 1558, dans son Etat de l'Eglise.
s) Voir Revue biblique, 5" année, n° 3, article de P. Battifol; Revue catholique

des Revues, 5 novembre 1896, p. 756-758 (L'Eglise naissante, l'idée de l'Eglise).

Krvuc intera, do Théologie. lieft 4-2, 190.;. 14



— 210 —

fidèle un gardien plus sûr du dépôt divin et un préservatif plus
fort contre l'erreur; que cet avantage n'est pas moins nécessaire
aujourd'hui qu'au Ier siècle ; que le N. T. n'est pas un guide
suffisant, si on le détache de la tradition chrétienne universelle,
attendu qu'il peut être interprété en des sens très contradictoires;
que l'Eglise a existé avant les livres du N. T. ; que son existence
n'est donc pas dépendante de ceux-ci ; que, loin de dépendre d'eux,
c'est elle qui en a déterminé et fixé le canon ; qu'ainsi l'Ecriture
n'a nullement pour mission de supplanter l'Eglise, mais plutôt de

la fortifier, en favorisant l'extension du royaume de Dieu ; que la
Bible et l'Eglise, loin de se combattre, doivent donc se compléter
et se fortifier.

Ch. II. Nécessité de l'Eglise chrétienne.
Combien le Christ a agi logiquement, rationnellement, sagement

en fondant une Eglise, on le verra par les considérations
suivantes:

i° Au point de vue chrétien, la fondation d'une Eglise était
nécessaire : car le Christ voulait unir les hommes entre eux par
des liens spirituels, en les plaçant sous la même loi de vérité et
en les animant du même amour; or ce but impliquait la fondation
d'une société religieuse spéciale. De plus, le Christ voulait sauver
tous les hommes, en les déterminant à accepter ses enseignements,
ses préceptes, ses moyens de grâce; après sa disparition comme
homme, il fallait qu'il fût continué, dans cette œuvre, par d'autres
hommes constitués en société, dépositaires et propagateurs de sa

doctrine, de sa morale et de sa grâce; la société de ces hommes
est l'Eglise chrétienne. Cette Eglise n'est ni une seconde
incarnation du Christ, ni une seconde révélatrice, ni une seconde

rédemptrice, ni une seconde sanctificatrice, ni une seconde médiatrice:

car c'est toujours J.-C. qui agit en elle par sa doctrine, par
sa morale, par sa grâce, quand l'Eglise, comme dépositaire fidèle,
communique le triple dépôt qu'il lui a confié. L'Eglise ne doit
rien innover, rien ajouter, rien soustraire; elle ne doit que
transmettre ce qu'elle a reçu du Christ, seul sauveur.

On objecte qu'une Eglise, loin d'être nécessaire pour atteindre
ce but, était nuisible : car de fait toutes les Eglises dites
chrétiennes scandalisent ; toutes sont des mécanismes qui développent
le formalisme et non la religion vraie ; toutes sont des médiatrices
qui paralysent l'action de J.-C, seul vrai médiateur; toutes sont
des foyers d'intrigues, de divisions, de haines (voir l'histoire des

conciles) -, donc toutes éloignent les âmes du but poursuivi par
J.-C. Donc J.-C. a dû prévoir ce résultat, et n'a pas pu, par con-



— 211 —

sequent, fonder d'Eglise dans le sens susdit. — Réponse: Sans
doute toute Eglise, société d'hommes, est imparfaite; dans toutes
il y a des imperfections, des erreurs, des vices même. Mais à côté
de l'erreur il y a la vérité, à côté du vice il y a la vertu et la
sainteté. Un homme impartial et exact doit considérer le bien
qu'une société, même imparfaite, peut faire. J.-C. tire le bien du
mal, et peut atteindre son but même avec des moyens imparfaits.
Une société, même imparfaite, peut être bien ordonnée, et, comme
telle, elle n'est nullement un mécanisme aveugle qui broie les
individus, mais une force morale qui les aide en les spiritualisant ; si

on la considère comme une médiatrice, elle n'est point forcément
une médiatrice-obstacle, elle peut être une médiatrice-moyen, très
utile. Les intrigues et les divisions que l'histoire des conciles
constate, loin d'être des obstacles à la foi, sont des garanties qui
prouvent que de tels hommes, de races diverses, de nationalités
opposées, de partis hostiles, en rendant un témoignage unanime
sur certains points, n'ont pu le rendre que par la force même de
la vérité et par la constance même de la tradition, et non par des

compromis arbitraires et suspects. Les objections de M. Dunn
dans son s Christianisme sans Eglise», de M. H. Drummond dans
sa « Cité sans Eglise », etc., ne sont que le délayage de ces objections,

et des protestants même les ont réfutées.

2° Au point de vue purement philosophique, la nécessité d'une
société religieuse est aussi manifeste. En effet, dans tout ordre de
choses, l'isolement est une faiblesse et l'union est une force. La
nature enseigne partout la nécessité de l'union. L'histoire constate
partout que l'association est un moyen de progrès dans
l'épanouissement de la vie humaine et des choses humaines. L'homme
est fait pour s'associer, et l'association des énergies est la condition
même de la vie, considérée sous toutes ses formes : vie physique,
vie intellectuelle, vie sociale, vie morale, vie spirituelle. L'histoire
prouve que les siècles les plus grands et les plus féconds sont
ceux qui ont su le mieux pratiquer l'association des esprits, des

efforts, du travail, du capital, des économies sociales, etc. « Nulle
certitude de la durée des lois d'un empire, sans un corps particulier

dépositaire de ces lois et leur conservateur. Le corps
dépositaire et conservateur est le meilleur des moyens qu'on peut
fortifier de l'instruction générale de l'esprit public » (Diderot). De
même, dans l'ordre religieux, la société, dépositaire des principes
religieux, est une force contre les défaillances et les aberrations
des individus. Sans Eglise, l'individualisme religieux est sans frein;
or l'individualisme sans frein se décompose, loin de se fortifier,
parce qu'alors chaque individu s'adjuge le droit de prendre dans



- 212 —

le christianisme objectif ou dans la religion objective ce qui
convient à ses goûts particuliers et rejette le reste: de là les bizarreries

religieuses et antireligieuses de certaines religions privées, qui
dégénèrent en sentimentalité malsaine : on n'a plus d'idée ferme
sur Dieu, sur sa justice et sa providence; la loi morale n'est plus
qu'un accommodement avec les faiblesses du cœur et avec les
entraînements des passions; le culte se relâche et même disparaît:
inconvénients déplorables qui ne se produisent pas là où l'Eglise,
bien ordonnée, remplit ses devoirs et exerce sa bienfaisante
influence. S'il est aujourd'hui une idée philosophique dont on sente
l'importance, c'est l'idée de la solidarité (voir le volume de
M. Bourgeois) ; or cette idée est connexe avec celle de la société,
société politique là où il s'agit d'intérêts politiques, société
religieuse là où il s'agit d'intérêts religieux.

Ch. III. Nécessité d'appartenir à l'Eglise chrétienne.
Cette nécessité est la conséquence logique de ce qui précède:

car, étant donné qu'on soit convaincu de la vérité du christianisme
et de la nécessité d'obéir au Christ, étant donné que le Christ
ait fondé une Eglise pour qu'on en fasse partie et pour qu'on
1'« écoute», il est évident qu'on doit adhérer à cette Eglise. Nous
n'examinons pas, dans ce Traité, quelle est cette Eglise; nous
disons seulement que, quelle qu'elle soit, elle doit unir tous les

vrais disciples du Christ. De plus, le simple bon sens suffit pour
démontrer qu'une religion est plus forte, lorsqu'elle est pratiquée
socialement, que lorsqu'elle ne l'est qu'individuellement; qu'un
individu est plus vraiment homme, lorsqu'il est en communion
avec l'humanité, que lorsqu'il ne l'est qu'avec sa famille ou avec
sa nation; que, de même, un individu est plus complet, religieusement

parlant, lorsqu'il est membre d'une Eglise universelle, que
lorsqu'il n'appartient qu'à une Eglise particulière plus ou moins
restreinte; qu'un individu possède de meilleures garanties religieuses
dans une Eglise vraie que dans une Eglise fausse ; que c'est par
conséquent un devoir, pour tout homme religieux ami de la vérité,
de sortir d'une Eglise fausse pour entrer dans l'Eglise vraie ou
dans une Eglise plus vraie: ni l'homme n'est pour le sabbat, ni
l'oiseau pour la cage.

Il est évident que l'obligation d'appartenir à l'Eglise fondée

par J.-C. implique, pour chaque membre, des devoirs : devoir de

limiter son individualisme et sa propre liberté, car on ne peut
appartenir à une société en général qu'à cette condition; devoir,
toutefois, de ne concéder à cette société que ce qui est exigé par
son but, par sa mission, par sa raison d'être. Donc deux extrêmes,



— 213 —

qui sont l'un et l'autre de graves erreurs, doivent être évités:
l'individualisme excessif et l'ecclésiasticisme excessif. Je dis «excessif»,
parce qu'il y a un individualisme et un ecclésiasticisme légitimes,
vrais, bons, féconds, nécessaires, qui s'harmonisent et se complètent

très bien dans la véritable Eglise chrétienne, mais qui se

combattent et s'excluent en dehors.
L'individualisme bon est celui dans lequel le moi sait se

soumettre à la raison universelle, ainsi qu'aux intérêts généraux de la

cause que l'on sert et de l'Eglise à laquelle on appartient.
L'individualisme mauvais est l'individualisme désordonné qui veut tout
dominer et primer partout, qui n'admet que ce qui lui plait et qui
est à lui-même son criterium, sa norme, sa regle: stat pro ratione
voluntas. Il veut telle chose, parce qu'il la veut et que cela lui
convient et lui fait plaisir. Ne lui parlez pas d'intérêts généraux,
il ne connaît que les siens ; ne lui parlez pas de l'autorité de la
Bible, de l'Eglise, de la tradition universelle, de l'histoire : tout
cela est subordonné à son jugement individuel, il n'en prend que
ce qu'il veut, il les interprète à son gré. Il est lui; et si le reste
ne cadre pas avec lui, tant pis pour le reste. On le comprend, un
tel individualisme, poussé logiquement à l'extrême, doit nécessairement

aboutir à la décomposition de toute Eglise et même de toute
société; c'est l'individu qui se refuse à entrer en composition, et
qui, sans s'imposer précisément aux autres individus, refuse pourtant

de se soumettre à qui que ce soit. Certains protestants vont
jusque là et réclament un christianisme sans Eglise.

L'ecclésiasticisme bon est celui dans lequel l'Eglise est t tut
ce qu'elle doit être et cela seulement qu'elle doit être. Tout y est
bien ordonné. Alors, c'est le christianisme qui, comme religion,
avec son dogme, avec sa morale, avec sa grâce et ses moyens de

salut, est supérieur à l'Eglise comme société: car une vérité,
surtout une vérité divine, est supérieure à une société d'hommes
nécessairement imparfaits. Alors, c'est le Christ qui gouverne
l'Eglise et non l'Eglise qui gouverne le Christ ; c'est le christianisme

qui détermine la conduite de l'Eglise, et non l'Eglise qui
détermine l'essence du christianisme. Un vrai chrétien aime l'Eglise,
mais non au détriment du christianime, encore moins contre l'esprit
du Christ, le maître de l'Eglise. Au contraire, dans l'ecclésiasticisme

mauvais, on oublie le Christ et le christianisme pour ne
voir que son Eglise particulière ; on oublie le but du christianisme
et les préceptes du Christ, sous prétexte de mieux glorifier son
Eglise, et on fait de celle-ci une Eglise étroite et fermée. Tel'e a

été la faute de Rome ; et de son ecclésiasticisme aussi ambitieux
qu'étroit est né le cléricalisme, non moins ambitieux et non moins
étroit.



— 214 —

La vérité est dans la conciliation d'un sage individualisme et
d'un sage amour de l'Eglise. Le mal commence, dès qu'un individu
voit tout dans son moi particulier et pour son moi particulier, ou
dès qu'il voit tout dans son Eglise particulière et pour son Eglise
particulière, laquelle est forcément restreinte et limitée, et par
conséquent imparfaite, comme tout individu, de quelque génie et de
quelque vertu qu'il soit doue, est forcément incomplet et imparfait.

L'ecclésiasticisme étroit et hautain est l'esprit de l'ancienne

synagogue cherchant a se perpétuer dans l'Eglise; c'est l'esprit
de Rome, exclusif et dominateur, disant : Hors de moi pas de salut.
Mieux vaut dire avec St. Paul : Omnia in Christo '). Il faut donc
fuir, d'une part, l'individualisme excessif, qui repousse toute Eglise
pour n'affirmer que son propre moi, et, d'autre part, le chauvinisme
ecclésiastique, qui, non content de condamner toute Eglise autre
que la sienne, uniquement parce qu'elle n'est pas la sienne,
condamne encore tout individualisme, même legitime2).

On objecte qu'il y a d'excellents chrétiens qui n'appartiennent
à aucune Eglise, comme si leur bonne foi subjective excusait et

légitimait leur erreur objective. — On objecte que le fait d'appartenir

à une Eglise endort souvent la conscience, et qu'il est mieux
d'être face à face avec Dieu que d'avoir entre lui et soi une Eglise
médiatrice. Peut-être, en effet, certaines personnes se reposent-elles
trop aisément sur l'Eglise pour faire leur salut ; mais si ces
personnes se trompent au sujet de la mission de l'Eglise, d'autres

peuvent ne pas se tromper et ne demander à l'Eglise que les

vrais services spirituels qu'elle peut leur rendre. Loin d'effacer
Dieu à leurs yeux, l'Eglise le rend plus visible à leur conscience,
en leur rappelant leurs devoirs religieux. — On objecte que toutes
les Eglises sont imparfaites, pécheresses, et qu'il ne saurait y avoir
d'obligation d'appartenir à une PIglise coupable. On oublie de

considérer que, si l'on devait n'adhérer qu'à ce qui est parfait et

n'appartenir qu'à des sociétés irréprochables, on n'appartiendrait à

aucune et on n'adhérerait à rien en ce monde. Mieux vaut s'aider

d'appuis imparfaits pour tâcher de se perfectionner soi-même, que
de s'isoler dans son moi, souvent orgueilleux, toujours faible et

incomplet. Vce soli (Eccl. IV, io).

') Voir Le catholique national: Individualisme et ecclésiasticisme, 19 octobre

1895, P- 102-103.
2) Ibid. : L'amour de l'Eglise, 6 mai 1899, p. 53-54'



— 215 —

II" PARTIE.

La mission et la nature de l'Eglise chrétienne.
Onze chapitres: un sur la mission et le but de l'Eglise

chrétienne ; quatre sur ses propriétés ; et six sur ses caractères
généraux. Donc ch. IV-XIV.

Ch. IV. De la nature de l'Eglise chrétienne en général.
Sa mission et son but.

Quatre paragraphes: i° Ce que le Christ et les apôtres enseignent

sur ce point; — 2° Ce qu'enseigne la tradition; — 30 Quelques

notions opposées ; — 40 Conclusions.

§ I. Enseignement du Christ et des apôtres.

i° Evangile de St. Matthieu. Le Christ a lui-même expliqué
sa pensée par huit comparaisons :

a) L'Eglise est une cité élevée sur ime montagne ; les fidèles
sont des lumières, qui doivent être placées non sous des boisseaux,
mais sur des candélabres, pour éclairer toute la maison ; cette
lumière doit montrer les bonnes œuvres, afin que ceux qui les
voient glorifient le Père céleste (V, 14-16). Donc l'Eglise est une
société éclairée et élevée, dont la lumière et les bonnes œuvres
doivent éclairer tous les hommes, afin que ceux-ci glorifient Dieu.
Ce n'est donc pas une société scientifique, mais une société éclairée,
élevée, bienfaisante et religieuse ; loin de cacher la vérité, elle doit
la proclamer hautement, la répandre et la faire tourner au bien
de l'humanité et à la gloire de Dieu. C'est là toute sa raison
d être, sa mission et sa fin. Ecclesia, Dei civitas.

b) L'Eglise est une famille, dont Dieu est le Père (XII, 50).
L'humanité est une grande famille, et dans cette famille de l'ordre
purement naturel le Christ distingue une famille religieuse de l'ordre
surnaturel, qui est l'Eglise chrétienne. Tous les disciples du Christ
sont particulièrement frères entre eux, frères dans le Christ et non
dans un homme: Patrem nolite vocare vobis super terrain, unus
est enim pater vester qui in cœlis est (XXIII, 9). C'est donc aller
contre l'ordre du Christ que de donner à un homme le titre de
«saint père», et cela, d'autant plus que Dieu seul est saint: Tu
solus sanctus. Si la famille peut réunir dans une affection commune
et dans une action commune les esprits et les caractères les plus
divers ; si elle a pour ses membres souffrants et même coupables
des réserves d'indulgence et de pitié qui préparent le retour au
foyer, il doit en être ainsi dans l'Eglise, famille de Dieu. L'Eglise,
comme telle, doit donc chercher à éviter les désunions et à rétablir



— 216 —

l'accord et la paix dans la vérité et dans l'amour. — Le Christ
ayant dit que celui qui fait la volonté de Dieu est son frère, sa

sœur et sa mère (XII, 50), on a comparé l'Eglise à une mère. Le
Christ ayant aussi parlé de ses noces, on a considéré l'Eglise
comme son épouse, en ce sens qu'elle doit lui donner une
postérité. On a abusé de cette comparaison, en attribuant à l'Eglise
une autorité plus que maternelle; on a remplacé la fécondité par
le pouvoir, la mère par la marâtre. Boniface VIII, dans sa bulle
Ineffabilis (25 septembre 1296), en a conclu que l'Eglise (dans son
esprit la papauté) a sur les peuples le pouvoir d'une mère sur ses
enfants. Si certaines Eglises ont été appelées «Eglises mères»,
c'est uniquement parce qu'elles en ont fondé d'autres, mais non

parce qu'elles auraient sur celles-ci un pouvoir qui en amoindrît
l'autonomie. Toutes les Eglises particulières, nées du Christ par la
succession apostolique, sont égaies entre elles, étant toutes filles
du même Père céleste et ne constituant toutes qu'une seule famille
universelle.

c) L'Eglise est un champ ensemencé (XIII, 3-8, 18-30), dans

lequel il y a du bon grain, mais aussi de l'ivraie et de mauvaises
herbes. Il y a donc dans l'Eglise de bons et de mauvais chrétiens.
J.-C. enseigne qu'il ne faut pas déraciner les mauvaises herbes avant
la moisson, de peur d'arracher en même temps le froment (29);
ceci montre combien est grand et profond, dans l'Eglise, le

mélange des bons et des méchants, du bien et du mal, de la vérité
et de l'erreur; et combien grande et profonde aussi doit êtr-- la

tolérance de l'Eglise envers les hérétiques et les pécheurs. Ce

dernier point sera développé dans les chapitres de la sainteté et
de l'unité.

d) L'Eglise est un grain de sénevé qui devient un grand
arbre (XIII, 31-32). Cet arbre, grand ou petit, dépouillé ou
verdoyant, est toujours le même arbre : ses branches sont multiples,
son tronc toujours un. De même l'Eglise, toujours une dans ses

éléments essentiels, peut être multiple dans ses branches ; son

progrès n'altère pas son identité, et son identité n'empêche nullement

sa croissance ni son progrès.
e) L'Eglise est un levain, un ferment, qui fait travailler toute

la masse (XIII, 33). L'P.glise doit nourrir le monde du pain de la

vérité et de la charité ; elle doit faire travailler les esprits, les

cœurs, les consciences: car la vérité chrétienne est une vérité de

fermentation, qui doit produire le zèle, l'action, la fécondité : Justus
justificetur adhuc. Toutefois il faut prendre garde au ferment des

pharisiens et des sadducéens (XVI, 6).

f) L'Eglise est le royaume de Dieu (XVIII, 23-35). Dieu seul

est le roi de ce royaume. U est un roi de justice, qui veut bien



— 217 —

accorder à ses sujets le temps nécessaire à l'accomplissement de

leurs devoirs et au paiement de leurs dettes, mais à la condition
qu'ils soient eux-mêmes justes, patients, tolérants et bons envers
leurs frères; sinon, il les punit. Tout royaume impliquant un roi,
une organisation, une loi, une sanction, il est clair que l'Eglise
doit être une société organisée, ayant ses organes et sa discipline.
Tout roi véritable devant être réellement obéi, il en résulte que
Dieu, finalement, sera réellement obéi par tous les hommes et que
le bien vaincra le mal. La vérité du règne de Dieu postule la
défaite de Satan ou du mal ; c'est ainsi que la doctrine de
l'apocatastase découle logiquement de la doctrine du royaume de Dieu.

Il y a plusieurs fausses interprétations de cette doctrine :

i° Les cathares et autres rigoristes ont dit: L'Eglise est le

royaume de Dieu; donc elle est la société des âmes sur lesquelles
Dieu règne par sa sainteté ; donc elle ne comprend que les Saints ;

donc l'Eglise est seulement la société des Saints, des prédestinés,
des élus. — Cette notion est condamnée par la parabole du champ
où l'ivraie croît avec le froment; elle repose sur la confusion de

l'Eglise parfaite et de l'Eglise imparfaite, ou plutôt sur la négation
de l'Eglise imparfaite et l'affirmation de la seule Eglise parfaite,
que l'on place déjà sur la terre et dès cette vie, ce qui est
évidemment une erreur.

2° D'autres disent: Le royaume de Dieu ne contient que les

Saints; donc le royaume de Dieu n'est pas l'Eglise, celle-ci corn-
prenant des bons et des mauvais, du froment et de l'ivraie. Le

royaume de Dieu est l'idéal suprême, l'ensemble de toutes les

forces vives et de tous les nobles enthousiasmes ; tandis que l'Eglise
n'est que la communauté visible des croyants. Le royaume de
Dieu est le but, l'Eglise le moyen. Ou encore: le royaume de
Dieu est le but, et le règne du Christ ou l'Eglise n'est qm le

moyen. A cette doctrine se sont rattachés Martensen, Ritschl, Neel,
etc. — Mais elle ne semble pas conforme à l'enseignement de
J.-C. : car J.-C. n'a certainement pas voulu distinguer son royaume
du royaume même de Dieu ; c'est le même. Ce royaume peut être
considéré à l'état parfait, dans les âmes sur lesquelles Dieu règne
réellement, et à l'état imparfait, dans les âmes sur lesquelles Dieu
ne règne pas encore ou règne imparfaitement. Cette dernière
considération est admise notamment par M. Bruston.

3° Certains protestants dits messianistes marquent encore plus
catégoriquement la distinction entre l'Eglise et le royaume de Dieu:
selon eux, l'Eglise aujourd'hui n'est guère que la dénomination
officielle, le cadre traditionnel et administratif, la société plus ou
moins coupable, aristocratique ou bourgeoise, dans laquelle ils sont



— 218 —

nés, mais à laquelle ils tiennent fort peu ; tandis que le royaume
de Dieu leur apparaît comme la société nouvelle qui vit de l'esprit
de J.-C. L'Eglise est la solidarité, et le royaume de Dieu
l'individualité, car l'esprit de Dieu souffle où il veut. Un messianiste a
même écrit: «J'ai l'intuition qu'en exaltant le royaume de Dieu,
nous détruirons, nous abolirons l'Eglise. » Cette doctrine antiecclésiastique

est manifestement antichrétienne.
La vérité est, je crois, dans l'interprétation suivante : Le

royaume de Dieu n'est pas autre que le royaume du Christ. Mais
il faut distinguer le royaume et le régne: le royaume est l'Eglise,
ou la société des hommes qui adhèrent à Dieu et à J.-C. comme
à leur Roi ; le règne est la domination effective de Dieu ou de

J.-C. sur les âmes. On peut, en effet, adhérer à Dieu et à J.-C.
plus ou moins. Tel adhère faiblement, et Dieu ne règne pas
réellement sur lui : cet homme est dans le royaume extérieur ou dans

l'Eglise, mais le règne de Dieu n'est pas en lui, parce qu'il est
dans l'erreur ou dans le péché. Tel autre adhère fortement, Dieu
règne en lui ; cet homme est à la fois du royaume extérieur et
du règne intérieur. Ces deux chrétiens, très différents par leur état
d'âme, ne peuvent pas être séparés, parce que le Christ a enseigné
qu'en ce monde l'ivraie ne doit pas être séparée du froment. Tel
est, ce semble, le vrai sens dans lequel l'Eglise est appelée le

royaume de Dieu.
En disant que son royaume n'est pas de ce monde, le Christ

a voulu dire que son Eglise n'est pas un royaume de ce monde,
c'est-à-dire un royaume politique et temporel, mais seulement
religieux et spirituel, un royaume de cet ordre intérieur qui échappe
au pouvoir des rois de ce monde, mais non au pouvoir du Roi du

ciel, qui est Dieu même.

g) L'Eglise est un édifice dans lequel tous les enfants de

Dieu doivent entrer. Cette maison de Dieu est construite par J.-C.
même, sur la pierre fondamentale ou angulaire de sa divinité, et
les portes de l'enfer ne prévaudront pas contre elle (XVI, 15-20).
Cette maison doit être ouverte. Il y a des clefs qui l'ouvrent et

qui la ferment : ces clefs ne sont pas des personnes, mais des

conditions auxquelles on peut entrer dans l'édifice du Christ, dans

la cité de Dieu, dans le royaume de Dieu, dans la maison du

Père céleste, c'est-à-dire les conditions auxquelles on peut devenir
enfant de Dieu et frère de J.-C. La première condition est de
confesser, comme l'a fait Simon, fils de Jonas, la divinité de J.-C,
qui est la vérité fondamentale, la pierre sur laquelle l'Eglise est
construite. Entrer dans le royaume de Dieu, c'est entrer dans le

salut, c'est obéir à Dieu, c'est faire ce qui est prescrit, c'est



— 219 —

accepter les liens ou obligations (quaecumque alligaveritis), c'est ne
se permettre que ce qui est libre (qusecumque solveritis). St.
Augustin a remarqué qu'entrer dans l'Eglise, c'est se purifier de ses

péchés ; d'où il a conclu que les clefs sont le pouvoir de remettre
les péchés ou de les retenir. Mais, outre qu'une clef est un moyen
d'ouverture et non de réconciliation, cette interprétation est moins
conforme que la précédente au langage alors admis chez les Juifs.

Quoi qu'il en soit, J.-C. a donné, de fait, les clefs en question

à tous ses disciples; car s'il les a promises à Pierre lorsque
Pierre a confessé sa divinité, il ne lui a pas dit : Tibi soli dabo
claves. Et en réalité il les a remises à tous ses disciples, donc à

toute son Eglise : die Ecclesiae ; quod si Ecclesiam non audierit, sit
tibi sicut ethnicus et publicanus (Matth. XVIII, 17). C'est donc
l'Eglise qui juge, qui ouvre, qui ferme, qui absout, qui condamne,
en un mot qui possède les clefs. J.-C. a indiqué lui-même les
conditions du salut; en se conformant à ces conditions, ses disciples
ouvrent ou ferment l'édifice, et Dieu ratifie dans le ciel. Rien n'est
donc laissé à l'arbitraire de l'Egise ; celle-ci ne fait œuvre valide
qu'en observant les conditions prescrites par J.-C. ; ce n'est pas
elle qui a fabriqué les clefs du Christ; le Christ n'a fait que les

lui confier pour qu'elle s'en serve selon l'esprit et la volonté du
fondateur et du maître. L'Eglise n'a donc aucun pouvoir magique
de rédemption et de salut, et les sacrements qu'elle administre
n'ont rien, iron plus, de magique. La sanctification peut même
s'opérer en dehors de l'Eglise visible: car l'Esprit souffle où il
veut, et le Verbe de Dieu n'est pas lié (II Tim. II, 9). Il n'est
pas dit que l'Eglise ait reçu toutes les clefs du Christ. Il importe,
en outre, de remarquer que ce sont des clefs du Christ, et que
l'Eglise, à qui elles sont confiées, ne peut pas les fausser. Or elle
les fausserait, si elle s'en servait mal, si elle cherchait à se substituer

elle-même au Christ, ou si elle en fabriquait d'autres ; elle
n'en est que la dépositaire, et non la propriétaire. La mission de
l'Eglise, d'après cette parabole, est donc d'indiquer aux hommes
les conditions de leur salut, et de les exhorter à les remplir pour
entrer dans la maison de Dieu.

h) L'Eglise est une salle de festin et de noce (XXII, 1-14). Le
royaume des cieux est semblable à un roi qui marie son fils et

qui envoie ses serviteurs chercher des convives: parmi ceux-ci il
en est de bons et de mauvais. Le roi ayant aperçu un convive
qui n'avait pas la robe nuptiale, le fit lier et jeter dehors ; multi
vocati, pauci electi. Donc être chrétien, c'est célébrer les noces de

J.-C. fils de Dieu: la Sagesse divine épouse l'âme humaine, et

l'Eglise, société des chrétiens, est ainsi l'épouse du Christ. Il y a



— 220 —

plusieurs appels successifs, et l'on ne reste dans la salle que si
l'on est vêtu de la robe nuptiale. L'Ecriture ne dit pas en quoi
consiste cette robe nuptiale ; on peut penser que c'est l'indispensable

convenance, au défaut de laquelle l'expulsion ou l'excommunication

s'impose d'elle-même. Il n'y a qu'un expulsé, bien

qu'il y ait dans la salle des méchants (au pluriel). Au dehors sont
des ténèbres, l'Eglise étant lumière, et des explosions de douleur,
la joie spirituelle étant attachée à l'union intime de l'âme avec la

Sagesse divine. La mission de l'Eglise est clairement indiquée dans
cette parabole: appeler les âmes à s'unir intimement à la Sagesse
divine en J.-C.

Toutefois il importe de remarquer que cette union intime
symbolise l'union parfaite de l'âme avec Dieu, et que, dans cette
parabole, il ne s'agit pas de la vie chrétienne ordinaire à son

degré minimal, mais de la vie chrétienne aussi parfaite qu'elle peut
l'être sur la terre. Il y a dans l'Eglise des appelés à la vie
ordinaire et des appelés à la vie parfaite : tous les hommes sont appelés
à la vie ordinaire, puisque le Christ est mort pour tous les hommes
(pro omnibus) ; mais tous ne sont pas appelés à la perfection.
Voilà pourquoi il est dit : multi vocati, et non pas omnes. Sur la

terre, peu sont parfaits ; toutes les élites sont en nombre restreint,
en religion comme en toutes choses. Voilà pourquoi il est dit :

pauci electi. On aurait donc tort de croire que l'Eglise ne ren eime
que l'élite, les élus, les parfaits ; ceux-ci composent la partie
supérieure, eminente, de l'Eglise, mais non toute l'Eglise. Nous verrons
plus loin l'erreur des théologiens qui ont défini l'Eglise la « société
des élus ou des prédestinés ».

2° Evangiles de St. Alare et de St. Luc.

i) L'Eglise est une ou plusieurs barques de pécheurs. Selon
Marc (IV, 36), il y a la barque où est Jésus et les autres barques
qui sont avec lui, et alia; naves erant cum ilio. Selon Luc (V, 2-11),
il y a deux barques : l'une de Simon, de laquelle Jésus harangue
la foule, et l'autre. Donc il y a plusieurs Eglises, qui toutes
doivent être avec Jésus (cum ilio); celle qui n'est pas de Simon
Pierre pêche comme l'autre en union avec Jésus. C'est sur la parole
de Jésus (in verbo tuo) que le filet est jeté ; ce n'est qu'avec le

Christ et par l'efficacité du Christ, que la pêche est abondante.
C'est lui seul qui par sa grâce attire les âmes et les conquiert; il
est le seul Pontife de la maison de Dieu et le seul sanctificateur,
comme il est le seul qui apaise la mer irritée. C'est d'après cette

parabole que quelques Pères ont comparé l'Eglise à un filet qui
prend beaucoup de poissons, de bons et de mauvais (fatuos et

sapientes, dit Grégoire le Grand, in Job, 1. 33, c. 17).



— 221 —

3° Evangile de St. Jean.

j) L'Eglise est un ou plusieurs bercails (X, 1-16). Il faut y
entrer par la porte, et la porte c'est le Christ: ego sum ostium
ovium. C'est par lui qu'on va aux pâturages et qu'on est sauvé :

ego veni ut vitam habeant et abundantius habeant. C'est le Christ
qui est le bon pasteur: ego sum pastor bonus. Le bon pasteur
donne sa vie pour ses brebis, tandis que le mauvais pasteur est
un «mercenaire., qui exploite les brebis, les tond, les vend, les
dévore, ou qui fuit au premier péril, qui lâche la vérité au lieu
de ia défendre, et qui altère la doctrine, au lieu de la conserver
pure. Jésus dit expressément (v. 16): Et alias oves habeo quœ
non sunt ex hoc ovili, et illas oportet me adducere, et vocem
meam audient, et fiet unum ovile et unus pastor. Donc, toutes les
brebis du Christ ne sont pas, de fait, dans le bercail dont il parle;
celles qui sont hors de l'Eglise visible, sont néanmoins ses brebis
par leur bonne foi ; c'est lui qui les convertira, c'est sa voix
qu'elles entendront, et alors seulement il n'y aura qu'un bercail et
qu'un pasteur; et ce pasteur unique, soit dans le présent, soit
dans l'avenir, n'est pas un homme, mais seulement le Christ. Donc,
actuellement, l'Eglise du Christ n'est pas complète; il y aura
progrès, perfectionnements, conversions. Quand et comment, Jésus ne
le dit pas. Ce qu'il faut remarquer, c'est le terme de pasteur qu'il
emploie pour caractériser le ministère ou le service public de son
Eglise: il n'y a pas d'autre cure des âmes que la pastoration. Il
n'y a pas Aimperium dans son Eglise, parce qu'il n'y a établi
que des pasteurs ou des pêcheurs d'hommes (Luc V, 10).

k) L'Eglise est une vigne (XV, 1-8): Dieu est le vigneron,
qui taille et soigne la vigne, et qui la fait fructifier; le Christ est
la racine et le tronc (ego sum vitis vera) ; les chrétiens sont les
branches (vos palmites); l'Eglise n'est donc ni le vigneron, ni le
tronc de la vigne, mais seulement la collectivité des rameaux.
Toute la fécondité de l'Eglise lui vient donc de Dieu et du Christ,
et non d'elle-même; elle ne fructifie que par le Christ et Dieu, et
qu'à la condition de se soumettre aux conditions de la floraison
et de la fructification.

4° Autres paroles de J.-C: Ev. Matth. XXVIII, 19-20: euntes

ergo docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii
et Spiritus sancti, docentes eos servare omnia quaecumque mandavi
vobis. Donc la mission de l'Eglise est uniquement d'enseigner à

toutes les nations, au nom de la Trinité, la doctrine, les préceptes
et les moyens de salut du Christ.

Ev. Marc, XVI, 15-16: Euntes in mundum universum, prsedi-
cate Evangelium omni creatura?, qui crediderit et baptizatus fuerit



— 222 —

salvus erit. Donc la mission de l'Eglise est uniquement de prêcher
la bonne nouvelle du salut à toutes les créatures dans le monde
entier ; la condition du salut pour chacun, quel qu'il soit, est de
croire cette doctrine et de manifester extérieurement sa foi par les
rites du Christ.

Ev. Jean, XII, 47 : Non veni ut judicem mundum, sed ut
vivificem mundum. Donc la mission de l'Eglise est uniquement
de travailler au salut du monde, et non de le juger. — XX,
21-24: Sicut misit me Pater et ego mitto vos Accipite
Spiritum sanctum; quorum remiseritis peccata remittuntur eis...
Donc la mission de l'Eglise est uniquement de travailler dans

l'esprit du Christ à la rémission des péchés : comme le Christ a

imité son Père, ainsi l'Eglise doit imiter le Christ, prêcher la
doctrine du Christ, pratiquer les vertus du Christ, indiquer et
pratiquer les moyens de purification et de sanctification du Christ, et

en agissant de la sorte, elle remettra les péchés, ou plutôt Dieu
remettra lui-même les péchés à ceux qui accepteront cette doctrine
et ces moyens de salut.

5° Jean-Baptiste et Paul. Après le Maître, écoutons les

disciples :

Jean-Baptiste a comparé l'Eglise à une aire (Matth. Ill, 11-12) :

Il en viendra un plus fort que moi, qui vous baptisera dans l'Esprit

Saint et dans le feu; c'est lui qui tient le van dans sa main
et qui nettoiera son aire. Donc c'est le Christ qui agit dans

l'Eglise ; toute action qui, dans l'Eglise, n'est pas selon l'Esprit et
la charité, est nulle; c'est le Christ seul qui vanne, qui purifie,
qui nettoie et qui sépare le grain de la paille.

St. Paul, qui a été très individualiste en ce sens qu'il a
particulièrement insisté sur les devoirs que chaque individu doit remplir

pour devenir enfant de Dieu et citoyen de son royaume, n'a

pas moins insisté sur la doctrine de la solidarité chrétienne et de

la corporation ecclésiastique. Cette insistance est visible: i° lorsqu'il
a collecté des secours pour les chrétiens de Jérusalem : car il a

prouvé ainsi la pleine conscience qu'il a eue de l'unité organique
des Eglises de la gentilité et des Eglises de la Judée, unité fondée

sur le Christ comme lien central ; 2° lorsqu'il a fait ressortir la
doctrine du royaume de Dieu, et qu'il a indiqué aux Eglises les

conditions d'entrée dans ce royaume: transivi prsedicans regnum
Dei (Act. XX, 25); caro et sanguis regnum Dei possidere non

possunt (I Cor. XV, 50); non est regnum Dei esca et potus, sed

justifia, et pax et gaudium in Spiritu sancto (Rom. XIV, 17) ; il
faut que le Christ règne jusqu'à ce qu'il tienne tous ses ennemis

sous ses pieds (I Cor. XV, 20-28). On voit combien grande est la



— 223 —

place que l'Eglise, comme royaume du Christ, occupe dans la
théologie de St. Paul ; et qui dit royaume, dit manifestement
société organisée, autorité, loi, sanction, etc. ; 30 l'insistance de
St. Paul est encore visible, lorsqu'il a représenté l'Eglise comme
le corps et comme l'épouse de J.-C. : a) L'Eglise est le corps du
Christ: multi unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter
alterius membra (Rom. XII, 4-5); unus panis, unum corpus multi
sumus, omnes qui de uno pane participamus (I Cor. X, 17); sicut
corpus unum est et membra habet multa, omnia autem membra
corporis cum sint multa, unum tamen corpus sunt, ita et Christus
(XII, 12-30); tout ce passage est extrêmement précis; voir aussi
Gal. VI, 2 ; Coloss. I, 18 et 24, adimpleo ea quae desunt pas-
sionum Christi in carne mea pro corpore ejus, quod est Ecclesia;
cf. Eph. I, 22; IV, 15; etc.; b) L'Eglise est l'épouse du Christ:
vir caput est mulieris, sicut Christus caput est Ecclesiae; ipse,
salvator corporis ejus viri diligite uxores vestras, sicut et
Christus dilexit Ecclesiam et seipsum tradidit pro ea (Eph. V, 23).
Donc l'Eglise ne dépend que de son seul époux, le Christ ; elle
n'est féconde que par le Christ; dominée par un homme (pape ou

autre), elle est infidèle et souillée.

6° Conclusions. De tout ce qui précède il résulte: 1) que J.-C.
n'étant venu que pour sauver le monde en l'éclairant, en le moralisant

et en le sanctifiant, n'a envoyé ses disciples dans le monde
que dans le même but; que le but de l'Eglise n'est donc qu'un
but de salut pour le monde, par la diffusion de la lumière
religieuse, de la morale et de la grâce de J.-C. ; — 2) que la mission
de l'Eglise est donc de prêcher l'évangile et les préceptes de J.-C,
de purifier les âmes au moyen du baptême et de la rémission des
péchés par le St-Esprit; que toute la vertu du St-Esprit en elle
consiste à lui faire rendre fidèlement témoignage à J.-C, à sa
vérité, à sa morale, à ses œuvres, à sa mort, à sa sainteté ; —
3) mais que, malgré cette action de l'Esprit saint en elle, elle est
composée de bons et de mauvais, et qu'il en sera ainsi jusqu'à la
moisson, c'est-à-dire jusqu'au jugement de Dieu et à la séparation
de l'ivraie et du bon grain par Dieu même; — 4) que, par
conséquent, le devoir de l'Eglise est de transmettre fidèlement aux
générations successives le dépôt intégral que J.-C. lui a confié. —
Donc l'Eglise peut être définie: la société des disciples de J.-C,
société dépositaire de sa doctrine, de sa morale et de ses
institutions, chargée de lui rendre fidèlement témoignage à ce triple
point de vue et de travailler ainsi, comme dépositaire et comme
témoin, à l'extension du royaume de Dieu par la glorification de
J.-C. et par la sanctification de l'humanité. L'Eglise, ainsi considérée,



_ 224

est manifestement un moyen de maintenir et de fortifier le vrai
christianisme, loin de lui être un obstacle.

7° Objections. Toutes les objections contre l'Eglise chrétienne
viennent de ce qu'on prend le mot «Eglise» dans le sens d'une
société tyrannique, qui, comme l'Eglise romaine, impose à ses
membres l'erreur, la superstition, etc. On identifie l'Eglise
chrétienne avec l'Eglise papiste ou avec d'autres Eglises particulières
manifestement défectueuses : de là le malentendu. Mais il est déjà
démontré que le Christ n'a jamais fondé une telle Eglise. Donc,
lorsque nous défendons l'Eglise chrétienne, c'est seulement l'Eglise
chrétienne telle que le Christ et les apôtres l'ont caractérisée, et
non telle qu'elle est représentée dans le système du hiérarchisme
romain ou dans celui du biblisme protestant. J'entends par biblisme
protestant ce système qui consiste à interpréter la Bible arbitrairement,

capricieusement, sans critère historique exact, et dans lequel
sont commis des abus non moins condamnables que les abus du

système papiste. Nous avons suffisamment réfuté ceux des protestants

qui prétendent que J.-C. n'a fondé aucune Eglise, et qu'il a
laissé ses disciples chercher le royaume de Dieu à l'aventure, selon
l'arbitraire de chacun. Ajoutons non seulement que les anciens

protestants ont reconnu l'existence et la nécessité d'une Eglise
chrétienne universelle, mais encore que beaucoup de protestants
actuels affirment l'idée de la solidarité chrétienne, ainsi que l'idée
d'une Eglise comme « société de nature organique» (M. Gounelle),
et dans laquelle les chrétiens « se savent les membres les uns des

autres » (M. T. Fallot).

§ II. Enseignement des Pères et des docteurs.

Recueillir les textes des Pères et des principaux théologiens
sur la mission et le but de l'Eglise, serait faire un volume de

grande étendue. Je ne peux faire ici qu'une esquisse. Donc
bornons-nous aux quelques textes suivants :

i° Dans l'ancienne Eglise: — Ignace d'Antioche enseigne que
les Eglises ont entre elles un lien commun, qui est « le dessein de

Dieu », c'est-à-dire J.-C, notre incomparable vie, « le dessein du

Père». Tous les fidèles sont «les pierres du temple du Père»; ils
concourent tous à le former par l'union dans la foi, l'union en

J.-C. « Z,« ou est J.-C, là est l'Eglise catholique, k — St. Cyprien:
L'Eglise est la communauté unie au prêtre (plebs adunata sacerdoti).
L'Eglise est composée de l'évêque, du clergé et de tous les fidèles

(Ecclesia in episcopo et clero et in omnibus stantibus est consti-

tuta). — St. Jean Chrysostome reproche aux mauvais chrétiens
leur défaut de charité envers leurs frères, parce que, si le Christ,



— 225 —

tête de l'Eglise, unit tous les membres, il est impossible d'être
chrétien en manquant de charité envers ses frères (Ecclesia; unum
caput est Christus ; dicere audes nihil tibi cum membris tuis esse
commune? Quomodo igitur Christum Ecclesiae caput confiteris
Nam caput natura omnia membra copulat, et ad se diligenter
convertit colligatque. Si nihil tibi commune est cum membro tuo,
neque cum fratre quid commune est tibi, neque caput habes
Christum). — St. Cyrille d'Alexandrie: «Et unus Dominus Jesus
Christus, per quem omnia et nos per ipsum, idemque corporis
Ecclesia; caput est. Si quis ergo fundamcntum negat et petram
respuit, non in ipsa sed in arena aedificat: quo fiet ut facile
admodum subvertatur. Nam quod Christus non sustinet, id sine
dubio pessumdabitur, quia firmam basim non habet Secundum
humanam naturam caput Ecclesia; (Christus), quae corpus ejus est.

Ipse enim in omnibus primatum tenens. » — St. Augustin: «Sed
quoniam per hoc quod mediator Dei et hominum homo Christus
Jesus factus in caput Ecclesiae, illi (discipuli) sunt membra ejus...»
Selon St. Augustin, il faut condamner ce qui est du diable dans
l'Eglise, et reconnaître ce qui est du Christ dehors (Sicut ergo et
intus quod diaboli est, arguendum est, sic et foris quod Christi
est, agnoscendum est. An extra unitatem Ecclesia; non habet sua
Christus, et in unitate Ecclesia; habet sua diabolus Et encore :

«L'Eglise est le corps du Christ, et le Christ est la tête de

l'EgliseJ). » — St. Grégoire le Grand : « Certainement Pierre, le

premier des apôtres, n'est qu'un membre de l'Eglise universelle.
Paul, André, Jean sont chefs de peuples particuliers, mais ils ne
sont que membres (de l'Eglise universelle) sous un tel chef. » Et
dans sa lettre à Jean le Jeûneur, il affirme que c'est le Christ qui
est le chef de l'Eglise universelle (Christo universalis Ecclesiae
capiti). — St. Jean Damascène. Sa doctrine est résumée ainsi par
Langen (Joh. v. Damaskus, S. 299-300) : « Den Apostel Petrus
bezeichnet er als den obersten Apostel, dem die Leitung der
ganzen Kirche anvertraut worden. Nichtsdestoweniger gilt er ihm
nur als Eine Saite auf der zwölfsaitigen Lyra der Apostel, d. h.
also nur als einer der zwölf Apostel, nicht als deren Vorgesetzter
oder als alleiniger Inhaber des Apostolates. Als Nachfolger Petri
wurden wie sonst im Orient wohl auch von dem Damascener die
Patriarchen als die Inhaber der zuerst von Petrus verwalteten
Kirchen (zu denen dann noch Konstantinopel, das neue Rom,
gekommen war) angesehen. Geistliche und weltliche Gewalt trennte
er bestimmt voneinander, erkannte jene den Hierarchen, diese
den Kaisern zu. »

') Voir mon étude sur la Notion de tEglise d'après St. Augustin, dans la
Revue, octobre 1894, p. 1-20.

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1903. lo



226 —

2° Dans l'Eglise du moyen âge: — Thomas d'Aquin: (p. III,
q. 8, a. 4) Corpus ecclesia; mysticum non solum consistit ex
hominibus, sed etiam ex angelis. Totius autem hujus multitudinis
Christus est caput: quia propinquius se habet ad Deum, et per-
fectius participât dona ipsius, non solum quam homines, sed etiam
quam angeli, et de ejus influentia non solum homines recipiunt,
sed etiam angeli Ecclesia secundum statum via; est congregatio
fidelium : sed secundum statum patriae est congregatio comprehen-
dentium. Christus autem non solum fuit viator, sed comprehensor.
Et ideo non solum fidelium, sed etiam comprehendentium est caput:
utpote pienissime habens gratiam et gloriam (p. III, q. 8, a. 3)

Accipiendo generaliter secundum totum tempus mundi, Christus
est caput omnium hominum : sed secundum diversos gradus : Primo
enim et principaliter est caput eorum qui actu uniuntur sibi per
gloriam : Secundo eorum qui actu uniuntur sibi per caritatem :

Tertio eorum qui actu uniuntur sibi per fidem: Quarto vero eorum
qui sibi uniuntur solum in potentia nondum reducta ad actum,
quae tamen est ad actum reducenda secundum divinam praedesti-
nationem : Quinto vero eorum qui in potentia sunt sibi uniti qua;
nunquam reducetur ad actum : sicut homines in hoc mundo viventes,
qui non sunt praedestinati, qui tamen ex hoc saeculo recedentes,
totaliter desinunt esse membra Christi: quia jam nec sunt in

potentia ut Christo uniantur. » Il est inutile de remarquer ici que
les opinions de Thomas d'Aquin sur la prédestination sont
discutables et même, selon nous, erronées. — Gerson définit l'Eglise
«la réunion de tous ceux qui croient en J.-C», et il distingue
dans cette Eglise universelle l'Eglise appelée Romaine, qui n'est

qu'une Eglise particulière et présidée par le pape.

30 Dans les temps modernes: — Le pape Pie IV, dans sa

«Profession de foi», après avoir parlé de l'Eglise «une, sainte,
catholique et apostolique», ajoute (art. Ier): «J'admets et embrasse
fermement les traditions apostoliques et ecclésiastiques, et les autres
observances et constitutions de la même Eglise. » Voir le commentaire

de Figueiredo (Revue, 1896, p. 736). A l'art. 12, Pie IV dit:
« Je reconnais la sainte, catholique et apostolique Eglise romaine

pour la mère et la maîtresse de toutes les Eglises, et je promets
et jure une véritable obéissance au pontife romain, successeur du

Prince des apôtres, St. Pierre, et Vicaire de J.-C.» (p. 753). — La
Confession orthodoxe de P. Mohilas (f 1647) enseigne que l'unique
fondement de l'Eglise est le Christ; que les apôtres et les

prophètes n'en sont appelés fondements qu'autant qu'ils sont avant

tout fondés sur lui ; que le Christ est la seule tête de l'Eglise, et

que les présidents des Eglises particulières ne sont que leurs



— 227 —

représentants. — L'abbé de St. Cyran : « L'Eglise est la compagnie
de ceux qui servent Dieu dans la lumière, et dans la profession
de la vraie foi, et dans l'union de la charité. » Et encore : « La
compagnie des fidèles serviteurs de Dieu», «l'assemblée des vrais
serviteurs de Dieu qui vivent sur la terre». — Nicole: «L'Eglise
catholique, cette société matrice et radicale, cette société successive

qui vient des apôtres jusqu'à nous par la succession des

évêques.» — Le P. Quesnel: «Il y a bien des théologiens qui ne
goûteront pas que l'on fasse entrer le pape dans la définition de

l'Eglise. Bon pour les évêques ou pasteurs, car l'Eglise n'a jamais
été sans pasteurs; mais elle a été plusieurs années sans pape.
M. de Launoy a fait quelques lettres pour faire voir que c'est une
nouveauté que de faire dépendre l'essence de l'Eglise du pape, ou
même son intégrité. L'épiscopat subsiste en son entier dans la
vacance du siège de Rome. On a eu peur de blesser les Romains.
M. de Meaux n'a pas eu peur dans son catéchisme, ni beaucoup
d'autres. » —¦ Bossuet : « Ce que tous les chrétiens entendent par
le nom d'Eglise, c'est une société qui fait profession de croire la
doctrine de J.-C. et de se gouverner par sa parole » (Conf. avec
M. Claude). — L'évêque Macaire, dans son Introduction a la
théologie orthodoxe (1857), dit, p. 47-52: «La religion est le lien,
l'alliance entre Dieu et les créatures intelligentes et libres ; et l'Eglise
est la réunion de ces mêmes créatures jointes entre elles par ce
même lien Par la liaison existant entre l'Eglise et la religion,
on voit qu'elles n'ont qu'un seul et même but: élever et
fortifier de plus en plus ses membres dans la foi, l'amour et l'espérance;

accomplir pour eux et avec eux les actes du culte extérieur,
et contribuer par tous les moyens possibles à leurs progrès dans
la voie de la piété L'Eglise est une société d'êtres spirituels,
liés non seulement les uns avec les autres, mais aussi avec Dieu.
Outre ses chefs spirituels tirés de son sein, elle a encore au-dessus
d'elle un Maître suprême et unique, qu'on doit appeler à juste titre
son Roi et son Chef. Nous disons: Chef de l'Eglise: car, ayant
appelé les êtres spirituels qui composent l'Eglise à une alliance
immédiate et à un commerce intime avec lui, il les a tous unis en
lui et sous lui ; il les pénètre tous des mêmes grâces toutes-puissantes

qui émanent de lui ; et par ce moyen il anime et fortifie
tout le corps de l'Eglise. » — En 1880, Guettée a ainsi caractérisé
la véritable Eglise: «L'Eglise orthodoxe n'admet l'exercice d'aucun
pouvoir temporel dans les choses de l'Eglise. Elle n'accepte même

aucun pouvoir spirituel, excepté celui de Dieu, et elle ne croit pas
que Dieu ait délégué à un ou plusieurs hommes le pouvoir dont
il est seul dépositaire. Cette assertion peut paraître étrange, au
premier abord, tant on s'est habitué dans les diverses Eglises



228 —

errantes, à accepter une certaine délégation de l'autorité divine
L'Eglise orthodoxe professe pour le caractère de ses évêques, de
ses prêtres, de ses diacres, le respect le plus profond ; mais elle
ne leur reconnaît aucune autorité individuelle ou collective. Le
Christ seul est chef de l'Eglise ; seul, il y exerce le sacerdoce ;

seul, il y parle avec autorité ; seul, il y a droit à la soumission
de tous1].» — En juillet 1902, M. Jastreboff a publié, dans le
« Russian Orthodox American Messenger » une étude intitulée :

What is the Church? Et il répond (p. 232-234): «The Kingdom
of God, a Kingdom of spirit and liberty, in which all nations,
conditions and sexes are united by teaching and the Sacraments
in the body of Christ and enter heaven with perfectly equal
rights Finally, it is the Flock, whose Shepherd is Christ. »

§ III. Quelques notions opposées.

i° D'une manière générale, l'histoire de la théologie et de

l'Eglise signale quatre tendances erronées: 1) la tendance puritaine
ou ultrarigoriste, qui enseigne que, l'Eglise étant sainte, on ne

peut en être membre qu'à la condition d'être saint dans sa foi,
saint dans toute sa conduite; en sorte que les saints seuls sont
membres de l'Eglise ; — 2) la tendance latitudinairc, poussée même

jusqu'au multitudinisme, en ce sens que plus l'Eglise est comprehensive

et considérable numériquement, plus elle est admirable, et
qu'il suffit d'être citoyen d'un pays pour faire partie, par le fait,
de l'Eglise de ce pays; — 3) la tendance hiérarchique excessive,

qui, cherchant à identifier l'Eglise avec la hiérarchie, ne voit, de

fait, que l'autorité de la hiérarchie, annihile les droits des simples
fidèles, et réduit la fidélité à l'Eglise et la pratique de la sainteté
à l'obéissance aveugle et passive envers la hiérarchie; — 4) la
tendance extèrioriste ou ritualiste excessive, qui fait consister la

sainteté dans les actes extérieurs du rite ; qui leur attribue une
vertu plus ou moins magique (ex opere operato) ; qui transforme
ainsi le prêtre en une sorte de magicien, auquel les simples fidèles
doivent être soumis aveuglément, étant eux-mêmes privés de ce

pouvoir magique.
2° La tendance puritaine ou ultrarigoriste. Elle a été appelée

montaniste, novatienne, donatiste, etc. En effet, aux IIe et IIIe siècles

les montanistes, au IIIe (251) les novatiens de Rome et d'ailleurs,
aux IVe et Ve les donatistes, définirent l'Eglise la société des purs
(xallttQoi) ou des saints. Selon eux, tout péché mortel excluait de

l'Eglise. Cette notion de l'Eglise est contredite par les comparaisons

évangéliques de l'aire, du filet, de la salle de festin, du champ

') Union chrétienne, 1880, p. 342-343.



229

ensemencé de blé et d'ivraie. Elle a eu toutefois cet heureux
résultat qu'en excluant du clergé tout ecclésiastique « tombé », elle
a montré que le clergé doit être une élite. Un tel coupable était
en effet indigne d'exercer le ministère sacerdotal; mais on a eu
tort de confondre l'indignité avec Vincapacité radicale. Lorsqu'on
définit r'Eglise «la société des saints», il faut ou bien appliquer
cette définition à l'Eglise invisible seulement et non à l'Eglise
visible, ou bien l'entendre dans ce sens qu'elle est appelée à être
sainte, sans l'être déjà réellement dans tous ses membres.

Des théologiens de cette tendance ont pris comme synonymes
les mots «saints, élus et prédestinés», et ils ont, en consequence,
défini l'Eglise: «la société des élus ou des prédestinés». Cette
définition a été enseignée par nombre de cathares, de vaudois,
d'albigeois, par Jean Huss, par certains protestants, etc. Nous
avons déjà vu, dans la parabole de la noce du Fils du Roi, que
le mot « élu » signifie une élite, à savoir ceux qui sont appelés au
degré parfait de la vie chrétienne, et non ceux qui sont appelés
au simple degré ordinaire. « Elu » ne signifie donc pas « sauvé » :

car on peut être sauvé, c'est-à-dire atteindre à la justice ordinaire,
sans être parfait. On peut être chrétien sans être chrétien parfait.
Quant au mot « prédestiné », il peut signifier une prédestination à

la foi, ou à la justification, ou à la perfection, ou au salut; il peut
aussi être appliqué ou à cette vie ou à la vie future ; il est donc

par lui-même trop obscur pour pouvoir servir à une définition
exacte et claire de l'Eglise (voir le Traité de la Prédestination).

Il faut admettre que la notion de l'Eglise est unie à celle de la
communion des saints, en ce sens que là où plusieurs sont réunis
au nom de J.-C, J.-C. est au milieu d'eux comme leur tête et leur
sanctificateur. Donc des fidèles réunis entre eux, et unis entre eux
par J.-C, source de la sainteté, sont saints, s'ils sont vraiment
fidèles à J.-C. ; et s'ils ne le sont pas intérieurement, le lien
ecclésiastique extérieur reste toutefois; dans ce dernier cas, l'Eglise est
la réunion non des saints effectifs ou réels, mais des chrétiens
réellement appelés à la sainteté et qui devraient être réellement
saints. C'est en ce sens que des saints ou des appelés à la sainteté,

étant en communion entre eux, forment une communauté ou
une Eglise de saints ou d'hommes appelés à la sainteté et déjà
incorporés à J.-C. Bref, l'Eglise visible, étant le champ du Seigneur,
où l'ivraie est mêlée au froment, ne saurait être une secte de

puritains qui devrait éviter tout commerce avec les coupables
repentants ou non ; sous ce rapport les montanistes, les novatiens,
les donatistes, les cathares, etc., se sont trompés.

3° La tendance latitudinaire. Définir l'Eglise « la société des

baptisés » et le chrétien « celui qui a été baptisé », c'est, à la



— 230 —

lettre, donner à entendre qu'il suffit d'avoir été baptisé pour être
membre de l'Eglise. Or le Christ lui-même a encore pose une autre
condition, lorsqu'il a dit (Marc XVI, 16) : « Qui crediderit et bap-
tizatus fuerit. » Eu outre, un baptisé peut apostasier et par
conséquent cesser d'être chrétien. Donc le simple fait d'avoir été baptisé

n'est pas suffisant pour faire de quelqu'un un véritable membre
de l'Eglise. Il faut encore la foi avec ses conséquences positives,
c'est-à-dire avec les bonnes œuvres et les vertus nécessaires, avec
la réception des sacrements qu'exigent les besoins spirituels de

l'âme, etc. Si l'Eglise n'était fondée que sur le fait de la collation
et de la réception du baptême, elle pourrait n'être qu'une Babel,
enseigner les dogmes les plus contradictoires, dénaturer à son gré
les autres sacrements, etc. Or St. Paul n'a pas seulement exigé le
baptême, mais encore un baptême un, et, avant ce baptême, « un
seul Seigneur et une seule foi » (Ephes. IV, 5). Donc la définition
en question est insuffisante.

Définir l'Eglise t la société des croyants» n'est pas non plus
suffisant, puisque le Christ a exigé, outre la foi, le baptême. D'ailleurs,

le mot « croire », sans explication, peut s'appliquer à l'erreur
non moins qu'à la vérité; on peut croire n'importe quoi et n'être
nullement chrétien. Aussi a-t-on complété cette définition par cette
autre : Ecclesia est universitas fidelium credentium et invocantium
nomen Christi. Mais encore faut-il ne pas invoquer seulement le

nom du Christ, mais le Christ même, et par conséquent le
considérer comme le Dieu Sauveur. Bien entendue, la définition susdite
serait donc admissible; mais, de fait, elle est généralement
comprise dans un sens incomplet et insuffisant.

Nous verrons dans le paragraphe suivant d'autres définitions
latitudinaires.

4° Quelques définitions protestantes. — Dans la Confession
d'Augsbourg (1530): « L'Eglise est la réunion des saints, au milieu
desquels l'Evangile est prêché purement et les sacrements
administrés selon l'Evangile.»

Dans son Institution chrétienne (1535), Calvin a longuement
parlé de l'Eglise invisible et de l'Eglise visible. Par Eglise invisible
il a certainement entendu la société des prédestinés et des élus.

Quant à l'Eglise visible, il a plutôt indiqué son but que sa nature.
Il l'a considérée plutôt comme dépositaire du christianisme,
dispensatrice des moyens de grâce, que comme société de chrétiens
vivant d'une même foi et d'une même vie. Il a fait porter sa
définition plutôt sur les éléments de la vie de l'Eglise, la parole de

Dieu et les sacrements, que sur son essence propre. « L'Eglise,
a-t-il dit, est la mère de tous ceux dont Dieu est le père ; si nous



— 231 -
ne sommes conçus dans son sein, nous ne pouvons avoir aucune
espérance de salut1).» Dans son Catéchisme de 1550, Calvin a
défini l'Eglise : « Ecclesia est corpus ac societas fidelium, quos Deus
ad vitam aeternam pra;destinavit. » Il a eu tort de se servir du mot
obscur de « prédestination », qui, comme il a déjà été dit, explique
mal la nature de l'Eglise. Mais il a ajouté, d'autre part, que
l'Eglise chrétienne est catholique: « Eo epitheton catholicœ vel
universalis docemur, sicut unum est fidelium omnium caput, ita
omnes in unum corpus coalescere oportere, ut una sit Ecclesia
per totum orbem diffusa: non plures. » Il a dit encore: « Extra
Ecclesiam non nisi damnatio et exitium est. Omnino. »

Dans la Confession de foi de La Rochelle (1571), art. 27:
« L'Eglise est la compagnie des fidèles qui s'accordent à suivre la
Parole de Dieu et la pure religion qui en dépend, et qui profitent
en elle tout le temps de leur vie, croissant et se conformant en
la crainte de Dieu, selon qu'ils ont besoin de s'avancer et de marcher

toujours plus outre. Même quoiqu'ils s'efforcent, qu'il leur
convient avoir incessamment recours à la rémission de leurs péchés,
néanmoins nous ne nions point que parmi les fidèles il n'y ait
des hypocrites et des réprouvés, desquels la malice ne peut effacer
le titre de l'Eglise. » Art. 29 : « La vraie Eglise doit être gouvernée
selon la police que N. S. J.-C. a établie. C'est qu'il y ait des

pasteurs, des surveillants et des diacres, afin que la pure doctrine
ait son cours, que les vices soient corrigés et réprimés... » Art. 30:
t Nous croyons tous vrais pasteurs avoir même autorité et égale
puissance sous un seul chef, seul souverain et seul universel évêque,
J.-C. ; et pour cette cause, que nulle Eglise ne doit prétendre
aucune domination ou seigneurie sur l'autre. »

Dans la Confession helvétique: «L'Eglise est l'assemblée des
fidèles appelés ou rassemblés du sein du monde, la communion de
tous les saints, de ceux qui par la Parole et le St-Esprit connaissent

vraiment le vrai Dieu en Christ, le Sauveur, lui rendent le
culte convenable et participent par la foi à tous les biens gratuitement

offerts dans l'Evangile Comme il n'y a qu'un seul Dieu,
un seul médiateur, un seul berger du troupeau, une seule tête du

corps, un seul Esprit, un seul salut, une seule foi, une seule
alliance, il s'ensuit nécessairement que l'Eglise est une. Nous
l'appelons aussi catholique, parce qu'elle est universelle, répandue
dans toutes les parties du monde, sans être enfermée par l'espace
ou le temps. Nous condamnons donc les donatistes qui la resserraient

dans je ne sais quels coins de l'Afrique, et le clergé romain

') Exposition et critique de fEcclésiologie de Calvin, par Ch. Grosclaude,
p. 8-9; Genève 1896.



— 232 —

qui prétend à peu près (prope) que la seule Eglise romaine est
l'Eglise catholique ...»

Selon Kant, l'Eglise est la société des hommes ligués contre
le mal moral, pour la fondation du royaume de Dieu sur la terre.
Tandis que notre état social favorise la satisfaction des passions
mauvaises, l'Eglise a pour but de faire sortir de cet état pervers,
et de constituer une société de telle sorte que chaque individu y
trouve un point d'appui puissant pour vaincre le mal et faire
triompher le bien. L'Eglise est donc, en elle-même, l'humanité
idéalisée et réalisant son idéal ; son moyen, c'est de déterminer
chacun à faire triompher le bien d'abord en lui-même. Cette société
de saints est invisible; mais l'Eglise visible doit en être l'image et
l'expression ').

Selon Trotter et Darby: «L'Eglise est la réunion des vrais
croyants qui, depuis la Pentecôte, sont un avec Christ et les uns
avec les autres par l'efficace du St-Esprit. » Les darbystes enseignent

en même temps que l'Eglise a apostasie2).
Selon Vinet, l'Eglise n'était pas une institution dépositaire de

la vérité et de la grâce, représentant Dieu sur la terre, s'associant
au gouvernement des hommes et faisant elle-même office de

gouvernement; mais une société de fidèles travaillant librement à

l'éducation les uns des autres, cherchant et retrouvant l'idée chrétienne
en eux-mêmes.

Selon Athanase Coquerel fils (Sermon sur l'unité de IEglise,
1864): «L'Eglise est l'assemblée de tous ceux qui se nourrissent
de J.-C. »

Selon Bersier: «L'Eglise est une société spirituelle, d'institution

divine, dont le Christ est le chef, où la parole divine est.

prêchée et les sacrements administrés selon l'institution de Dieu. »

Selon M. Babut (Cours de religion chrétienne, 1879, p. 155-156),
l'Eglise invisible est « la famille spirituelle des vrais enfants de

Dieu, animés d'une foi vivante en J.-C. et régénérés par le St-
Esprit » ; et l'Eglise visible est « la société des baptisés ou des

chrétiens de nom».
Selon les protestants multitudinistes, font partie de l'Eglise

tous ceux qui sont nés de parents chrétiens, ou qui, baptisés ou

non, pratiquants ou non, croyants ou non, se déclarent membres
de l'Eglise nationale protestante par le seul fait qu'ils sont citoyens
et électeurs du pays où cette Eglise est établie. Ils se rattachent
à la théorie payenne, d'après laquelle l'Etat était maître et du pro-

') Kant, Théorie sur la Religion dans les limites de la Raison, trad, Lortet,
p. XXII-XXIV.

3) Voir Le Plymouthisme, par P. Duplan, p. 21, 26-30.



— 2:;3

fane et du religieux; ils proclament, de même, que la commune
civile est maîtresse de ses affaires religieuses comme de ses affaires
civiles '). Cette conception de l'Eglise est énergiquement combattue
par d'autres protestants, qui l'appellent une «Eglise-hangar», une
«Eglise tout-y-va». Astié (de Lausanne) a enseigné que ce n'était
pas une Eglise.

Selon M. Emery (de Lausanne): « L'Eglise est une assemblée
de professants, unie en vue d'une même activité pour l'extension du
règne de Dieu sur la terre. » Le sens de cette définition semble être

que ces « professants » peuvent se faire n'importe quelle idée du
règne de Dieu et du Christ, et qu'ils n'en sont pas moins membres

de l'Eglise.
Selon le pasteur C. G. Chavannes : L'Eglise, le corps de

Christ, est le peuple de Dieu, composé de tous les vrais adorateurs
de Dieu. Une et indivisible, elle ne comporte aucune organisation,
par la raison que Dieu seul en peut connaître les membres; elle
est donc invisible. D'autre part, il y a des associations fondées en

vue de l'extension du règne de Dieu, et que l'on peut appeler des

églises. « Une église chrétienne est ainsi, dans un lieu donné,
l'association en qualité de chrétiens, et par distinction d'avec les non-
chrétiens, de ceux qui se professent chrétiens. » Comme il n'y a

guère ou même pas du tout de chrétiens parfaits, il s'ensuit qu'il
y a dans toute église un mélange de fidèles et d'infidèles. Chaque
église doit s'organiser de la manière qui semblera la meilleure
dans les circonstances et à l'époque où l'on se trouve, et il faut
bien se garder de considérer comme immuable l'organisation qu'on
se sera donnée. Pour mieux concourir au but commun, les Eglises
peuvent se confédérer ; c'est même, pour les Eglises protestantes,
une nécessité en face du catholicisme. « Mais on ne saurait assez
déplorer que le principe qui a présidé au groupement des Eglises
protestantes, au lieu d'être territorial, ait été sectaire, emprunté à

') La Semaine religieuse de Genève, en septembre 1883, a dit: «L'Eglise
nationale de Genève est un simple cadre extérieur, dans lequel peuvent se rencontrer,

côte à côte, plusieurs communautés morales fort distinctes, qui peuvent être
selon les cas très languissantes ou fort vigoureuses. L'Eglise nationale de Genève

n'est, comme telle, pas plus un home, un foyer domestique, qu'elle n'est un château
fort du libéralisme et une prison d'Etat pour les orthodoxes ; c'est, aux termes de la
loi qui nous régit, une simple et vaste hôtellerie, où tout le monde est reçu sur le
même pied, au salon et à l'office, et où l'on peut, par conséquent, suivant les chances
diverses du logement, se rencontrer avec des amis ou avec des indifférents, et, selon
la fortune du pot, faire un repas spirituel fortifiant ou médiocre. » — Le Journal
de Geneve, du 19 juin 1881, a dit: «Dans l'Eglise nationale vaudoise, point de

registre, point de carte de vote spéciale. Tout citoyen suisse, muni de sa carte civique,
a droit de voter dans les affaires de l'Eglise, qu'il soit membre de l'Eglise libre,
wesleyen, darbiste, anabaptiste, luthérien ou même catholique. »



— 234 —

la grande secte qui a matérialisé l'Evangile. Pourquoi y a-t-il des
luthériens, des réformés e' cette multitude de dénominations
protestantes dont rémunération remplirait des pages? L'histoire répond
clairement : parce que chaque roquet a prétendu être le chien type,
le vrai chien, chaque groupe de chrétiens a cru que ce qui le

distinguait d'autres groupes faisait de lui l'espèce type Il est
honteux que dans un même lieu se trouvent plusieurs Eglises
protestantes. » Et ce fait provient de ce qu'au lieu de chercher l'union
dans la piété, les protestants ont voulu chercher l'union dans
l'unité de doctrine, unité impossible à réaliser tant que notre
connaissance de la vérité sera imparfaite. — Tel est l'esprit de l'étude
publiée par M. Chavannes en 1897, sous ce titre: Qu est-ce qu'une
Eglise r

MM. T. Fallot et A. Westphal ont traité la même question,
mais dans un sens différent. Selon M. Westphal, l'Eglise est sur
la terre la famille de Dieu ; une église est une branche de cette
famille: une église possède un héritage de famille et des traditions
de famille ; une église, société de croyants, doit avoir une foi et
la professer : une église, mere des fidèles, doit avoir un message
et le proclamer.

Selon M. P. Duplan, « Christ n'a point fondé d'Eglise visible
sur la terre ; par conséquent, son organisation et ses lois n'ont
jamais existé, aucun devoir ne lie cette Eglise illusoire à ces lois

imaginaires Christ a fondé une Eglise invisible, c'est-à-dire la
réunion de tous les rachetés par son sang, qui forment ensemble
le corps dont il est la tête; c'est l'Eglise qui se compose des

premiers-nés dont les noms sont écrits dans les cieux. Quand elle

sera au complet, cette Eglise sera visible dans les cieux... On ne

saurait découvrir dans l'Ecriture la moindre trace de l'institution
d'une Eglise visible, une et universelle, avec toute une organisation
compliquée. L'Eglise et les Eglises, voilà la seule distinction admise
dans la Parole. Ces Eglises sont des associations formées par un
accord mutuel entre leurs membres, dans le but de se réunir
autour du Seigneur et de le servir ensemble1)».

Selon M. Récéjac: «L'Eglise est née de la conscience de

Jésus ou, plus exactement, de l'affirmation que lui seul a pu
entendre au dedans de lui-même (toute question de mission divine
ou de naissance miraculeuse mise à part) de son union personnelle
avec cle Père céleste». C'est une telle affirmation qu'exprime le

mot « Christ » ; et le christianisme n'est que l'état de conscience où

cette affirmation se reproduit avec assez d'énergie pour que tout
le reste de la vie intérieure y reste subordonné. La conscience

l) Le riymouthisme, p. 31-32.



235

chrétienne, c'est celle qui se repose sur cette affirmation avec
autant d'assurance que sur le sentiment de sa propre identité1)...
Si Jésus avait pu associer effectivement à ses visions les consciences

qu'il voulait s'attacher religieusement, que pourrait-on dire contre
ses vues hardies de fonder une société surnaturelle? Mais, Jésus

ne pouvant compter sur cette communion à des intuitions irrationnelles,

se résigne à des moyens formalistes qui restent à mi-chemin
entre le surnaturel du cœur, qu'il avait personnellement expérimenté,

et le commerce discursif et naturel des idées. C'est ainsi
qu'au lieu de la société d'âmes et de l'Eglise mystique si chèrement

rêvée par Jésus, on a vu se former une Eglise qui ne vit
que de pratiques où ce n'est pas le cœur, la liberté qui fait le

premier pas; religieuse et politique à la fois; ne regardant
franchement ni la terre ni le ciel ; bien faite pour déconcerter les
définitions de la sociologie. Une société purement religieuse, en effet,
n'est qu'une erreur psychologique Une société n'est pas
surnaturelle en tant qu'on y poursuit, au-dessus des fins positives et
utilitaires, un rêve de perfection désintéressée ou de Bien pour le
Bien. Sur ce fondement d'aspirations purement morales aucun
groupement extérieur ne pourrait se former ; et le lien qui a permis
à l'Eglise de subsister socialement n'est point là, mais uniquement
dans l'idée d'élection miraculeuse et dans la théorie des effets ex
opere operato2! ». Bref, selon M. Récéjac, l'Eglise est « une société
miraculeusement distinguée parmi toutes les autres. La grâce avec
ses conséquences de formalisme religieux et de causalité ex opere
operato, voilà le seul fondement où pouvait s'appuyer l'Eglise,
cette entité historique qui s'est affirmée, par une amphibologie
sans exemple, sociale et mystique tout ensemble3)».

Etc. etc. Par cette simple enumeration, très incomplète, on
voit que, dans le protestantisme, il y a des définitions de l'Eglise
très contraires : les unes sont ultrarigoristes, comme celle de Calvin ;

d'autres, latitudinaires, comme celles des multitudinistes et des
libéraux excessifs ; d'autres nient toute Eglise visible organisée ;

d'autres, au contraire, affirment non seulement des Eglises
particulières, mais encore une Eglise une et universelle, avec organisation

et hiérarchie (surveillants, pasteurs, diacres), et surtout avec
le dépôt de la foi évangélique à conserver, à prêcher et à défendre.
Cette dernière conception serait irréprochable, si elle était exactement

pratiquée. Voir le Traité des Eglises protestantes.
5° Quelques définitions papistes. — Les définitions papistes

pèchent par un triple excès: i) Thomas d'Aquin ayant enseigné,

') Voir la Revue philosophique: Etude sur la confusion entre l'ordre social et
1 ordre religieux; septembre 1902, p. 219.

2) P. 224. ») P, 227.



— 236 - -

dans sa définition de l'Eglise (v. p. 226), que le Christ est la tête
ou le chef de tous les hommes, Rome en a profité pour faire dire
à ses théologiens que le pape, étant le vicaire du Christ, est aussi
la tète ou le chef de toute l'humanité: qu'il a un plein pouvoir
sur le temporel des -rois, et même qu'il possède toute la terre.
Cette dernière assertion se trouve dans le De Pianeta Ecclesia
d'Alvarez Pelayo. D'où cette définition de l'Eglise: L'Eglise est la
société gouvernée par le pape, au spirituel et au temporel. Si, de
fait, le pape s'est borné à ne déposer que quelques rois, c'est qu'il
n'a pas cru devoir en déposer davantage, ou que les circonstances
politiques du monde ne lui ont pas laissé la possibilité de faire
davantage; mais les théologiens en question n'en affirment pas
moins les droits du pape sur la société temporelle. — 2) Partant
de ce point de vue que l'Eglise, œuvre divine, doit être une société
parfaite, et que dans toute société parfaite, le chef doit exercer
une autorité entière et absolue, les théologiens papistes ont peu à

peu éliminé de la définition de l'Eglise les droits des fidèles, des

prêtres et des évêques, pour ne plus affirmer que l'autorité entière
et absolue du pape l). D'où cette définition : L'Eglise est la société
des fidèles, gouvernée par le pape, source de toute juridiction et
docteur infaillible dans toutes les questions concernant la foi et les

mœurs. Ainsi, après avoir étendu à l'excès la sphère de l'autorité
du pape, après l'avoir même universalisée en l'étendant à tout le

spirituel et à tout le temporel, les théologiens papistes l'ont encore
exagérée en intensité, en la déclarant absolue et infaillible. —
3) Comme un tel état de choses, si manifestement erroné, ne peut
être maintenu que par des moyens excessifs, les théologiens papistes
ont adjugé à l'Eglise et notamment au pape le droit de recourir
soit aux moyens de violence contre tous les adversaires, hérétiques,
schismatiques, excommuniés et autres (de là l'inquisition avec ses

tortures, etc.;, soit aux moyens de magie dite surnaturelle, pour
frapper les masses ignorantes par la superstition et le faux
mysticisme (de là les faux miracles, les innovations en liturgie, les

nouvelles fêtes, les canonisations incessantes, les apparitions dites

miraculeuses, les indulgences intarissables, et tout ce matérialisme
dit religieux qui se répand de plus en plus dans l'Eglise romaine).

Tel est le triple point de vue auquel se sont placés les

théologiens papistes dans leurs définitions de l'Eglise. C'est ainsi que
la définition gallicane a dû disparaître. L'évêque Maret, qui a

essayé, avant le concile du Vatican, de la maintenir et de la

défendre, s'est résigné, après ce concile, à l'abandonner. A la

') Voir mon ouvrage De la falsipication des catéchismes et des manuels de

théologie, p. 23-31.



237

définition gallicane ont succédé les définitions ultramontaines les

plus extrêmes. Dom Gréa enseigne que l'Eglise est une hiérarchie;
que la hiérarchie de l'Eglise est une émanation de la hiérarchie
divine ; que la hiérarchie divine consiste en ce que le Père engendre
le Fils et qu'il est son chef, puis que le Père envoie le Fils, ensuite

que le Fils envoie les apôtres: qu'ainsi l'Eglise procède de J.-C
comme celui-ci procède du Pere ; que chaque Eglise particulière est
en substance tout ce qu'est l'Eglise universelle, c'est-à-dire J.-C
communiqué aux hommes: qu'ainsi le pape est l'épiscopat et
l'Eglise, le Christ et Dieu, puisqu'il est le chef de l'Eglise comme
le Père est le chef du Filsr) — D'autres enseignent que tout
organisme devient organisateur; que l'Eglise étant un organisme,
peut donc organiser 2). On comprend tout ce que ce dernier terme,
pris sans restriction, peut signifier, comme aussi le mot : « Ecclesia
societas perfecta. » — Etc.

§ IV. Conclusions.

i° Soutenir que ce qui est religieux ou mystique ne peut être
social, et que, par conséquent, une société religieuse est une
contradiction, c'est commettre une erreur que nous avons déjà réfutée

(voir le Traité de la Religion en général). Rappelons que tout
élément spirituel, idée ou sentiment, peut être exprimé par des mots,
par des actes, et cela soit individuellement, soit socialement. Donc
une Eglise, en tant que société religieuse, est aussi logique et aussi

possible qu'une société philosophique, ou artistique, ou de
bienfaisance, etc.

2° Soutenir que le Christ n'a pas fondé d'Eglise, sous prétexte
qu'on ne voit pas dans l'Ecriture qu'il ait fondé une société « avec
toute une organisation compliquée », comme disent certains protestants,

c'est jouer sur le mot « organisation ». Assurément, le Christ
n'a pas fondé l'organisation ecclésiastique romaine; et il n'a pas
davantage créé les titres de patriarches, d'exarques, de métropolitains,

de cardinaux, etc. ; mais l'Ecriture et l'histoire prouvent
qu'il a fondé une société ordonnée, avec un but, avec une mission,
avec un ministère, avec des devoirs, toutes choses qui exigent une
constitution et une organisation; en sorte que l'Eglise chrétienne
est bien réellement une institution, dont le fondateur est le Christ
même, abstraction faite, bien entendu, des éléments humains que
cette Eglise a introduits elle-même dans son administration, et qui,

') De l'Eglise et de la divine constitution, par Dom Gréa; voir XUnion
chrétienne, 1886, p. 391-392, 463-467; 1887, p. 109-114.

2) Voir la Revue catholique des Revues (Catholic World) : « La conception
organique de l'Eglise », par J. Goef.



— 23tS

n'étant pas divins, peuvent toujours être modifiés. L'Eglise étant le

corps du Christ, et tout corps ayant des organes et étant un
organisme, il est évident que l'Eglise chrétienne doit avoir une
organisation.

3° Nous avons signalé trois conceptions très diverses de

l'Eglise. — Pour les uns (les papistes), l'Eglise est tout: canal et
dispensatrice de la grâce, elle est organisée ad hoc; elle remplace
le Christ et le supplante ; le pape est son vicaire, et, comme tel,
il suffit, étant chef omnipotent et infaillible. — Pour d'autres, l'Eglise
est fort peu de chose: une simple association, dans laquelle aucune
constitution n'est utile, sauf le règlement nécessaire pour la bonne
tenue des réunions et du culte; c'est tout; le reste est d'ordre
individuel et mystique. — Pour les autres, l'Eglise est à égale
distance de ces deux extrêmes: société où J.-C. seul est chef et
sanctificateur des âmes, et où cependant une constitution est utile

pour conserver le triple dépôt de la foi, de la morale et des

sacrements, pour le défendre contre les ennemis, pour le faire connaître
et accepter, et pour répandre ainsi, non le royaume de l'Eglise et

de ses représentants, mais le royaume de Dieu.
C'est cette troisième notion qui est exacte.
4° Nous disons donc que faire peu de cas de l'Eglise, c'est

offenser le Christ, qui se l'est acquise par son sang, quam acquisiva

sanguine suo; qui l'a aimée et qui s'est livré pour elle,
Christus dilexit ecclesiam, seipsum tradidit pro ca. Nous disons que
l'Eglise est le corps du Christ, et le Christ la tête de l'Eglise; que
l'Eglise est chargée de mettre la paix entre les frères, die Ecclesiœ;
et que ceux qui ne l'écoutent pas doivent être traités comme des

payens et des publicains.
5° Mais, d'autre part, s'il est faux de dire que l'Eglise n'est

rien, il est faux de dire qu'elle est tout. L'Eglise n'est pas le

Christ; elle n'est que la société des disciples du Christ. L'Eglise
n'est pas le christianisme ; elle est chargée de l'enseigner et de le

répandre, mais elle en diffère comme une société d'hommes diffère
des vérités religieuses que cette société professe. La vérité et la

religion sont des choses essentiellement spirituelles, pures de toute

erreur, belles de toute beauté, sublimes, divines ; tandis que l'Eglise,
comme société d'hommes, est, par la force même des faiblesses

humaines, condamnée à mille imperfections. Ce n'est pas le
christianisme qui vit de l'Eglise ; c'est l'Eglise qui vit du christianisme,
c'est-à-dire de la vérité enseignée par le Christ, de la morale

imposée par le Christ, de la grâce et des moyens de salut institués

par le Christ x).

') Voir Le Catholique national : « Le christianisme et l'EgHse », 25 août 1894,

P- 133-134.



— 239 —

6° De même que l'épouse ne doit pas prendre la place de

l'époux, mais lui être soumise en toutes choses, ainsi l'Eglise doit-
elle être soumise au Christ en toutes choses, Ecclesia subjccta est
Christo. C'est le Christ qui doit diriger, et lui seul. L'Eglise n'a
d'autre mission que de conserver le dépôt spirituel que le Christ
lui a confié, et de le transmettre, de génération en génération,
intégralement, au monde entier, sans y rien ajouter et sans en rien
retrancher. Voilà toute l'autorité de l'Eglise, autorité qui est faite
de devoirs plutôt que de droits, comme nous le démontrerons dans
la IIP partie de ce Traité.

7° L'Eglise n'est pas la patrie, et la patrie n'est pas l'Eglise.
La patrie comprend, avant tout, le sol du pays où l'on est né, et
représente la nation dont on fait partie par le fait même de la
naissance ; ce sont des choses auxquelles on ne peut pas se
soustraire et qui s'imposent à tous de droit naturel. Tandis que l'Eglise,
outre qu'elle n'a pas de sol, et qu'elle ne constitue ni une nation
dans la nation, ni un Etat dans l'Etat, est une société essentiellement

libre, à laquelle on appartient librement et non de droit
naturel, par le choix de sa propre volonté et non par le fait de
sa naissance. Les différences sont évidentes. Dans les pays
démocratiques où l'individu jouit de droits considérables, exerce comme
tel la souveraineté populaire, et où l'Etat n'a plus qu'une mission
très restreinte, on est disposé à considérer aussi l'Eglise comme un
facteur secondaire et de moins en moins important dans la vie
chrétienne, qui devient de plus en plus individuelle. C'est le point
de vue de beaucoup de protestants.

Les partisans de l'Eglise-peuple, ou de l'Eglise-multitude, ou
de l'Eglise-Etat, se trompent: i) parce que, comme il vient d'être
dit, l'Eglise n'est ni la nation, ni l'Etat, ni le peuple comme tel ;

2) parce que St. Paul a très nettement marqué la distinction entre
la naissance selon la chair et la naissance selon l'esprit, entre la
nationalité et la religion: Non omnes qui ex Israel sunt, ii sunt
Israelites, neque qui semen sunt Abrahœ, omnes filii... id est, non
qui filii carnis, hi filii Dei; sed qui filii sunt promissionis, œsti-
mantur in semine (Rom. IX, 6-8). Donc la naissance charnelle ne
fait pas le chrétien.

Il en est de l'Eglise par rapport à l'Etat, comme de la paroisse
par rapport à la commune. On a pu les confondre autrefois ; mais
au fond ce sont choses distinctes par leurs buts et par leurs

moyens d'action. On est membre de la commune par le seul fait
de la naissance dans la commune, mais ce n'est pas ainsi qu'on
devient membre de la paroisse. « C'est, dit M. Lichtenberger, la
grande erreur de l'école de Hegel, renouvelée avec talent par



-- 240 —

Rothe, que l'Eglise ne serait en quelque sorte que le côté intérieur
de l'Etat. Cette théorie, qui ne demande aucune garantie religieuse
aux membres de l'Eglise et identifie le chrétien et le citoyen,
aboutit tout simplement à l'apothéose du territorialisme et à la
ruine de la liberté » M. Lichtenberger exige que l'on exige des
membres de la paroisse « une déclaration personnelle, une libre
adhésion à la foi de l'Eglise, foi exprimée d'une manière claire,
simple, populaire ». Il reproche à Schenkel, à Rothe et au Protestanten-

Verein d'identifier le suffrage universel avec le sacerdoce
universel, la communauté civile avec la communauté religieuse, et
de rendre inutile toute institution distincte pour les intérêts civils
et les intérêts religieux. « C'est bien là, dit-il, l'arrière-pensée que
cache la théorie de Rothe, d'après laquelle le but de l'Eglise est
de se dissoudre insensiblement pour se perdre dans l'Etat2).»

8° Se trompent gravement ceux qui, à cause des fautes
commises par certains membres de l'Eglise, déprécient soit l'Eglise
même comme institution, soit les services religieux qu'elle doit
rendre et qu'elle rend à l'humanité. Il importe de distinguer ces

choses, qui sont diverses en effet. S'il est vrai que l'Eglise est
parfaite dans son chef, son fondateur, son divin modèle, son sanctificateur,

Jésus-Christ, il n'est pas moins vrai que l'Eglise, société
d'hommes, ne peut être qu'imparfaite à tous les points de vue.
Elle a toujours renfermé et elle renfermera toujours des faibles et
des forts, des méchants et des bons, des pécheurs et des saints,
des hérétiques et des orthodoxes, de l'ivraie et du bon grain. Ce

sont les rides de l'épouse dont parle St. Augustin ; nous sommes
sur la terre et non dans le ciel. Debemus autem nos firmiores
imbecillitales infirmorum sustinere (Rom. XV, i).

C'est un fait qu'e dans chaque Eglise particulière il y a des

hommes de parti. Cephas, Apollo, Paul avaient des avis divers et
des partisans divers. Les partis ecclésiastiques et théologiques
divisent l'Eglise, quoique le Christ soit un. Il faut s'efforcer de

mettre fin aux divisions hostiles et nuisibles, et supporter les infirmes.
La haine entre théologiens et l'orgueil des Eglises entre elles, sont
des vices qui ne sauraient être assez combattus3). La meilleure

preuve qu'une Eglise est vraiment chrétienne, n'est pas son
obstination à s'adjuger le monopole de la vérité, de la vertu et de la

grâce, mais sa modestie dans sa sainteté et sa tolérance dans sa foi.

9° La vérité est qu'il faut non séparer l'époux et l'épouse,
mais les unir. Donc il faut unir le Christ et l'Eglise, et non affai-

') Histoire des idées religieuses en Allemagne, T. III, p. 396.
2) Ibid., p. II-I2.
3) Voir Le Catholique national du 7 mars 1896: «Orgueil d'Eglise;



— 241 —

blir l'Eglise sous prétexte de glorifier le Christ, ni effacer le Christ
sous prétexte de faire briller davantage l'Eglise. La vérité est entre
les excès. Toutefois il faut placer le Christ au-dessus de l'Eglise,
et subordonner l'Eglise au Christ. Le vrai christianisme place au

premier rang la vraie foi et le vrai dogme, la vraie morale
chrétienne, les sacrements, en un mot ce qui constitue la religion même
du Christ: c'est là la source de la vie religieuse. L'Eglise, société
dont le chrétien fait partie, est sans doute pour lui une force très

importante, mais qui ne vient toutefois qu'après le Christ et après
les forces dont le Christ, par son divin Esprit, nous vivifie et nous
fortifie. L'Eglise est le corps, le Christ est l'âme: corpus ejus quod
est Ecclesia (Coloss. I, 24). Si l'on est universel ou catholique par
l'Eglise, on doit être avant tout chrétien par le Christ : c chrétien
est mon nom, catholique est mon surnom >.

E. Michaud.

(A suivre.)

¦Revue iatem. de Théologie. Heft 42, 1903, 16


	Esquisse d'un traité de l'Église chrétienne en général

