
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 42

Artikel: Fünf Erzbischöfe von Köln im 19. Jahrhundert

Autor: Schulte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

FÜNF ERZBISCHÖFE VON KÖLN
IM 19. JAHRHUNDERT.

Durch die Bulle De Salute animarum des Papstes Pius VII.
vom 16. Juli 1821 war nach langen Verhandlungen, welche,
von Niebuhr geführt, anfänglich auf den Abschluss eines
Konkordats zielten, die Regelung der katholischen Kirche in
Preussen durch Circumscription der Diözesen erfolgt. Die
von der Säkularisation verschont gebliebenen Bistümer Breslau
und Ermland blieben als exemte bestehen, neu errichtet wurde
das Bistum Kulm und dem neu errichteten Erzbistum Gnesen-
Posen unterstellt, Köln wurde als neues Erzbistum errichtet
aus Teilen des alten mit dem Sitze Köln — der alte Sitz des

Erzbischofs war seit dom 14. Jahrhundert Bonn gewesen — und
ihm unterstellt das Bistum Trier, das vordem ein Erzbistum
gewesen, Münster und Paderborn. Als erster Erzbischof von
Köln wurde auf preussischen Vorschlag vom Papste ernannt
und am 25. Juni 1824 inthronisiert Ferdinand August Maria
Joseph Anton Graf Spiegel zum Desenberg, geboren am 25.
Dezember 1764, seit 1799 Domdechant in Münster, von Napoleon
ohne Erfolg zum Bischof von Münster im Jahre 1813 ernannt.
Man hielt sich an die alte Tradition, Männer aus adeligen
Familien zu berufen, die bereits in den zur Reichszeit bestandenen

Hochstiftern gesessen hatten, nicht bloss für Köln; in
Münster wurde Bischof am 7. Juli 1821 Freiherr v. Lünewink,
nach dessen Tode (1825) Kaspar Max Freiherr von Droste-
Vischering, in Trier Joseph Ludwig Alois von Hommer, in
Paderborn Friedrich Clemens Freiherr von Ledebur-Wisseln,
in Ermland war Bischof Joseph Wilhelm, Prinz von Hohenzollern-
Hechingen. Dieser wurde in der Bulle De Salute animarum
zu deren Exekutor ernannt. Wir wenden uns nun zu den
Kölner Erzbischöfen.

Revue intern, de Théologie. Heft 42, 1903. 13



_ 194 —

Graf Spiegel war in jeder Hinsicht ein hochachtbarer
Mann, hochgebildet, leutselig, fromm ohne Frömmelei, wohltätig,

abhold allen Extremen, seinem Klerus ein väterlich
gesinnter Bischof. Aber er war nicht nach dem Herzen der
ultramontanen Richtung, welche sich nach der Restauration des
Kirchenstaats und der Wiederaufrichtung des Jesuitenordens
in Italien, in Frankreich, vor allem in dem katholischen Teile
des Königreichs der Niederlande, dem heutigen Belgien, zu
bilden begann und von letzterem aus in der preussischen
Rheinprovinz Boden fasste, zum nicht geringen Teile infolge
verkehrter Verwaltungspolitik der preussischen Regierung.
Diese Partei hasste den Erzbischof, weil er der durch Professor
Hermes in Bonn vertretenen theologisch-philosophischen Richtung

zugetan war, gegen die Regierung äusserlich nicht schroff
auftrat, vielmehr die Liebe zu König und Vaterland zu pflegen,
das gute Einvernehmen der Katholiken und Protestanten
herbeizuführen suchte, und dem Streben der Veräusserlichung des

Kirchenwesens nicht huldigte. Vor allem aber war es sein
Verhalten hinsichtlich der gemischten Ehen, welches ihm Übeln
Nachruf zugezogen hat. Er wird ultramontanerseits hingestellt
als ein Bisehof, der vor der Regierung gekrochen, aus
Servilismus seinen Pflichten untreu gewesen und eigentlich die
Kirche seines Sprengeis an den Rand des Abgrunds gebracht
habe. Eine unbilligere, ungerechtere, falschere Würdigung ist

gar nicht denkbar. Was er in den elf Jahren seiner bischöflichen

Wirksamkeit für die Hebung des religiösen, echt
kirchlichen Sinnes in seiner Diözese geleistet hat, überragt weit alles,
was seine vier Nachfolger in dieser Hinsicht gewirkt haben,
vorausgesetzt, dass man einen objektiven Massstab anlegt und die

Aufgabe der Kirche nicht mit den Augen der heutigen jesuitischen
Ultramontanen betrachtet. Wenige Bemerkungen werden dies
beweisen. Es gab kaum eine deutsche Gegend, wo die
Religiosität, die echte Kirchlichkeit so gänzlich daniederlag, als
in der seit 1794 unter französischer Herrschaft und Wirtschaft
gestandenen Erzdiözese Köln. Der Kultus der Vernunft hatte
in Köln, Bonn, Koblenz, Trier seine Orgien gefeiert wie in
Paris. Freilich ist mancher, der der Revolution huldigte, später
zum strengen Hochkirchlichen geworden, wie Joseph Görres ;

ein anderer Koblenzer, der die Heldentat, einen Altar in
St. Castor auf unflätige Weise zu verunreinigen, vollbracht



— 195 —

hatte, strahlte unter den Kirchensäulen und sühnte später die
Missetat durch einen Kapellenbau. Der Ultramontanismus war
in der Rheinprovinz die Frucht des Preussenhasses. Diesen hat
Graf Spiegel nicht besiegt, die Irreligiosität aber durch
vernünftige, gut kirchliche Massregeln glücklich bekämpft. Weil
„die Erfahrung es fast allgemein bestätigt, dass durch diese

Anordnung (feierlichere Gottesdienste, als an gewöhnlichen
Werktagen, an aufgehobenen Festtagen) der Herren Pfarrer
die kirchliche Feier dieser Tage nicht befördert, vielmehr fast
überall nur Anlass zum Müssiggang, zur Unmässigkeit und zur
Verschwendung gegeben wird", wird (16. September 1825) ein
solches Feiern verboten ; für jeden Sonn- und Feiertag wird
das allgemeine Gebet angeordnet, insbesondere für den König
(3. November 1825), die Aufzüge der Schützengesellschaften
und Bruderschaften an den Festen der Kirchweihe und
Kirchenpatrone „mit klingendem Spiele und Trommelschlag,
oft in einem höchst lächerlichen Aufzug", werden als Unfug
verboten (21. November 1825), die Abhaltung der ersten Messe
in der Christnacht vor 4 Uhr morgens untersagt, weil häufig
Unfug getrieben werde, wo sie um 12 Uhr beginne (1.
Dezember 1825); es wird eingeschritten gegen die Wallfahrten
nach entfernten und ausserhalb der Diözese gelegenen Orten,
„weil die vieljährige Erfahrung lehrt, dass bei Wallfahrten nach
so entlegenen Orten, dass an einem Tage, von der Sonne
Aufgang bis zu ihrem Untergange, die Hin- und Zurückzüge
nicht möglich sind, nebst der Versäumnis der häuslichen
Pflichten die rohesten Ausschweifungen vorfallen" (12. Mai 1826);
die Kirchenfeste und das Fastenwesen wurden nach Vereinbarung

mit der Kurie geregelt, die Erzdiözese in Landdekanate
neu eingeteilt, der Geschäftskreis der Dekane geregelt, das
Verwaltungs- und Kirchenrechnungswesen geordnet, für die
Reklamation der Kirchen-Güter und -Renten, die zu restituieren
waren, gesorgt u. s. w. Es kann nicht bestritten werden, dass
der kirchliche Zustand unter der Leitung des Erzbischofs
Ferdinand August ein guter geworden war. Von hohem Interesse

ist es, die innersten Gesinnungen dieses Mannes kennen
zu lernen. Glücklicherweise stehen uns lautere Quellen zur
Verfügung, welche keine Einwendung zulassen. Zunächst seine
Briefe an Bunsen, abgedruckt in „Briefe an Bunsen u. s. w.,
mit Erläuterungen, herausgegeben von Dr. Heinrich Reusch",



— 196 —

Leipzig 1897, Seite 63 bis 144; in der Einleitung sind sehr
wertvolle Beiträge zur Lebensgeschichte Spiegels gegeben, den
Briefen ebenso wertvolle Erläuterungen zugefügt. Eine noch
bessere Quelle sind die in den „Historisch-politischen Blättern",
Bd. 89, Seite 50—63 (1882), unter der Aufschrift „Zur
Ehrenrettung des Erzbischofs Grafen Spiegel von Köln"
abgedruckten 22 Briefe des Erzbischofs an seinen Bruder Philipp,
österreichischen Gesandten in München, vom 12. Januar 1822
bis 13. Dezember 1834. Das Vorwort sagt: „Die Aktenstücke
seien unfraglich geeignet, die ungünstige Vorstellung, welche
man in katholischen Kirchen bisher allgemein von diesem
Kirchenfürsten hegte, zu dessen Gunsten wesentlich zu
modifizieren. Die vertrauliche Korrespondenz mit dem Bruder
beweist jedenfalls, dass Graf Spiegel im Herzen streng an den
katholisch-kirchlichen Grundsätzen festhielt und sich nur dem

Andrang der Berliner Politik und ihren teils bedrohlichen,
teils listigen Manövern schliesslich nicht gewachsen zeigte."
Wir teilen eine Reihe von Stellen wörtlich mit, welche für
unser Thema von Bedeutung sind. Als er 1822 in Berlin war,
machte er (Brief I) geltend, der Erzbischof müsse vom
Kultusminister ganz unabhängig, der katholische Kultusminister für
den Metropolitanbezirk sein, „der nur zum Staatskanzler und
König Verhältnisse haben und annehmen könne". Als
Erzbischof bittet er am 22. April 1827 seinen gerade in Dresden
weilenden Bruder um die dortige Verordnung über die geistliche

Gerichtsbarkeit und gemischten Ehen, da er deshalb in
beständigem Gedränge und gleichsam in offener Fehde stehe,
berichtet am 20. Januar 1828, dass er zu den Konferenzen
behufs Feststellung der Instruktionen für Bunsen nicht zugezogen
worden sei, wiederholt am 20. April, dass weder er noch ein
Kanonist gefragt sei, und schreibt: „In Berlin ist ein Evangelizis-
mus oder vielmehr Antikatholizismus bei den höchsten Personen

an der Tagesordnung, der noch viel Verdruss erzeugen und
Verderben verbreiten wird." Ähnliche Klagen über Oldenburg bietet
der Brief vom 4. August. In den folgenden steigert sich die Klage.
Da heisst es (14. Juni 1829): „Unglaublich stark ist der
Antagonismus wider den Katholizismus in den allerhöchsten und

höchsten Behörden in Berlin im Zunehmen; ich finde täglich
mehr, welch ein beschwerdevolles Unternehmen es ist, im
preussischen Staate Bischof zu sein. Dabei ist das Kultus-



— 197 -

ministerium, an dessen Spitze der kränkelnde Herr von Altenstein

steht, das schwächste und furchtsamste von unsern vielen
Ministerien, und der katholische Referent, Herr Schmedding,
ist ein leidenschaftlich handelnder, stolzer Mann, mit dem ich
oft sogar in Briefen mich überwerfe Nachfrage für einen

Diplomaten : welche Unterzeichnung ist die richtigste, Ferdinand
August, Erzbischof von Köln, oder: Der Erzbischof von Köln,
Ferdinand August? Über diesen hochwichtigen Gegenstand ist jetzt
Anregung und Erwägung bei den höchsten Behörden in Berlin."
Am 28. Dezember gleiche Klage und: „Herr Schmedding, eines
Schlächters Sohn aus Münster, ist übermässig stolz, einseitig
und mir persönlich abgeneigt" ; am 24. September 1830 schreibt
er: „Die drei Häupter des Protestantismus in Berlin, die
nämlichen, so den Übertritt der Kronprinzessin zu der protestantischen

Kirche bewirkt haben und hochangesehen beim Könige
und der königlichen Familie sind, nämlich der Herr Bischof
Eylert, der Ministerialrat Probst (nun auch Graf) Ross und der
Obersuperintendent Prediger Strauss, sollen das Vorhaben ge-
fasst haben, meine amtliche Wirksamkeit überall zu lähmen
und auch mich den Katholiken verdächtig zu machen, nicht
minder beim Könige und in der königlichen Familie mich in
der Meinung herabzubringen. Ich bin in dieser Beziehung
vertraulich gewarnt worden. Es gehl hieraus hervor, dass ich —
nur meinem Oberhirtenamte mit Ernst obliegend, den genannten
Herren im AVege stehe, und sie sich rächen wollen, indem es

weder mit den gemischten Ehen, noch mit dem Proselyten-
machen etc. vorangeht." Am 25. November 1830 berichtet er,
dass er „die Weisung an die Pfarrer (über Begräbnisweise der
Protestanten durch katholische Pfarrer) als der katholischen
Liturgie zuwider verweigert habe" ; „Herr Bimsen ist aus dem
Berliner Kabinett mit neuen Instruktionen in betreff der
gemischten Ehen versehen — der Inhalt wird geheim gehalten —
ich zweifle fortwährend an der Möglichkeit der Willfahrung,
denn Rom kann nur katholisch handeln." Am 3. Januar 1831

teilt er den Tod seines „zuverlässigsten Freundes in der
Rheinprovinz, des Oberpräsidenten v. Jegersleben, mit, er sei nun in
grösserer Besorgnis wie jemals, da Intoleranz, ich möchte wohl
sagen, Groll gegen alles Katholische die Verwaltungsbehörde,
aus Protestanten zusammengesetzt, in den Rheinlanden
bestimmt." Eigentümlich ist die Hervorhebung (am 22. Mai 1831)



— 198 —

von der Notwendigkeit eines advocatus ecclesiœ zur Deckung
der katholischen Kirchen- und Religionsangelegenheiten in den

protestantischen Staaten, worauf es heisst: „DieLage der Katholiken

wird mehr und mehr sich abwärts neigen, wenn erst alte
mürbe Pfarrer, in Niedrigkeit geboren und zu keiner hohen
Ansicht entwickelt, die Bischofsstühle besteigen werden." Er
schreibt am 17. August, dass er sich in statu ecclesiœ pressée
versetzt finde, „jüngsthin noch wieder wegen vorgekommener
Absolutionsverweigerung bei einer in gemischte Ehe eintretenden
Militärperson in Anspruch genommen bin. Ich trete aber
fortwährend mit Standhaftigkeit für unsere Lehre ein, und lasse
mich nicht abreden. Freilich muss ich hart abgefasste Schriften
mir gefallen lassen." Wie er am 12. Mai 1831 Osterreich als
advocatus ecclesiae will, so heisst es am 29. Februar 1832:
„Österreich muss überhaupt advocatus ecclesiœ catholicœ in
den deutschen Bundesstaaten werden, oder die Katholizität
schwindet in ganz Süddeutschland und auch in den preussischen
Rheinlanden." Am 24. November 1833 schreibt er, seine wiederholten

Anträge auf Anstellung eines Katholiken für das Lehrfach

der Geschichte seien ohne Erfolg geblieben, die
Lehrzweige Natur- und Kirchenrecht r) seien seit dem Absterben
v. Droste- Hülshoff „auch weniger innig und wissenschaftlich
gut". Der Brief vom 16. März 1834 berichtet: „In meiner
druckvollen Lage gerate ich dermassen in Spannung mit dem
Herrn Kultusminister, dass derselbe mir bereits amtlich gedroht
hat, mich unmittelbar beim Könige des Ungehorsams gegen
königliche Kabinetsordre anzuklagen. Altenstein und sein
socius Schmedding fordern vom Erzbischofe Gleichstellung mit
der Unterwürfigkeit der Superintendenten und zwar in sacris
bei amtlicher Kirchen Verrichtung und Kirchenämtern. Die
katholische Kirchenfreiheit soll vernichtet werden." Am 28. März
1834. tragt er an, „ob in Österreich und Bayern jährliche Kon-
duitenlisten über das Betragen und über die Amtsverrichtung
der gesamten Geistlichkeit und zwar von jedem Individuo
angefertigt und den vorgesetzten weltlichen Verwaltungsbehörden

auf Ehre und Gewissen einzureichen seien", sein Bruder
möge dem Nuntius sagen, „wie verdrussvoll seine amtliche
Lage sei und noch schlimmer zu werden Gefahr laufe; Du

l) Seitdem wesentlich von Ferd. Walter vertreten.



— 199 —

darfst aber auch hinzufügen, dass ich dem Dekatholisieren der
preussischen Rheinprovinzen aus allen Kräften entgegenarbeite".

Die letzten Briefe vom 5. Mai, 19. August und
13. Dezember 1834 betreffen auch die gemischten Ehen, ohne
dass für deren damalige Regelung („Geheime Konvention über
die gemischten Ehen vom 19. Juni 1834") daraus Bestimmtes
zu entnehmen ist. Spiegel starb am 2. August 1835. Der
Abdruck der Briefe war veranlasst durch das Buch „Der
Erzbischof von Köln, Johnnes Kardinal von Geisscl und seine

Zeit, von Dr. Baudri, Weihbischof' (Köln 1881), welches übrigens
dem Erzbischof in keiner Weise zu nahe tritt.

Diese Briefe liefern den Beweis, dass Graf Spiegel nach
einer Seite ganz im alten reichsdeutschen Wesen steckte, wo
nur Aristokraten zu den kirchlichen Würden gelangen konnten ;

er sieht die Lage der Katholiken sich abwärts neigen mit in
Niedrigkeit geborenen Pfarrern auf den Bisehofsstühlen, die zu
keiner hohen Ansicht entwickelt sind ; der Schlächters&ohn

Schmedding ist ein noch schärferer Ausdruck dieser Gesinnung.
Sie beweisen weiter, dass Spiegel gerade von diesem
Standpunkte aus an der alten Vorstellung der Einheit von Kirche
und Staat unter geistlicher Hoheit festhielt und der Neuzeit
nur so weit huldigte, als dies früher schon in nichtgeistlichen
Ländern der Fall war. Denn die Forderung, der Erzbischof solle
Kultusminister für den Aletropolitanbezirk sein, nur zum Könige
und Staatskanzler, den er offenbar als dessen Repräsentanten
ansieht, in Beziehungen treten, die Klage, man fordere von
ihm die Unterwürfigkeit eines Superintendenten, die Forderung
eines advocatus ecclesiœ catholicœ für die Katholiken der
protestantischen Staaten in der Person des Kaisers von Österreich,

sind deutlicher Ausfluss jener Anschauung, welche das
Verhältnis der Territorialbischöfe, die nicht Landesherren
waren, zu ihren Landesherren, und der geistlichen Landesherren

zu den weltlichen bezüglich der ihrer geistlichen
GeAvalt unterstehenden Katholiken und Kirche in den weltlichen
Territorien als herstellbar vor Augen hat. Die Briefe legen
ferner Zeugnis davon ab, dass Spiegel schon unter dem
Einflüsse der neuen kirchlichen Richtung insofern stand, dass ihm
katholisch in letzter Instanz zusammenfällt mit dem, was der
Papst bestimmt. Der erste neue Kölner Erzbischof sucht Stütze
beim Nuntius, während seine Vorgänger in hartem Kampfe



— 200 —

mit der Nuntiatur standen. Aber das interessanteste Zeugnis,
welches die Briefe geben, betrifft die verkehrte, preussische
Kirchenpolitik jener Zeit, überhaupt der Zeit von 1815 bis 1840.
Es ist nicht zu leugnen, dass man in Berlin von der fixen Idee
ausging, durch protestantische Beamte in katholischen Gegenden

und durch administrative Massregeln protestantische
Propaganda mit Erfolg treiben zu können. Die Art, wie man die
Kindererziehung aus gemischten Ehen durchzusetzen suchte,
ist lediglich durch diesen Zweck bestimmt worden ; sie hat
schlechte Frucht getragen. Spiegel hat, auch das beweisen
die Briefe, mit allen Kräften dem entgegengewirkt, er ist in
der Frage der gemischten Ehen zuletzt unterlegen, willfährig
gewesen, weil man ihm glaubhaft machte, der Papst habe gut-
geheissen, was man von ihm verlangte. Ziehen wir den Schluss.

Graf Spiegel war ein Erzbischof, der unter Kirchenfreiheit
vollste Unabhängigkeit des Bischofs, der Hierarchie, von der
weltlichen Gewalt verstand, für ihr Verhältnis das
Übereinkommen als Norm ansah, in kirchlichen Dingen durchaus
römisch dachte, nur als vornehmer, kluger, allem Extremen
abgeneigter Mann Konflikte zu vermeiden wusste. Ob nicht,
wenn er noch einige Jahre gelebt hätte, ähnliche Ereignisse
eingetreten wären wie unter seinem Nachfolger, dies zu
behaupten wage ich nicht, aber unmöglich wäre es nicht gewesen.

Den Grafen Spiegel ultramontanerseits als unkirchlich
zu bezeichnen, ist verkehrt und undankbar.

Wir müssen hier näher auf diejenige Tätigkeit Spiegels
eingehen, welche ihm den ultramontanen Hass zugezogen hat,
weil deren Ergebnis der Punkt ist, mit welchem in Preussen,

ja in Deutschland überhaupt ein Umschwung in der Kirchenpolitik

zusammenhängt, sein Verhalten in der Frage der
gemischten Ehen1). Eine Kabinetsordre vom 17. August 1825 ver-

*) Das amtliche Material ist enthalten in zwei Schriften : « Darlegung
des Verfahrens der preussischen Regierung gegen den Erzbischof von
Köln. Vom 25. November 1837. Berlin, bei A. W. Hayn », 1838, 4U. Es

wird darin historisch die Gesetzgebung u. s. w. betreffend die gemischten
Ehen entwickelt bis zum Oktober 1837, in den Beilagen Seite 3 bis 16 sind

die Dokumente abgedruckt, soweit sie bis zum Oktober 1834 reichen.
« Urkundliche Darstellung der Tatsachen, welche der gewaltsamen VVeg-

führung des Hochw. Freiherrn von Droste, Erzbischofs von Köln,
vorausgegangen und gefolgt sind. Nach dem in der Druckerei des Staats-Sekre-



— 201 —

ordnete, „dass die Deklaration vom 21. November 1803 auch
in den Rhein- und Westfälischen Provinzen befolgt, und
mit dieser Ordre in der Gesetzsammlung und in den
Amtsblättern der betreffenden Regierungen abgedruckt werden soll.
Die seither von den Verlobten dieserhalb eingegangenen
Verpflichtungen sind als unverbindlich anzusehen." Die Deklaration

von 1803 „setzt fest, dass eheliche Kinder jedesmal in der
Religion des Vaters unterrichtet werden sollen, und dass zu
Abweichungen dieser gesetzlichen Vorschrift kein Ehegatte den

andern durch Verträge verpflichten dürfe. Übrigens verbleibt
es auch noch fernerhin bei der Bestimmung des § 78 a. a. 0.
(A. L. R., Th. 2, Tit. 2) des allgemeinen Landrechts, nach
welcher niemand ein Recht hat, den Eltern zu widersprechen,
solange selbige über den ihren Kindern zu erteilenden
Religions-Unterricht einig sind." Infolge von Unterhandlungen,
welche im Mai 1828 begonnen hatten, wurde von Papst Pius VIII.
am 25. März 1830 ein Breve Litteris altero erlassen, welches
den römischen Standpunkt bezüglich der gemischten Ehen
eingehend darlegt und ermahnt, dem katholischen Teile sein
gefährliches Beginnen darzulegen, falls dieses nicht fruchte, keine
Zensuren zu verhängen, dann aber vorschreibt, „der katholische
Pfarrer solle solche Ehen mit keinem heiligen Ritus beehren
und sich eines jeden Aktes enthalten, wodurch er sie zu billigen
den Anschein nähme". In dieser Hinsicht ist es an einigen
Orten nur geduldet worden, „dass Pfarrer, die sich gezwungen
sahen, zur Abwendung schwerer Nachteile von der katholischen
Sache, bei der Abschliessung dieser Ehen zugegen zu sein,
zwar duldeten, dass sie, wenn kein anderes kanonisches
Hindernis im Wege stand, in ihrer Gegenwart geschlossen wurden,
um nach Anhörung der beiderseitigen Einwilligung ihrem Amte
gemäss den gültigen Akt in das Eheregister einzutragen, aber
sich stets hüteten, dergleichen unerlaubte Ehen durch irgend

tariats zu Rom am 4. März 1838 erschienenen Originale wörtlich übersetzt,
Regensburg, 1838, Verlag von G. Joseph Manz. » Übersetzer war Const.
Höfler. Die Dokumente (in Ursprache und Übersetzung-) Seite 34—249. —
Vergleiche auch das bald anzuführende Buch von Reusch. In den
Biographien von Clemens August von Droste- Vischering, Erzbisehof von Köln, in
«Allgemeine deutsche Biographie», 5,420—431 (von Emme), und Ferdinand
August Graf Spiegel, daselbst 35, S. 149—155 (von Reusch), ist andere
Literatur (unvollständig) angeführt.



— 202 —

eine Handlung zu billigen oder gar heilige Gebete und sonst
einen kirchlichen Ritus dabei einzumischen". Bezüglich der
bis dahin ohne Beisein des katholischen Pfarrers geschlossenen
gemischten Ehen wird Ermächtigung in Aussicht gestellt,
sodann lautet der entscheidende Punkt: „Jetzt aber wollen und
befehlen wir durch dieses unser Schreiben, dass gemischte
Ehen, welche fortan (nämlich vom 25. März 1830) in Eueren
Diözesen ohne Beobachtung der vom Konzil von Trient
vorgeschriebenen Form geschlossen werden sollten, wenn ihnen
kein anderes trennendes kanonisches Hindernis entgegensteht,
für gültige und wahre Ehen geachtet werden, sowie wir aus

unserer apostolischen Autorität erklären und bestimmen, dass
dieselben wahre und gültige Ehen sein werden, und soll dem
nichts Widersprechendes entgegenstehen. Darum sollen Katholiken,

welche künftighin Ehen auf diese Weise abschliessen,
wenn ihnen kein anderes kanonisches trennendes Hindernis im
Wege steht, von den geistlichen Hirten belehrt werden, dass
sie eine wahre und gültige Ehe eingehen." Es wird dann noch
eingeschärft, besonders für die katholischen Frauen akatholischer

Männer, Busse zu tun und für die katholische Erziehung
der Kinder zu sorgen. Somit waren also durch dies an den
Erzbischof von Köln und die Bischöfe von Trier, Paderborn,
Münster gerichtete Breve Ehen zwischen Katholiken und
Protestanten, wenn sie ohne Beisein des katholischen Pfarrers und
ohne Vorhandensein eines sonstigen trennenden kirchlichen
Ellehindernisses in diesen vier Diözesen — dazu gehörten 1830

und heute die preussischen Provinzen Rheinland, Westfalen, Sachsen,

sodann Fürstentum Birkenfeld, Grossherzogtum Oldenburg,
eine Pfarrei in Waldeck (Egge) — nach dem 25. März 1830

geschlossen worden sind, für kirchlich wTahre und gültige Ehen
erklärt. An dieselben vier Bischöfe erging eine Instruktion
des Kardinals Albani vom 27. März 1830 >). In dieser werden
sie ermächtigt, vor dem 25. März 1830 ungültig geschlossene
gemischte Ehen durch Dispens zu revalidiercn, auch wenn ein

') Die « Darlegung » sagt S. 13 : « Die letztere (nämlich diese Instruktion)

war nur zur geheimen Weisung und persönlichen Belehrung der

Bischöfe bestimmt, und der römische Hof hatte vertraulich die Zusage

gefordert und erhalten, dass sie nicht veröffentlicht werden solle. » Das

ist von Rom nicht bestritten worden. Im Journal de Liège ist sie später
zuerst gedruckt worden.



— 203 —

sonstiges trennendes Ehehindernis vorhanden sei, von dem der
Papst um wichtiger Ursachen willen zu dispensieren pflege.
Sodann erteilt sie ihnen die Fakultät für 5 Jahre, die nach
deren Ablauf ausdrücklich erneuert werden müsse, bezüglich
gemischter Ehen zu dispensieren vom 3. und 4. Grade der
Verwandtschaft oder Schwägerschaft, der geistlichen Verwandtschaft

(ausgenommen zwischen Taufpaten und Täufling), der
öffentlichen Ehrbarkeit aus einem Verlöbnis, wenn es nicht
gelinge, die Eheschliessung zu verhindern. Zur Bedingung
wird gemacht, dass dem katholischen Teile sein Unrecht und
seine Pflicht bezüglich der Erziehung aller Kinder in der
katholischen Religion vorgestellt werde, dass die Dispens schrift"
lieh erteilt werde unter Hervorhebung, dass man nur dispensiere,
um grösseres Ärgernis zu vermeiden; es sei hervorzuheben,
dass die Ehe zwar eine wrahre und gültige werde, der katholische

Teil aber schwer sündige; jeder kirchliche Akt wird wie
im Breve untersagt. Es gelang der Regierung nicht, weitere
Milderungen herbeizuführen, sie gab im Jahre 1831 die beiden
Schriftstücke zurück, erhielt sie aber Anfang 1834 durch die
Gesandtschaft, der sie mit der mündlichen Erklärung des Papstes,

er könne keine Änderung vornehmen, zugestellt waren,
wieder zurück. Die Regierung überlegte nun, wie man dazu
gelangen könne, die mildere Praxis, Avelche in andern Gebieten
allgemein herrschte, im Westen zu erreichen, bevor man den
Bischöfen die beiden Stücke' vorlege. Man berief Spiegel nach
Berlin. Dieser erklärte eine solche für durchführbar, weil das
Breve von der Forderung eines Versprechens der Verlobten
absehe. Das Resultat war die zwischen Spiegel und Bunsen
am 19. Juni 18341) abgeschlossene Übereinkunft, welcher die
drei andern Bischöfe schriftlich beitraten unter voller Zustimmung.

Diese Zustimmung selbst herbeizuführen, lehnte er
anfänglich ab, wenn es nicht des Königs ausdrücklicher Wille
sei, dass er es tue2).

Wer diese Übereinkunft ohne Voreingenommenheit betrachtet

und mit den beiden römischen Aktenstücken vergleicht,
muss zu dem Schlüsse kommen: 1. Ein Widerspruch mit dem

') Abgedruckt : Darlegung, Beilage E, mit den Zustimmungserklärungen

der Bischöfe von Paderborn, Münster, Trier.
3) Seine Briefe an Bunsen bei Reusch, S. 131 ff., Nr. 39 bis 42, bieten

das Nähere.



204 —

Breve bezw. der allein in Betracht kommenden Instruktion
Albanis liegt absolut nicht vor. 2. Es sind in der Instruktion,
bezw. der zur Durchführung der Übereinkunft erlassenen
„Instruktion an das General-Vikariat vom 22. Oktober 1834" —
die drei andern Bischöfe erliessen eine solche sachlich ganz
gleichlautende — nur drei Punkte, welche in der Albanischen
Instruktion nicht berührt sind :

1. Das Abstandnehmen von der Abnahme oder dem
Abgeben des Versprechens rücksichtlich der Erziehung der Kinder

in der Religion des einen oder des andern Eheteils (Nr. 5).
2. Der Satz: „Den katholischen Wöchnerinnen in gemischten

Ehen ist die Aussegnung niemals zu verweigern, weil die
Verweigerung eine Art von Zensur wäre und die Tochter der
Kirche nur noch mehr von ihr entfernen und ihren Einwirkungen

entziehen würde" (Nr. 11).
3. Die Weisung in Nr. 6, die Fälle der assistentia passiva

möglichst zu beschränken und daher (Nr. 9) in allen Fällen,
wo die assistentia passiva nicht eintritt, die üblichen kirchlichen
Förmlichkeiten vorzunehmen.

Dr. von Schulte in Bonn.

(Fortsetzung folgt.)


	Fünf Erzbischöfe von Köln im 19. Jahrhundert

