Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 a
1701

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— l1Z2 —

LA TENTATIVE D'UNION

ENTRE

LES PROTESTANTS ET LES CATHOLIQUES
de 1661 a 1701.

Cette étude n’est qu’'un chapitre de mon 7wazté de " Union
des Eglises chréticnnes'); et encore dois-je 'écourter ici faute de
place et me borner a ce qui intéresse présentement notre mouve-
ment ancien-catholique. Car, quoique 'Histoire ne se répéte jamais,
les lecons du passé sont toujours actuelles et les fautes commises
autrefois peuvent encore éclairer les sages d’aujourd’hui.

Les Sources particuliéres dans lesquelles je puiserai sont: I°
Gothofrede Guzllelmz Leibnitzz Opera ommia, collecta studio Ludo-
vici Dutens; Genevae, de Tournes, 1768; notamment le T. I¥", qui
contient les Z/eologzca. On y trouve une préface de Dutens, 1'éloge
de Leibniz par Fontenelle, la vie de L. par Brucker, la disserta-
tion de Chrétien Kortholtus (pour montrer que la philosophie de L.
n’est pas contraire a la religion chrétienne). De la page 507 a la
page 740, se trouve un Recucil de plusicurs Dissertalions et Let-
tres sur le projet de véunzr les protestants d’ Allemagne de la Confession
& Augsbourg a I’ Eglise catholique, par MM. Bossuet, Molanus et Leib-
niz. Votraussi,auT.V, p. 218-301, les Epistole CX VI ad Fohannem
Fabriczum (S. Theol. doctorem et professorem in Academia Helmsta-
diensi), de unione ecclesiastica inter Lutheranos et Reformatos, quin
etiam inter protestantes et Pontificios doctores; notamment ce qui
concerne le magistrat spirituel supréme, la distinction entre le droit
divin de lautorité directoriale dans I'Eglise et son application au
siege romain, la sainte céne, etc. — 2° (Buwvres de Leibniz, publiées
pour la premiere fois d’aprés les manuscrits originaux, avec notes

1) Ce traité est le 18° de mon Cours de théologic dogmatique (voir la Revut,
juillet 1902, p. 477).



— (18 —

et introductions par A. Foucler de Carcil/; notamment les deux
premiers volumes; Paris, Firmin Didot, 1859. — 3° Voir aussi,
dans V' Histoire cretique des Projets pour la réunion des Cominu-
nions chrétiennes, de Tabaraud, Paris, 1824, le ch, IV: «Projets
de réunion entre les catholiques et les luthériens», p. 86-163, cha-
pitre toutefois trés superficiel et tres partial. — 4° De Bossuetzz et
Letbnitziz epistolarumn conmnicrcio circa pacem inter christzanos con-
ciliandam thesim proponebat Facultati litterarum Parisiensi .. Les-
cceur; Parisiis, Remquet, 1852, 69 p. L’auteur ne connaissait pas
encore les documents que M. Foucher de Careil n’a publiés qu'en
1859. Aussi son étude est-elle incomplete, quoique sérieuse et sin-
cére. Il a d'ailleurs évité d’entrer dans le fond des questions dis-
cutées, notamment en ce qui concerne les Livres apocryphes et la
transsubstantiation; et il s’est efforcé de prouver que la science
déployée par Bossuet dans cette controverse, a contribué a déve-
lopper dans I'ame de Leibniz l'esprit de catholicité qui l'animait;
conclusion d’autant plus erronée que L.eibniz n’a jamais cessé de
distinguer I'Eglise catholique de PEglise romazne, distinction qui
n'était pas dans l'esprit de Bossuet. L’auteur cite lui-méme (p. 48)
ces paroles de Leibniz: «L’Eglise catholique (je n’entends pas la
Romaine, mais celle dont les sentiments sont parvenus de l'anti-
quité jusqu’a nous)». L’auteur me semble avoir trop glorifié Bos-
suet. Les lecteurs jugeront. — N.-B. Je ne mentionne pas, dans
cette énumération, les ceuvres de Bossuet et de Pellisson, parce
qu’elles sont abondamment citées dans 1’édition de Foucher de
Careil.

Je suivrai le /lan suivant: 1° Les faits; — 2° les méthodes ;
— 3° les matieres discutées; — 4° les causes de 'échec; — 3° les
fautes respectives des principaux négociateurs.

I. Les Faits.

Le traité¢ de Westphalie (1648), tout en posant les bases
de T'équilibre europdéen, ne réalisa cependant ni la paix reli-
gieuse, ni I'unité religieuse. Les protestants, en se voyant re-
connus religicusement, apreés n'avoir été tolérés que civile-
ment, voulaient davantage encore; car ils ne s’étaient pas
séparés de Rome pour déchirer 1'Eglise, mais bien, dans leur
intention, pour la réformer et la fortifier. Ils voulaient donc
continuer leur ceuvre. Les esprits supérieurs parmi eux com-
prenaient que, s'ils arrivaient a déterminer les catholiques a
corriger leurs abus et leurs erreurs, ils feraient du méme coup
Cesser les motifs de la division ecclésiastique, Certains catho-

Revue intern, de Théologie, Heft 41, 1903, 8



— 14—

liques, de leur co6té, se rendaient compte aussi de leurs torts
et étaient disposés a de nouvelles négociations par voie d'ex-
plication. Au point de vue politique, certains chefs d'Etats sen-
taient ¢galement que, tant que le lien religieux serait Dbrisé,
I'unité politique nécessaire au bien général ne serait que trés
faible.

Royas de Spinola, évéque de Tina, fut le premier a4 don-
ner a ces désirs des uns et des autres une tournure pratique,
Deés 1651, il y songea; car, dans une lettre datée de 1671, il
dit qu’il s'occupe du rétablissement de l'union depuis vingt
ans. C'est en 1661 qu’'il commenga ses voyages dans ce but,
et que I'électeur de Brandebourg lui donna pouvoir, par lettres
de créance, pour traiter de la pacification religieuse entre les
associés de la nouvelle société Indo-Germano-Hispanique Y).

Cet évéque Spinola, qu’il ne faut pas confondre avec son
contemporain, le cardinal Spinola, €était né dans les Pays-Bas
et d'origine espagnole; il se fit moine franciscain et gagna la
confiance de Philippe IV, qui I'employa aux affaires de 1'Etat;
confesseur de la princesse Marguerite, fille de Philippe IV et
premiere femme de l'empereur Léopold I°r, il devint évéque
de Tina, ou plutot Tinninia, en Croatie. En 1€60 plénipoten-
tiaire de l'empereur, en 1661 chargé de la mission susdite par
I'électeur de Brandebourg, il obtint en 1662 une ratification
de Philippe IV et l'assurance de son concours, et détermina
plusieurs princes protestants a s'aboucher avec l'électeur de
Mayence et d'autres pour discuter la réunion. Clément IX
(1667-1669), loin de lui étre opposé, pressa 1'¢lecteur de
Mayence d'intervenir auprés des princes protestants en vue
de la paix.

Le premier écrit irénique de Spinola, sans doute adress¢
a Albrizii, nonce a Vienne, est daté de 1671 et cherche a dis-
siper plusieurs malentendus entre les luthériens et les catho-
liques-romains. Albrizii se montre trés favorable au projet.
C'est a cette date que Spinola obtint du pape Clément X, a
Rome méme, un premier bref. Il revint & Vienne et continua
ses démarches. En 1675, on se rendit en Saxe pour y recueil-
lir les déclarations secrétes et favorables au projet des théo-

1) «Elector Brand. per credentiales potestatem dedit de religionis concilia-

tione inter socios novie societatis Indice - Germano - Hispanice tunc designatx. »
Euwvres de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. CXXIIIL



— 115 —

logicns de ce pays, déclarations que I'empereur ne trouve pas
assez modérées. Le nonce Buonvisio, qui avait succédé a
Albrizii, déploya le méme zele. En 1676, 'empereur et le nonce
recommanderent Spinola au duc de Hanovre, Jean-Frédéric, .
qui, tout en étant catholique, était trés tolérant envers les pro-
testants, et qui, pour seconder les désirs de I'empereur, auquel
il était tres attaché, se concerta avec les autres princes de
Brunswick et de Brandebourg, et prit en quelque sorte la di-
rection des tractations. .

Le deuxidme mémoire de Spinola est daté de 1677 et
beaucoup plus important que le premier. Il est intitulé: Fro-
positiones novellorum discretiorum et precipuorum. Ce sont
les propositions des protestants les plus modérés, rédigées par
lui. 11 y en a 25. Elles touchent aux matieres de la justification,
de la confession, de l'absolution, etc. Le pape Innocent XI
(1676-1689) et les cardinaux les approuvérent comme base de
négociation; elles furent aussi acceptées par l'empereur, par
cing princes régnants, etc. Les adhésions se multiplierent en
1678. Innocent X1 accorda un bref a Spinola pour donner & sa
mission un crédit plus grand.

La mort du duc Jean-Frédéric et la peste qui éclata alors,
ajournerent les affaires. Jean-Frédéric eut pour successeur le
duc Ernest-Auguste, qui, tout en ¢tant évéque protestant d'Os-
nabruck, ¢tait tres tolérant envers les catholiques. Ernest-Au-
guste avait ¢té créé par l'empereur neuvieme électeur de
I'empire.

Leibniz, qui ¢était conseiller intime de la cour de Hanovre
et qui jouissait d'une trés grande estime aupres du duc Jean-
Fredéric, commenca a correspondre avec Spinola dés 1671.
Sous le duc Ernest-Auguste, son activité¢ dans cette question
fut plus grande encore. L'Exposition de la foi catholique, que
Bossuet avait publiée en 1671 et qui avait attiré I'attention
des protestants en France, plut a Spinola. Les professeurs de
luniversit¢ de Helmstadt (qui dépendaient de la maison de
Brunswick) adhérerent a la doctrine de cet ouvrage sur le
pape et discutérent d’autres articles. On en écrivit & Fléchier
en 1683.

Le duc Ernest-Auguste chargea quatre théologiens pro-
testants de travailler a cette question. Molanus, abbé de Lokkum,
fut, par sa science et sa modération, I'ame de ces conférences.



= J L ==

Apres avoir longtemps professé la théologie dans 1'université
d'Helmstadt, il avait ét¢ fait abbé de Lokkum et directeur des
églises ou consistoires des Etats de Hanovre. Il était tres
estimé de Leibniz. Il s’adjoignit Hermann Barckhausen, prédi-
cateur de la cour, et deux théologiens d’Helmstadt, Th. Meyer
et Ulric Calixtus. L’écrit qui fut d'abord 'objet de ces con-
férences, ¢était un nouvel écrit de Spinola, intitulé: Regule
circa christianorvun: omuium ecclesiasticam veunionent, 1683.
Les concessions que 1'évéque de Tina faisait aux protes-
tants n'allaient pas a4 moins, disait-on, qu'«a permettre le ma-
riage des prétres, a suspendre le Concile de Trente, a rece-
voir les protestants dans I'Eglise sous le nom de néo-catho-
liques, puis a les réunir aux anciens par une communion
mutuelle. » Le traité qui sortit de ces conférences, fut signé
de Molanus et de Barkhausen; il est intitulé: Melhodus vedu-
cende unionis ecclesiasiice inter Romanenses el Protestantes,
et speciali mandalo seren. princ. ac dom. Ernesti Augusti epis-
copi Osnabrugensis... a sereir. Celsitalis suw theologis conscripia.
Ernesti, théologien protestant de Leipzig, combattit cet écrit
dans une lettre a Leibniz. Calixtus ne le signa pas. C'est que
beaucoup de protestants se méfiaient des propositions et de la
mission de Spinola comme d'un piége?). Pour lever ces doutes,
Spinola repartit pour Rome, ou il fut approuvé. 1l donna des
preuves de cette approbation a Leibniz. Il avait pour lui Inno-
cent XI, le P. Novelles, général des jésuites, le maitre du sacré-
palais, et plusieurs cardinaux.

Toutefois, il y eut arrét a ce moment (1684). Foucher de
Careil en explique ainsi les causes: «Innocent XI, voyant les
négociations religieuses 4 la cour de Rome traversées par la
politique de Louis XIV, et par une faction gallicane & la téte
de laquelle se trouvait le duc d'Estrées (ambassadeur de France
a Rome), dut mander a 1'évéque Spinola d’agir comme de son
propre mouvement, et de dissimuler ses instructions et son
bref jusqu'a ce qu'il elit déjoué cette cabale (sic). D’ailleurs,
plus de vingt cardinaux, chefs d'ordres et théologiens, parmi
lesquels il suffira de citer les cardinaux Albritii, Cibo, Spinola,
Spada, a Rome, les jésuites Balthazar Miller, Joseph Eder, les
dominicains Gumand Wynans et Ambroise Enger, 4 Vienne,

1) Voir une lettre du landgrave Ernest de Hesse-Rheinfels 4 Leibniz, en 1684.



travaillerent sous son pontificat a cette difficile affaire, et on
ne peut imputer a ce pape linsucces des négociations').» Et
encore: «Retenu par la crainte d'une faction gallicane et sa
position vis-a-vis de Louis XIV, Innocent XI, qui, en 1677, avait
donné des instructions et accordé un bref, avait ensuite, par
crainte de la faction gallicane a la téte de laquelle se trouvait
le duc d’Estrées, engagé Spinola a4 ne paraitre agir qu'en son
nom et recommandé 'affaire au cardinal Bonvisi. Leibniz savait
tout; car, dans une lettre & M™ de Brinon, il affirme que Spi-
nola avait regu les pouvoirs les plus étendus, méme celui de
déclarer non schismatique celui qui, se trompant dans les choses
de foi, pouvait alléguer son ignorance des statuts de I'Eglise,
pourvu qu'il reconnfit le grand principe de 'assistance divine
inspirant 1'Eglise, et lui dictant ses arréts dans l'ordre du
salut. Dans cet état de choses, et surtout en présence de la
déclaration des théologiens protestants d’Helmstadt, on se de-
mande pourquoi la réunion ne se fit pas des cette époque.
Tout d¢tait préparé et jamais on fut plus pres de s’entendre.
La relation nous lapprend. La guerre contre les Turcs a
Vienne, la faction de la croix qui s'agitait a Berlin, la fac-
tion gallicane & Paris et a Rome, enfin une maladie survenue
a Spinola, causerent des retards et de nouveaux empéche-
ments ). »

L’éveque de Tina remplaca, en 1685, le comte Kollonicz
sur le siege de Neustadt, et il s’occupa jusqu’'en 1688 de la
réunion des Hongrois protestants. De 1a sa relation intitulée :
Puncta  principalia relationis civca stalum negolii reunionis
ecclestastice Germanorum el Hungarorum paucis annis apud
utramaue nalionem rncepli, etc.

Leibniz visita Spinola & Neustadt en 1688, quitta Vienne
en 16389, alla & Venise, & Modene ct a Rome, ol il ne vit pas
Innocent XI, qui était mourant. Il ne négocia rien et quitta
Rome non converti. On aurait voulu lui confier la garde de la
Vaticane, dans le but de le convertir au catholicisme romain
et de le faire cardinal. 11 refusa?).

En 1690, Spinola ¢crivit & Molanus qu'il avait recu des
pouvoirs de Rome pour continuer la négociation interrompue

Y Fuwres de Leibniz, T. 1, p. XI; Paris, Didot, 18509.
) . XLVIII-LIII,
P LVIL



— 118 —

pendant quatre ans. En 1691, il revint en Hanovre, ol il re-
trouva Leibniz, et il reprit les conférences avec Molanus et
les autres théologiens protestants. Sa dernicre lettre & Leibniz
est du 22 novembre 1694. Il mourut en 1695, apres avoir mon-
tré, dans toute cette affaire, une grande patience et une dou-
ceur admirable. Il alla six fois 2 Rome et cing fois & Hano-
vre. On I'a accusé d’avoir voulu gagner les protestants & Rome
mais comment un €évéque rattaché & Rome eft-il pu faire
autrement 7 «On a répété a satiété que ses vues étaient courtes,
sa doctrine insuffisante, sa méthode absurde!).» On reconnai-
tra du moins qu'il alla aussi loin qu'un évéque dépendant de
la papauté romaine peut aller. Il fut remplacé sur le siege de
Neustadt par le comte de Buckaim, qui ne montra ni le méme
zéle ni la méme ¢énergie.

C'est Bossuet qui, du cot¢ de 1'épiscopat catholique, le
remplaca. Avec lui, la question de I'union entra dans une nou-
velle période et dans une nouvelle voie. Pour en comprendre
toutes les péripéties, il faut savoir que la princesse palatine
Louise-Hollandine, fille de Frédéric V et d'Elisabeth d’Angle-
terre, étant venue en France pour y faire profession ouverte
de la religion catholique-romaine, s'était faite religieuse dans
I'abbaye de Maubuisson, dont elle fut depuis abbesse. Elle
voulait attirer la duchesse Sophic de Hanovre, sa sceur, a
laquelle elle envoyait tous les ouvrages de controverse qui se
publiaient en France. Elle engagea la cour de Hanovre a ne
rien conclure sans la participation de Bossuet, en qui elle
avait une trés grande confiance. [’abbesse de Maubuisson fai-
sait parvenir ses documents et observations par linterme-
diaire de M™ de Brinon, sa secrétaire. Cette dame d’esprit
avait ¢été ursuline, puis sup¢rieure de la maison de Saint-Cyr
sous M®=e de Maintenon, qui «s’en dégolta et la fit sortir de
Saint-Cyr par ordre du Roy». [’abbesse de Maubuisson I'em-
ploya pour communiquer & Pellisson les difficultés que Leibniz
opposait a ses Réflexions sur les différends de Religion®). Les
Réponses de Pellisson furent aussi adressées a Mwe de Brinon
pour étre envoycées en Allemagne, et la correspondance de
I'un et de l'autre se fit toujours par son entremise. Lorsqu’on
fit entrer Bossuet dans l'affaire du projet de réunion, on con-

Y Buwres de Leibniz, T. 1, p. LVIIL; Paris, Didot, 18509.
%) Cet ouvrage de Pellisson est de 1686.



— 119 —

vint aussi d’adresser a M™¢ de Brinon tout ce qu'on écrirait
de part et d’autre.

Leibniz fut ainsi en correspondance, du c6t¢ de la France,
avec M™ de Brinon, Pellisson, Bossuet, Arnauld, Malebranche,
Huet, 'abb¢ Pirot, etc. En février 1692, il écrivit & Brosseau
(résident de Hanovre a Paris): «J'ai eu le bonheur d’entrer en
quelque commerce de lettre avec M. Pellisson a l'occasion de
ce que madame la duchesse avait mandé a4 madame 'abbesse
sa sceur. Et comme il avait été fait mention d’une négociation
qu'un prélat catholique romain avait eue avec des thé¢ologiens
de Hanovre touchant un acheminement & la paix de I'Eglise,
M. I'évéque de Meaux désira, par l'entremise de M=¢ de Bri-
non, d'étre informé la-dessus; je pris la liberté d'en écrire a
cet illustre prélat pour lui faire connaitre le fonds de la chose.
Et on peut dire qu'en effet la voie qu'on a prise est presque
la seule qui puisse réussir (autant qu'on en peut juger humai-
nement) sans dragons et sans miracles. Des généraux d’ordres,
des cardinaux et le feu pape Innocent XI lui-méme, ont témoi-
gné de faire de grandes réflexions la-dessus. Ce n’est pas que
les choses paraissent encore mfires, mais en tout cas ceux qui
ont témoigné la bonne volonté autant qu'il dépend d'eux peu-
vent prendre un acte de décharge de tous les maux que le schisme
pourra encore attirer & I'Eglise chrétienne, et peut-étre que la
semence qu'ils ont jetée dans la terre pourra germer en son
temps?). »

La premiere lettre de Bossuet a Leibniz est du 27 novem:
bre 1678; Bossuet se borne 4 lui demander une traduction du
Talmud, et ne parle pas de la réunion. Leibniz, en lui répon-
dant, n'y touche qu'en passant et se borne a lui faire 1'éloge
de son «livre des controverses», quia «ravi» 1'évéque de Tina.
Le 1°r mai 1679, Bossuet lui annonce qu'il va lui en envoyer
trois exemplaires, dont un pour lui. En juillet, Leibniz le re-
mercie et dit que le bref que le pape a envoyé a Bossuet au
sujet de son Exposition, est «un grand coup qui pourra faire
son effet un jour et contribuer au rétablissement de la paix de
I'Eglise»; il ajoute que «1'évéque de Thina y prend aussi grand
intérét et s’applique fort a tout ce qui peut contribuer a la
réunion des esprits». Puis, le 22 aoft 1683, Bossuet écrit a
Leibniz: « J'apprends que les affaires dont vous me parliez ont

Y (Kuvres de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 247.



— 13D =

eu une grande suite, et j'ai vu par l'extrait d'une lettre de
madame la duchesse d’'Hanover & M. de Gourville, qu'on avait
signé des articles de réconciliation, dont le premier ¢était que
le Pape serait reconnu pour chef de I'Eglise. Cette grande et
illustre princesse souhaite qu'on me donne avis de cet événe-
ment, et veut que je croie que mon traité¢ de I'Fxposition y a
quelque part. L'intérét que je prends au bien de la religion et
aussi a votre gloire particuliére, depuis l'honneur que vous
m'avez fait de me témoigner tant de bonté, m'oblige & vous
prier de vouloir bien m’expliquer dans le détail une affaire si
importante. » Cependant Bossuet ne montre pas grand zele
dans toute cette affaire jusqu'a la fin de septembre 1691. Ses
observations au sujet des propositions de Molanus détermine-
rent ce dernier 4 dresser un second plan plus détaillé que le
premicr, sous le titre de Cogitaliones privale. Bossuet examina
ces Cogitaliones et y répondit de mars a juillet 1692 1), mais
n'envoya cette réponse que plus tard (26 aoft); elle conte-
nait des duretés pour Leibniz, qui s'en plaignit & Pellisson.

Foucher de Careil résume ainsi 'anné¢e 1693 (T. I, p. 351):
« Mort de Pellisson. Faux bruits sur sa mort, repoussés par
Bossuet. Refroidissement progressif entre lLeibniz et 1'évéque
de Meaux. Extrait de la dissertation de I'abbé Pirot sur le con-
cile de Trente. Réponse de Leibniz et nouvelle discussion entre
Leibniz et Bossuet sur le concile. Envoi de 1'Explicatio ulte-
rior methodi reunionis de Molanus. Demi-rupture, puis reprise
des négociations par Leibniz. »

Dans un billet du 11 aoft 1693, Leibniz écrit a Molanus:
« Totum opus perlegi». 1l s'agit de 1'Explicalio ulterior. Bos-
suet répondit a ce dernier ouvrage par son écrit intitulé: De
professoribus confessionis Augustanw ad repetendam vervitalem
catholicam disponendis, écrit que Bossuet envoya a Clément XI,
celui-ci lui ayant demandé ses écrits sur la question. Clest cet
écrit que Bossuet appclait la Conciliation d’ Allemagne. 1a cor-
respondance entre l.eibniz et Bossuet, déja froide a la fin de
1692, se raréfia considérablement entre 1694 et 1699, a la suite
des difficultés relatives au concile de Trente.

Le 1° juillet 1694, Leibniz envoya a 1'évéque de Neustadt
un Traité de la réunion intitulé: Judicium doctoris catholict
de tractatu reunionis cuwm quibusdam theologis protesiantibus

Y @Euvres de Leibniz, édit. F. de C., T. I, p. 266 et 293.



— i —

nuper habito. Leibniz a feint de parler en catholique, afin que
son travail efit plus de portée parmi les catheliques; le public
ne devait pas savoir qu'il en était auteur. Molanus l'avait lu
et approuveé ).

On a aussi de Leibniz un autre Projet pour faciliter la
réunion des Protestants avec les Romains catholiques, Projet
qu'il rédigea dans le monastere de Loccum, le 27 aott 1698 2).
Au mois de novembre de la méme annce, il imagina de faire
traiter de l'union directement entre le duc Antoine-Ulrich, de
Brunswick, et Louis XIV, sans passer par lintermdédiaire de
Bossuet, et il remit au duc le mémoire que celui-ci devait com-
muniquer ol proprio et secretement & Louis XIV ?)., Leibniz
y accuse Bossuet de ne s'étre pas expliqué avec netteté et
d’avoir «donné le change en quelque facon». Puis il ajoute:

«Mais, en ce cas, afin que l'affaire aille a I'avenir avec
plus de justesse et de concert, et ne soit point si sujette a se
démonter, il me semble qu’'il ne faut pas qu’elle passe par
les seules mains de messieurs les ecclésiastiques, qui ont leurs
maximes et leurs vues & part, lesquelles ont quelquefois plus
de rapport 4 leurs préventions et a leurs passions qu'au bien
de I'Eglise: ce qui n'arrive pas par malice, mais par un cer-
tain enchainement des choses, les plus excellents hommes étant
toujours hommes et sujets aux faiblesses humaines. Ainsi la
raison veut qu'on cherche a4 y remdédier en joignant ensemble
des personnes dont les vues sont différentes, ce qui, étant bien
concert¢, donne un tempérament propre a faire réussir les
choses. Nous avons appris en Allemagne par expérience que,
tant que les seuls thé¢ologiens ont ét¢ les maitres de ces affai-
res, on n'a pointsu s'avancer d'un pas; au lieu que, les princes
mémes ayant pris laffaire & cceur, et des politiques pleins de
pict¢ et de lumicres y ¢étant joints, on a fait quelquefois des
démarches raisonnables, comme certains colloques mémes du
siecle passé en peuvent faire foi. Il serait a souhaiter qu'on
ptt faire maintenant par choix ce que le hasard nous avait
donné d’abord, et qu’on pfit trouver en France, parmi les gens
de loi, une personne qui ait les qualités de feu M. Pellisson,

) Voir le texte latin original dans I'édition Foucher de Careil, T. II, p. 50-64.

#) Le texte complet a été publié par F. de C., T. II, p. 168-189.

) Ce Mémoire est daté de Wolfenbultel le 7/17 novembre 1698. Voir . de C.,
T. II, p. 204-210.



— 122 —

c¢’est-a-dire autant de zcle, de lumitres, de modération et de
crédit qu'il en avait, Je ne doute pas qu'il n'v en ait, mais
il s’agit de les connaitre; il est sir que parmi les magistrats
et personnes du conseil du roi il y en a toujours eu qui...
ont maintenu par leurs savants ¢crits et par la fermeté de
leurs conseils, non seulement les libertés de 1'Eglise gallicane
et les droits de la couronne a cet ¢gard (contre les entreprises
des courtisans de Rome et la complaisance du clerg¢), mais
méme la pureté de quelques dogmes importants par rapport
a 1'Etat, dogma de regibus non deponendis (contre le penchant
des moines et ordres religieux a4 donner dans la superstition,
dans le relachement ou dans la chimeére), les laics ¢tant moins
sujets a biaiser que les ecclésiastiques... Ainsi ce n'est pas
une petite affaire que de choisir un homme de loi propre a
étre joint & un ¢évéque tel que M. de Meaux pour cette négo-
ciation; et bien que l'affaire, ainsi que le biais dont on la doit
prendre, soit hcureusement d'une nature a pouvoir étre a la
fin agréée et applaudie par Rome méme, néanmoins, comme
on y est souvent trés scrupuleux et que l'on pousse quelque-
fois des prétentions outrées, il semble que la France, qui tient
en bien des choses le milieu entre les Protestants et les exces
des Romanistes, est naturellement propre a la médiation....
pourvu que les intentions glorieuses de Sa Majest¢ solent
secondées par un prélat et un homme d’Etat plus propre que
M. de Meaux, malgré toute sa réserve passée...l). »

Le marquis de Torcy ayant, de la part du roi, averti
Bossuet de cette communication, Bossuet répondit qu’il n’avait
interrompu qu'a cause de la guerre, mais que maintenant, la
paix étant faite, il était prét a donner les explications qu'on
désirait de lui?). Et, en effet, un nouvel échange de lettres sui-
vit, sur le concile de Trente, sur les livres tenus pour apo-
cryphes par les protestants. La derniere lettre de Bossuet est
du 17 aoiit 1701; Leibniz lui répondit le 5 février 1702, en lui
envoyant ses Observations sur I'écrit de M. l'évéque de Meaux,
observations qui ont pour but de «prouver que la décision de
Trente sur le canon de P'Ecriture est insoutenable» ?).

Leibniz avait commencé sa correspondance avec Pellisson

1) Edit. F. de C,, T. II, p. zo%-209.
) Leitre du 11 janvier 169g.
® Edit. F. de C., T. 1I, p. 429-450.



sous le voile de I'anonyme; elle fut publi¢e par les soins de
Pellisson, sans que Leibniz, qui n'avait pas ¢crit pour le pu-
blic, fit consulté. Leibniz s'en plaignit. Quoique Pellisson 1t
un ¢grand personnage a la cour de France, fort important par
conséquent aux yeux de l'abbesse de Maubuisson, de la cour
de Hanovre et peut-étre méme aussi de Leibniz, cependant il
seffaca deés que Bossuet entra en scéne. «Monseigneur de
Meaux, écrit-il a4 Leibniz le 19 février 1692, m’a communiqué
de lui-méme a deux fois 1'écrit de 1'abbé Molanus, que jai
trouvé sensé et solide; j'y ai fait mes réflexions; mais je ne
vous en dirai rien qu'apres avoir vu ce que Monseigneur de
Meaux doit répondre.» C'est donc Bossuet qui décidait du coté
de la France. Cest lui, nous le verrons, qui fut la principale
cause de 1'échec.

[I. Les Méthodes.

Il importe, avant tout, de remarquer qu’il ne s'agissait
pas alors de réunir tous les chrétiens en une scule Eglise.
Leibniz a écrit expressément & Pellisson, en 1691 ou 1692:
«Le projet pour réunir fous les chrétiens paraitra a plusieurs
lecteurs une chose extrémement chimérique et je ne voudrais
pas qu'on me soupc¢onnat d’avoir donné la dedans, outre qu'on
pourrait penser que c¢'est un non-projet. Aussi celui de M. de
Neustadt dont je parlais ne regarde pas tous les chréliens,
mais Seulement ceux qui admelient le grand principe de la
catholicité, qui est Uinfaillibililé des conciles ccuniéniques en
maliere de salut.» Pellisson aurait désiré qu'on employat les
mots: «réunion des protestants avec I'Eglise romaine » (lettre
du 6. novembre 1691).

On voit déja par cette déclaration de Leibniz qu'il ad-
mettait, tout en étant protestant, «le grand principe de la catho-
licit¢ » et notamment linfaillibilité des conciles cecuméniques,
il ne dit pas en matiere de foi, mais en matiere de salut, parce
qu'il pensait que, parmi les choses qui passaient pour étre de
foi, il en ¢tait qui n’¢taient pas nécessaires pour le salut. Clest
pour n'avoir pas connu cette déclaration importante, ou pour
n'en avoir pas tenu compte, que plusieurs critiques, Bossuet
en téte, Tabaraud ensuite, n'ont compris exactement ni sa
pensée au sujet du concile de Trente, ni ses propositions rela-
tives a 'union.



— 124 —

Spinola, Molanus et IL.eibniz ont été les trois premiers
négociateurs, et ils ont été a peu prés d’accord entre eux dans
les grandes lignes et dans la méthode a suivre. Tout d'abord,
ils écartérent ce qu'on pourrait appeler la méthode de dispute
et de rigueur, méthode connue par ses facheux résultats, et
ils admirentd’emblée la méthode de tolérance. Mais il y a tolérance
et tolérance, et il s'agissait de s'entendre sur la juste mesure.
On pouvait donner a la tolérance trois formes: la libre dis-
cussion des points controversés, en vue de faire une lumiere
plus compléte; la condescendance, qui inspirait de part et
d’autre des concessions; la suspension ou abstraction, qui con-
sentait a écarter provisoirement les questions sur lesquelles
on était divis¢, et cela jusqu'a ce qu'un concile vraiment
libre, vraiment cecuménique, les tranchéat. Leibniz, tout en
admettant la premieére, en faisait ressortir l'insuffisance, en ce
sens qu'il ne suffit pas de discuter les idées et les théories, et
qu'il faut surtout, en religion, mettre fin aux abus, aux super-
stititions, aux scandales. Il acceptait donc la discussion des
doctrines, mais demandait que les catholiques consentissent
déja, de prime abord, a corriger les points défectueux de leur
discipline et de leur culte; et surtout il désirait que les protes-
tants fussent admis a faire valoir leurs griefs contre ce qu'ils
trouvaient de répréhensible dans certaines décisions du concile
de Trente. 1l ne voulait pas qu'on les for¢cat a admettre
aveuglément soit l'cecuménicité d'un concile auquel toute
I'Eglise n'avait pas pris part et qui n'était pas regu officielle-
ment par toute I'Eglise, soit certaines opinions ratifi¢es par ce
concile bien qu'elles eussent été ignorées de 'ancienne Eglise.
Leibniz voulait qu'on réfutit les objections des protestants,
qu'on les convainquit, qu'on les traitit en hommes de science
et de conscience, et qu'on les tint pour des membres de I'Eglise
avant méme qu'on fit d’accord sur les points controversés.
Telle était la rlunion préliminaire demandée par lui et par
Molanus, en attendant qu’'un nouveau concile, d'une cecume-
nicité non discutée et qu'on préparerait soigneusement avec
tous les matériaux et tous les documents nécessaires, statuat
définitivement. Spinola ne serait peut-étre pas allé de son chef
aussi loin dans la voie de la tolérance; mais sous l'influence
de Leibniz et de Molanus, il y consentit?).

1) Voir les Regul/e de 1683.



— 125 —

Que telle ait été la méthode adoptée alors par eux, on le
voit par la Relation pour la Cour impériale, que Leibniz
rédigea et que Foucher de Careil a publiée?). En voici quel-
ques extraits:

«2°...Dans les choses grandes et difficiles, on ne saurait
arriver au but sans aller par degrés.

«5° ,..Ce qui a rebuté le monde de la voie des disputes
oll personne ne veut céder et olt 'on se fait un point d’honneur
de paraitre vainqueur ou invincible.

«6° ...Quiconque ouvrait seulement la bouche pour
précher la modération, passait pour syncrétiste et devenait
suspect d'apostasie.

«27° Donc ceux qui sont préts sincérement a se rapporter
aux décisions de I'Eglise catholique, soit dans un concile 1égi-
time ou autrement, et qui s'opposent a quelques décisions
dans la créance qu'elles n'ont pas été faites légitimement dans
un concile occcuménique, produisant des raisons spécieuses
qui font une ignorance moralement invincible a leur égard,
on peut dire que ce n’est radicalement qu'une erreur de fait
et qui est sans obstination.

« 28° Par conséquent, si on posait le cas que des peuples
qui ont toujours été dans la communion de ['Eglise tombe-
raient dans une telle erreur, il ne serait point nécessaire de
les retrancher de la communion pour cela; comme, en effet,
on n'en a point retranché les nations qui refusent de recon-
naitre le dernier concile de Latran et ses décisions et ana-
thémes, quoiqu'’il ait été déclaré cecuménique et ait été auto-
risé par le pape.

«29°... Les anathémes fulminés contre ceux qui ne
regoivent point les décisions en question, ne regardent que
ceux qui sont dans l'opiniatreté in foro externo, ce qui est
jugé étre véritable in interno.

«30° Il y a méme des exemples que I'Eglise a regu et
réconcili¢ d’autres peuples qui étaient dans le méme cas, c'est-
a-dire qui étaient préts a se soumettre a la décision de I'Eglise,
mais qui s'opposaient A certaines décisions qu'ils prétendaient
étre illégitimes, sans que ce refus de s'y soumettre ait em-
péché le rétablissement de 1'unité.

Y) Onwr. cité, T. 1, p. 1-15.



- (36 =

«31° Mais, pour revenir maintenant au fait présent, voici
a quoi se réduisent principalement les déclarations des protes-
tants dont il s'agit: ils seront disposés A rentrer dans 'union
avec le siege apostolique et 4 reconnaitre tant le pape pour
le chef de I'Eglise que les évéques et autres membres qui en
composent 1'hiérarchie ou le gouvernement; mais a condition
qu'ils trouvent nécessaire et propre a gagner les esprits, qu'on
leur laissera comme aux Grecs et autres leur rite ¢établi, au-
tant qu'il est convenable pour ne pas choquer les peuples, et
qu'on s'explique efficacement sur certaines controverses d'une
manieére qui ne soit point contraire a l'honneur dtt a Dieu
seul et au mérite de J.-C., afin de lever les scrupules des plus
difficiles ou rigides.

«33. Il y a des controverses qui, aprés étre bien entendues,
ne se réduisent qu'a des questions scolastiques qu’on n’a point
besoin ni de concilier ni de décider. Mais celles qui seront
assez importantes et qui resteront sans conciliation, seront re-
mises (autant que de besoin) a la décision future de I'Eglise.

« 34° On laissera juger au saint-sicge ce qu'il trouvera 2
propos sur ces offres et demandes, s’il trouvera les affaires
assez mires, s’il voudra exiger quelque chose de plus ou
“accorder quelque chose de moins, selon qu'on le trouvera
faisable.

«39° Cependant c'est déja beaucoup qu'au lieu qu'aupara-
vant les protestants ne voulaient point de commerce avec le
pape, et prétendaient qu'il devait comparaitre lui-méme
devant le concile en qualité d’accusé, pour y étre jugé ; mainte-
nant ccux qui sont dans ces sentiments de modération con-
sentent que la réunion soit moyennée par le pape sans attendre
ce concile. Et que lorsque le concile sera tenu un jour pour les
besoins de 'Eglise, et pour terminer les controverses qui le
mériteront, le pape y pourra présider en personne ou par ses
légats: conditions infiniment ¢éloignées des sentiments que les
protestants faisaient paraitre autretois.

«40° Parmi les controverses qui sont déja conciliées en
substance se peuvent compter: celle de la justification de
I'homme par la griace ou par les ceuvres (qui passe pour la
plus importante chez les protestants), ceclle du sacrifice de la
messe, des prieres pour les défunts, du nombre des sacre-
ments, de lautorité¢ de I'Hglise, de la primauté du pape, de



— 127 —

la tradition, et plusieurs autres qui sont des plus considé-
rables.

«45° Aussi ce qui rend la chose des plus plausibles quand
elle est bien proposée, cst que les principes et I'honneur des
deux partis demewrent dans lenwr entier, comme il a déja été
remarqué: on ne révoque ef ne se rélvacte point, et on ne fait
point d’amende honorable, pour ainsi dire, qui blesse la di-
gnité de 1'un ou de l'autre parti. Car ces démarches sont im-
praticables ici, puisqu’il s’agit de nations fleurissantes qui
doivent entrer dans un traité sans y étve forcées. Rome ne
renonce point awn concile de Trente ni les prolestants a la con-
fession d’Augsbourg, et en un mot les apparences se sauvent
autant qu'il est possible.

«46° Enfin, quoique I'Eglise et Rome gagnent principale-
ment et dans le fonds, les protestants y trouvent aussi plu-
sieurs avantages spirituels et temporels qui les invitent. De sorte
qu'il y a beaucoup a espérer, pourvu qu'on ne manque point
de zele et qu'on emploie tout son pouvoir et tous ses soins
dans une affaire qui est celle de Dieu, de l'Eglise et de la
patrie. »

D’autres documents précisent encore ce point de vue, a
savoir: que I'Eglise romaine devait corriger ses abus de piété
et de doctrine, qu’elle ne devait pas prétendre a4 une autorité
absolue, ni condamner les hérétiques matériels de bonne foi.
Dans une lettre a M™ de Brinon?), Leibniz dit, en parlant
de «ceux qui s'imagineraient que I’ Antechrist s'est mis sur le trone
dans I'Eglise »: «J'oserais avancer qu’ils disent quelquefois des
choses qui ne méritent que trop d'étre écoutées. Pour les
désabuser, il faut venir au fait, surtout il faudrait remédier
effectivement a plusieurs abus reconnus par des gens de piété
et de doctrine. Ce serait le vrai moyen de lever les obstacles ;
autrement plusieurs s'imaginent qu'on ne cherche qu’a platrer
les choses, qu'il y a plus de politique que de zele, et que
ceux qui crient le plus croient le moins. Il y a autant de
malédictions contre ceux qui participent aux abominations
quil y en a contre ceux qui rompent l'union : on oppose pré-

jugés a préjugés, nouveautés contre nouveautés, péres contre
peres : .«

Y T. 1, p. 100-110 (n. XXX).



— 128

« M. de Meaux, M. Arnaud, M. Pellisson, M. Nicole, et
quelques peu d’autres ont dit des choses admirables; mais il
semble qu'ils ne tournent point la médaille. Ils approfondissent
et cultivent quelque argument avantageux; ils lui donnent de
I'éclat: quand on ne voit que cela, on est frappé. La méme
chose arrive souvent a des juges quand ils n'ont encore écouté
qu'un témoin; mais comme il y a un conflit de raisons, il faut
mettre tout en ligne de compte, la recette et la dépense. M. de
Meaux, dans son Exposition, fait voir que la doctrine du con-
cile de Trente peut avoir un sens tolérable. Voild qui va bien,
et il serait a souhaiter que les autres docteurs de son parti
parlassent toujours comme lui: wmais lout ce qui est tolérable
w'est pas véritable, et loul ce qui est véritable n'est pas tou-
Jours nécessaive. Il me sensuit point pour cela qi’'on soit obligé
de survre des doclrines qu'on peut excuser. M. Arnaud met
dans un fort grand jour la croyance des Orientaux sur la pré-
sence réelle; il justifie les catholiques d’Angleterre d’une con-
spiration imaginaire; il fait valoir les inconvénients des ex-
pressions des réformés, qui soutiennent l'inamissibilité de la
grace... Tous ces hommes illustres savent trouver merveil-
leusement le faible de leurs adversaires; mais ces victoires
particuliéres ne décident point... Il faut montrer exactement
jusqu'olt va l'autorité des supérieurs ecclésiastiques et la né-
cessité de leur obéir, car elle n'est pas illimitée: et il faut
prouver que ce pouvoir s'étend sur tout ce qu'on exige des
protestants; ou bien il faut se résoudre 2 la discussion parti-
culicre, et abondonner une bonne fois des arguiments généraux
non concluants ... Il ne faut pas que le désir de gagner notre
cause ct de ramener les adversaires, nous fasse donner dans
des sentiments qui nous y paraissent propres, mais qui font
lort a l'essence de la piclé. »

Il est clair que Pellisson ne pouvait pas ¢étre d'un avis
autre que celui de Bossuet. Mais ne pourrait-on pas croire
que, laissé a lui-méme, Pellisson aurait décrit sa courbe dans
l'orbite tracée par les trois théologiens précédents? Qu'on en
juge par le document suivant. Dans ses Pensées d'un ami sur
la quatrieme partie des #dflexions de M. Pellisson, Leibniz a
approuvé ce dernier qui disait que catholiques et protestants
peuvent vraiment s’entendre; que, d'une part, il y a «une
vérité catholique dans la confession d'Augsbourg», et que,



— 129 —

=

d’autre part, les catholiques sont disposés a supprimer leurs
abus et 2 interpréter leur dogmes et leurs rites selon la vérité.
«Méme, dit-il, M. Pellisson nous fait espérer qu'on montrera
l'usage légitime des images au peuple, qui en a fait et fait
encore un grand abus; et que la défense de la lecture des
livres sacrés ne durera pas toujours, et qu'on les verra sous
peu entre les mains de tout le peuple. Sidonc, avec tout ceci,
la liberté de communier sous les deux espéces est accordée
méme sans étre demandée, et si l'on montre aussi au peuple
le grand abus qu'il fait de l'invocation des Saints, leur attri-
buant en tout et partout le méme culte, les mémes honneurs
et la méme puissance qu'a Dieu méme; et si l'on étend les
paroles mystérieuses de notre Sauveur: Ceci est mon corps,
plus loin qu’elles ne sont prononcées, en faisant du seul corps
mystique sa sacrée personmne entiére, Homme-Dieu, et que I'on
administre le saint-sacrement de l'eucharistie selon 'usage de
I'Eglise primitive, et qu'on introduise partout le culte divin
en la langue vulgaire de chaque pays, et d'autres choses
semblables, selon la pratique de !Uancienne Eglise, comme
tous les sinceéves et discrets catholiques sowhaitent de lout leur
ceur, il y a grande espérance d'un bon accommodement,
surtout depuis que cette pierve d'achoppement de Uinfaillibilité
du pape a été levée en France !)». Priere de remarquer cette
derniére assertion.

Notons encore les passages suivants de plusieurs lettres
de Leibniz a4 Mm® de Brinon: «Il est vrai qu'on devrait
songer a l'union, de part et d'autre, un peu plus qu'on ne
fait, au licu d’entretenir cette funeste séparation, qui ne saurait
etre assez pleurée de toutes nos larmes, pour me servir de
I'expression touchante de M. Pellisson.» Et encore: «Nous ne
serons jamais excusables, si nous laissons perdre des conjonc-
tures si favorables. »

On ne saurait donc douter ni de la sincérité de Leibniz,
ni de son désir d'une réunion sérieuse fondée sur la vérité et
sur la charité, ni de la prudence de ses conseils. « En matiere
de mystere, disait-il, le meilleur serait de s’en tenir aux termes
réveleés, autant qu'il se peut?).» La raison qu'il en donnait,

') Guvres de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 25I.
*) Opera theolog., 1, 25.

Rovue intern. de Théologie. Heft 41, 1903, 9



était que les explications de chacun sont toujours plus ou
moins discutables, et que I'Ecriture ne définit pas avec exacti-
tude et précision les termes dans lesquels les mysteres sont
formulés.

Malheureusement, tous les théologiens romanistes n'avaient
pas la largeur d’esprit de 1'évéque Spinola. ILa plupart ne
voulaient pas convenir des abus a corriger, des opinions a
reviser et surtout des défauts et de linsuffisance du concile
de Trente. lls s'opinatraient dans des subtilités d’amour-propre
plus encore que de doctrine, et inventaient des sophismes pour se
donner des apparences de raison. Leibniz le sentit certaine-
ment, lorsqu’il ¢écrivit, le 27 avril 1683, au landgrave Ernest
de Hesse: «..Ce que l'é¢véque de Tina m’a dit de son projet,
m’'a paru possible; cependant, quoique je tiecnne la chose
possible, conform¢ment aux principes des deux parties,
jjavoue, vu l'é¢tat présent des affaires du monde, que je
ne crois point probable qu'il réussisse; il faudrait supposer
dans le commun des hommes, el principalement des théologiens,
plus d’équité et de raison qion w'en peut atiendre. Lui-méme
aussi n'espére point d'en voir sitdot un plein succes; en atten-
dant, l'effet que cela pourra faire, c’est que le chemin sera
toujours aplani et que la postérité en pourra profiter.» Apres
le 4 juillet de la méme année, Leibniz donna de nouveau
cours a4 son peu d’espoir. «Il y a peu & espérer présentement»,
¢écrit-il; «les conjonctures sont peu favorables & ces sortes de
négociations, quoique tres louables et dignes d'étre poursuivies
dans T'espérance qu'il en pourrait un jour résulter quelque
fruit pour la bénédiction de Dieu. »

Il avait déja écrit autrefois & Arnauld: «Les pires enne-
mis de I'Eglise sont dans 1'Eglise, et ceux-la sont plus a
craindre que les hérétiques.» En 1692, son pessimisme ¢clata
avec plus d’amertume encore. C'est que Bossuet voulait im-
poser une autre mcéthode, a savoir: que les protestants com-
mencassent par accepter 'cecuménicité du concile de Trente
et 1'obligation définitive de ses décisions de foi. Leibniz avait
beau lui dire: Nous acceptons le principe de la catholicite,
ainsi que linfaillibilité des conciles vraiment cecuméniques
et officiellement reconnus comme tels par toute 'Eglise, et si
nous n'acceptons pas tout ce qui a ¢té décidé au concile de
Trente, c’est qu’il ne nous est pas démontré qu’il a été libre



— 131 —

et correct en toutes choses; il y a des points de faif obscurs,
que nous demandons & éclaircir, et cela sans toucher aucune-
ment aux principes mémes du vrai catholicisme et de la véri-
table Eglise catholique. Bossuet ne voulait pas concéder que
ces points de fait fussent obscurs et discutables. 1l tenait pour
dogmatique et catholique tout ce que Leibniz tenait pour non
dogmatique et non catholique. Leibniz demandait a le discuter
en plein jour, Bossuet s’y refusait et maintenait que la lumiere
était faite, et que son interprétation du concile était la seule
catholique, donc définitive. Ce qui fit dire a tous les protes-
tants: Rome veut d’abord nous enfermer dans le romanisme
actuel; puis, lorsque nous y serons, il ne sera plus question
ni d’explications, ni de corrections, ni de réformes; nous devrons
simplement obéir, et le tour sera joué¢! Cette méthode romaine,
telle que la voulait Bossuet, était donc I'égorgement de 1'union;
car, pour résoudre la question pendante, elle commencait par
la trancher dans son propre sens, et l'imposait ensuite aux
opposants, en les traitant d'hérétiques s'ils la rejetaient. Bossuet
appelait démontré (demonstralum) ce qui ¢tait 4 démontrer
(demonstrandum). Cétait méme la suppression de toute dis-
cussion.

Le 19 novembre 1692, Leibniz ¢crivit a Pellisson: « Apres
la pureté de la religion du Christ, rien ne nous doit plus étre
en recommandation que I'unit¢ de I'Eglise de Dieu. Mais,
apres avoir bien pesé les choses, je trouve que les demandes
des Eglises du Septentrion sont tres bien fondées sur plusieurs
points fort importants, et que celles qui communiquent avec
Rome, refusant d’y avoir égard, deviemnent coupables de la
continitation du Schisme.»

Le 26 aoft, M™ de Brinon & Leibniz: «Je vous diré ce
que je disais a feu M. Pellisson, que je craignais que pour
faire les protestants catholiques, 1'on fict les catholiques protes-
tants, si l'on touchait & un concile qu'on nous avait toujours
propos¢ comme une régle dans les matiéres de foi.» Et Leibniz
lui répondait le mois de septembre suivant: « Vous avez raison
de dire que, de la maniere dont nous nous y prenons, il
semble que les catholiques deviendraient aussi tous protestants,
et que les protestants deviendraient catholiques. C'est ce
que nous prétendons aussi. Il en viendra un mixte, s'il plait
a Dieu, qui aura tout ce que vous reconnaissez de bon en



nous, et tout ce que nous reconnaissons de bon en vous. ..
Il y a longtemps que j'ai dit que, lorsqu’'on aura fait tous les
protestants catholiques, on trouvera que les catholiques seront
devenus protestants: c'est ce qu'appréhendent aussi quelques
personncs enléides de rosaires el de chapelets, ils craignent
que les conversions et les réunions des personnes meux ius-
truifes ne les fassent mépriser avec leurs contes dont ils
entretiennent les simples .. »

Bref, Leibniz reprochait a la méthode de Bossuet d'étre
trop oratoire et ni assez précise, ni assez pratique. Il aurait
voulu que l'on fit sur toutes les questions controversées une
Exposition (sorte de Jugement doctrinal) tellement objective
quon ne put pas savoir si l'auteur ¢tait de tel parti ou de
tel autre. C'était la troisieme de ses six regles de discussion:
« Que la fid¢lité du rapporteur paraitra en ce qu'on ne pourra
point deviner quel parti il tient lui-méme, ce qui est sans
exemple en matiere de controverses, et peut passer pour une
marque palpable de modération et d'égalité?). »

L’esprit de Molanus et de Leibniz apparait aussi dans un
document qu'ils ont redigé¢ aprés avoir travaillé ensemble a
I'union des Protestants entre eux (Luthériens et Réformés) et
dans lequel ils ont consigné le résultat de leur propre expé-
rience. Le volume des Opera theologica de Leibniz contient en
effet (p. 735-737) un « Jugement impartial sur l'utilité que les
Luthériens peuvent espérer de leur union avec les Réformés ».
Ce Jugement comprend trois points: «1° La tolérance réci-
proque entre les Evangéliques est exirémemnent periniciense.
2° Ce qui est assez démontré par le colloque tenu a Cassel.
3° L'effet du mal fut trés funeste.»

Certes Molanus et Leibniz étaient pour la paix. Leibniz
¢crivit un jour a un de ses amis (op. theol, p. 734): «Quod
si, uti suspicor, suades in [lrenicis tuis ut Protesliantes inter
se coeant arclius, habes me assentientem. Multi jam anni sunt
quod cum doctis nostratium theologis ea de re disserui, et
Pontificios multo longius abesse agnovi.,» Mais ces deux hommes
éminents avaient constaté que toutes les concessions faites
par les Luthériens avaient tourné au profit des seuls Réformes.

V) Projet de M. Leibniz pour finir les controverses de religion; voir les (Luvres
de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 459-468; T. II, p. VIL



— 133 —

De 1a leur conclusion. Il est intéressant de lire, dans leur
écrit, ce qu’ils disent du colloque de Cassel: «On ne peut
avoir une preuve plus incontestable des torts que la tolérance
réciproque, solennellement introduite, a faits & 'Eglise évang¢-
lique, que celle que le colloque de Cassel fournit. Si jamais
deés le commencement de la Réformation jusqu’a présent, deux
partis ont procédé dans un colloque pacifique, avec toute la
candeur et la sincérité possible, c’était sirement a Cassel, ou
de T'une et de l'autre part des hommes d'une érudition pro-
fonde et de la derniere sincérité, se sont assemblés, et aprés
avoir amiablement proposé les questions de controverses, sont
enfin restés d'accord que les questions de controverse ne
regardent point les principes fondamentaux de la foi, et que
malgré les dissensions, s'il y en a quelques-unes, on pourrait
et on devrait méme se tolérer et s’entr’aimer comme fréres
en Christ. Clest ce qu'on peut voir plus amplement dans la
relation du colloque de Cassel publiée par ordre du gouverne-
ment... Qui ne se serait promis d'une tolérance réciproque-
ment établie et d'une association aussi fraternelle, des siecles
d'or, et les avantages les plus réels pour 'Eglise et 'académie
de Rintheln? Et cependant, malgré cela, les effets on été bien
différents . . . »

N’était-ce pas convenir que la solidité du christianisme
est non dans une réforme sans frein et sans critérium, mais
dans le critérium catholique exactement appliqué, c'est-a-dire
appliqué non & la romaine, mais contre les erreurs et les abus
de Rome, d’apres les principes mémes de l'ancienne Eglise?
Telle est effectivement la méthode qui nous parait la meilleure,
d'apres toutes les négociations et toutes les expériences
susdites. '

[[I. Les matiéres discutées.

Les matieres discutées furent les suivantes: certaines ques-
tions ecclésiologiques, comme les abus de I'Eglise romaine,
lautorité et l'infaillibilité de I'Eglise catholique; puis la tradi-
tion et les dogmes; l'eucharistie; 1'hérésie matérielle et 1I'hé-
résie formelle en genéral, le protestantisme en particulier, et
l'union préalable; les conciles cecuméniques en général, et le
concile de Trente en particulier; enfin les livres apocryphes
ou deutéro-canoniques.



— 134 —

Résumons ces différents débats:

1° Les abus de I' Fglise romaine. Leibniz distinguait 'Eglise
romaine, qui n'était a ses yveux qu'une Eglise particuli¢re, et
I'Eglise catholique ou universelle. Dans une lettre adressée
vers le milicu de 1691 a M™® de Brinon, il s’est exprimé ainsi:
« On ne s’¢leve donc pas contre I'Eglise catholique, mais contre
quelques nations ou £Aglises pariticulicres mal réglées,; quoi-
qu’il arrive peut-étre que le sitge patriarcal de I'Occident et
méme la métropolitaine de l'univers y soit comprise, qu'on ne
doit considérer que comme particuliere a Végard des abus
qu'elle tolere. On peut dire, en effet, que le faible et les inté-
réts des nations s’y mélent. Les Italiens et les Espagnols don-
nent fort dans lextérieur, et MM. les [taliens se font quelque-
fois un point de politique de soutenir Rome; aussi profitent-ils
le plus de ses avantages. Ils seraient peut-étre bien aises que
tous les autres fussent leurs dupes, et surtout ceux du Nord,
cela est naturel. Mais la nation [rancaise devrait se joindre
avec la nation geymanique, pour vemelive I'Iglise dans son
lustre, a Uexemple de I'ancien concile de Francfort; et il fau-
drait profiter de la conjoncture de quelque pape bien inten-
tionné, qui se souviendrait plutdt d’étre pére commun que d’étre
Romain on Toscant)...»

Dans cette méme lettre, Leibniz soutint la catholicité de
certains protestants et la non-catholicité du romanisme: «Met-
tant donc le concile de Trente a part pour les raisons sus-
dites, on peut dire que I’Eglise catholique n'a pas excommunié
les protestants. Si quelque Eglise ifalienne le fait, on peut dire
qu'elle passe somn pouvoir et ne fail que S attiver umne excom-
maunication véciproque, & peu pres comme disaient un jour des
éveéques francgais a 1'égard d'un pape: S7 excommunicaturus
venit, excommunicatus abibit, s'il vient pour excommunier,
il s’en ira excommunié. Et lorsqu’une Eglise particuli¢re excom-
munie quelque autre Eglise particuliere..., les sentences ne sont
pas des oracles: elles peuvent avoir des défauts, non seule-
ment de nullité, mais encore d'injustice. Car quoique les arrets
des juges séculiers soient exécutés par les hommes, il ne faut
pas s’imaginer que Dieu exécute contre les ames les sentences
injustes des ecclésiastiques: c'est ici que la condition cl/ave

1) Edit. F. de C., T. I, p. 131-132.



— 135 —

non ervante a lieu. Tout ce qu'opére l'autorité¢ du supcérieur
ecclésiastique est qu'on lui doit obéir autant qu'on peut, sauf
sa conscience,; ce qui est déja beaucoup... Car je distingue entre
le corps de I'Eglise, qu'on n’accorde pas avoir jamais pro-
noncé contre les protestants, et entre les supérieurs ecclésias-
tiques hors du corps, qui ne sauraient étve infaillibles, ct dont
les excommunications sont semblables & celles dont le procu-
rear général d'un grand roi a appelé depuis peu au concile
général futur?).»

Le 16 juillet 1691, Leibniz écrivait a la méme personne:
« Vous avez raison, Madame, de me juger catholique dans le
ceeur; je le suis méme ouvertement: car il n'y a que l'opi-
niatreté qui fasse I'hérétique, et c’est de quoi, grace a Dieu,
ma conscience ne m'accuse point. L’essence de la catholicité
n'est pas de comumunier extévieuvement avec Rome, autrement,
ceux qui sont excommuniés injustement cesseraient d'étre ca-
tholiques, malgré eux et sans qu'il y et de leur faute. La
communion vraie et essentielle qui fait que nous sommes du
corps de J.-C., est la charité. Tous ceux qui entretiennent le
schisme par leur faute, en mettant des obstacles a la récon-
ciliation, contraires & la charité, sont véritablement des schis-
matiques; au lieu que ceux qui sont préts a faire tout ce qui
se peut pour entretenir encore la communion extérieure, sont
catholiques en effet. Ce sont des principes dont on est obligé
de convenir partout.»

Donc Leibniz tenait pour schismatiques les ultramon-
tains qui mettaient a4 la paix de I'Eglise, comme condition,
l'acceptation de leurs erreurs; et pour catholiques, ceux quiles
rejetaient, et qui, pour rester dans la vérité, repoussaient toute
communion extérieure avec Rome,

Et encore: «La France aurait tort de trahir la vérité
pour reconnaitre l'infaillibilit¢ de Rome, car elle imposerait a
la postérité un joug insupportable... On est redevable a la France
d'avoir conservé la liberté de 1'Eglise contre l'infaillibilité des
papes; et sans cela je crois que la plus grande partie de
I'Occident aurait déja subi le joug; mais elle acheévera d’obli-
ger I'Eglise catholique en continuant dans cette fermeté né-
cessaire contre les surprises ultramontaines, qu'elle a mon-

1 Be 132-133.



— 136 —

trée autrefois en s'opposant a la réception du concile de
Trente.»

Hélas! la France a cédé sur deux points: la prétendue
cecuménicité du concile de Trente et la prétendue infailli-
bilité du pape. Mais l'ancien-catholicisme n'en est pas moins
fier d’avoir repris les anciennes traditions catholigues contre
Rome.

En 1695, Leibniz s’est expliqué avec plus de vigueur en-
core, dans deux lettres admirables a M®® de Brinon. Cette
excellente dame les a provoquées par scs instances exces-
sives. Dans la premiere, datée du 18/28 février, il est dit: «Quand
une Eglise est excommuniée par une autre Eglise, et lors
méme qu'un particulier est excommunié par son Eglise, 1'ex-
communication peut étre injuste, et alors les excommuniés ne
laissent pas d’¢étre dans I'Eglise universelle. Et comme vos
docteurs demeurent d’accord que le pape méme peut fulminer
des excommunications injustes, vous voyez, Madame, qu'on
n'est pas schismatique pour élve séparé de sa communion. Vous
dites qu'il se faut tenir au gros de l'arbre, mais le gros de
l'arbre est Jésus-Christ, il est la vigne, nous en sommes les
bourgeons. Jugez si ceux dont les dévotions sont solides ct
vont & Dieu méme, n'y sont pas plus attachés que ceux qui
se jettent dans des pratiques superstitieuses et donnent aux
créatures ce qui n'appartient qu'a Dieu, qui se dit lui-méme
si jaloux de son honneur. Vous avez dit et direz encore, Ma-
dame, que ces choses ne sont point commandées chez vous:
j'en conviens, et jJavoue méme que des personnes judicieuses,
surtout en France (dont vous, Madame, n’étes pas des moin-
dres), les désapprouvent; mais comme ces pratiques sont auto-
risées par l'usage public des Eglises mémes et gagnent tou-
jours le dessus malgré les oppositions faibles et cachées de
quelques bien intentionnés, nous ferions trés mal et donnerions
la main & la corruption publique si nous nous joignions a ces
Eglises qui ne veulent pas désavouer hautement ces abus
inexcusables, pour ne pas dire qu'elles les pratiquent. Voici
donc, Madame, ce qu'on devrait faire chez vous, & mon avis:
c'est qu'an liew d’exhorter des personnes qui sc sont expli-
quées aussi suffisamment que monsieur l'abbé de Loccum et
moi, 2/ faudrait tourner vos exhorlations vers vos messieuys pour
les faire penser a remplir les conditions trés faisables, trés raison-



— 137 —

nables et trés nécessaires pour faciliter le chemin de 'unité de
I'Eglise de Dieu, qu’on a marquées. Elles consistent en deux points,
savoir : premierement, & ne pas exiger de nous la confession
des opinions nouvelles qu'une cabale de quelques nations par-
ticulidves a décidées dans le siecle passé d'une maniére qui fait
voir qu'on se moquait des awulrves nations, et qui, assurément,
ne passera jamals, et secondement, a ne pas autoriser chez
vous des pratiques que nous ne saurions approuver et qui font
honte awu christianisme. Jugez par 1a, Madame, comment on peut
dire que ce n'est pas une affaire de se réconcilier avec votre
Eglise.

« Pour ce qui est du premier point, monsieur l'abbé¢ de
Loccum et moi nous avons proposé des expédients sur les-
quels on attend les réponses décisives de monsieur de Meaux.
Il ne s'agit pas méme d’avoir son sentiment sur la vérité de
ces ouvertures: il suffit de savoir s’'il ne les trouve pas tolé-
rables au moins, et s’'il voudra condamner des personnes d'au-
torité de sa propre communion qui les ont faites ou approu-
vées. Et quant au second point, vous-méme, Madame, en avez
bien compris toute la force. Ainsi c'est & vos messieurs main-
tenant et a4 vous-méme, ayant le mérite et 1'approbation
aupreés des grands, de vous décharger de votre obligation et
de satisfaire & votre conscience en faisant tout ce qui dépend
de vous, puisque tout ce qui dépend de nous est fait... Jai
reconnu de bonne foi les avantages de votre parti, mais j'ai
reconnu aussi qu’ils sont effacés par des raisons certaines bien
plus fortes... Ce n’est pas que vos gens soient plus instruits,
mais plutét parce qu'ils sont moins instruits et ne veulent rien
entendre, et parce qu'ils sont moins tentés chez nous. Ou trou-
verez-vous des gens moins instruits sur la religion qu’en cer-
tains pays de votre parti? Ces gens sont les plus attachés a
leur opinion et les plus éloignés d'entendre quoi qu'on leur
puisse dire, malgré que leur attachement vient de prévention?). »

Puis, Leibniz insinue treés malicieusement & M™® de Brinon
gu'elle est «dans un état trés dangereux»; qu'il faut rompre
hautement avec ceux qui défigurent 'Eglise de Dieu; qu'il y a,
en effet, dans son Eglise, des abus publics, des miracles ridi-
cules, des fables, etc., et qu'elle doit «penser fortement aux
remedes de ces grands et déplorables maux ».

1) P, 82-86.



Mme de Brinon r¢pondit & Leibniz le 23 mars que ce qu'il
lui proposait, la trerait de sa place et de son devoir! Et alors,
le 18 avril, revenant a la charge, il la ramena a plus de dis-
crétion et plus de modération, et lui lanca 1l'observation sui-
vante : « Nous avons considéré avec soin les preuves que Rome
apporte pour se donner les droits de l'Eglise universelle, et
nous avons reconnu clairement combien elles sont sans force,
et que, lorsqu'une Eglise particuliere, quelque grande et auto-
risée qu’elle puisse ¢étre, rompt l'union avec d'autres qui s'é-
levent contre des abus, au lieu de profiter de leurs remontran-
ces, c'est elle qui fait le schisme et qui blesse la charité, dans
laquelle consiste 'ame de Tunité. Cette vérité est tres claire,
et vous avouerez, hMadame, que si Rome efit voulu pratiquer
derniérement une mdthode pareille contre la France et fit
passée a l'excommunication de ceux de votre clergé, on n'y
aurait eu aucun égard chez vous; et quand méme le pape
aurait assemblé et fait prononcer un concile des autres nations
de son parti, on n'aurait eu garde en France de reconnaitre
ce concile pour cecuménique...!)»

La duchesse Sophie ne fut ni moins précise ni moins ma-
licieuse. En 1697, elle écrivit & M™® de Brinon que, dans la
vie future, Dieu ne laisserait pas au diable la gloire d'avoir
la plus belle cour, «ce qui serait apparemment s'il n'y efit de
cauvés que ceux qui sont sous la domination du pape et de
son concile, qui n'est pas composé de forts saints personnages.
Aussi ai-je oui dire que chacun d'eux peut étre damné; mais
gquand tous ces damnés viennent ensemble, ce qu'ils trouvent
de bon vient de Dieu: ce qui me surprend, n'étant pas accou-
tumée de le croire?).» Et le 2 janvier 1699: «Mais, ma chere
Madame, quelle raison y a-t-il que je doive plutdt suivre votre
opinion que vous nc devez suivre la mienne? Puisqu'il s’agit
de foi, la raison n'y a point de part: ce que vous croyez, vous
ne le savez pas, et ce que vous ne savez pas, comment le
pouvez-vous persuader a4 un autre? Ce que vous alléguez que
saint Paul dit, aprés toutes ses bonnes ceuvres, qu'il ne sait
pas s’il est digne d'amour ou de haine, n’est pas un passage
qui nous doive fort consoler, et fait voir qu'il a cru tout a fait

1) P. 91-93.
%) P. 100.



139 —

la prédestination, comme quand il met aussi 'exemple du po-
tier, qui a pensé a rendre les gens fous a force de meéditer
sur cet article. Dieu merci, je me fie a la bonté de Dieu...
Ce qui me donne une trés méchante opinion des catholiques,
c’est ce qui se pratique & présent en France contre les gens
de notre religion, ce qui n'a rien du christianisme et fait voir
que c'est une treés méchante religion qui autorise tant de
méchantes actions, la Saint-Barthélemy, le massacre en Irlande
et en Piémont, la trahison des poudres en Angleterre pour
faire sauter en l'air le roi Jacques, mon afleul, avec tout son
parlement, 1'assassinat de Henri III et de Henri IV 1).»

20 L'autorité et Uinfaillibilité de I'Eglise catholiqgue. Dans
son Judicium doctoris catholici de tractalu reunionis (1694),
Leibniz a donné sa conception de 1'Eglise. En voici quelques
passages: ‘

« Ecclesia est quadam theocratia seu civitas sacra, cujus
causa efficiens est Deus; materia sunt omnes fideles sub supremo
capite, Christo Deo et homine; forma autem regiminis constat
legibus fundamentalibus jure divino praescriptis; finisque denique
est civium beatitudo eterna . ..

«Igitur tenendum est Icclesiam catholicam debere esse
visibilem, eamdemque uno regimine contineri, et hoc regimen
esse a Deo preescriptum. Ut autem forma regiminis et leges
fundamentales hujus divinae rveipublicee melius intelligantur,
sciendum est, auctoritate supremi capitis Christi nunc invisi-
bilis, vicariam quandam potestatem in terris relictam esse, cui
Christus discessurus suum Spiritum promisit, quae tantum habeat
auctoritatis ut homines ei tuto fidere possint in omnibus quee
ordinantur ad finem hujus reipublicee, hoc est ad w@ternam
salutem. Et fideles omnes, sine conditionis et dignitatis discri-
mine, huic potestati veram obedientiam debere: inobedientes
autem, ope clavium coeli concessarum Ecclesiae, posse coerceri,
dum fructu beneficiorum spiritualium, in contumelize peenam,
privantur : preeterea camdem potestatem ecclesiasticam habere
a Deo donum infallibilitatis, ut a Spiritu ejus in via salutis
dirigatur in omnem veritatem; seternum symbolum unitatis et
caritatis a Christo ordinatum esse perceptionem sanctissimi
corporis sui, tanquam tesseram civis fidelis qui fit membrum

V) P. 2zg.



e 1D =

mystici corporis, cujus caput est Christus. Qui autem extra
hanc communionem harecant culpa sua, eos schismaticos esse;
qui vero fidei dogma, ab Ecclesia definitum, obstinato animo
non admittant, plane heereticos judicari; eosdemque, quamdiu
in pertinacia sua persevercnt, nec verum amorem Dei, nec
caritatem proximi habere, nec gratia Dei aut Ecclesize sacra-
mentis frui, sed in statu damnationis heerere.

« Tametsi autem inter ipsos catholicos controversia super-
sint de subjecto summea potestatis vicariee in Ecclesia catholica,
illud tamen constat inter omnes divino jure constitutum esse,
ut potestas illa reperiatur in concilio cccumenico, totam Eccle-
siam reprasentante, cui praeest Pontifex maximus, id est epi-
scopus orbis christiani, Primarius nempe Romanus. Et hoc
concilium rite habitum, in rebus ad fidem pertinentibus, infal-
libile esse, eique a fidelibus esse obtemperandum : divino etiam
instituto factum esse ut metropoleos orbis christiani simul et
totius catholicee Ecclesiae episcopus esset et caput ejus minis-
teriale, nec tantum haberet ordinis, sed et potestatis primatum,
omniaque ageret quae postulat salus Ecclesize, et sine convo-
catione concilii generalis, commode expediri possunt debentve...

« Qui vult catholicus esse hos articulos de Ecclesia, mente
sincera, suscipere debet: primo, quod hic Ecclesia catholica
est infallibilis in omnibus pertinentibus ad fidem salutarem;
secundo, quod ea infallibilitas retinetur in concilio cecumenico
cui precest Papa romanus; ferfio, quod Papa romanus, jure
divino, habet super alios non ordinis tantum sed et potestatis
primatum; guarto, quod clerici secundum suos gradus a laicis
distinguuntur jure divino et linea ordinationis; gquinto, quod
Eucharistice sacramentum est tessera christianae unitatis; sexto,
quod potestas absolvendi ac retinendi peccata itemque excom-
municandi, queae existit in Ecclesia et ab ejus preaelatis et mi-
nistris exercetur, magnam in animas vim habet; eosque in
statu damnationis aeternze constituit qui sententiam ecclesias-
tice damnationis meruere?). »

Quoique cette doctrine soit déja trop entachée d'ultramon-
tanisme, Leibniz, quelques lignes plus loin, 1'a encore ultra-
montanisée davantage, en insistant sur la nécessité d'un juge
des controverses qui puisse infailliblement mettre fin aux
discussions et empécher 'anarchie?). On ne cong¢oit que trop

) T. II, p. 54-56. %) P. 58.



— 141 —

facilement qu'avec une telle doctrine le duc Ulrich de Bruns-
wick soit devenu papiste).

Le 30 mars 1698, Leibniz, dans une lettre a Fabricius,
théologien d'Helmstadt, a admis la distinction entre le droit
divin de l'autorité directrice dans I'Eglise, et 'application qui
en est faite au siege de Rome, de sorte que le droit de ce
dernier n’est qu’humain?). « Dominus abbas Molanus, quantum
ex colloquiis intellexi, mecum sentit; agnosco et ¢go Romanee
sedis preerogativas lumani esse juris, etsi ipsum directorium
in Ecclesia, quod ipsi ob humarias vationes delalum est, juris
sit divini?).»

En outre, on lit dans le Projet de ILeibniz pour faciliter
la réunion (27 aofit 1698): «Les protestants reconnaitront dans
I'évéque et siege de Rome une primatie d’'ordre, de dignité et
de direction dans toute 'Eglise universelle, sur tous les évéques
du monde chrétien, et outre cela les droits suréminents du
patriarcat dans 1'Eglise d'Occident, et ils I'honoreront et res-
pecteront comme le patriarche supréme et principal évéque de
I'Eglise catholique et chef ministériel ecclésiastique, ct lui
seront obéissants selon le droit qui lui appartient dans les
mati¢res spirituelles*). »

Dans ses lettres privées, Leibniz fut peut-étre plus libéral,
en ce sens qu’il insista davantage sur les droits des fideles
vis-a-vis de la hiérarchie et sur les fautes possibles de la
hiérarchie méme. Par exemple, & propos du pouvoir des clefs,
il rappela qu’il y a des clefs qui fonctionnent mal, et qui
n'ouvrent ni ne ferment. «La clef peut errer, a-t-il écrit, entre
les mains du pape ou méme d'un concile général, lorsqu'ils
veulent excommunier quelque particulier, car ils peuvent se
tromper #n facto. lls se peuvent encore tromper in jure, lors-
que la question n'intéresse point la foi salutaire?®).» Et encore:
« L'Eglise n'est infaillible qu'en ce qu’elle ne décidera jamais
un dogme qui renverse la foi salutaire; mais elle peut se
tromper dans les excommunications ¢). »

Dans une lettre & M™ de Brinon (1691), Leibniz a insisté
sur les limites du champ d'enseignement de 1'Eglise: «Dieu
ne nous a pas promis de nous instruire sur tout ce que nous

) Voir sa lettre a Clément XI, le 11 janvier 1710; p. 469-470.
) P. 145. ®) V. 146. Lettre d’avril 1698, Cf. p. 152. %) P. 175.
®) Note de Leibniz sur un éerit de Pellisson; T. I, p. 112. ) P. 113.



142

serions bien aises de savoir, et le privilege de I'Eglise ne va
(pas) qu'a ce qui importe au salut!). »

On lit dans une lettre du méme a Bossuct (vers mars
1692): « L'Eglise universelle est une république dont 'institu-
tion est divine; mais il s'agit de I'étendue ou des limites du
pouvoir des supdcrieurs. Un prince de 'Empire pourrait étre
en guerre avee un empereur sans ¢tre rebelle & 'Empire:
ainsi 1l peut y avoir de la rupture entre Rome et quelque
Eglise ou nation, sans que cette nation soit schismatique. On
est oblig¢ de part et d'autre a faire tout ce qui se peut pour
y remédier ... L’article de T'Eglise est lui-m¢éme d'une assez
grande discussion. Les supérieurs ont la présomption pour
eux, mais il arrive souvent qu'il y a d'aulres présomptions
contraires. Ceux qui souticnnent que le pape est infaillible
tranchent mieux le nceud de la difficulté, mais ils recouvrent
une nouvelle difficullé dans la preuve de leur hyvpotliese®).»

3° La tradition el les dogmes. Bossuet a commis une grosse
méprise sur la tradition. Le critérium catholique exige que le
vrai dogme ait ¢été cru foujours, semper, Bossuet a traduit
Semper par hier: « Hier on croyait ainsi, donc encore aujour-
d’hui il faut croire de méme?).» Clest grice a cette mdéprise
que les croyances qui ont commencé a se faire jour au
IXe siecle et dans les siecles de la scolastique ont pu étre
transformées en dogme par le concile de Trente sous le pré-
texte qu'elles ¢étaient crues /Zwer. Leibniz répliqua ainsi a
Bossuet le 4 octobre suivant: «Il y a bien a dire a ceci: Hier
on crovait ainsi, donc aujourd hui il faut croire de méme. Car
que dirons-nous, s'il se trouve qu'on croyait autrement avanl.
hrer 7 Faut-il toujours canoniser les opinions qui se trouvent
les dernieres? Notre Seigneur réfuta bien celles des Pharisiens :
Olim non e¢rat sic. Un tel axiome sert a autoriser les abus
dominants. En effet, cette raison est provisionnelle, mais elle
n'est point décisive. Il ne faut pas avoir égard seulement a
nos temps et a notre pays, mais a toute I'Eglise et surtout a
Iantiquité ecclésiastique ... Je vous demande pardon, mon-
seigneur, de la liberté que je prends de dire ces choses. Je
ne vois pas moyen de les dissimuler, lorsqu'il s’agit de parler
exactement et sinceérement. Si ces axiomes avancés dans votre

B P.o127. %) P. 257-258. ) Lettre a Leibniz, 28 aolit 1692.



— g —

lettre ¢taient universels et démontrés, nous n'aurions plus le
mot a dire, et nous secrions véritablement opiniatres. » Mais ils
n'étaient ni universels, ni démontrés.

Dans une lettre a4 Bossuet, du 11 décembre 1699, Leibniz
a trés bien montré la ndécessité de distinguer ce qui est de foi
de ce qui ne l'est pas; puis il a ajouté, touchant les conditions
des définitions de foi et les degrés entre les dogmes fonda-
mentaux et les non fondamentaux: «Je dirai que, pour ce qui
est des conditions et principes, tout article de foi doit étre
sans doute une vérité que Dien a vévélée; mais la question est
si Dieu en a seulement 1évélé autrefois, ou s’il en révele
encore, et si les révélations d'autrefois sont toutes dans l'Ecri-
ture sainte, ou sont venues du moins d'une tradition apos-
tolique: ce que ne nient point plusieurs des plus accommodants
entre les protestants. Mais, comme bien des choses passent
amjourd’ hur pour étre de fol, qui ne sont point asses révélées
par I'Ecriture, et onr la tradition apostolique ne parait pas non
plus . comme, par exemple, la canonicité des livres que les
protestants tiennent pour apocryphes, laquelle passe aujour-
d’hui pour étre de foi dans votre communion, contre ce qui
élait cru par des persomnes d'awlorité dans I'ancienne Fglise;
comment le peut-on savoir, si 'on admet des révélations nou-
velles, en disant que Dicu assiste tellement son Eglise qu’elle
choisit toujours le bon parti, soit par une réception tacite ou
droit non ¢crit, soit par une définition ou loi expresse d'un
concile cecuménique? ... Mais si l'on accorde a 1'Eglise le
droit d'établir de nouveaux articles de foi, oz abandonnera la
perpétuité, qui avail passé pour la marque de la foi catholique...
Et quant aux degrés de ce qui est de foi, on discuta, dans le
colloque de Ratisbonne de ce siecle, entre Hunnius, protestant,
et le P. Tanner, jésuite, si les vérités de peu d'importance qui
sont dans I'Ecriture sainte, comme, par ecxemple, celle du chien
de Tobie, suivant votre canon, sont des articles de foi, comme
le P. Tanner l'assura. Ce qui étant posé, il faut reconnaitre
qu'il y a une infinité d’articles de foi qu'on peut non seule-
ment ignorer, mais méme nier impunément, pourvu qu'on croie
qu’ils n’ont point ¢été révélés; comme si quelqu'un croyait que
ce passage: Tres sunt qui lestimonium dant, etc., n’est point au-
thentique, puisqu'il manque dans les anciens exemplaires grecs.
Mais il sera question maintenant de savoir s'il n’y a pas des



— I8 —

articles tellement fondamentaux gu’ils soient nécessaires neces-
sitale medii; cn sorte quon ne les saurait ignorer ou nier
sans exposer son salut, et comment on peut les discerner des
autres ). »

Bossuet s’est étendu trés longuement sur ces questions,
dans sa réponse du 30 janvier 1700%). Le 14 mai suivant,
Leibniz a f¢licit¢ Bossuet d’avoir admis «que Dicu ne révele
point de nouvelles vérités qui appartiennent a la foi catho-
ligue; que la reégle de la perp¢tuité est aussi celle de la
catholicité; que les conciles cccuméniques ne proposent point
de nouveaux dogmes; enfin que la regle infaillible des vérités
de la foi est le consentement unanime et perpétuel de toute
I'Eglise ®)». Puis, dans cette savante lettre, il montre &4 Bossuet
comment 1'Eglise romaine a viol¢ le critérium catholique en
maintes questions. C'est magnifique en paroles, lui dit-il, ce
consentement unanime et perpétuel de toute I'Eglise; «mais
quand on en vient au fait, on se trouve loin de son compte,
comme il paraitra dans 'exemple de la controverse des livres
canoniques®*)». Il en est de méme du concile cecuménique, qui,
dit Bossuet, n'innove pas. Leibniz lui lance trés justement la
remarque suivante: «Il semble que vous-méme, Monseigneur,
laissez quelque porte de derriere ouverte, en disant que les
conciles wcuméniques, lorsqu’ils décident quelque vérité, ne
proposent point de nouveaux dogmes, mais ne font que déclarer
ceux qui ont toujours été crus, et les expliquer sculement en
termes plus clairs et plus précis. Car, si la déclaration contient
quelque proposition qui ne peut pas é€tre tirée, par une con-
séquence légitime et certaine, de ce qui était déja regu aupa-
ravant, et par conséquent n'y est point comprise virtuellement,
il faudra avouer que la décision nouvelle établit en effet un
article nonveau, quoiqu’'on veuille couvrir la chose sous le
nom de déclaration ®). »

40 ]’eucharistie. Voir, dans la Revue d'octobre 1902, p. 693
a 712, notre ¢tude intitulée: «Leibniz et l'eucharistie».

50 L’ hérésie matérielle et Uhérvésie formelle. 11 y eut débat
sur cette question entre Leibniz et Pellisson. Celui-ci disait

Y Edit. F. de C., T. II, p. 275-277. %) P. 293-306, ?%) P. 315
4) Zbid., n. 13, p. 319. %) Edit. F. de C, n. 8, p. 317-318.



= TAB =

que la moindre erreur dans la foi constitue 1'hérésie et peut
priver du salut. Leibniz répliquait que lerreur dans la foi
constitue 1'hérésie matérielle, mais que, pour étre privé du
salut, il faut étre hérétique formel, c’est-a-dire conscient de
son hérésie et opiniatre dans son hérésie. Alors, s'écriaient
Pellisson et Bossuet, il n'y a plus d'hérétiques; car qui prou-
vera qu'Arius fut de mauvaise foi? Leibniz répondait que sa
doctrine était enseignée par des sommités de 1'Eglise romaine,
par exemple par le jésuite Andradius. Il écrivait a M=e de
Brinon, en 1690: «Tous ceux qui sont hors de la communion
de I'Eglise ne sont pas rebelles. Les théologiens demeurent
d’accord qu'on peut étre excommunié injustement. De plus, les
catholiques accordent qu'il y a des hérétiques matériels qu'ils
n'osent point condamner: ce n'est donc pas la désobéissance,
selon eux, qui condamne. Or, celui qui n’entend pas les ordres,
ou ne les comprend pas, ou enfin ne peut pas les exécuter,
quoiqu'il fasse des efforts pour tout cela, n'est pas désobéis-
sant ... Les opinions ne sont pas volontaires, et on ne s'en
défait pas quand on veut; c'est pourquoi (absolument parlant)
elles ne se commandent pas; suffit qu'on soit docile, et porté
sinceérement a faire les diligences dont on est capable & pro-
portion de sa profession. C'est pour cela que ceux qui ont
juré de suivre certaines doctrines et ont depuis changé de
sentiment (comme cela arrive assez souvent), ne sont pas par-
jures. Cependant l'excommunication ne laisse pas d'avoir un
grand pouvoir, mais c’est lorsqu’elle se fait justement (clave
non ervante). Elle frappe les obstinés et ne fait point de mal
aux humbles, comme la foudre?l).»

Plus loin (p. 107): «Il est trés sir que les théologiens
distinguent communément entre les hérétiques matériels et
formels, et qu'ils condamnent les uns et non pas les autres.
On peut dire que les jésuites, généralement, enseignent qu’'un
hérétique matériel se peut sauver par la véritable contrition,
quoiqu’ils jugent qu’elle n'est pas aisée... Et il y en a beau-
coup qui ont étendu cette doctrine jusqu'aux payens... L’hé-
résie formelle n'est damnable que parce qu’alors la véritable
droiture de la volonté manque... Pourquoi excuse-t-on des
Péres des premiers siecles qui ont eu des sentiments assez

1) Edit. F. de C.,, T. I, p. 102 et suiv.

Revuc intern. de Théologie. Heft 41, 1903, 10



— 148 —

étranges, méme sur la Trinité (comme le P. Petau a reconnu),
sans parler d'autres matieéres? C'est parce qu'on dit qu'avant
la décision de I'Eglise les erreurs n’étaient pas des hérésies,
puisqu’elles n’étaient pas accompagnées de désobéissance . .
Cest donc lobéissance ... qui est le point le plus fonda-
mental.» — Et encore (p. 108-109): «Le véritable amour fait
tout son possible pour connaitre la volonté de Dieu touchant
I'Eglise ou autrement, et tiche d'y satisfaire et de cultiver
l'union; mais il ne s’ensuit pas qu'il ne se trouve jamais hors
de la communion visible de I'Eglise. J'ai déja remarqué qu'on
peut étre dans 1'Eglise /n vofo, comme c'est ainsi qu'on peut
prendre part a l'effet des sacrements, lorsqu’on ne saurait les
recevoir eux-mémes. Il me semble que M. Pellisson passe sur
les distinctions qu’il y a a faire sur un point si important. ..
Il ne faut pas s'étonner si les conciles et les livres symbo-
liques ne touchent guére une question si délicate et qui n’est
pas a la portée de tout le monde, d'autant qu’elle est sujette
aux abus; c’est assez qu'on y parle des voies ordinaires du
salut, sans faire mention de ceux que l'injustice des supérieurs
ou autres raisons en peuvent priver ... Ne pronong¢ons donc
pas si hardiment des sentences condamnatoires contre nos
fréeres; et contentons-nous de dire qu'il est dangereux d'étre
privé des voies ordinaires du salut: cela suffit pour faire voir
I'importance de I'Eglise, et nous oblige tous a faire les efforts
imaginables pour rétablir 1'union ... Malheur & ceux qui en-
tretiennent le schisme par leur obstination & ne vouloir écouter
raison, et a vouloir en avoir toujours.»

Pellisson n’admettait parmi les hérétiques matériels (qui
sont virtuellement dans 1'Eglise, in# wvofo, et qui se sauvent
comme ceux qui y sont visiblement) que <« ceux qui ne savent
point que les dogmes qu’ils rejettent en matiere de foi soient
la doctrine de 'Eglise catholique!)»; tandis que Leibniz disait:
Ils savent bien que I'Eglise romaine enseigne ces dogmes,
mais ils ignorent invinciblement que ce sont de vrais dogmes,
cela ne leur est pas prouvé, et l'ignorance invincible les sauve.
Le 21 septembre 1691, Leibniz écrivit & M™® de Brinon: «On
peut souvent se tromper, méme en matiére de foi, sans étre
hérétique ni schismatique, tandis qu'on ne sait pas et qu'on

Y P, 128,



— 14F —

ignore invinciblement que I’Eglise catholique a défini le con-
traire; pourvu qu'on reconnaisse les principes de la catholicité,
qui portent que l'assistance que Dieu a promise a son Eglise,
ne permettra jamais qu'un concile cecuménique s'éloigne de la
vérité en ce qui regarde le salut. Or ceux qui doutent de
I'cecuménicité d’un concile ne savent point que 1'Eglise a défini
ce qui est défini dans ce concile; et s'ils ont des raisons d’en
douter fort apparentes pour eux, qu'ils n'ont pu surmonter,
apreés avoir fait de bonne foi toutes les diligences et recher-
ches convenables, on peut dire qu'ils ignorent invinciblement
que le concile dont il s’agit est cecuménique; et pourvu qu'ils
reconnaissent l'autorité de tels conciles en général, ils ne se
trompent en cela que dans le fait, et ne sauraient étre tenus
pour hérétiques. »

Leibniz croyait donc qu'un homme est en sfireté de con-
science, lorsqu’il rejette l'cecuménicité et linfaillibilité d’un
concile, «dont les points définis n’étaient pas nécessaires au
salut avant la dc¢finition')». Il exigeait donc que la chose défi-
nissable comme de foi efit été crue auparavant comme néces-
saire au salut. Il maintenait que cette résistance a de tels
conciles «n’ouvre point la porte & ceux qui voudraient ruiner
lautorité des conciles.» «Cela fait voir seulement que les
choses humaines ne sont jamais sans quelque inconvénient, et
que les meilleurs réglements ne sauraient exclure tous les
abus n fraudem legis... J'avoue qu'il est dangereux de fournir
des prétextes pour douter des conciles; mais il n’est pas
moins dangereux d’autoriser des conciles douteux, et d'établir
par 12 un moyen d'opprimer la vérité. »

6° Les protestants et 'union préalable. Des le début des
controverses, Leibniz écrivait a 'évéque Spinola: «A Te vero
preeclare ostensum est ut quis in Ecclesia esse dicatur, non
o0pus esse eum assenlivi ommnibus dogmatis in ea definitis (si
quidem ignoret Ecclesiam ita definisse quod ubique facti est),
sed sufficere ut paratus sit stare decreto ejus, ubi sibi cognitum
erit®).» Et comme les protestants étaient persuadés que les
définitions faites par le concile de Trente n’étaient pas des
définitions de I'Eglise méme, Leibniz soutenait que I'Eglise
romaine pouvait les recevoir, du moment qu’ils admettaient en

1) Lettre 4 Bossuet, 8 janvier 1692, % T, I, p. 33-35.



— 148 —

principe l'autorité dogmatique de I'Eglise et qu'ils consentaient
a se soumettre a un vrai concile cecuménique. «lLes protes-
tants, écrivait-il & M™® de Brinon, ne rejettent que ce qu'ils
croient contraire 4 la doctrine de I'Eglise de Dieul).»

Il affirmait que les protestants en question avaient des
sentiments catholiques, tout en repoussant certaines assertions
des Romains. Il écrivait a M™® de Brinon, le 29 septembre 1691
«C'est dans cette assiette d'esprit que se trouvent les Eglises
protestantes, qui peuvent prendre part a cette négociation,
lesquelles se soumettent a4 un véritable concile cccuménique
futur, 4 'exemple de la Confession d’Augsbourg méme; et
ceux qui déclarent de bonne foi qu'il n'est pas & présent en
leur pouvoir de tenir celui de Trente pour tel, font connaitre
qu'ils sont susceptibles de la communion ecclésiastique avec
I'Eglise romaine, lors méme qu'ils ne sont pas en état de
recevoir tous les dogmes du concile de Trente. Aprés cela,
jugez si l'on n'a point fait du co6té de notre Cour et de nos
théologiens toutes les démarches qu'il leur était possible de
faire en conscience, pour rétablir I'union de I'Eglise, et si nous
n'avons pas droit d'en attendre autant de l'autre co6té. En tout
cas, si on n'y est pas en humeur ou en état d'y répondre, les
nodtres ont du moins gagné ce point, que leur conscience est
déchargée, qu'ils sont allés au dernier degré de condescen-
dance, usque ad aras, et que toute imputation de schisme est
visiblement injuste a leur égard.»

Leibniz revint trés souvent a la charge pour persuader
Pellisson et Bossuet?). Bref, dans son Projet pour faciliter la
réunion, il s'exprima ainsi (n. 5): «les notres seront préts a
entrer dans une discussion solide et pacifique des controverses
qui resteront, et & en avancer la détermination autant qu'il
sera nécessaire pour que le sacré dépot de la foi catholique
et apostolique, venu jusqu'a nous par une tradition perpétuelle,
soit conservé et transmis a la postérité. Et par conséquent, si
la décision ne peut étre obtenue par une composition amiable,
ils se soumettront sincérement & tout ce qui pourra étre défini

) P. 134.

%) Voir sa lettre a Pellisson, de fin avril 1692, T. I, p. 278-281; au méme, le
3 juillet 1692, p. 293; & Mme de Brinon, méme date, p. 293-294; & la méme, sep-
tembre 1693, p. 435-437 ; son éczit sur les Métkodes de véunion, T. 11, p. 18-21; &
Mme de Brinon, 30 mai 1694, p. 30-37; autre lettre du 5 février 1695, p. 79-81; etc.



— 149 —

l¢gitimement la-dessus dans un concile cecuménique, selon le
fondement de toute l'affaire que nous avons posé au commen-
cement de cette déclaration; en sorte, pourtant, que le clergé
et les docteurs des protestants réunis (2 qui on ne pourra plus
contester dans le parti romain la qualité de catholiques) pour-
ront intervenir dans le méme concile avec un droit égal 2a
celui de leurs pareils, a 'exemple de ce qui a été pratiqué
avec les Grecs et autres, et particulierement leurs surinten-
dants, spéciaux, généraux et généralissimes ou autres, confor-
mément A la nature des choses, passeront pour prélats, évé-
ques, archevéques, métropolitains, selon le lieu, rang et degré
que chacun doit avoir dans l'ordre de 1'Eglise?).»

Leibniz avait demandé¢ que U'on fit pour les protestants au
sujet du concile de Trente ce que le concile de Bale avait
lui-méme fait pour les calixtins au sujet du concile de Cons-
tance. «Il y a cela de fort remarquable qu'on recoit les calix-
tins sans les obliger 4 reconnaitre que les deux espéces ne
sont pas commandées a tous les fideles, et qu'on suspend a
leur égard un décret notoire du concile de Constance, remet-
tant Paffaire & une nouvelle discussion et & la décision future
de I'Eglise, d’autant que lautorité du concile de Constance
était contestée par les Bohémiens. Jugez maintenant si les pro-
testants, qui sont une si grande partie de 'Europe, ne méri-
tent pas pour le moins autant de condescendance que ces
calixtins, et si la méme chose ne se pourrait pratiquer a leur
considération, & 1'égard du concile de Trente dont ils croient
ne pouvoir reconnaitre l'autorité?).» Et le 12 juillet 1694,
Leibniz écrivit a Bossuet: «Puisque vous demandez, Monsei-
gneur, ou j'ai trouvé l'acte en forme, passé entre les députés
du concile de Bale et les Bohémiens, par lequel ceux-ci doi-
vent étre recus dans I’'Eglise sans étre obligés de se soumettre
aux décisions du concile de Constance, je vous dirai que c’est
chez un auteur tres catholique que je l'ai trouvé: savoir, dans
les Miscellanea Bohemica du R. P. Balbinus, jésuite des plus
savants de son ordre pour lhistoire, qui a enrichi ce grand
ouvrage de beaucoup de pieces authentiques tirées des archives
du royaume, dont il a eu l'entrée. 1l n’est mort que depuis
peu. Il donne aussi la lettre du pape Eugeéne, qui est une

) T. 11, p. 176-177.
%) Leibniz & Pellisson, fin d’avril 1692,



— 150 —

espece de gratulation sur cet accord. Car le pape et le con-
cile n'avaient pas rompu alors. N'ayant pas maintenant le
livre du P. Balbinus, j’ai cherché si la piéce dont il s'agit ne
se trouverait pas dans le livre de Goldastus de Regno Bohe-
mice. Je 1y ai donc trouvée, et l'ai fait copier telle qu'il la
donne; mais il sera toujours a propos de recourir a Bal-
binus?) .. .»

7° Les conciles ccuméniques en général. Dans sa Réponse
au Mémoire de Pirot touchant l'autorité du concile de Trente,
Leibniz a remarqué que les hommes, pris séparément, sont
plus accessibles a la cabale que dans une assemblée, et que
«les lumiéres s’'entrecommuniquent dans les délibérations com-
munes ». Il était donc pour la tenue des conciles et il croyait
«que le St-Esprit a privilégié particulierement les assemblées
tenues en son nom». Mais il va de soi qu'il exigeait d’elles
qu'elles fussent tenues selon toutes les regles prescrites par
la raison, la sagesse, la prudence, 'équité et la liberté.

Le 2 juillet 1694, il écrivit & la duchesse de Brunswick:
«Rien ne doit étre plus vénérable en terre que la décision
d'un véritable concile général; mais c’est pour cela méme
qu'on doit é&tre extrémement sur ses gardes, afin que l'erreur
ne prenne pas les livrées de la vérité divine. Et comme on
ne reconnaitra pas un homme pour plénipotentiaire d'un grand
prince s'il n'est autorisé par des preuves bien claires, et qu'on
sera toujours plus disposé, en cas de doute, & le récuser qu'a
le recevoir; on doit & plus forte raison user de cette précau-
tion envers une assemblée de gens qui prétendent que le
Saint Esprit parle par leur bouche; de sorte qu'il est plus sr
et plus raisonnable, en cas de doute, de récuser que de rece-
voir un concile prétendu général. Car si l'on s'y trompe, les
choses demeurent seulement aux termes ou elles étaient avant
ce concile, sauf & un concile futur, plus autorisé, d'y remédier;
mais si l'on recevait un faux concile et de fausses décisions,
on ferait une breche presque irréparable a 1'Eglise, parce
qu’on n'ose plus révoquer en doute ce qui passe pour établi
par I'Eglise universelle, qu'un tel concile représente. »

Bossuet n’était pas aussi prudent et il ne reculait pas
devant certaines échappatoires. Leibniz les lui a signalées.

1) Voir aussi la lettre de Leibniz au méme, en mai 1699, T. II, p. 259-260.



— 151 —

Mais il n'y eut point de discussion en régle sur cette matiére;
et la question particuliere du concile de Trente absorba toute
I'attention.

8° Le concile de Ivemte. lLa question de la non-cecuméni-
«cité de ce concile fut traitée a fond par Leibniz; Pellisson,
Bossuet et Pirot ne répondirent que trés faiblement a ses
arguments. C’est dans cette question et dans celle des livres
apocryphes que Leibniz fit éclater toute sa supériorité sur ses
adversaires. Voici quelques extraits de ses lettres.

En 1691, il écrivit & M™® de Brinon: «Je sais que des
docteurs catholiques ont avoué qu'un protestant qui serait
porté a se soumettre aux décisions de 1U'Eglise catholiqgue, mais
qui, se trompant dans le fait, ne croirait pas que le concile
de Trente efit été cecuménique, ne serait qu'un hérétique ma-
tériel. Tl est vrai qu'il parait beaucoup de sagesse et de bon
ordre dans les actes de ce concile, quoiqu’'il y ait quelque
mondanité entremélée ; et ol est-ce qu'on n'’en trouve point?
C’est pourquoi je ne suis pas du nombre de ceux qui s'em-
portent contre le concile de Trente; cependant il me semble
qu'on aura bien de la peine a prouver qu'il esl wcuménique.
Et peut-étre que c'est par un secret de la Providence, qui a
voulu laisser cette porte ouverte, pour moyenner un jour la
réconciliation par un autre concile plus awutorisé et moins ita-
liem ... Ses canons sont souvent couchés d'une maniere a
recevoir plusieurs sens, et les protestants se pourraient croire
en droit de vecevoir celui qu’ils jugent le plus convenable, jus-
qu'a la décision de 1'Eglise dans un concile général futur, oll
les Eglises protestantes prétendront avec raison d’étre admises
parmi les autres Eglises particulieres. Cassandre et Grotius
ont trouvé que le concile de Trente n’est pas toujours fort
éloigné de la confession d’Augsbourg?).»

Leibniz disait: «La question n'est pas entre nous si le
concile de Trente est recu en France, mais s'il est reconnu
autoritativement pour un concile cecuménique, de quoi je doute
encore, quoique je sache bien qu'il n’y a point de particulier
qui ose dire le contraire; mais je crois que pour cela il fau-
drait une déclaration authentique de la nation qui levat les

1) Edit, F. de C.,, T. I, p. 129.



— 152 —

protestations authentiques contraires qui ont été faites autre-
fois. »

Et encore: «En fait, le concile ne vaut rien. En droit, un
autre concile peut venir le corriger, le modifier, et par la
donner satisfaction aux protestants. Le rejet d'un concile n'est
pas chose nouvelle dans I'Eglise; les Italiens n'ont pas accepté
Bale et Constance, ni les Francais le dernier concile de Latran.
Quoi d’étonnant a ce que les protestants allemands ne veuil-
lent pas reconnaitre le concile de Trente comme cecuménique?
Les précédents qu'on vient de donner sont pour eux. Mais
admettez méme qu'il y ait erreur de fait: ils ne sont pas pour
cela condamnables; ils seraient tout au plus hérétiques maté-
riels, mais non pas hérétiques formels, les seuls que 1'Eglise
condamne pour opiniatreté, désobéissance et contumace. »

«La confession d’Augsbourg s'accorderait volontiers avec
celle de Rome sur plusienrs définitions dogmatiques données
par le concile en question, car elle n'y trouve rien a redire.
Mais la composition seule de ce concile contredit formellement
sa prétention d’étre cecuménique. Sur 281 prélats, il y en avait
187 TItaliens et seulement 2 Allemands. L’Allemagne n’était
pas représentée, I’Allemagne proteste. Si I’Allemagne protes-
tante était seule 4 ne point reconnaitre ce concile, on pour-
rait s'en prévaloir contre elle. Mais oublie-t-on qu'il n’a pas
méme été reconnu dans l'archevéché de Mayence, et, si nous
passons le Rhin, la France, qui y avait cependant 26 repré-
sentants, se trouvant compromise dans ses libertés gallicanes,
a formellement protesté¢ par son parlement au nom de la
noblesse et du tiers-état, et malgré toutes les peines que s’est
données le clergé romain, cette protestation n'a jamais été
écartée qu'indirectement par la profession de foi du pape
Pie IV. Henri [V 1'a bien fait voir par sa formule d’abjuration,
ou il n’est pas question de la réception de ce concile.»

Lorsque Leibniz ¢tait pressé non pas par la force des
arguments de ses adversaires, mais par leurs subtilités, il ne
répliquait pas par l'indignation (car il ne s'indignait jamais),
mais par une plus grande précision dans ses griefs; et alors,
au lieu de se borner & plaider la non-cecuménicité du concile
de Trente, il plaidait les intrigues et le défaut de liberté qui
vicient ce concile. Plusieurs fois il s'éleva, par exemple,
contre «cette bande de petits évéques italiens, courtisans et



— 153 —

nourrissons de Rome, qui fabriquérent dans un coin des Alpes,
d'une manieére désapprouvée hautement par les hommes les
plus graves de leur temps, des décisions qui doivent obliger
toute 1I'Eglise. »

Le 7/17 juin 1691, il écrivit encore a M™® de Brinon: «Je
demeure d’accord de ce que M. Pellisson dit 4 la louange du
concile de Trente, car ses décrets ont été dressés avec beau-
coup de prudence et les protestants modérés le reconnaissent,
lors méme qu'ils ne le croiront pas cecuménique: il y a sans
doute bien des choses dans l’histoire des anciens conciles qui
ne sont pas fort édifiantes. On ne laisse pas de les respecter,
parce que, suivant la promesse de Dieu, il faut espérer qu’il
n’abandonnera pas son Eglise jusqu'a permettre qu'un concile
cecuménique se trompe dans quelque chose d’essentiel. Cepen-
dant, dans le sentiment des protestants, le concile de Trente
est allé trop loin en certaines choses, et il semble qu'on ne
les obligera que par la force a le reconnaitre. C'est pourquoi
des catholiques et des protestants savants qui ont pensé a des
voies plus douces ont cru que, laissant le concile de Trente
en suspens a l'égard des protestants, on pourrait rétablir
I'union, laissant au concile cccuménique futur, ou la plupart
des nations interviendraient, le soin de régler certaines con-
testations moins nécessaires. Je sais qu'en France on recoit
les décisions du concile quant a la foi et non pas quant a la dis-
cipline. Mais il semble qu'un concile véritablement cecuménique
doit étre regu sans cette restriction, et peut encore décider
certains points de discipline qui peuvent étre de foi ou du
moins qui servent a 1'édification. Outre cela, il n'y a point de
déclaration de la nation francaise non plus que de la nation
allemande, par laquelle le concile de Trente soit reconnu pour
cccuménique, et il en a plutdt de contraires: autre chose est
approuver ses décisions en matiere de foi, autre chose est les
recevoir comme émanées d'un concile cecuménique. La France
approuve les décrets de Trente sur la foi, parce qu'ils sont
conformes a ce qu’elle les tenait déja. Mais elle a seulement
fait connaitre qu’elle n’est pas encore déterminée pour I'cecu-
ménicité de ce concile, et j'ai déja dit que peut-étre la Pro-
vidence a voulu laisser cette porte ouverte pour moyenner la
réunion en attendant un autre concile plus autorisé qui puisse
couper jusqu'aux racines du grand schisme d’Occident...»



— 154 —

Et le 16 juillet de la méme année, & la méme: « On aurait
tort en Allemagne d’'autoriser un concile, lequel, tout bien fait
qu'il est, semble n'avoir pas tout ce qu’il faut pour étre cccu-
ménique. Quand tout ce qu'il y a dans le concile de Trente
serait le meilleur du monde, comme effectivement il y a des
choses excellentes, il y aurait toujours du mal de lui donner
plus d’autorité qu'il ne faut, & cause de la conséquence. Car
ce serait approuver et confirmer un moyen de faire triompher
Uintrigue, si une assemblée dans laquelle une seule nation est
absolue pouvait s’attribuer les droits de I'Eglise universelle ;
ce qui pourrait tourner un jour a la confusion de I'Eglise, et
faire douter les simples de la vérité des promesses divines.
Jai déja écrit a M. Pellisson qu’autant que je puis apprendre,
la nation francaise n’a pas encore reconnu le concile de Trente
pour cecuménique; et en Allemagne, 'archidiocese de Mayence,
duquel sont les évéques de notre voisinage, ne 1'a pas encore
recu non plus...»

Et le 29 septembre suivant, Bossuet écrivait & M™° de
Brinon: «M. de Leibniz objecte souvent & M. Pellisson que le
concile de Trente n'est pas reg¢u dans le Royaume. Cela est
vrai pour quelque partie de la discipline indifférente; parce
que c’est une mati¢re ot 'Eglise peut varier. Pour la doctrine
révélée de Dieu et définie comme telle, on ne l'a jamais
altérée, et tout le concile de Trente est recu unanimement a
cet égard, tant en France que partout ailleurs. Aussi ne
voyons-nous pas que ni I'empereur ni le roi de France qui
étaient alors, et qui concouraient au méme dessein de la réfor-
mation de I'Eglise, aient jamais demandé qu'on en réformat
les dogmes, mais seulement qu'on déterminat ce qu'il y avait
a corriger dans la pratique, ou ce qu'on jugeait nécessaire
pour rendre la discipline plus parfaite.»

Bossuet se trompait. C'est un fait que le concile de Trente
a altéré la doctrine révélée de Dieu, qu'il a ajouté a la révé-
lation chrétienne et qu'il en a faussé le sens sur plusieurs
points, notamment sur les sacrements. Bossuet en appelle a
I'empereur et au roi de France, de ce qu'ils n’ont pas réclamé.
Comme si ces deux hommes étaient I'Eglise, et comme si l'on
pouvait établir un jugement théologique et dogmatique de
cette importance sur l'ignorance formidable de ces deux hommes.
On avouera que Bossuet, dans ce raisonnement, est puéril.



— 15656 —

Leibniz répliqua a Bossuet dans une lettre a Mm=® de
Brinon: «Quoique le royaume de France suive la doctrine du
concile de Trente, ce n’est pas en vertu de la définition de ce
concile, et on n'en peut pas inférer que la nation francaise
ait rétracté ses protestations ou doutes d’autrefois, ni qu’elle
ait déclar¢ que ce concile est véritablement cecuménique. Je
ne sais pas méme si le roi voudrait faire une telle déclaration,
sans une assemblée générale des trois Etats de son royaume;
et je prétends que cette déclaration manque encore en Alle-
magne, méme du cdté du parti catholique. »

Le 8 janvier 1692, Leibniz fit remarquer a4 Bossuet que
des Francais rejetaient la doctrine de ce concile relative a la
validité du mariage, puis il ajouta: «Mais, sans m'arréter a
cela, je réponds, quand toute la doctrine du concile de Trente
serait recue en France, qu'il ne s’ensuit point qu'on l'ait regue
comme venue du concile cecuménique de Trente, puisqu'on a
si souvent mis en doute cette qualité de ce concile.» Et encore:
«... Savoir si tout ce qui a été défini 4 Trente passait déja
généralement pour catholique et de foi avant cela, lorsque
Luther commenga d’enseigner sa doctrine. Je crois qu'on trou-
vera quantité de passages de bons auteurs qui ont écrit avant
le concile de Trente, ef qui ont révoqué en doute des choses
définies dans ce concile ... Je crois qu'un passage d'un habile
homme, comme Erasme, mérite autant de réflexion que quan-
tité d'écrivains du bas ordre, qui ne font que se copier les
uns les autres. Mais quand on accorderait que toutes ces déci-
sions passaient déja pour véritables selon la plus commune
opinion, 7l ne S'ensuit point qu’elles passaient toujours pour
étre de foi, et il semble que les anatheémes du concile de
Trente oni bien changé U'étal des choses. Enfin, quand ces
décisions auraient déja été enseignées comme de foi par la
plupart des docteurs, on retomberait dans la premiére ques-
tion pour savoir si ces sortes d’opinions communes sont infail-
libles et peuvent passer pour la voix de I'Eglise.» En écrivant
ainsi sous forme dubitative, par modération et politesse, Leibniz
a eu certainement tort, parce qu'il n’a pas affirmé la vérité
avec force; il devait dire nettement: non licet. Mais on sait
que telle était sa pensée.

Bossuet, poussé a bout, répliqua, le 15 aoQt 1693, par ce
mot définitif, qui est une mise en demeure, mais non un argu-



— 156 —

ment: « Assurez-vous que c'est un point fixé, sur lequel on ne
passera jamais de notre part.»

Bref, celui qui désire se renseigner a fond sur cette ques-
tion, doit consulter notamment les documents suivants:

1° Lettre de Leibniz a M™® de Brinon, 9 mars 1693; é&dit.
F. de C, T. I, p. 367-369.

2° Extrait de la dissertation de l'abbé Pirot, p. 369-378.

3° Réponse de Leibniz au Mémoire de 1'abbé Pirot touchant
l'autorité du concile de Trente (1693);, T. I, p. 380-410.
Treés important.

4° Bossuet a Leibniz, entre juin et octobre 1693; T. I
p. 414-432,

5° Réponse de Leibniz & Bossuet; T. I, p. 437-446.

60 Leibniz a la duchesse de Brunswick, 2 juillet 1694; T. II,
p. 37-43. Excellent.

7° Leibniz & Bossuet (mai 1699), p. 254-261. FExcellent.

8° Leibniz & Bossuet (8 mai 1699), p. 268-273.

9o Leibniz & du Héron, 9/19 juin 1699, p. 273-274.

10° Leibniz & Bossuet, 14 mai 1700 (77eés important document
en 61 articles), p. 314-3401).

11° Swuite, 24 mai 1700, articles 62-122, p. 340-369 %),

12° Leibniz a4 Bossuet, aotit 1701, p. 393-396.

9° Les livres apocryphes ou deutéro-canoniques. leibniz
écrivit & Bossuet, en mai 1699: «Je fus forcé, Monseigneur,
d’entrer dans la discussion du canon des Ecritures, parce que
vous me demandates une instance contre le concile de Trente,
et parce qu’il me paraissait clair comme le jour que ce qu’'on
soutient chez vous sur ce point, en vertu de la décision nou-
velle, est contraive a la doclvine constante de I'Eglise: il est
siy qu'un seul point de cetle nature venverse I'autorité de votre
conctle. Rien ne pouvait faire paraitre davantage votre habi-
leté que ce que vous répondites et répondez la-dessus. Mais

) On lit dans l'article 60: «...La nouveauté introduite dans l’assemblée de
Trente a toutes les marques d’un soulévement schismatique. Car que des novateurs
prononcent anathéme contre la doctrine constante de ’Eglise catholique, c’est la plus
grande marque de rebellion et de schisme qu’on puisse donner ...»

2) 11 est dit vers la fin (p. 368), a propos des /%res de Trente: que la doctrine
constante de 1'Eglise catholique est «absolument contraire 2 des novafewrs aussi
grands que ceux qui étaient de la faction, si désapprouvée e¢n France, qui nous a
produit les anathémes smexcusadles de Trente».



— 157 —

que peut-on contre la vévité ? Et qu'il est dommage que de grands
hommes se trouvent engagés par des préventions a soutenir
ce qu'ils condammneraient les premiers s'ils étaient libres!')!»

Le 11 décembre de la méme année, Leibniz revint a la
charge et écrivit a4 Bossuet que «bien des choses passent
aujourd hut pour éive de foi, qui ne sont point assez révélées par
I'Ecriture, et ol la tradition apostolique ne parait pas non plus?)».

Le 9 janvier 1700, Bossuet répondit a Leibniz que les
livres tenus pour apocryphes par les protestants avaient été
requs déja dans l'ancienne Eglise, et il cita vingt-quatre «faits»
a l'appui de cette these?).

Le 30 avril, premiere réplique de Leibniz, dans laquelle
il lui dit, entre autres choses: «]Je ne vois pas moyen d'ex-
cuser ceux qui ont dominé dans l'assemblée de Trente, du
blame d’avoir osé¢ prononcer anathéme contre la doctrine de
toute lancienne FEglise. Je suis bien trompé¢, si cela passe
jamais, a4 moins que par wun élvange wvenversement on ne
retombe dans la barbarie, ou qu'un terrible jugement de Dieu
ne fasse régner dans VU'Eglise quelque chose de pive que I'igno-
rance,; car la vérité me semble ici trop claire, je I'avoue. Il
me parait fort supportable qu'on se trompe en cela a Trente
ou & Rome, pourvu qu'on raie les anathématismes, qui sont
la plus étrange chose du monde, dans un cas ou il me parait
impossible que ceux qui ne sont point prévenus tres fortement
se puissent rendre de bonne foi#).»

Le 14 mai suivant, deuxiéme réplique de ILeibniz en
61 articles®); sur la question des livres de la Bible, voir en
particulier les articles 18 et suivants. — Le 24 mai, troisiéme
réplique du méme au méme, contenant les articles 62-122 %), —
Le 17 aott 1701, Bossuet ayant essayé de réfuter les argu-
ments de Leibniz, dans une lettre en 62 articles, qui est sa
derniere”), Leibniz lui répliqua encore le 5 février 1702 par
un document intitulé: Observations sur l'écrit de M. I'évéque
de Meaux, etc.®). C'est ce document qui mit fin a ce tres inté-
ressant et trés savant débat, ol Bossuet fit certainement tout ce
qui pouvait étre fait, mais out Leibniz le battit de main de maitre.

(A suivre.) E. MicsAUD.

) T. II, p. 260-261. 2) P. 275-276. %) P. 278-293. *) P. 306-308.
®) P. 314-340. &) P. 340-369. ) P. 396-426. ®) P. 428-450.




	La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 à 1701

