
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 à
1701

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 112

LA TENTATIVE D'UNION
ENTRE

LES PROTESTANTS ET LES CATHOLIOUES

de 1661 à 1701.

Cette étude n'est qu'un chapitre de mon Traité de l'Union
des Eglises chrétiennes1) ; et encore dois-je l'écourter ici faute de

place et nie borner à ce qui intéresse présentement notre mouvement

ancien-catholique. Car, quoique l'Histoire ne se répète jamais,
les leçons du passé sont toujours actuelles et les fautes commises
autrefois peuvent encore éclairer les sages d'aujourd'hui.

Les Sources particulières dans lesquelles je puiserai sont : 1°

(2othofredi Guillelmi Leibnitii Opera omnia, collecta studio Ludovici

Dtttcns; Genevae, de Tournes, 1768; notamment le T. Ier, qui
contient les Theologien. On y trouve une préface de Dutens, l'éloge
de Leibniz par Fontenelle, la vie de L. par Brucker, la dissertation

de Chrétien Kortholtus (pour montrer que la philosophie de L.
n'est pas contraire à la religion chrétienne). De la page 507 à la

page 740, se trouve un Recueil de plusieurs Dissertations et
Lettres sur le projet de réunir les protestants d'Allemagne de la Confession
a'Augsbourg à l'Eglise catholique, par MM. Bossuet, Molanus et Leibniz.

Voir aussi, au T. V, p. 218-301, les Epistolœ CXVIIIad Johannem
Fabricium (S. Theol. doctorem et professorem in Academiablelmsta-
diensi), de unione ecclesiastica inter Lutheranos et Reformates, quin
etiam inter protestantes et Pontificios doctores; notamment ce qui
concerne le magistrat spirituel suprême, la distinction entre le droit
divin de l'autorité directoriale dans l'Eglise et son application au

siège romain, la sainte cène, etc. — 2° Œuvres de Leibniz, publiées

pour la première fois d'après les manuscrits originaux, avec notes

') Ce traité est le 18s de mon Cours de théologie dogmatique (voir la Revue,

juillet 1902, p. 477).



— 113 -

et introductions par A. Toucher de Carcil; notamment les deux
premiers volumes; Paris, Firmin Didot, 1859. — 3° Voir aussi,
dans X Histoire critique des Projets pour la réunion des Communions

chrétiennes, de Tabaraud, Paris, 1824, le ch. IV: «Projets
de réunion entre les catholiques et les luthériens», p. 86-163,
chapitre toutefois très superficiel et très partial. — 40 De Bossttetii et
Leibnitzti epistolaruvt commercio circa pacem inter christianos con-
ciliandam thesim proponebat Facultati litterarum Parisiensi L. Les-

cceur; Parisiis, Remquet, 1852, 69 p. L'auteur ne connaissait pas
encore les documents que M. Foucher de Careil n'a publiés qu'en
1859. Aussi son étude est elle incomplète, quoique sérieuse et
sincère. Il a d'ailleurs évité d'entrer dans le fond des questions
discutées, notamment en ce qui concerne les Livres apocryphes et la
transsubstantiation; et il s'est efforcé de prouver que la science
déployée par Bossuet dans cette controverse, a contribué à

développer dans l'âme de Leibniz l'esprit de catholicité qui l'animait;
conclusion d'autant plus erronée que Leibniz n'a jamais cessé de
distingu2r l'Eglise catholique de l'Eglise romaine, distinction qui
n'était pas dans l'esprit de Bossuet. L'auteur cite lui-même (p. 48)
ces paroles de Leibniz : t L'Eglise catholique (je n'entends pas la
Romaine, mais celle dont les sentiments sont parvenus de l'antiquité

jusqu'à nous)». L'auteur me semble avoir trop glorifié
Bossuet. Les lecteurs jugeront. — N.-B. Je ne mentionne pas, dans
cette enumeration, les œuvres de Bossuet et de Pellisson, parce
qu'elles sont abondamment citées dans l'édition de Foucher de
Careil.

Je suivrai le Plan suivant: i° Les faits; — 20 les méthodes;
— 30 les matières discutées; — 40 les causes de l'échec; — 50 les
fautes respectives des principaux négociateurs.

I. Les Faits.
Le traité de Westphalie (1648), tout en posant les bases

de l'équilibre européen, ne réalisa cependant ni la paix
religieuse, ni l'unité religieuse. Les protestants, en se voyant
reconnus religieusement, après n'avoir été tolérés que civilement,

voulaient davantage encore ; car ils ne s'étaient pas
séparés de Rome pour déchirer l'Eglise, mais bien, dans leur
intention, pour la réformer et la fortifier. Ils voulaient donc
continuer leur œuvre. Les esprits supérieurs parmi eux
comprenaient que, s'ils arrivaient à déterminer les catholiques à

corriger leurs abus et leurs erreurs, ils feraient du même coup
cesser les motifs de la division ecclésiastique. Certains catho-

Reviiu intorn. du Théologie. Heft 41. 1903. 8



— 114 -

liques, de leur côté, se rendaient compte aussi de leurs torts
et étaient disposés à de nouvelles négociations par voie
d'explication. Au point de vue politique, certains chefs d'Etats
sentaient également que, tant que le lien religieux serait brisé,
l'unité politique nécessaire au bien général ne serait que très
faible.

Ro37as de Spinola, évoque de Tina, fut le premier à donner

à ces désirs des uns et des autres une tournure pratique.
Dès 1651, il y songea; car, dans une lettre datée de 1671, il
dit qu'il s'occupe du rétablissement de l'union depuis vingt
ans. C'est en 1661 qu'il commença ses voyages dans ce but,
et que l'électeur de Brandebourg lui donna pouvoir, par lettres
de créance, pour traiter de la pacification religieuse entre les
associés de la nouvelle société Indo-Germano-Hispanique l).

Cet évêque Spinola, qu'il ne faut pas confondre avec son

contemporain, le cardinal Spinola, était né dans les Pays-Bas
et d'origine espagnole; il se fit moine franciscain et gagna la
confiance de Philippe IV, qui l'emplo}7a aux affaires de l'Etat;
confesseur de la princesse Marguerite, fille de Philippe IV et

première femme de l'empereur Leopold Ier, il devint évêque
de Tina, ou plutôt Tinninia, en Croatie. En 1660 plénipotentiaire

de l'empereur, en 1661 chargé de la mission susdite par
l'électeur de Brandebourg, il obtint en 1662 une ratification
de Philippe IV et l'assurance de son concours, et détermina
plusieurs princes protestants à s'aboucher avec l'électeur de

Mayence et d'autres pour discuter la réunion. Clément IX
(1667-1669), loin de lui être opposé, pressa l'électeur de

Mayence d'intervenir auprès des princes protestants en vue
de la paix.

Le premier écrit irénique de Spinola, sans doute adressé

à Albrizii, nonce à Vienne, est daté de 1671 et cherche à

dissiper plusieurs malentendus entre les luthériens et les

catholiques-romains. Albrizii se montre très favorable au projet.
C'est à cette date que Spinola obtint du pape Clément X, à

Rome même, un premier bref. Il revint à Vienne et continua
ses démarches. En 1675, on se rendit en Saxe pour y recueillir

les déclarations secrètes et favorables au projet des théo-

') « Elector Brand, per credentials potestatem dedit de religionis concilia-

tione inter socios nova; societatis Indicar - Germano - Hispanica; tunc designata?. »

Œuvres de Leibniz, édit, Foucher de Careil, T. I, p. CXXIII.



— 115 —

logions de ce pays, déclarations que l'empereur ne trouve pas

assez modérées. Le nonce Buonvisio, qui avait succédé à

Albrizii, déploya le môme zèle. En 1676, l'empereur et le nonce
recommandèrent Spinola au duc de Hanovre, Jean-Frédéric,
qui, tout en étant catholique, était très tolérant envers les

protestants, et qui, pour seconder les désirs de l'empereur, auquel
il était très attaché, se concerta avec les autres princes de

Brunswick et de Brandebourg, et prit en quelque sorte la
direction des tractations.

Le deuxième mémoire de Spinola est daté de 1677 et

beaucoup plus important que le premier. Il est intitulé :

Propositions novellorum discretiorum et prœcipuorum. Ce sont
les propositions des protestants les plus modérés, rédigées par
lui. Il y en a 25. Elles touchent aux matières de la justification,
de la confession, de l'absolution, etc. Le pape Innocent XI
(1676-1689) et les cardinaux les approuvèrent comme base de

négociation; elles furent aussi acceptées par l'empereur, par
cinq princes régnants, etc. Les adhésions se multiplièrent en
1678. Innocent XI accorda un bref à Spinola pour donner à sa
mission un crédit plus grand.

La mort du duc Jean-Frédéric et la peste qui éclata alors,
ajournèrent les affaires. Jean-Frédéric eut pour successeur le
duc Ernest-Auguste, qui, tout en étant évoque protestant d'Os-
nabruck, était très tolérant envers les catholiques. Ernest-Auguste

avait été créé par l'empereur neuvième électeur de
l'empire.

Leibniz, qui était conseiller intime de la cour de Hanovre
et qui jouissait d'une très grande estime auprès du duc Jean-
Frédéric, commença à correspondre avec Spinola dès 1671.
Sous le duc Ernest-Auguste, son activité dans cette question
fut plus grande encore. L'Exposition de la foi catholique, que
Bossuet avait publiée en 1671 et qui avait attiré l'attention
des protestants en France, plut à Spinola. Les professeurs de
l'université de Helmstadt (qui dépendaient de la maison de
Brunswick) adhérèrent à la doctrine de cet ouvrage sur le
pape et discutèrent d'autres articles. On en écrivit à Fléchier
en 1683.

Le duc Ernest-Auguste chargea quatre théologiens
protestants cle travailler à cette question. Molanus, abbé de Lokkum,
fut, par sa science et sa modération, l'âme de ces conférences.



— 116 —

Après avoir longtemps professé la théologie dans l'université
d'Helmstadt, il avait été fait abbé de Lokkura et directeur des

églises ou consistoires des Etats de Hanovre. U était très
estimé de Leibniz. 11 s'adjoignit Hermann Barckhausen,
prédicateur de la cour, et deux théologiens d'Helmstadt, Th. Meyer
et Ulric Calixtus. L'écrit qui fut d'abord l'objet de ces
conférences, était un nouvel écrit de Spinola, intitulé: Regula
circa christianorum omnium ecclesiasiicciin reuniouem, 1683.

Les concessions que l'évêque de Tina faisait aux protestants

n'allaient pas à moins, disait-on, qu'«à permettre le
mariage des prêtres, à suspendre le Concile de Trente, à recevoir

les protestants dans l'Eglise sous le nom de néo-catholiques,

puis à les réunir aux anciens par une communion
mutuelle. » Le traité qui sortit de ces conférences, fut signé
de Molanus et de Barkhausen; il est intitulé: Methodus redu-
cendœ unionis ecclesiasticœ inter Romanenses et Protestantes,
et speciali mandato sereu. priuc. etc doni. Ernesti Augusti episcopi

Osnabrugensis... a sereu. Cclsitatis suœ theologis conscripta.
Ernesti, théologien protestant cle Leipzig, combattit cet écrit
dans une lettre à Leibniz. Calixtus ne le signa pas. C'est que
beaucoup de protestants se méfiaient des propositions et de la
mission de Spinola comme d'un piège l). Pour lever ces doutes,
Spinola repartit pour Rome, où il fut approuvé. 11 donna des

preuves cle cette approbation à Leibniz. Il avait pour lui Innocent

XI, le P. Noyelles, général des jésuites, le maître du sacré-
palais, et plusieurs cardinaux.

Toutefois, il y eut arrêt à ce moment (1684). Foucher de

Careil en explique ainsi les causes : « Innocent XI, voyant les

négociations religieuses à la cour de Rome traversées par la
politique cle Louis XIV, et par une faction gallicane à la tête
de laquelle se trouvait le duc d'Estrées (ambassadeur de France
à Rome), dut mander à l'évêque Spinola d'agir comme de son

propre mouvement, et cle dissimuler ses instructions et son
bref jusqu'à ce qu'il eût déjoué cette cabale (sic). D'ailleurs,
plus de vingt cardinaux, chefs d'ordres et théologiens, parmi
lesquels il suffira de citer les cardinaux Albritii, Cibo, Spinola,
Spada, à Rome, les jésuites Balthazar Miller, Joseph Eder, les
dominicains Gumand Wynans et Ambroise Enger, à Vienne,

') Voir une lettre du landgrave Ernest de Hesse-Rheinfels à Leibniz, en 1684.



— 117 —

travaillèrent sous son pontificat à cette difficile affaire, et on
ne peut imputer à ce pape l'insuccès des négociations7). » Et
encore : « Retenu par la crainte d'une faction gallicane et sa

position vis-à-vis de Louis XIV, Innocent XI, qui, en 1677, avait
donné des instructions et accordé un bref, avait ensuite, par
crainte de la faction gallicane à la tête de laquelle se trouvait
le due d'Estrées, engagé Spinola à ne paraître agir qu'en son
nom et recommandé l'affaire au cardinal Bonvisi. Leibniz savait
tout; car, dans une lettre à Mme de Brinon, il affirme que
Spinola avait reçu les pouvoirs les plus étendus, même celui de

déclarer non schismatique celui qui, se trompant dans les choses
de foi, pouvait alléguer son ignorance des statuts de l'Eglise,
pourvu qu'il reconnût le grand principe de l'assistance divine
inspirant l'Eglise, et lui dictant ses arrêts dans l'ordre du
salut. Dans cet état de choses, et surtout en présence de la
déclaration des théologiens protestants d'Helmstadt, on se
demande pourquoi la réunion ne se fit pas dès cette époque.
Tout était préparé et jamais on fut plus près de s'entendre.
La relation nous l'apprend. La guerre contre les Turcs à

Vienne, la faction de la croix qui s'agitait à Berlin, la
faction gallicane à Paris et à Rome, enfin une maladie survenue
à Spinola, causèrent des retards et de nouveaux empêchements2).

»

L'évêque de Tina remplaça, en 1685, le comte Kollonicz
sur le siège de Neustadt, et il s'occupa jusqu'en 1688 de la
réunion des Hongrois protestants. De là sa relation intitulée :

Puncta principalia relationis circa statum negotii reunionis
ecclesiasticce Germanorum et Hungarorum panels annis apud
utramque uationem incepti, etc,

Leibniz visita Spinola à Neustadt en 1688, quitta Vienne
en 1689, alla à Venise, à Modène et à Rome, où il ne vit pas
Innocent XI, qui était mourant. Il ne négocia rien et quitta
Rome non converti. On aurait voulu lui confier la garde de la
Vaticane, dans le but de le convertir au catholicisme romain
et de le faire cardinal. Il refusa3).

En 1690, Spinola écrivit à Molanus qu'il avait reçu des
pouvoirs cle Rome pour continuer la négociation interrompue

') (Havres Je Leibniz, T. 1, p. XI; Paris, Didot, 1859.
2j 1'. XLVIII-LI1I.
3) P. 1VII.



— 118 —

pendant quatre ans. En 1691, il revint en Hanovre, où il
retrouva Leibniz, et il reprit les conférences avec Molanus et
les autres théologiens protestants. Sa dernière lettre à Leibniz
est du 22 novembre 1694. Il mourut en 1695, après avoir montré,

dans toute cette affaire, une grande patience et une
douceur admirable. Il alla six fois à Rome et cinq fois à Hanovre.

On l'a accusé d'avoir voulu gagner les protestants à Rome;
mais comment un évêque rattaché à Rome eût-il pu faire
autrement « On a répété à satiété que ses vues étaient courtes,
sa doctrine insuffisante, sa méthode absurde1).» On reconnaîtra

du moins qu'il alla aussi loin qu'un évêque dépendant de

la papauté romaine peut aller. Il fut remplacé sur le siège de

Neustadt par le comte cle Buckaim, qui ne montra ni le même
zèle ni la même énergie.

C'est Bossuet qui, du côté de l'épiscopat catholique, le

remplaça. Avec lui, la question de l'union entra dans une
nouvelle période et dans une nouvelle voie. Pour en comprendre
toutes les péripéties, il faut savoir que la princesse palatine
Louise-Hollandine, fille de Frédéric V et d'Elisabeth d'Angleterre,

étant venue en France pour y faire profession ouverte
de la religion catholique-romaine, s'était faite religieuse dans

l'abbaye de Maubuisson, dont elle fut depuis abbesse. Elle
voulait attirer la duchesse Sophie de Hanovre, sa sœur, à

laquelle elle envoyait tous les ouvrages de controverse qui se

publiaient en France. Elle engagea la cour de Hanovre à ne

rien conclure sans la participation de Bossuet, en qui elle
avait une très grande confiance. L'abbesse de Maubuisson
faisait parvenir ses documents et observations par l'intermédiaire

de Mme de Brinon, sa secrétaire. Cette dame d'esprit
avait été ursuline, puis supérieure de la maison de Saint-Cyr
sous M'ne de Maintenon, qui « s'en dégoûta et la fit sortir de

Saint-Cyr par ordre du Roy». L'abbesse de Maubuisson
l'employa pour communiquer à Pellisson les difficultés que Leibniz
opposait à ses Réflexions sur les différends de Religion*). Les

Réponses de Pellisson furent aussi adressées à Mme de Brinon

pour être envoyées en Allemagne, et la correspondance de

l'un et de l'autre se fit toujours par son entremise. Lorsqu'on
fit entrer Bossuet dans l'affaire du projet de réunion, on con-

*) Œuvres de Leibniz, T. I, p. LVIII; Paris, Didot, 1859.
*) Cet ouvrage de Pellisson est de 1686.



— 119 —

vint aussi d'adresser à Mme de Brinon tout ce qu'on écrirait
de part et d'autre.

Leibniz fut ainsi en correspondance, du côté de la France,
avec Mme de Brinon, Pellisson, Bossuet, Arnauld, Malebranche,
Huet, l'abbé Pirot, etc. En février 1692, il écrivit à Brosseau
(résident de Hanovre à Paris): «J'ai eu le bonheur d'entrer en
quelque commerce de lettre avec M. Pellisson à l'occasion de

ce que madame la duchesse avait mandé à madame l'abbesse
sa sœur. Et comme il avait été fait mention d'une négociation
qu'un prélat catholique romain avait eue avec des théologiens
de Hanovre touchant un acheminement à la paix de l'Eglise,
M. l'évêque de Meaux désira, par l'entremise de Mmc de

Brinon, d'être informé là-dessus; je pris la liberté d'en écrire à

cet illustre prélat pour lui faire connaître le fonds de la chose.
Et on peut dire qu'en effet la voie qu'on a prise est presque
la seule qui puisse réussir (autant qu'on en peut juger
humainement) sans dragons et sans miracles. Des généraux d'ordres,
des cardinaux et le feu pape Innocent XI lui-même, ont témoigné

de faire de grandes réflexions là-dessus. Ce n'est pas que
les choses paraissent encore mûres, mais en tout cas ceux qui
ont témoigné la bonne volonté autant qu'il dépend d'eux
peuvent prendre un acte de décharge de tous les maux que le schisme

pourra encore attirer à l'Eglise chrétienne, et peut-être que la
semence qu'ils ont jetée dans la terre pourra germer en son
temps1). »

La première lettre de Bossuet à Leibniz est du 27 novembre

1678; Bossuet se borne à lui demander une traduction du
Talmud, et ne parle pas de la réunion. Leibniz, en lui répondant,

n'y touche qu'en passant et se borne à lui faire l'éloge
de son «livre des controverses», quia «ravi» l'évêque de Tina.
Le 1er mai 1679, Bossuet lui annonce qu'il va lui en envoyer
trois exemplaires, dont un pour lui. En juillet, Leibniz le
remercie et dit que le bref que le pape a envoyé à Bossuet au
sujet de son Exposition, est « un grand coup qui pourra faire
son effet un jour et contribuer au rétablissement de la paix de

l'Eglise » ; il ajoute que « l'évêque de Thina y prend aussi grand
intérêt et s'applique fort à tout ce qui peut contribuer à la
réunion des esprits». Puis, le 22 août 1683, Bossuet écrit à

Leibniz: «J'apprends que les affaires dont vous me parliez ont

J) Œuvres de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 247.



— 120 —

eu une grande suite, et j'ai vu par l'extrait d'une lettre de
madame la duchesse d'Hanover à M. de Gourville, qu'on avait
signé des articles de réconciliation, dont le premier était que
le Pape serait reconnu pour chef de l'Eglise. Cette grande et
illustre princesse souhaite qu'on me donne avis cle cet événement,

et veut que je croie que mon traité de Y Exposition y a

quelque part. L'intérêt que je prends au bien cle la religion et
aussi à votre gloire particulière, depuis l'honneur que vous
m'avez fait de me témoigner tant de bonté, m'oblige à vous
prier de vouloir bien m'expliquer dans le détail une affaire si

importante. » Cependant Bossuet ne montre pas grand zèle
clans toute cette affaire jusqu'à la fin cle septembre 1691. Ses

observations au sujet des propositions de Molanus déterminèrent

ce dernier à dresser un second plan plus détaillé que le

premier, sous le titre cle Cogitatioucs privatcc. Bossuet examina
ces Cogitationes et y répondit de mars à juillet 1692 1), mais
n'envoya cette réponse que plus tard (26 août) ; elle contenait

des duretés pour Leibniz, qui s'en plaignit à Pellisson.
Foucher de Careil résume ainsi l'année 1693 (T. I, p. 351):

«Mort de Pellisson. Faux bruits sur sa mort, repoussés par
Bossuet. Refroidissement progressif entre Leibniz et l'évêque
de Meaux. Extrait cle la dissertation de l'abbé Pirot sur le concile

cle Trente. Réponse de Leibniz et nouvelle discussion entre
Leibniz et Bossuet sur le concile. Envoi de l'Explicatio ulterior

method! reunionis de Molanus. Demi-rupture, puis reprise
des négociations par Leibniz. »

Dans un billet du 11 août 1693, Leibniz écrit à Molanus:
«Totum opus perlegi». Il s'agit de l'Explicatio ulterior.
Bossuet répondit à ce dernier ouvrage par son écrit intitulé: De

professoribus confessionis Aitgustauœ ad rcpetendam veritatem
catholicam disponendis, écrit que Bossuet envoya à Clément XI,
celui-ci lui ayant demandé ses écrits sur la question. C'est cet

écrit que Bossuet appelait la Conciliation d'Allemagne. La
correspondance entre Leibniz et Bossuet, déjà froide à la fin de

1692, se raréfia considérablement entre 1694 et 1699, àia suite
des difficultés relatives au concile de Trente.

Le 1er juillet 1694, Leibniz envoya à l'évêque de Neustadt
un Traité cle la réunion intitulé : Judicium doctoris catholici
de tractatu reunionis cum quibusclam theologis proteslantibus

') Œuvres de Leibniz, édit. F. de C, T. I, p. 266 et 293.



— 121 —

nuper habito. Leibniz a feint de parler en catholique, afin que
son travail eût plus de portée parmi les catholiques; le public
ne devait pas savoir qu'il en était l'auteur. Molanus l'avait lu
et approuvé J).

On a aussi de Leibniz un autre Projet pour faciliter la
réunion des Protestants avec les Romains catholiques, Projet
qu'il rédigea dans le monastère de Loccum, le 27 août 1698 2).

Au mois de novembre de la même année, il imagina de faire
traiter de l'union directement entre le duc Antoine-Ulrich, de

Brunswick, et Louis XIV, sans passer par l'intermédiaire de

Bossuet, et il remit au duc le mémoire que celui-ci devait
communiquer motu proprio et secrètement à Louis XIV 3). Leibniz
y accuse Bossuet de ne s'être pas expliqué avec netteté et
d'avoir «donné le change en quelque façon». Puis il ajoute:

«Mais, en ce cas, afin que l'affaire aille à l'avenir avec
plus de justesse et de concert, et ne soit point si sujette à se

démonter, il me semble qu'il ne faut pas qu'elle passe par
les seules mains de messieurs les ecclésiastiques, qui ont leurs
maximes et leurs vues à part, lesquelles ont quelquefois plus
de rapport à leurs préventions et à leurs passions qu'au bien
de l'Eglise : ce qui n'arrive pas par malice, mais par un
certain enchaînement des choses, les plus excellents hommes étant
toujours hommes et sujets aux faiblesses humaines. Ainsi la
raison veut qu'on cherche à y remédier en joignant ensemble
des personnes dont les vues sont différentes, ce qui, étant bien
concerté, donne un tempérament propre à faire réussir les
choses. Nous avons appris en Allemagne par expérience que,
tant que les seuls théologiens ont été les maîtres cle ces affaires,

on n'a point su s'avancer d'un pas; au lieu que, les princes
mêmes ayant pris l'affaire à cœur, et des politiques pleins de

piété et cle lumières y étant joints, on a fait quelquefois des
démarches raisonnables, comme certains colloques mêmes du
siècle passé en peuvent faire foi. Il serait à souhaiter qu'on
pût faire maintenant par choix ce que le hasard nous avait
donné d'abord, et qu'on pût trouver en France, parmi les gens
de loi, une personne qui ait les qualités de feu M. Pellisson,

') Voir le texte latin original dans l'édition Foucher de Careil, T. II, p. 50-64.
2) Le texte complet a été publié par F. de C, T. II, p. 168-189.
3) Ce Mémoire est daté de Wolfenbuitel le 7/J7 novembre 1698. Voir F. de C,

T. II, p. 204-210.



— 122 —

c'est-à-dire autant de zèle, de lumières, de modération et de

crédit qu'il en avait. Je ne doute pas qu'il n'y en ait, mais
il s'agit de les connaître; il est sûr que parmi les magistrats
et personnes du conseil du roi il y en a toujours eu qui...
ont maintenu par leurs savants écrits et par la fermeté de

leurs conseils, non seulement les libertés de l'Eglise gallicane
et les droits de la couronne à cet égard (contre les entreprises
des courtisans de Rome et la complaisance du clergé), mais
même la pureté de quelques dogmes importants par rapport
à l'Etat, dogma cle regibus non depouendis (contre le penchant
des moines et ordres religieux à donner dans la superstition,
dans le relâchement ou dans la chimère), les laïcs étant moins
sujets à biaiser que les ecclésiastiques... Ainsi ce n'est pas
une petite affaire que cle choisir un homme cle loi propre à

être joint à un évêque tel que M. de Meaux pour cette
négociation; et bien que l'affaire, ainsi que le biais dont on la doit
prendre, soit heureusement d'une nature à pouvoir être à la

fin agréée et applaudie par Rome même, néanmoins, comme
on y est souvent très scrupuleux et que l'on pousse quelquefois

des prétentions outrées, il semble que la France, qui tient
en bien des choses le milieu entre les Protestants et les excès
des Romanistes, est naturellement propre à la médiation —
pourvu que les intentions glorieuses de Sa Majesté soient
secondées par un prélat et un homme d'Etat plus propre que
M. de Meaux, malgré toute sa réserve passée...1).»

Le marquis de Torcy ayant, de la part du roi, averti
Bossuet de cette communication, Bossuet répondit qu'il n'avait
interrompu qu'à cause de la guerre, mais que maintenant, la

paix étant faite, il était prêt à donner les explications qu'on
désirait cle lui2). Et, en effet, un nouvel échange de lettres suivit,

sur le concile cle Trente, sur les livres tenus pour
apocryphes par les protestants. La dernière lettre de Liossuet est

du 17 août 1701; Leibniz lui répondit le 5 février 1702, en lui
envoyant ses Observations sur l'écrit de M. l'évêque de Meaux,
observations qui ont pour but de « prouver que la décision de

Trente sur le canon de l'Ecriture est insoutenable»3).
Leibniz avait commencé sa correspondance avec Pellisson

*) Edit. F. de C, T. II, p. 207-209.
2) Leitre du II janvier 1699.
3) Edit. F. de C, T. II, p. 429-450.



— 123 —

sous le voile de l'anonyme; elle fut publiée par les soins cle

Pellisson, sans que Leibniz, qui n'avait pas écrit pour le

public, fût consulté. Leibniz s'en plaignit. Quoique Pellisson fût
un grand personnage à la cour de France, fort important pat-

conséquent aux yeux de l'abbesse de Maubuisson, de la collide

Hanovre et peut-être même aussi de Leibniz, cependant il
s'effaça dès que Bossuet entra en scène. «Monseigneur de

Meaux, écrit-il à Leibniz le 19 février 1692, m'a communiqué
de lui-même à deux fois l'écrit de l'abbé Molanus, que j'ai
trouvé sensé et solide; j'y ai fait mes réflexions; mais je ne

vous en dirai rien qu'après avoir vu ce que Monseigneur cle

Meaux doit répondre. » C'est donc Bossuet qui décidait du côté
de la France. C'est lui, nous le verrons, qui fut la principale
cause de l'échec.

II. Les Méthodes.
Il importe, avant tout, de remarquer qu'il ne s'agissait

pas alors de réunir tous les chrétiens en une seule Eglise.
Leibniz a écrit expressément à Pellisson, en 1691 ou 1692:
« Le projet pour réunir tous les chrétiens paraîtra à plusieurs
lecteurs une chose extrêmement chimérique et je ne voudrais
pas qu'on me soupçonnât d'avoir donné là dedans, outre qu'on
pourrait penser que c'est un non-projet. Aussi celui de M. de
Neustadt dont je parlais ne regarde pas tous les chrétiens,
mais seulement ceux qui admettent le grand principe de la
catholicité, qui est l'infaillibilité des conciles œcuméniques en
matière de salut.» Pellisson aurait désiré qu'on employât les
mots,- «réunion des protestants avec l'Eglise romaine» (lettre
du 6. novembre 1691).

On voit déjà par cette déclaration de Leibniz qu'il
admettait, tout en étant protestant, « le grand principe de la catholicité

» et notamment l'infaillibilité des conciles œcuméniques,
il ne dit pas en matière de foi, mais en matière de salut, parce
qu'il pensait que, parmi les choses qui passaient pour être de
foi, il en était qui n'étaient pas nécessaires pour le salut. C'est
pour n'avoir pas connu cette déclaration importante, ou pour
n'en avoir pas tenu compte, que plusieurs critiques, Bossuet
en tête, Tabaraud ensuite, n'ont compris exactement ni sa
pensée au sujet du concile de Trente, ni ses propositions
relatives à l'union.



— 124 —

Spinola, Molanus et Leibniz ont été les trois premiers
négociateurs, et ils ont été à peu près d'accord entre eux dans
les grandes lignes et dans la méthode à suivre. Tout d'abord,
ils écartèrent ce qu'on pourrait appeler la méthode de dispute
et de rigueur, méthode connue par ses fâcheux résultats, et
ils admirent d'emblée la méthode de tolérance. Mais il y a tolérance
et tolérance, et il s'agissait de s'entendre sur la juste mesure.
On pouvait donner à la tolérance trois formes : la libre
discussion des points controversés, en vue de faire une lumière
plus complète ; la condescendance, qui inspirait de part et
d'autre des concessions; la suspension ou abstraction, qui
consentait à écarter provisoirement les questions sur lesquelles
on était divisé, et cela jusqu'à ce qu'un concile vraiment
libre, vraiment œcuménique, les tranchât. Leibniz, tout en

admettant la première, en faisait ressortir l'insuffisance, en ce

sens qu'il ne suffit pas de discuter les idées et les théories, et

qu'il faut surtout, en religion, mettre fin aux abus, aux super-
stititions, aux scandales. Il acceptait donc la discussion des

doctrines, mais demandait que les catholiques consentissent
déjà, de prime abord, à corriger les points défectueux de leur

discipline et de leur culte; et surtout il désirait que les protestants

fussent admis à faire valoir leurs griefs contre ce qu'ils
trouvaient de reprehensible dans certaines décisions du concile
de Trente. Il ne voulait pas qu'on les forçât à admettre

aveuglément soit l'œcuménicité d'un concile auquel toute

l'Eglise n'avait pas pris part et qui n'était pas reçu officiellement

par toute l'Eglise, soit certaines opinions ratifiées par ce

concile bien qu'elles eussent été ignorées de l'ancienne Eglise.
Leibniz voulait qu'on réfutât les objections des protestants,
qu'on les convainquît, qu'on les traitât en hommes de science

et de conscience, et qu'on les tînt pour des membres de l'Eglise
avant même qu'on fût d'accord sur les points controversés.
Telle était la réunion préliminaire demandée par lui et par
Molanus, en attendant qu'un nouveau concile, d'une cecumé-

nicité non discutée et qu'on préparerait soigneusement avec

tous les matériaux et tous les documents nécessaires, statuât
définitivement. Spinola ne serait peut-être pas allé de son chef

aussi loin dans la voie de la tolérance ; mais sous l'influence
de Leibniz et de Molanus, il y consentit1).

') Voir les Regula de 1683.



— 125 —

Que telle ait été la méthode adoptée alors par eux, on le

voit par la Relation pour la Cour impériale, que Leibniz
rédigea et que Foucher de Careil a publiée *). En voici quelques

extraits :

« 2°. Dans les choses grandes et difficiles, on ne saurait
arriver au but sans aller par degrés.

« 5° Ce qui a rebuté le monde de la voie des disputes
où personne ne veut céder et où l'on se fait un point d'honneur
de paraître vainqueur ou invincible.

« 6° Quiconque ouvrait seulement la bouche pour
prêcher la modération, passait pour syncrétiste et devenait

suspect d'apostasie.
« 27° Donc ceux qui sont prêts sincèrement à se rapporter

aux décisions de l'Eglise catholique, soit dans un concile légitime

ou autrement, et qui s'opposent à quelques décisions
dans la créance qu'elles n'ont pas été faites légitimement dans
un concile œcuménique, produisant des raisons spécieuses
qui font une ignorance moralement invincible à leur égard,
on peut dire que ce n'est radicalement qu'une erreur de fait
et qui est sans obstination.

« 28° Par conséquent, si on posait le cas que des peuples
qui ont toujours été dans la communion de l'Eglise tomberaient

dans une telle erreur, il ne serait point nécessaire de
les retrancher de la communion pour cela ; comme, en effet,
on n'en a point retranché les nations qui refusent de reconnaître

le dernier concile de Latran et ses décisions et
anathèmes, quoiqu'il ait été déclaré œcuménique et ait été autorisé

par le pape.
« 29°. Les anathèmes fulminés contre ceux qui ne

reçoivent point les décisions en question, ne regardent que
ceux qui sont dans l'opiniâtreté in foro externo, ce qui est
jugé être véritable in interno.

« 30° Il y a même des exemples que l'Eglise a reçu et
réconcilié d'autres peuples qui étaient dans le même cas, c'est-
à-dire qui étaient prêts à se soumettre à la décision de l'Eglise,
mais qui s'opposaient à certaines décisions qu'ils prétendaient
être illégitimes, sans que ce refus de s'y soumettre ait
empêché le rétablissement de l'unité.

1) Ouvr. cité, T. I, p. 1-15.



— 126 —

«31° Mais, pour revenir maintenant au fait présent, voici
à quoi se réduisent principalement les déclarations des protestants

dont il s'agit: ils seront disposés à rentrer dans l'union
avec le siège apostolique et à reconnaître tant le pape pour
le chef de l'Eglise que les évêques et autres membres qui en

composent l'hiérarchie ou le gouvernement ; mais à condition
qu'ils trouvent nécessaire et propre à gagner les esprits, qu'on
leur laissera comme aux Grecs et autres leur rite établi,
autant qu'il est convenable pour ne pas choquer les peuples, et

qu'on s'explique efficacement sur certaines controverses d'une
manière qui ne soit point contraire à l'honneur dû à Dieu
seul et au mérite de J.-C, afin de lever les scrupules des plus
difficiles ou rigides.

« 33. Il y a des controverses qui, après être bien entendues,
ne se réduisent qu'à des questions scolastiques qu'on n'a point
besoin ni cle concilier ni de décider. Mais celles qui seront
assez importantes et qui resteront sans conciliation, seront
remises (autant que de besoin) à la décision future de l'Eglise.

« 34° On laissera juger au saint-siège ce qu'il trouvera à

propos sur ces offres et demandes, s'il trouvera les affaires
assez mûres, s'il voudra exiger quelque chose de plus ou

accorder quelque chose de moins, selon qu'on le trouvera
faisable.

«39° Cependant c'est déjà beaucoup qu'au lieu qu'auparavant

les protestants ne voulaient point de commerce avec le

pape, et prétendaient qu'il devait comparaître lui-même
devant le concile en qualité d'accusé, pour y être jugé ; maintenant

ceux qui sont dans ces sentiments de modération
consentent que la réunion soit moyennée par le pape sans attendre
ce concile. Et que lorsque le concile sera tenu un jour pour les

besoins de l'Eglise, et pour terminer les controverses qui le

mériteront, le pape y pourra présider en personne ou par ses

légats: conditions infiniment éloignées des sentiments que les

protestants faisaient paraître autrefois.
«40° Parmi les controverses qui sont déjà conciliées en

substance se peuvent compter: celle de la justification de

l'homme par la grâce ou par les œuvres (qui passe pour la

plus importante chez les protestants), celle du sacrifice de la

messe, des prières pour les défunts, du nombre des

sacrements, de l'autorité de l'Eglise, de la primauté du pape, de



— 127 —

la tradition, et plusieurs autres qui sont des plus considérables.

« 45° Aussi ce qui rend la chose des plus plausibles quand
elle est bien proposée, est que les principes et l'honneur des

deux partis demeurent dans leur entier, comme il a déjà été

remarqué: on ne révoque et ne se rétracte point, et on ne fait
point d'amende honorable, pour ainsi dire, qui blesse la
dignité de l'un ou de l'autre parti. Car ces démarches sont
impraticables ici, puisqu'il s'agit de nations fleurissantes qui
doivent entrer dans un traité sans y être forcées. Rome ne

renonce point au concile de Trente ni les protestants à la
confession d'Augsbourg, et en un mot les apparences se sauvent
autant qu'il est possible.

«46° Enfin, quoique l'Eglise et Rome gagnent principalement

et clans le fonds, les protestants y trouvent aussi
plusieurs avantages spirituels et temporels qui les invitent. De sorte
qu'il y a beaucoup à espérer, pourvu qu'on ne manque point
de zèle et qu'on emploie tout son pouvoir et tous ses soins
dans une affaire qui est celle de Dieu, de l'Eglise et de la
patrie. »

D'autres documents précisent encore ce point de vue, à

savoir: que l'Eglise romaine devait corriger ses abus de piété
et de doctrine, qu'elle ne devait pas prétendre à une autorité
absolue, ni condamner les hérétiques matériels de bonne foi.
Dans une lettre à Mme cle Brinon*), Leibniz dit, en parlant
de «ceux qui s'imagineraient que l'Antéchrist s'est mis sur le trône
dans l'Eglise»: «J'oserais avancer qu'ils disent quelquefois des
choses qui ne méritent que trop d'être écoutées. Pour les
désabuser, il faut venir au fait, surtout il faudrait remédier
effectivement à plusieurs abus reconnus par des gens de piété
et de doctrine. Ce serait le vrai moyen de lever les obstacles ;

autrement plusieurs s'imaginent qu'on ne cherche qu'a plâtrer
les choses, qu'il y a plus de politique que de zèle, et que
ceux qui crient le plus croient le moins. Il y a autant de
malédictions contre ceux qui participent aux abominations
qu'il y en a contre ceux qui rompent l'union : on oppose
préjugés à préjugés, nouveautés contre nouveautés, pères contre
pères

') T. I, p. ioo-no (n. xxx).



— 128 —

«M. de Meaux, M. Arnaud, M. Pellisson, M. Nicole, et

quelques peu d'autres ont dit des choses admirables ; mais il
semble qu'ils ne tournent point la médaille. Ils approfondissent
et cultivent quelque argument avantageux; ils lui donnent de
l'éclat : quand on ne voit que cela, on est frappé. La même
chose arrive souvent à des juges quand ils n'ont encore écouté
qu'un témoin; mais comme il y a un conflit cle raisons, il faut
mettre tout en figne de compte, la recette et la dépense. M. de
Meaux, dans son Exposition, fait voir que la doctrine du concile

de Trente peut avoir un sens tolerable. Voilà qui va bien,
et il serait à souhaiter que les autres docteurs cle son parti
parlassent toujours comme lui : mais tout ce qui est tolerable
n'est pas véritable, et tout ce qui est véritable n'est pas

toujours nécessaire. Il ne s'ensuit point pour cela qu'on soit obligé
de suivre des doctrines qu'on peut excuser. M. Arnaud met
dans un fort grand jour la croyance des Orientaux sur la
présence réelle; il justifie les catholiques d'Angleterre d'une
conspiration imaginaire; il fait valoir les inconvénients des

expressions des réformés, qui soutiennent l'inamissibilité de la
grâce Tous ces hommes illustres savent trouver
merveilleusement le faible de leurs adversaires ; mais ces victoires
particulières ne décident point... Il faut montrer exactement
jusqu'où va l'autorité des supérieurs ecclésiastiques et la
nécessité de leur obéir, car elle n'est pas illimitée: et il faut

prouver que ce pouvoir s'étend sur tout ce qu'on exige des

protestants; ou bien il faut se résoudre à la discussion
particulière, et abondonner une bonne fois des arguments généraux
non concluants Il ne faut pas que le désir de gagner notre
cause et de ramener les adversaires, nous fasse donner dans
des sentiments qui nous y paraissent propres, mais qui font
tort à l'essence de la piété. »

Il est clair que Pellisson ne pouvait pas être d'un avis
autre que celui de Bossuet. Mais ne pourrait-on pas croire
que, laissé à lui-même, Pellisson aurait décrit sa courbe dans

l'orbite tracée par les trois théologiens précédents? Qu'on en

juge par le document suivant. Dans ses Pensées d'un ami sulla

quatrième partie des Réflexions de M. Pellisson, Leibniz a

approuvé ce dernier qui disait que catholiques et protestants
peuvent vraiment s'entendre ; que, d'une part, il y a « une
vérité catholique clans la confession d'Augsbourg», et que,



— 129 —

d'autre part, les catholiques sont disposés à supprimer leurs
abus et à interpréter leur dogmes et leurs rites selon la vérité.
« Même, dit-il, M. Pellisson nous fait espérer qu'on montrera
l'usage légitime des images au peuple, qui en a fait et fait
encore un grand abus; et que la défense de la lecture des

livres sacrés ne durera pas toujours, et qu'on les verra sous

peu entre les mains de tout le peuple. Si donc, avec tout ceci,
la liberté de communier sous les deux espèces est accordée
même sans être demandée, et si l'on montre aussi au peuple
le grand abus qu'il fait de l'invocation des .Saints, leur
attribuant en tout et partout le même culte, les mêmes honneurs
et la même puissance qu'à Dieu même; et si l'on étend les
paroles mystérieuses de notre Sauveur : Ceci est mon corps,
plus loin qu'elles ne sont prononcées, en faisant du seul corps
mystique sa sacrée personne entière, Homme-Dieu, et que l'on
administre le saint-sacrement de l'eucharistie selon l'usage de

l'Eglise primitive, et qu'on introduise partout le culte divin
en la langue vulgaire de chaque pays, et d'autres choses
semblables, selon la pratique de l'ancienne Eglise, comme
tous les sincères et discrets catholiques souhaitent de tout leur
cœur ; il y a grande espérance d'un bon accommodement,
surtout depuis que cette pierre d'achoppement de l'infaillibilité
du pape a été levée en France :)». Prière de remarquer cette
dernière assertion.

Notons encore les passages suivants de plusieurs lettres
de Leibniz à Mme de Brinon: «Il est vrai qu'on devrait
songer à l'union, de part et d'autre, un peu plus qu'on ne
fait, au lieu d'entretenir cette funeste séparation, qui ne saurait
être assez pleurée de toutes nos larmes, pour me servir de

l'expression touchante de M. Pellisson.» Et encore: «Nous ne
serons jamais excusables, si nous laissons perdre des conjonctures

si favorables. »

On ne saurait donc douter ni de la sincérité de Leibniz,
ni de son désir d'une réunion sérieuse fondée sur la vérité et
sur la charité, ni de la prudence de ses conseils. «En matière
de mystère, disait-il, le meilleur serait de s'en tenir aux termes
révélés, autant qu'il se peut2).» La raison qu'il en donnait,

') Œuvres de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 251.
'*) Opera theolog., I, 25.

Rtivue intern, de Théologie. Heft 41, 1903.



— 130 —

était que les explications de chacun sont toujours plus ou
moins discutables, et que l'Ecriture ne définit pas avec exactitude

et précision les termes dans lesquels les mystères sont
formulés.

Malheureusement, tous les théologiens romanistes n'avaient
pas la largeur d'esprit de l'évêque Spinola. La plupart ne
voulaient pas convenir des abus à corriger, des opinions à

reviser et surtout des défauts et de l'insuffisance du concile
de Trente. Ils s'opinâtraient dans des subtilités d'amour-propre
plus encore que de doctrine, et inventaient des sophismes pour se

donner des apparences de raison. Leibniz le sentit certainement,

lorsqu'il écrivit, le 27 avril 1683, au landgrave Ernest
de Hesse: «..Ce que l'évêque de Tina m'a dit de son projet,
m'a paru possible; cependant, quoique je tienne la chose

possible, conformément aux principes des deux parties,
j'avoue, vu l'état présent des affaires du monde, que je
ne crois point probable qu'il réussisse; il faudrait supposer
dans le commun des hommes, et principalement des théologiens,
plus d'équité et de raison qu'on n'en peut attendre. Lui-même
aussi n'espère point d'en voir sitôt un plein succès; en attendant,

l'effet que cela pourra faire, c'est que le chemin sera
toujours aplani et que la postérité en pourra profiter. » Après
le 4 juillet de la même année, Leibniz donna de nouveau
cours à son peu d'espoir. « Il y a peu à espérer présentement»,
écrit-il; «les conjonctures sont peu favorables à ces sortes de

négociations, quoique très louables et dignes d'être poursuivies
dans l'espérance qu'il en pourrait un jour résulter quelque
fruit pour la bénédiction de Dieu. »

Il avait déjà écrit autrefois à Arnauld: «Les pires ennemis

de l'Eglise sont dans l'Eglise, et ceux-là sont plus à

craindre que les hérétiques.» En 1692, son pessimisme éclata

avec plus d'amertume encore. C'est que Bossuet voulait
imposer une autre méthode, à savoir: que les protestants
commençassent par accepter l'œcuménicité du concile de Trente
et l'obligation définitive de ses décisions de foi. Leibniz avait
beau lui dire: Nous acceptons le principe cle la catholicité,
ainsi que l'infaillibilité des conciles vraiment œcuméniques
et officiellement reconnus comme tels par toute l'Eglise, et si

nous n'acceptons pas tout ce qui a été décidé au concile de

Trente, c'est qu'il ne nous est pas démontré qu'il a été libre



— 131 (—

et correct en toutes choses ; il y a des points de fait obscurs,

que nous demandons à éclaircir, et cela sans toucher aucunement

aux principes mêmes du vrai catholicisme et de la
véritable Eglise catholique. Bossuet ne voulait pas concéder que
ces points de fait fussent obscurs et discutables. Il tenait pour
dogmatique et catholique tout ce que Leibniz tenait pour non
dogmatique et non catholique. Leibniz demandait à le discuter
en plein jour, Bossuet s'y refusait et maintenait que la lumière
était faite, et que son interprétation du concile était la seule

catholique, donc définitive. Ce qui fit dire à tous les protestants:

Rome veut d'abord nous enfermer dans le romanisme
actuel; puis, lorsque nous y serons, il ne sera plus question
ni d'explications, ni de corrections, ni de réformes; nous devrons
simplement obéir, et le tour sera joué Cette méthode romaine,
telle que la voulait Bossuet, était donc regorgement de l'union;
car, pour résoudre la question pendante, elle commençait par
la trancher clans son propre sens, et l'imposait ensuite aux
opposants, en les traitant d'hérétiques s'ils la rejetaient. Bossuet
appelait démontré (clemonstralum) ce qui était à démontrer
(demonstrandum). C'était même la suppression de toute
discussion.

Le 19 novembre 1692, Leibniz écrivit à Pellisson : «Après
la pureté de la religion du Christ, rien ne nous doit plus être
en recommandation que l'unité de l'Eglise de Dieu. Mais,
après avoir bien pesé les choses, je trouve que les demandes
des Eglises du Septentrion sont très bien fondées sur plusieurs
points fort importants, et que celles qui communiquent avec
Rome, refusant d'y avoir égard, deviennent coupables de la
continuation du schisme. »

Le 26 août, Mrae de Brinon à Leibniz: «Je vous dire ce
que je disais à feu M. Pellisson, que je craignais que pour
faire les protestants catholiques, l'on fict les catholiques protestants,

si l'on touchait à un concile qu'on nous avait toujours
proposé comme une règle dans les matières de foi. » Et Leibniz
lui répondait le mois de septembre suivant: «Vous avez raison
de dire que, de la manière dont nous nous y prenons, il
semble que les catholiques deviendraient aussi tous protestants,
et que les protestants deviendraient catholiques. C'est ce
que nous prétendons aussi. Il en viendra un mixte, s'il plaît
à Dieu, qui aura tout ce que vous reconnaissez de bon en



— 132 —

nous, et tout ce que nous reconnaissons de bon en vous
Il y a longtemps que j'ai dit que, lorsqu'on aura fait tous les

protestants catholiques, on trouvera que les catholiques seront
devenus protestants: c'est ce qu'appréhendent aussi quelques
personnes entêtées de rosaires et de chapelets; ils craignent
que les conversions et les réunions des personnes mieux
instruites ne les fassent mépriser avec leurs contes dont ils
entretiennent les simples »

Bref, Leibniz reprochait à la méthode de Bossuet d'être
trop oratoire et ni assez précise, ni assez pratique. Il aurait
voulu que l'on fît sur toutes les questions controversées une
Exposition (sorte de Jugement doctrinal) tellement objective
qu'on ne pût pas savoir si l'auteur était de tel parti ou de

tel autre. C'était la troisième de ses six règles de discussion:
« Que la fidélité du rapporteur paraîtra en ce qu'on ne pourra
point deviner quel parti il tient lui-même, ce qui est sans

exemple en matière cle controverses, et peut passer pour une

marque palpable de modération et d'égalité l). »

L'esprit cle Molanus et cle Leibniz apparaît aussi dans un
document qu'ils ont rédigé après avoir travaillé ensemble à

l'union des Protestants entre eux (Luthériens et Réformés) et
clans lequel ils ont consigné le résultat de leur propre
expérience. Le volume des Opera theologica de Leibniz contient en
effet (p. 735-737) un «Jugement impartial sur l'utilité que les

Luthériens peuvent espérer de leur union avec les Réformés».
Ce Jugement comprend trois points: « 1° La tolérance
réciproque entre les Evangéliques est extrêmement pernicieuse.
2° Ce qui est assez démontré par le colloque tenu à Cassel.
3° L'effet du mal fut très funeste. »

Certes Molanus et Leibniz étaient pour la paix. Leibniz
écrivit un jour à un de ses amis (op. theol., p. 734) : « Quod
si, uti suspicor, suades in Irenicis tuis ut Protestantes inter
se coeant arctius, habes me assentientem. Multi jam anni sunt

quod cum doctis nostratium theologis ea de re disserui, et

Pontifìcios multo longius abesse agnovi.» Mais ces deux hommes
éminents avaient constaté que toutes les concessions faites

par les Luthériens avaient tourné au profit des seuls Réformés.

') Projet de M. Leibniz pour finir les controverses de religion; voir les CEuvres

de Leibniz, édit. Foucher de Careil, T. I, p. 459-468; T. II, p. VII.



- 133 —

De là leur conclusion. Il est intéressant de lire, dans leur
écrit, ce qu'ils disent du colloque de Cassel : « On ne peut
avoir une preuve plus incontestable des torts que la tolérance

réciproque, solennellement introduite, a faits à l'Eglise évangélique,

que celle que le colloque de Cassel fournit. Si jamais
dès le commencement de la Réformation jusqu'à présent, deux

partis ont procédé dans un colloque pacifique, avec toute la
candeur et la sincérité possible, c'était sûrement à Cassel, où
de l'une et de l'autre part des hommes d'une érudition
profonde et de la dernière sincérité, se sont assemblés, et après
avoir aimablement proposé les questions de controverses, sont
enfin restés d'accord que les questions de controverse ne
regardent point les principes fondamentaux de la foi, et que
malgré les dissensions, s'il y en a quelques-unes, on pourrait
et on devrait même se tolérer et s'entr'aimer comme frères
en Christ. C'est ce qu'on peut voir plus amplement dans la
relation du colloque de Cassel publiée par ordre du gouvernement...

Qui ne se serait promis d'une tolérance réciproquement

établie et d'une association aussi fraternelle, des siècles
d'or, et les avantages les plus réels pour l'Eglise et l'académie
de Rintheln? Et cependant, malgré cela, les effets on été bien
différents ...»

N'était-ce pas convenir que fa solidité du christianisme
est non dans une réforme sans frein et sans critérium, mais
dans le critérium catholique exactement appliqué, c'est-à-dire
appliqué non à la romaine, mais contre les erreurs et les abus
de Rome, d'après les principes mêmes de l'ancienne Eglise?
Telle est effectivement la méthode qui nous paraît la meilleure,
d'après toutes les négociations et toutes les expériences
susdites.

III. Les matières discutées.
Les matières discutées furent les suivantes: certaines questions

ecclésiologiques, comme les abus de l'Eglise romaine,
l'autorité et l'infaillibilité de l'Eglise catholique; puis la tradition

et les dogmes; l'eucharistie; l'hérésie matérielle et
l'hérésie formelle en général, le protestantisme en particulier, et
l'union préalable ; les conciles œcuméniques en général, et le
concile de Trente en particulier ; enfin les livres apocryphes
ou deutéro-canoniques.



— 134 —

Résumons ces différents débats :

1° Les abus de l'Eglise romaine. Leibniz distinguait l'Eglise
romaine, qui n'était à ses yeux qu'une Eglise particulière, et

l'Eglise catholique ou universelle. Dans une lettre adressée
vers le milieu de 1691 à Mme de Brinon, il s'est exprimé ainsi:
« On ne s'élève clone pas contre l'Eglise catholique, mais contre
quelques nations ou Eglises particulières mal réglées; quoiqu'il

arrive peut-être que le siège patriarcal de l'Occident et
même la métropolitaine de l'univers y soit comprise, qu'on ne
doit considérer que comme particulière à l'égard des abus

qu'elle tolère. On peut dire, en effet, que le faible et les intérêts

des nations s'y mêlent. Les Italiens et les Espagnols
donnent fort clans l'extérieur, et MM. les Italiens se font quelquefois

un point de politique cle soutenir Rome; aussi profitent-ils
le plus de ses avantages. Ils seraient peut-être bien aises que
tous les autres fussent leurs dupes, et surtout ceux du Nord,
cela est naturel. Mais la nation française devrait se joindre
avec la nation germanique, pour remettre l'Eglise dans son

lustre, à l'exemple de l'ancien concile de Francfort; et il
faudrait profiter de la conjoncture de quelque pape bien
intentionné, qui se souviendrait plutôt d'être père commun que d'être
Romain ou Toscan l)... »

Dans cette même lettre, Leibniz soutint la catholicité de

certains protestants et la non-catholicité du romanisme : «Mettant

donc le concile de Trente à part pour les raisons
susdites, on peut dire que l'Eglise catholique n'a pas excommunié
les protestants. Si quelque Eglise italienne le fait, on peut dire
qu'elle passe son pouvoir et ne fait que s'attirer une
excommunication réciproque, à peu près comme disaient un jour des

évêques français à l'égard d'un pape : Si excommunicaturus
venit, excommunicatus abibit, s'il vient pour excommunier,
il s'en ira excommunié. Et lorsqu'une Eglise particulière excommunie

quelque autre Eglise particulière..., les sentences ne sont

pas des oracles: elles peuvent avoir des défauts, non seulement

de nullité, mais encore d'injustice. Car quoique les arrêts
des juges séculiers soient exécutés par les hommes, il ne faut

pas s'imaginer que Dieu exécute contre les âmes les sentences

injustes des ecclésiastiques : c'est ici que la condition clave

J) Edit. F. de C, T. I, p. 131-132.



— 135 —

non errante a lieu. Tout ce qu'opère l'autorité du supérieur
ecclésiastique est qu'on lui doit obéir autant qu'on peut, sauf
sa conscience; ce qui est déjà beaucoup... Car je distingue entre
le corps de l'Eglise, qu'on n'accorde pas avoir jamais
prononcé contre les protestants, et entre les supérieurs ecclésiastiques

hors du corps, qui ne sauraient être infaillibles, et dont
les excommunications sont semblables à celles dont le procureur

général d'un grand roi a appelé depuis peu au concile

général futur1).»
Le 16 juillet 1691, Leibniz écrivait à la même personne:

«Vous avez raison, Madame, de me juger catholique dans le

cœur ; je le suis même ouvertement : car il n'y a que
l'opiniâtreté qui fasse l'hérétique, et c'est de quoi, grâce à Dieu,
ma conscience ne m'accuse point. L'essence de la catholicité
n'est pas cle communier extérieurement avec Rome; autrement,
ceux qui sont excommuniés injustement cesseraient d'être
catholiques, malgré eux et sans qu'il y eût de leur faute. La
communion vraie et essentielle qui fait que nous sommes du

corps de J.-C, est la charité. Tous ceux qui entretiennent le
schisme par leur faute, en mettant des ob'stacles à la
réconciliation, contraires à la charité, sont véritablement des
schismatiques; au lieu que ceux qui sont prêts à faire tout ce qui
se peut pour entretenir encore la communion extérieure, sont
catholiques en effet. Ce sont des principes dont on est obligé
de convenir partout. »

Donc Leibniz tenait pour schismatiques les ultramontains

qui mettaient à la paix de l'Eglise, comme condition,
l'acceptation de leurs erreurs; et pour catholiques, ceux qui les
rejetaient, et qui, pour rester dans la vérité, repoussaient toute
communion extérieure avec Rome.

Et encore: «La France aurait tort de trahir la vérité
pour reconnaître l'infaillibilité de Rome, car elle imposerait à
la postérité un joug insupportable... On est redevable à la France
d'avoir conservé la liberté de l'Eglise contre l'infaillibilité des

papes; et sans cela je crois que la plus grande partie de
l'Occident aurait déjà subi le joug; mais elle achèvera d'obliger

l'Eglise catholique en continuant dans cette fermeté
nécessaire contre les surprises ultramontaines, qu'elle a mon-

») P. 132-133.



— 136 —

tree autrefois en s'opposant à la réception du concile de
Trente.»

Hélas! la France a cédé sur deux points: la prétendue
œcuménicité du concile de Trente et la prétendue infaillibilité

du pape. Mais l'ancien-catholicisme n'en est pas moins
fier d'avoir repris les anciennes traditions catholiques contre
Rome.

En 1695, Leibniz s'est expliqué avec plus de vigueur
encore, dans deux lettres admirables à Mme de Brinon. Cette
excellente dame les a provoquées par ses instances excessives.

Dans la première, datée du 18/28 février, il est dit: «Quand
une Eglise est excommuniée par une autre Eglise, et lors
même qu'un particulier est excommunié par son Eglise,
l'excommunication peut être injuste, et alors les excommuniés ne
laissent pas d'être dans l'Eglise universelle. Et comme vos
docteurs demeurent d'accord que le pape même peut fulminer
des excommunications injustes, vous voyez, Madame, qu'on
n'est pas schismatique pour être séparé de sa communion. Vous
dites qu'il se faut tenir au gros de l'arbre, mais le gros de

l'arbre est Jésus-Christ; il est la vigne, nous en sommes les

bourgeons. Jugez si ceux dont les dévotions sont solides et

vont à Dieu même, n'y sont pas plus attachés que ceux qui
se jettent dans des pratiques superstitieuses et donnent aux
créatures ce qui n'appartient qu'à Dieu, qui se dit lui-même
si jaloux de son honneur. Vous avez dit et direz encore,
Madame, que ces choses ne sont point commandées chez vous:
j'en conviens, et j'avoue même que des personnes judicieuses,
surtout en France (dont vous, Madame, n'êtes pas des
moindres), les désapprouvent; mais comme ces pratiques sont
autorisées par l'usage public des Eglises mêmes et gagnent
toujours le dessus malgré les oppositions faibles et cachées de

quelques bien intentionnés, nous ferions très mal et donnerions
la main à la corruption publique si nous nous joignions à ces

Eglises qui ne veulent pas désavouer hautement ces abus

inexcusables, pour ne pas dire qu'elles les pratiquent. Voici
donc, Madame, ce qu'on devrait faire chez vous, à mon avis :

c'est qu'au lieu d'exhorter des personnes qui se sont
expliquées aussi suffisamment que monsieur l'abbé de Loccum et

moi, ilfaudrait tourner vos exhortations vers vos messieurs pour
les faire penser à remplir les conditions très faisables, très raison-



— 137 —

nables et très nécessaires pour faciliter le chemin de l'unité de

l'Eglise de Dieu, qu'on a marquées. Elles consistent en deux points,
savoir : premièrement, à ne pas exiger de nous la confession
des opinions nouvelles qu'une cabale de quelques nations
particulières a décidées dans le siècle passé d'une manière qui fait
voir qu'on se moquait des autres nations, et qui, assurément,
ne passera jamais; et secondement, à ne pas autoriser chez

vous des pratiques que nous ne saurions approuver et qui font
honte au christianisme. Jugez par là, Madame, comment on peut
dire que ce n'est pas une affaire cle se réconcilier avec votre
Eglise.

« Pour ce qui est du premier point, monsieur l'abbé de

Loecum et moi nous avons proposé des expédients sur
lesquels on attend les réponses décisives de monsieur de Meaux.
Il ne s'agit pas même d'avoir son sentiment sur la vérité de

ces ouvertures : il suffit de savoir s'il ne les trouve pas tolé-
rables au moins, et s'il voudra condamner des personnes
d'autorité de sa propre communion qui les ont faites ou approuvées.

Et quant au second point, vous-même, Madame, en avez
bien compris toute la force. Ainsi c'est à vos messieurs
maintenant et à vous-même, ayant le mérite et l'approbation
auprès des grands, de vous décharger de votre obligation et
de satisfaire à votre conscience en faisant tout ce qui dépend
de vous, puisque tout ce qui dépend de nous est fait... J'ai
reconnu de bonne foi les avantages de votre parti, mais j'ai
reconnu aussi qu'ils sont effacés par des raisons certaines bien
plus fortes... Ce n'est pas que vos gens soient plus instruits,
mais plutôt parce qu'ils sont moins instruits et ne veulent rien
entendre, et parce qu'ils sont moins tentés chez nous. Où trou-
verez-vous des gens moins instruits sur la religion qu'en
certains pays de votre parti? Ces gens sont les plus attachés à
leur opinion et les plus éloignés d'entendre quoi qu'on leur
puisse dire, malgré que leur attachement vient de prévention1). »

Puis, Leibniz insinue très malicieusement à Mme de Brinon
qu'elle est «dans un état très dangereux»; qu'il faut rompre
hautement avec ceux qui défigurent l'Eglise de Dieu; qu'il y a,
en effet, dans son Eglise, des abus publics, des miracles
ridicules, des fables, etc., et qu'elle doit « penser fortement aux
remèdes de ces grands et déplorables maux ».

*) p. 82-86.



— 138 —

M"10 de Brinon répondit à Leibniz le 23 mars que ce qu'il
lui proposait, la tirerait de sa place et cle son devoir! Et alors,
le 18 avril, revenant à la charge, il la ramena à plus de
discrétion et plus de modération, et lui lança l'observation
suivante : « Nous avons considéré avec soin les preuves que Rome

apporte pour se donner les droits de l'Eglise universelle, et
nous avons reconnu clairement combien elles sont sans force,
et que, lorsqu'une Eglise particulière, quelque grande et autorisée

qu'elle puisse être, rompt l'union avec d'autres qui
s'élèvent contre des abus, an lieu de profiter de leurs remontrances,

c'est elle qui fait le schisme et qui blesse la charité, clans

laquelle consiste l'âme cle l'unité. Cette vérité est très claire,
et vous avouerez, Madame, que si Rome eût voulu pratiquer
dernièrement une méthode pareille contre la France et fût
passée à l'excommunication de ceux de votre clergé, on n'y
aurait eu aucun égard chez vous; et quand même le pape
aurait assemblé et fait prononcer nn concile des autres nations
de son parti, on n'aurait eu garde en France de reconnaître
ce concile pour œcuménique...l) »

La duchesse Sophie ne fut ni moins précise ni moins
malicieuse. En 1697, elle écrivit à Mme de Brinon que, clans la
vie future, Dieu ne laisserait pas au diable la gloire d'avoir
la plus belle cour, « ce qui serait apparemment s'il n'y eût de

sauvés que ceux qui sont sous la domination du pape et de

son concile, qui n'est pas composé de forts saints personnages.
Aussi ai-je ouï dire que chacun d'eux peut être damné; mais

quand tous ces damnés viennent ensemble, ce qu'ils trouvent
de bon vient de Dieu : ce qui me surprend, n'étant pas accoutumée

de le croire2).» Et le 2 janvier 1699: «Mais, ma chère

Madame, quelle raison y a-t-il que je doive plutôt suivre votre
opinion que vous ne devez suivre la mienne? Puisqu'il s'agit
de foi, la raison n'}r a point cle part: ce que vous croyez, vous
ne le savez pas, et ce que vous ne savez pas, comment le

pouvez-vous persuader à un autre Ce que vous alléguez que
saint Paul dit, après toutes ses bonnes œuvres, qu'il ne sait

pas s'il est digne d'amour ou de haine, n'est pas un passage
qui nous doive fort consoler, et fait voir qu'il a cru tout à fait

') iJ- 91-93-
2) p. 109.



_ 139 —

la prédestination, comme quand il met aussi l'exemple du

potier, qui a pensé à rendre les gens fous à force de méditer

sur cet article. Dieu merci, je me fie à la bonté de Dieu...
Ce qui me donne une très méchante opinion des catholiques,
c'est ce qui se pratique à présent en France contre les gens
de notre religion, ce qui n'a rien du christianisme et fait voir
que c'est une très méchante religion qui autorise tant de

méchantes actions, la Saint-Barthélémy, le massacre en Irlande
et en Piémont, la trahison des poudres en Angleterre pour
faire sauter en l'air le roi Jacques, mon aïeul, avec tout son

parlement, l'assassinat de Henri III et de Henri IV '). »

2° L'autorité et l'infaillibilité de l'Eglise catholique. Dans
son Judicium doctoris catholici de tractatu reunionis (1694),
Leibniz a donné sa conception de l'Eglise. En voici quelques
passages :

« Ecclesia est quœdam theocratia seu civitas sacra, cujus
causa efficiens est Deus ; materia sunt omnes fidèles sub supremo
capite, Christo Deo et homine; forma autem regiminis constat
legibus fundamentalibus jure divino prsescriptis; finisque denique
est civium beatimelo seterna

«Igitur tenendum est Ecclesiam catholicam debere esse

visibilem, eamdemque uno regimine contineri, et hoc regimen
esse a Deo prsescriptum. Ut autem forma regiminis et leges
fundamentales hujus divina: reipublicse melius intelligantur,
sciendum est, auctoritate supremi capitis Christi nunc in
visibilis, vicariani quandam potestatem in terris relictam esse, cui
Christus discessurus suum Spiritum promisit, quae tantum habeat
auctoritatis ut homines ei tuto ridere possint in omnibus quae
ordinantur ad finem hujus reipubliege, hoc est ad œternam
salutoni. Et fidèles omnes, sine conditionis et dignitatis discrimine,

huic potcstati veram obedientiam debere: inobedientes
autem, ope clavium coeli concessarum Ecclesiœ, posse coerceri,
dum fructu beneficiorum spiritualium, in contumelia: paenam,
privantnr : praeterea eamdem potestatem ecclesiasticam habere
a Deo donum infallibilitatis, ut a Spiritu ejus in via salutis
dirigatur in omnem veritatem ; seternum symbolum unitatis et
caritatis a Christo ordinatimi esse perceptionem sanctissimi
corporis sui, tanquam tesseram civis ficlelis qui fit membrum

') p. 229.



— 140 —

mystici corporis, cujus caput est Christus. Qui autem extra
hanc communionem hœreant culpa sua, eos schismaticos esse;
qui vero fidei dogma, ab Ecclesia definitimi, obstinato animo
non admittant, plane hsereticos judicari; eosdemque, quamdiu
in pertinacia sua persévèrent, nec verum amorem Dei, nec
caritatem proximi habere, nec gratia Dei aut Ecclesiœ
sacramentis frui, sed in statu damnationis hœrere.

« Tametsi autem inter ipsos catholicos controversi«: super-
sint de subjecto summœ potestatis vicariœ in Ecclesia catholica,
illud tamen constat inter omnes divino jure constitutum esse,
ut potestas illa reperiatur in concilio cecumenico, totam Ecclesiam

reprœsentante, cui prœest Pontifex maximus, id est
episcopus orbis christiani, Primarius nempe Romanus. Et hoc
concilium rite habitum, in rebus ad fidem pertinentibus,
infallibile esse, eique a fidelibus esse obtemperandum : divino etiam
instituto factum esse ut metropoleos orbis christiani simul et

totius catholicœ Ecclesiœ episcopus esset et caput ejus
ministeriale, nec tantum haberet ordinis, sed et potestatis primatum,
omniaque ageret quœ postulat salus Ecclesiœ, et sine convo-
catione concilii generalis, commode expediri possunt debentve...

« Qui vult catholicus esse hos articulos de Ecclesia, mente
sincera, suscipere debet : primo, quod hic Ecclesia catholica
est infallibilis in omnibus pertinentibus ad fidem salutarem ;

secundo, quod ea infallibilitas retinetur in concilio œcumenico
cui prœest Papa romanus ; tertio, quod Papa romanus, jure
divino, habet super alios non ordinis tantum sed et potestatis
primatum ; quarto, quod clerici secundum suos gradus a laicis
distinguuntur jure divino et linea ordinationis ; quinto, quod
Eucharistiœ sacramentum est tessera christianœ unitatis ; sexto,
quod potestas absolvendi ac retinendi peccata itemque exeom-

municandi, quœ existit in Ecclesia et ab ejus prœlatis et mi-

nistris exercetur, magnani in animas vim habet; eosque in

statu damnationis œternœ constituit qui sententiam ecclesias-

ticse damnationis meruere1).»
Quoique cette doctrine soit déjà trop entachée d'ultramon-

tanisme, Leibniz, quelques lignes plus loin, l'a encore ultra-
montanisée davantage, en insistant sur la nécessité d'un juge
des controverses qui puisse infailliblement mettre fin aux
discussions et empêcher l'anarchie2). On ne conçoit que trop

>) T. II, p. 54-56. 2) P. 58.



— 141 —

facilement qu'avec une telle doctrine le duc Ulrich de Brunswick

soit devenu papiste1).
Le 30 mars 1698, Leibniz, dans une lettre à Fabricius,

théologien d'Helmstadt, a admis la distinction entre le droit
divin de l'autorité directrice dans l'Eglise, et l'application qui
en est faite au siège de Rome, de sorte que le droit de ce

dernier n'est qu'humain2). «Dominus abbas Molanus, quantum
ex colloquiis intellexi, mecum sentit; agnosco et ego Romanœ
sedis prœrogativas humani esse juris, etsi ipsum directorium
in Ecclesia, quod ipsi ob humanas rationes delatitm est, juris
sit divini3).»

En outre, on lit dans le Projet de Leibniz pour faciliter
la réunion (27 août 1698): «Les protestants reconnaîtront clans

l'évêque et siège de Rome une primatie d'ordre, de dignité et
de direction dans toute l'Eglise universelle, sur tous les évêques
du monde chrétien, et outre cela les droits suréminents du
patriarcat dans l'Eglise d'Occident, et ils l'honoreront et
respecteront comme le patriarche suprême et principal évêque de

l'Eglise catholique et chef ministériel ecclésiastique, et lui
seront obéissants selon le droit qui lui appartient clans les
matières spirituelles4).»

Dans ses lettres privées, Leibniz fut peut-être plus libéral,
en ce sens qu'il insista davantage sur les droits des fidèles
vis-à-vis de la hiérarchie et sur les fautes possibles de la
hiérarchie même. Par exemple, à propos du pouvoir des clefs,
il rappela qu'il y a des clefs qui fonctionnent mal, et qui
n'ouvrent ni ne ferment. «La clef peut errer, a-t-il écrit, entre
les mains du pape ou même d'un concile général, lorsqu'ils
veulent excommunier quelque particulier, car ils peuvent se

tromper in facto. Ils se peuvent encore tromper in jure, lorsque

la question n'intéresse point la foi salutaire5). » Et encore:
« L'Eglise n'est infaillible qu'en ce qu'elle ne décidera jamais
un dogme qui renverse la foi salutaire; mais elle peut se
tromper dans les excommunications6). »

Dans une lettre à Mme de Brinon (1691), Leibniz a insisté
sur les limites du champ d'enseignement de l'Eglise : « Dieu
ne nous a pas promis de nous instruire sur tout ce que nous

') Voir sa lettre à Clément XI, le u janvier 1710; p. 469-470.
2) P. 145. s) P. 146. Lettre d'avril 1698. Cf. p. 152. 4) P. 175.
¦') Note de Leibniz sur un écrit de Pellisson; T. I, p. 112. °) P. 113.



— 142 --

serions bien aises cle savoir, et le privilège de l'Eglise ne va
(pas) qu'à ce qui importe au salut1).»

On lit clans une lettre du même à Bossuet (vers mars
1692): L'Eglise universelle est une république dont l'institution

est divine; mais il s'agit de l'étendue ou des limites du

pouvoir des supérieurs. Un prince de l'Empire pourrait être
en guerre avec un empereur sans être rebelle à l'Empire :

ainsi il peut y avoir cle la rupture entre Rome et quelque
Eglise ou nation, sans que cette nation soit schismatique. On
est obligé de part et d'autre à faire tout ce qui se peut pour
y remédier L'article de l'Eglise est lui-même d'une assez
grande discussion. Les supérieurs ont la présomption pour
eux, mais il arrive souvent qu'il y a d'autres présomptions
contraires. Ceux qui soutiennent que le pape est infaillible
tranchent mieux le nœud cle la difficulté, mais ils recouvrent
une nouvelle difficulté dans la preuve de leur hypothèse 2). »

3° La tradition e/ les dogmes. Bossuet a commis une grosse
méprise sur la tradition. Le critérium catholique exige que le
vrai dogme ait été cru toujours, semper ; Bossuet a traduit
semper par hier: «-Hier on croyait ainsi, donc encore aujourd'hui

il faut croire cle même3). » C'est grâce à cette méprise
que les croyances qui ont commencé à se faire jour au
IXe siècle et dans les siècles de la scolastique ont pu être
transformées en dogme par le concile de Trente sous le
prétexte qu'elles étaient crues hier. Leibniz répliqua ainsi à

Bossuet le 4 octobre suivant: «Il va bien à dire à ceci: Hier
on croyait ainsi, donc aujourd'hui il faut croire cle même. Caique

dirons-nous, s'il se trouve qu'on croyait autrement avant,
hier? Faut-il toujours canoniser les opinions qui se trouvent
les dernières? Notre Seigneur réfuta bien celles des Pharisiens :

Olim non erat sic. Un tel axiome sert à autoriser les abus

dominants. En effet, cette raison est provisionnelle, mais elle

n'est point décisive. Il ne faut pas avoir égard seulement à

nos temps et à notre pays, mais à toute l'Eglise et surtout à

l'antiquité ecclésiastique Je vous demande pardon,
monseigneur, de la liberté que je prends de dire ces choses. Je

ne vois pas moyen de les dissimuler, lorsqu'il s'agit de parler
exactement et sincèrement. Si ces axiomes avancés dans votre

') P. 127. ») P. 257-258. 3) Lettre à Leibniz, 28 août 1692.



— 143 —

lettre étaient universels et démontrés, nous n'aurions plus le

mot à dire, et nous serions véritablement opiniâtres. » Mais ils
n'étaient ni universels, ni démontrés.

Dans une lettre à Bossuet, du 11 décembre 1699, Leibniz
a très bien montré la nécessité de distinguer ce qui est cle foi
de ce qui ne l'est pas; puis il a ajouté, touchant les conditions
des définitions de foi et les degrés entre les dogmes
fondamentaux et les non fondamentaux: «Je dirai que, pour ce qui
est des conditions et principes, tout article de foi doit être
sans doute une vérité que Dieu a révélée; mais la question est
si Dieu en a seulement révélé autrefois, ou s'il en révèle
encore, et si les révélations d'autrefois sont toutes dans l'Ecriture

sainte, ou sont venues du moins d'une tradition
apostolique ; ce que ne nient point plusieurs des plus accommodants
entre les protestants. Mais, comme bien des choses passent
aujourd'hui pour être de foi, qui ne sont point asses révélées

par VEcriture, et oit la tradition apostolique ne paraît pas non
plus : comme, par exemple, la canonicité des livres que les
protestants tiennent pour apocryphes, laquelle passe aujourd'hui

pour être de foi dans votre communion, contre ce qui
était cru par des personnes d'autorité dans l'ancienne Eglise ;
comment le peut-on savoir, si l'on admet des révélations
nouvelles, en disant que Dieu assiste tellement son Eglise qu'elle
choisit toujours le bon parti, soit par une réception tacite ou
droit non écrit, soit par une définition ou loi expresse d'un
concile œcuménique? Mais si l'on accorde à l'Eglise le
droit d'établir de nouveaux articles de foi, on abandonnera la
perpétuité, qui avait passé pour la marque de la foi catholique...
Et quant aux degrés de ce qui est de foi, on discuta, dans le

colloque de Ratisbonne cle ce siècle, entre Hunnius, protestant,
et le P. Tanner, jésuite, si les vérités de peu d'importance qui
sont dans l'Ecriture sainte, comme, par exemple, celle du chien
de Tobie, suivant votre canon, sont des articles de foi, comme
le P. Tanner l'assura. Ce qui étant posé, il faut reconnaître
qu'il y a une infinité d'articles de foi qu'on peut non seulement

ignorer, mais même nier impunément, pourvu qu'on croie
qu'ils n'ont point été révélés ; comme si quelqu'un croyait que
ce passage : Très sunt qui testimonium dont, etc., n'est point
authentique, puisqu'il manque dans les anciens exemplaires grecs.
Mais il sera question maintenant de savoir s'il n'y a pas des



_ 144 —

articles tellement fondamentaux qu'ils soient nécessaires necessitale

medii; en sorte qu'on ne les saurait ignorer ou nier
sans exposer son salut, et comment on peut les discerner des

autres *). »

Bossuet s'est étendu très longuement sur ces questions,
dans sa réponse du 30 janvier 17002). Le 14 mai suivant,
Leibniz a félicité Bossuet d'avoir admis « que Dieu ne révèle
point de nouvelles vérités qui appartiennent à la foi catholique;

que la règle de la perpétuité est aussi celle de la
catholicité ; que les conciles œcuméniques ne proposent point
de nouveaux dogmes; enfin que la règle infaillible des vérités
de la foi est le consentement unanime et perpétuel de toute
l'Eglise3)». Puis, dans cette savante lettre, il montre à Bossuet
comment l'Eglise romaine a violé le critérium catholique en
maintes questions. C'est magnifique en paroles, lui dit-il, ce

consentement unanime et perpétuel de toute l'Eglise; «mais
quand on en vient au fait, on se trouve loin de son compte,
comme il paraîtra dans l'exemple de la controverse des livres
canoniques4)». Il en est cle même du concile œcuménique, qui,
dit Bossuet, n'innove pas. Leibniz lui lance très justement la

remarque suivante: «Il semble que vous-même, Monseigneur,
laissez quelque porte cle derrière ouverte, en disant que les
conciles œcuméniques, lorsqu'ils décident quelque vérité, ne

proposent point de nouveaux dogmes, mais ne font que déclarer
ceux qui ont toujours été crus, et les expliquer seulement en

termes plus clairs et plus précis. Car, si la déclaration contient
quelque proposition qui ne peut pas être tirée, par une
conséquence légitime et certaine, de ce qui était déjà reçu
auparavant, et par conséquent n'y est point comprise virtuellement,
il faudra avouer que la décision nouvelle établit en effet un
article nouveau, quoiqu'on veuille couvrir la chose sous le

nom cle déclaration 5). »

4° L'eucharistie. Voir, dans la Revue d'octobre 1902, p. 693

à 712, notre étude intitulée: «Leibniz et l'eucharistie».

5° L'hérésie matérielle et l'hérésie formelle. Il y eut débat

sur cette question entre Leibniz et Pellisson. Celui-ci ciisait

*) Edit. F. de C, T. II, p. 275-277. 2) P. 293-306, 3) P. 315.

4) Ibid., n. 13, p. 319. 5) Edtt. F. de C, n. 8, p. 317-318.



— 145 —

que la moindre erreur dans la foi constitue l'hérésie et peut
priver du salut. Leibniz répliquait que l'erreur dans la foi
constitue l'hérésie matérielle, mais que, pour être privé du

salut, il faut être hérétique formel, c'est-à-dire conscient de

son hérésie et opiniâtre dans son hérésie. Alors, s'écriaient
Pellisson et Bossuet, il n'y a plus d'hérétiques; car qui prouvera

qu'Arius fut de mauvaise foi Leibniz répondait que sa

doctrine était enseignée par des sommités de l'Eglise romaine,
par exemple par le jésuite Andradius. Il écrivait à Mme de

Brinon, en 1690: «Tous ceux qui sont hors de la communion
de l'Eglise ne sont pas rebelles. Les théologiens demeurent
d'accord qu'on peut être excommunié injustement. De plus, les

catholiques accordent qu'il y a des hérétiques matériels qu'ils
n'osent point condamner: ce n'est donc pas la désobéissance,
selon eux, qui condamne. Or, celui qui n'entend pas les ordres,
ou ne les comprend pas, ou enfin ne peut pas les exécuter,
quoiqu'il fasse des efforts pour tout cela, n'est pas désobéissant

Les opinions ne sont pas volontaires, et on ne s'en
défait pas quand on veut; c'est pourquoi (absolument parlant)
elles ne se commandent pas; suffit qu'on soit docile, et porté
sincèrement à faire les diligences dont on est capable à

proportion de sa profession. C'est pour cela que ceux qui ont
juré de suivre certaines doctrines et ont depuis changé de

sentiment (comme cela arrive assez souvent), ne sont pas
parjures. Cependant l'excommunication ne laisse pas d'avoir un
grand pouvoir, mais c'est lorsqu'elle se fait justement (clave
non errante). Elle frappe les obstinés et ne fait point de mal
aux humbles, comme la foudre »

Plus loin (p. 107): «Il est très sûr que les théologiens
distinguent communément entre les hérétiques matériels et
formels, et qu'ils condamnent les uns et non pas les autres.
On peut dire que les jésuites, généralement, enseignent qu'un
hérétique matériel se peut sauver par la véritable contrition,
quoiqu'ils jugent qu'elle n'est pas aisée Et il y en a beaucoup

qui ont étendu cette doctrine jusqu'aux payens L'hérésie

formelle n'est damnable que parce qu'alors la véritable
droiture de la volonté manque. Pourquoi excuse-t-on des

Pères des premiers siècles qui ont eu des sentiments assez

') Edit. F. de C, T. I, p. 102 et suiv.

Revue intern, de Théologie. Heft 41, 1903. 10



— 146 —

étranges, même sur la Trinité (comme le P. Petau a reconnu),
sans parler d'autres matières? C'est parce qu'on dit qu'avant
la décision de l'Eglise les erreurs n'étaient pas des hérésies,
puisqu'elles n'étaient pas accompagnées de désobéissance
C'est donc l'obéissance qui est le point le plus
fondamental. » — Et encore (p. 108-109): «Le véritable amour fait
tout son possible pour connaître la volonté de Dieu touchant
l'Eglise ou autrement, et tâche d'y satisfaire et de cultiver
l'union ; mais il ne s'ensuit pas qu'il ne se trouve jamais hors
de la communion visible de l'Eglise. J'ai déjà remarqué qu'on
peut être dans l'Eglise in voto, comme c'est ainsi qu'on peut
prendre part à l'effet des sacrements, lorsqu'on ne saurait les
recevoir eux-mêmes. Il me semble que M. Pellisson passe sur
les distinctions qu'il y a à faire sur un point si important.
Il ne faut pas s'étonner si les conciles et les livres symboliques

ne touchent guère une question si délicate et qui n'est
pas à la portée de tout le monde, d'autant qu'elle est sujette
aux abus; c'est assez qu'on y parle des voies ordinaires du

salut, sans faire mention de ceux que l'injustice des supérieurs
ou autres raisons en peuvent priver Ne prononçons donc

pas si hardiment des sentences condamnatoires contre nos
frères ; et contentons-nous de dire qu'il est dangereux d'être
privé des voies ordinaires du salut : cela suffit pour faire voir
l'importance de l'Eglise, et nous oblige tous à faire les efforts
imaginables pour rétablir l'union Malheur à ceux qui
entretiennent le schisme par leur obstination à ne vouloir écouter
raison, et à vouloir en avoir toujours. »

Pellisson n'admettait parmi les hérétiques matériels (qui
sont virtuellement dans l'Eglise, in voto, et qui se sauvent
comme ceux qui y sont visiblement) que « ceux qui ne savent
point que les dogmes qu'ils rejettent en matière de foi soient
la doctrine de l'Eglise catholique l) » ; tandis que Leibniz disait :

Us savent bien que l'Eglise romaine enseigne ces dogmes,
mais ils ignorent invinciblement que ce sont de vrais dogmes,
cela ne leur est pas prouvé, et l'ignorance invincible les sauve.
Le 21 septembre 1691, Leibniz écrivit à Mme de Brinon: «On

peut souvent se tromper, même en matière de foi, sans être
hérétique ni schismatique, tandis qu'on ne sait pas et qu'on

*) P. 128.



— 147 —

ignore invinciblement que l'Eglise catholique a défini le
contraire ; pourvu qu'on reconnaisse les principes de la catholicité,
qui portent que l'assistance que Dieu a promise à son Eglise,
ne permettra jamais qu'un concile œcuménique s'éloigne de la
vérité en ce qui regarde le salut. Or ceux qui doutent de
l'œcuménicité d'un concile ne savent point que l'Eglise a défini
ce qui est défini dans ce concile ; et s'ils ont des raisons d'en
douter fort apparentes pour eux, qu'ils n'ont pu surmonter,
après avoir fait de bonne foi toutes les diligences et recherches

convenables, on peut dire qu'ils ignorent invinciblement
que le concile dont il s'agit est œcuménique; et pourvu qu'ils
reconnaissent l'autorité de tels conciles en général, ils ne se

trompent en cela que dans le fait, et ne sauraient être tenus
pour hérétiques. »

Leibniz croyait donc qu'un homme est en sûreté de

conscience, lorsqu'il rejette l'œcuménicité et l'infaillibilité d'un
concile, « dont les points définis n'étaient pas nécessaires au
salut avant la définition1)». Il exigeait donc que la chose
définissable comme de foi eût été crue auparavant comme nécessaire

au salut. Il maintenait que cette résistance à de tels
conciles « n'ouvre point la porte à ceux qui voudraient ruiner
l'autorité des conciles. » « Cela fait voir seulement que les
choses humaines ne sont jamais sans quelque inconvénient, et
que les meilleurs règlements ne sauraient exclure tous les
abus in fraudem legis... J'avoue qu'il est dangereux de fournir
des prétextes pour douter des conciles; mais il n'est pas
moins dangereux d'autoriser des conciles douteux, et d'établir
par là un moyen d'opprimer la vérité. »

6° Les protestants et l'union préalable. Dès le début des

controverses, Leibniz écrivait à l'évêque Spinola: «A Te vero
prœclare ostensum est ut quis in Ecclesia esse dicatur, non
opus esse eum assentili omnibus dogmatis in ea definitis (si
quidem ignoret Ecclesiam ita definisse quod ubique facti est),
sed sufficere ut paratus sit stare decreto ejus, ubi sibi cognitum
erit2).» Et comme les protestants étaient persuadés que les
définitions faites par le concile de Trente n'étaient pas des

définitions de l'Eglise même, Leibniz soutenait que l'Eglise
romaine pouvait les recevoir, du moment qu'ils admettaient en

') Lettre à Bossuet, 8 janvier 1692. *) T. I, p. 33-35.



— 148 —

principe l'autorité dogmatique de l'Eglise et qu'ils consentaient
à se soumettre à un vrai concile œcuménique. «Les protestants,

écrivait-il à Mme de Brinon, ne rejettent que ce qu'ils
croient contraire à la doctrine de l'Eglise de Dieu '). »

Il affirmait que les protestants en question avaient des
sentiments catholiques, tout en repoussant certaines assertions
des Romains. Il écrivait à Mrae de Brinon, le 29 septembre 1691 :

« C'est dans cette assiette d'esprit que se trouvent les Eglises
protestantes, qui peuvent prendre part à cette négociation,
lesquelles se soumettent à un véritable concile œcuménique
futur, à l'exemple de la Confession d'Augsbourg même ; et

ceux qui déclarent de bonne foi qu'il n'est pas à présent en
leur pouvoir de tenir celui de Trente pour tel, font connaître
qu'ils sont susceptibles de la communion ecclésiastique avec
l'Eglise romaine, lors même qu'ils ne sont pas en état de

recevoir tous les dogmes du concile de Trente. Après cela,
jugez si l'on n'a point fait du côté de notre Cour et de nos
théologiens toutes les démarches qu'il leur était possible de

faire en conscience, pour rétablir l'union de l'Eglise, et si nous
n'avons pas droit d'en attendre autant cle l'autre côté. En tout
cas, si on n'y est pas en humeur ou en état d'y répondre, les
nôtres ont du moins gagné ce point, que leur conscience est

déchargée, qu'ils sont allés au dernier degré de condescendance,

usque ad aras, et que toute imputation de schisme est
visiblement injuste à leur égard. »

Leibniz revint très souvent à la charge pour persuader
Pellisson et Bossuet2). Bref, dans son Projet pour faciliter la
réunion, il s'exprima ainsi (n. 5) : « Les nôtres seront prêts à

entrer dans une discussion solide et pacifique des controverses
qui resteront, et à en avancer la détermination autant qu'il
sera nécessaire pour que le sacré dépôt de la foi catholique
et apostolique, venu jusqu'à nous par une tradition perpétuelle.
soit conservé et transmis à la postérité. Et par conséquent, si
la décision ne peut être obtenue par une composition amiable,
ils se soumettront sincèrement à tout ce qui pourra être défini

') P- 134-

") Voir sa lettre à Pellisson, de fin avril 1692, T. I, p. 278-281 ; au même, le

3 juillet 1692, p. 293; à Mme de Brinon, même date, p. 293-294; à la même,
septembre 1693, p, 435-437 ; son écrit sur les Méthodes de réunion, T. II, p. 18-21 ; à

Mme de Brinon, 30 mai 1694, p. 30-37; autre lettre du 5 février 1695, p. 79-81 ; etc.



— 149 —

légitimement là-dessus dans un concile œcuménique, selon le
fondement de toute l'affaire que nous avons posé au commencement

de cette déclaration ; en sorte, pourtant, que le clergé
et les docteurs des protestants réunis (à qui on ne pourra plus
contester dans le parti romain la qualité de catholiques) pourront

intervenir dans le même concile avec un droit égal à

celui de leurs pareils, à l'exemple de ce qui a été pratiqué
avec les Grecs et autres, et particulièrement leurs surintendants,

spéciaux, généraux et généralissimes ou autres,
conformément à la nature des choses, passeront pour prélats,
évêques, archevêques, métropolitains, selon le lieu, rang et degré
que chacun doit avoir dans l'ordre de l'Eglise :). »

Leibniz avait demandé que l'on fît pour les protestants au
sujet du concile de Trente ce que le concile de Bâle avait
lui-même fait pour les calixtins au sujet du concile de
Constance. « Il y a cela de fort remarquable qu'on reçoit les calixtins

sans les obliger à reconnaître que les deux espèces ne
sont pas commandées à tous les fidèfes, et qu'on suspend à

leur égard un décret notoire du concile de Constance, remettant

l'affaire à une nouvelle discussion et à la décision future
de l'Eglise, d'autant que l'autorité du concile de Constance
était contestée par les Bohémiens. Jugez maintenant si les
protestants, qui sont une si grande partie de l'Europe, ne méritent

pas pour le moins autant de condescendance que ces

calixtins, et si la même chose ne se pourrait pratiquer à leur
considération, à l'égard du concile de Trente dont ils croient
ne pouvoir reconnaître l'autorité2).» Et le 12 juillet 1694,
Leibniz écrivit à Bossuet : « Puisque vous demandez, Monseigneur,

où j'ai trouvé l'acte en forme, passé entre les députés
du concile de Bâle et les Bohémiens, par lequel ceux-ci
doivent être reçus dans l'Eglise sans être obligés de se soumettre
aux décisions du concile de Constance, je vous dirai que c'est
chez un auteur très catholique que je l'ai trouvé: savoir, dans
les Miscellanea Bohemien du R. P. Balbinus, jésuite des plus
savants de son ordre pour l'histoire, qui a enrichi ce grand
ouvrage de beaucoup de pièces authentiques tirées des archives
du royaume, dont il a eu l'entrée. 11 n'est mort que depuis
peu. Il donne aussi la lettre du pape Eugène, qui est une

') T. II, p. 176-177.
*) Leibniz, à Pellisson, fin d'avril 1692.



— 150 —

espèce de gratulation sur cet accord. Car le pape et le concile

n'avaient pas rompu alors. N'ayant pas maintenant le
livre du P. Balbinus, j'ai cherché si la pièce dont il s'agit ne
se trouverait pas dans le livre de Goldastus de Regno Bohe-
miœ. Je l'y ai donc trouvée, et l'ai fait copier telle qu'il la
donne; mais il sera toujours à propos de recourir à
Balbinus l) .»

7° Les conciles œcuméniques en général. Dans sa Réponse
au Mémoire de Pirot touchant l'autorité du concile de Trente,
Leibniz a remarqué que les hommes, pris séparément, sont
plus accessibles à la cabale que dans une assemblée, et que
« les lumières s'entrecommuniquent dans les délibérations
communes». Il était donc pour la tenue des conciles et il croyait
« que le St-Esprit a privilégié particulièrement les assemblées
tenues en son nom». Mais il va de soi qu'il exigeait d'elles
qu'elles fussent tenues selon toutes les règles prescrites par
la raison, la sagesse, la prudence, l'équité et la liberté.

Le 2 juillet 1694, il écrivit à la duchesse de Brunswick :

«Rien ne doit être plus vénérable en terre que la décision
d'un véritable concile général; mais c'est pour cela même
qu'on doit être extrêmement sur ses gardes, afin que l'erreur
ne prenne pas les livrées de la vérité divine. Et comme on
ne reconnaîtra pas un homme pour plénipotentiaire d'un grand
prince s'il n'est autorisé par des preuves bien claires, et qu'on
sera toujours plus disposé, en cas de doute, à le récuser qu'à
le recevoir; on doit à plus forte raison user de cette précaution

envers une assemblée de gens qui prétendent que le
Saint Esprit parle par leur bouche ; de sorte qu'il est plus sûr
et plus raisonnable, en cas de doute, de récuser que de recevoir

un concile prétendu général. Car si l'on s'y trompe, les
choses demeurent seulement aux termes où elles étaient avant
ce concile, sauf à un concile futur, plus autorisé, d'y remédier ;

mais si l'on recevait un faux concile et de fausses décisions,
on ferait une brèche presque irréparable à l'Eglise, parce
qu'on n'ose plus révoquer en doute ce qui passe pour établi
par l'Eglise universelle, qu'un tel concile représente. »

Bossuet n'était pas aussi prudent et il ne reculait pas
devant certaines échappatoires. Leibniz les lui a signalées.

l) Voir aussi la lettre de Leibniz au même, en mai 1699, T. II, p. 259-260.



— 151 —

Mais il n'y eut point de discussion en règle sur cette matière;
et la question particulière du concile de Trente absorba toute
l'attention.

8° Le concile de Trente. La question de la non-œcuméni-
•cité de ce concile fut traitée à fond par Leibniz; Pellisson,
Bossuet et Pirot ne répondirent que très faiblement à ses

arguments. C'est dans cette question et dans celle des livres
apocryphes que Leibniz fit éclater toute sa supériorité sur ses
adversaires. Voici quelques extraits de ses lettres.

En 1691, il écrivit à Mme de Brinon: «Je sais que des

docteurs catholiques ont avoué qu'un protestant qui serait
porté à se soumettre aux décisions de l'Eglise catholique, mais
qui, se trompant dans le fait, ne croirait pas que le concile
de Trente eût été œcuménique, ne serait qu'un hérétique
matériel. Il est vrai qu'il paraît beaucoup de sagesse et de bon
ordre dans les actes de ce concile, quoiqu'il y ait quelque
mondanité entremêlée ; et où est-ce qu'on n'en trouve point
C'est pourquoi je ne suis pas du nombre de ceux qui
s'emportent contre le concile de Trente; cependant il me semble
qu'on aura bien de la peine à prouver qu'il est œcuménique.
Et peut-être que c'est par un secret de la Providence, qui a
voulu laisser cette porte ouverte, pour moyenner un jour la
réconciliation par un autre concile plus autorisé et moins
italien Ses canons sont souvent couchés d'une manière à

recevoir plusieurs sens ; et les protestants se pourraient croire
en droit de recevoir celui qu'ils jugent le plus convenable,
jusqu'à la décision de l'Eglise dans un concile général futur, où
les Eglises protestantes prétendront avec raison d'être admises
parmi les autres Eglises particulières. Cassandre et Grotius
ont trouvé que le concile de Trente n'est pas toujours fort
éloigné de la confession d'Augsbourgx). »

Leibniz disait : « La question n'est pas entre nous si le
concile de Trente est reçu en France, mais s'il est reconnu
autoritativement pour un concile œcuménique, de quoi je doute

encore, quoique je sache bien qu'il n'y a point de particulier
qui ose dire le contraire; mais je crois que pour cela il
faudrait une déclaration authentique de la nation qui levât les

Edit. F. de C, T. I, p. 129.



— 152 —

protestations authentiques contraires qui ont été faites autrefois.

»

Et encore : « En fait, le concile ne vaut rien. En droit, un
autre concile peut venir le corriger, le modifier, et par là
donner satisfaction aux protestants. Le rejet d'un concile n'est

pas chose nouvelle dans l'Eglise ; les Italiens n'ont pas accepté
Bâle et Constance, ni les Français le dernier concile de Latran.
Quoi d'étonnant à ce que les protestants allemands ne veuillent

pas reconnaître le concile de Trente comme œcuménique?
Les précédents qu'on vient de donner sont pour eux. Mais
admettez même qu'il y ait erreur de fait: ils ne sont pas pour
cela condamnables; ils seraient tout au plus hérétiques matériels,

mais non pas hérétiques formels, les seuls que l'Eglise
condamne pour opiniâtreté, désobéissance et contumace. »

« La confession d'Augsbourg s'accorderait volontiers avec
celle de Rome sur plusieurs définitions dogmatiques données

par le concile en question, car elle n'y trouve rien à redire.
Mais la composition seule de ce concile contredit formellement
sa prétention d'être œcuménique. Sur 281 prélats, il y en avait
187 Italiens et seulement 2 Allemands. L'Allemagne n'était
pas représentée, l'Allemagne proteste. Si l'Allemagne protestante

était seule à ne point reconnaître ce concile, on pourrait

s'en prévaloir contre elle. Mais oublie-t-on qu'il n'a pas
même été reconnu dans l'archevêché de Mayence, et, si nous
passons le Rhin, la France, qui y avait cependant 26

représentants, se trouvant compromise dans ses libertés gallicanes,
a formellement protesté par son parlement au nom de la
noblesse et du tiers-état, et malgré toutes les peines que s'est
données le clergé romain, cette protestation n'a jamais été
écartée qu'indirectement par la profession de foi du pape
Pie IV. Henri IV l'a bien fait voir par sa formule d'abjuration,
où il n'est pas question de la réception de ce concile. »

Lorsque Leibniz était pressé non pas par la force des

arguments de ses adversaires, mais par leurs subtilités, il ne
répliquait pas par l'indignation (car il ne s'indignait jamais),
mais par une plus grande précision dans ses griefs; et alors,
au lieu de se borner à plaider la non-œcuménicité du concile
de Trente, il plaidait les intrigues et le défaut de liberté qui
vicient ce concile. Plusieurs fois il s'éleva, par exemple,
contre «cette bande de petits évêques italiens, courtisans et



- 153 —

nourrissons de Rome, qui fabriquèrent dans un coin des Alpes,
d'une manière désapprouvée hautement par les hommes les

plus graves de leur temps, des décisions qui doivent obliger
toute l'Eglise. »

Le 7/17 juin 1691, il écrivit encore à Mme de Brinon: «Je
demeure d'accord de ce que M. Pellisson dit à la louange du
concile de Trente, car ses décrets ont été dressés avec beaucoup

de prudence et les protestants modérés le reconnaissent,
lors même qu'ils ne le croiront pas œcuménique : il y a sans
doute bien des choses dans l'histoire des anciens conciles qui
ne sont pas fort édifiantes. On ne laisse pas de les respecter,
parce que, suivant la promesse de Dieu, il faut espérer qu'il
n'abandonnera pas son Eglise jusqu'à permettre qu'un concile
œcuménique se trompe dans quelque chose d'essentiel. Cependant,

dans le sentiment des protestants, le concile de Trente
est allé trop loin en certaines choses, et il semble qu'on ne
les obligera que par la force à le reconnaître. C'est pourquoi
des catholiques et des protestants savants qui ont pensé à des
voies plus douces ont cru que, laissant le concile de Trente
en suspens à l'égard des protestants, on pourrait rétablir
l'union, laissant au concile œcuménique futur, où la plupart
des nations interviendraient, le soin de régler certaines
contestations moins nécessaires. Je sais qu'en France on reçoit
les décisions du concile quant à la foi et non pas quant à la
discipline. Mais il semble qu'un concile véritablement œcuménique
doit être reçu sans cette restriction, et peut encore décider
certains points de discipline qui peuvent être de foi ou du
moins qui servent à l'édification. Outre cela, il n'y a point de
déclaration de la nation française non plus que de la nation
allemande, par laquelle le concile de Trente soit reconnu pour
œcuménique, et il en a plutôt de contraires: autre chose est

approuver ses décisions en matière de foi, autre chose est les
recevoir comme émanées d'un concile œcuménique. La France
approuve les décrets de Trente sur la foi, parce qu'ils sont
conformes à ce qu'elle les tenait déjà. Mais elle a seulement
fait connaître qu'elle n'est pas encore déterminée pour
l'œcuménicité de ce concile, et j'ai déjà dit que peut-être la
Providence a voulu laisser cette porte ouverte pour moyenner la
réunion en attendant un autre concile plus autorisé qui puisse
couper jusqu'aux racines du grand schisme d'Occident...»



— 154 —

Et le 16 juillet de la même année, à la même: «On aurait
tort en Allemagne d'autoriser un concile, lequel, tout bien fait
qu'il est, semble n'avoir pas tout ce qu'il faut pour être
œcuménique. Quand tout ce qu'il y a dans le concile de Trente
serait le meilleur du monde, comme effectivement il y a des
choses excellentes, il y aurait toujours du mal de lui donner
plus d'autorité qu'il ne faut, à cause de la conséquence. Car
ce serait approuver et confirmer un moyen de faire triompher
l'intrigue, si une assemblée dans laquelle une seule nation est
absolue pouvait s'attribuer les droits de l'Eglise universelle ;

ce qui pourrait tourner un jour à la confusion de l'Eglise, et
faire douter les simples de la vérité des promesses divines.
J'ai déjà écrit à M. Pellisson qu'autant que je puis apprendre,
la nation française n'a pas encore reconnu le concile de Trente
pour œcuménique ; et en Allemagne, l'archidiocèse de Mayence,
duquel sont les évêques de notre voisinage, ne l'a pas encore
reçu non plus ...»

Et le 29 septembre suivant, Bossuet écrivait à Mme de

Brinon : « M. de Leibniz objecte souvent à M. Pellisson que le
concile de Trente n'est pas reçu dans le Royaume. Cela est
vrai pour quelque partie de la discipline indifférente ; parce
que c'est une matière où l'Eglise peut varier. Pour la doctrine
révélée de Dieu et définie comme telle, on ne l'a jamais
altérée, et tout le concile de Trente est reçu unanimement à

cet égard, tant en France que partout ailleurs. Aussi ne

voyons-nous pas que ni l'empereur ni le roi de France qui
étaient alors, et qui concouraient au même dessein de la
réformation de l'Eglise, aient jamais demandé qu'on en réformât
les dogmes, mais seulement qu'on déterminât ce qu'il y avait
à corriger dans la pratique, ou ce qu'on jugeait nécessaire

pour rendre la discipline plus parfaite. »

Bossuet se trompait. C'est un fait que le concile de Trente
a altéré la doctrine révélée de Dieu, qu'il a ajouté à la
révélation chrétienne et qu'il en a faussé le sens sur plusieurs
points, notamment sur les sacrements. Bossuet en appelle à

l'empereur et au roi de France, de ce qu'ils n'ont pas réclamé.
Comme si ces deux hommes étaient l'Eglise, et comme si l'on
pouvait établir un jugement théologique et dogmatique de

cette importance sur l'ignorance formidable de ces deux hommes.
On avouera que Bossuet, dans ce raisonnement, est puéril.



— 155 —

Leibniz répliqua à Bossuet dans une lettre à Mmo de

Brinon: «Quoique le royaume de France suive la doctrine du
concile de Trente, ce n'est pas en vertu de la définition de ce

concile, et on n'en peut pas inférer que la nation française
ait rétracté ses protestations ou doutes d'autrefois, ni qu'elle
ait déclaré que ce concile est véritablement œcuménique. Je
ne sais pas même si le roi voudrait faire une telle déclaration,
sans une assemblée générale des trois Etats de son royaume ;

et je prétends que cette déclaration manque encore en
Allemagne, même du côté du parti catholique. »

Le 8 janvier 1692, Leibniz fit remarquer à Bossuet que
des Français rejetaient la doctrine de ce concile relative à la
validité du mariage, puis il ajouta : « Mais, sans m'arrêter à

cela, je réponds, quand toute la doctrine du concile de Trente
serait reçue en France, qu'il ne s'ensuit point qu'on l'ait reçue
comme venue du concile œcuménique de Trente, puisqu'on a
si souvent mis en doute cette qualité de ce concile. » Et encore:
«... Savoir si tout ce qui a été défini à Trente passait déjà
généralement pour catholique et de foi avant cela, lorsque
Luther commença d'enseigner sa doctrine. Je crois qu'on trouvera

quantité de passages de bons auteurs qui ont écrit avant
le concile de Trente, et qui ont révoqué en doute des choses

définies dans ce concile Je crois qu'un passage d'un habile
homme, comme Erasme, mérite autant de réflexion que quantité

d'écrivains du bas ordre, qui ne font que se copier les
uns les autres. Mais quand on accorderait que toutes ces
décisions passaient déjà pour véritables selon la plus commune
opinion, il ne s'ensuit point qu'elles passaient toujours pour
être de foi ; et il semble que les anathèmes du concile de
Trente ont bien changé l'étal des choses. Enfin, quand ces
décisions auraient déjà été enseignées comme de foi par la
plupart des docteurs, on retomberait dans la première question

pour savoir si ces sortes d'opinions communes sont infaillibles

et peuvent passer pour la voix de l'Eglise. » En écrivant
ainsi sous forme dubitative, par modération et politesse, Leibniz
a eu certainement tort, parce qu'il n'a pas affirmé la vérité
avec force; il devait dire nettement: non licet. Mais on sait
que telle était sa pensée.

Bossuet, poussé à bout, répliqua, le 15 août 1693, par ce
mot définitif, qui est une mise en demeure, mais non un argu-



— 156 —

ment: «Assurez-vous que c'est un point fixé, sur lequel on ne

passera jamais de notre part. »

Bref, celui qui désire se renseigner à fond sur cette question,

doit consulter notamment les documents suivants:
1° Lettre de Leibniz à Mme de Brinon, 9 mars 1693; édit.

F. de C, T. I, p. 367-369.
2° Extrait de la dissertation de l'abbé Pirot, p. 369-378.
3° Réponse de Leibniz au Mémoire cle l'abbé Pirot touchant

l'autorité du concile de Trente (1693); T. I, p. 380-410.
Très important.

4° Bossuet à Leibniz, entre juin et octobre 1693; T. I
p. 414-432.

5° Réponse de Leibniz à Bossuet; T. I, p. 437-446.
6° Leibniz à la duchesse de Brunswick, 2 juillet 1694; T. II,

p. 37-43. Excellent.
7° Leibniz à Bossuet (mai 1699), p. 254-261. Excellent.
8° Leibniz à Bossuet (8 mai 1699), p. 268-273.
9° Leibniz à du Héron, 9/19 juin 1699, p. 273-274.

10° Leibniz à Bossuet, 14 mai 1700 (Très important document
en 61 articles), p. 314-340

11° Suite, 24 mai 1700, articles 62-122, p. 340-3692).
12° Leibniz à Bossuet, août 1701, p. 393-396.

9° Les livres apocryphes ou deutéro-canoniques. Leibniz
écrivit à Bossuet, en mai 1699: «Je fus forcé, Monseigneur,
d'entrer dans la discussion du canon des Ecritures, parce que
vous me demandâtes une instance contre le concile de Trente,
et parce qu'il me paraissait clair comme le jour que ce qu'on
soutient chez vous sur ce point, en vertu de la décision
nouvelle, est contraire à la doctrine constante de l'Eglise: il est

sûr qu'un seul point de cette nature renverse l'autorité de votre
concile. Rien ne pouvait faire paraître davantage votre habileté

que ce que vous répondîtes et répondez là-dessus. Mais

') On lit dans l'article 60: «...La nouveauté introduite dans l'assemblée de

Trente a toutes les marques d'un soulèvement schismatique. Car que des novateurs
prononcent anathème contre la doctrine constante de l'Eglise catholique, c'est la plus
grande marque de rebellion et de schisme qu'on puisse donner ...»

2) Il est dit vers la fin (p. 368), à propos des /'ères de Trente: que la doctrine
constante de l'Eglise catholique est « absolument contraire à des novateurs aussi

grands que ceux qui étaient de la faction, si désapprouvée en France, qui nous a

produit les anathèmes inexcusables de Trente».



— 157 —

que peut-on contre la vérité? Et qu'il est dommage que de grands
hommes se trouvent engagés par des préventions à soutenir
ce qu'ils condamneraient les premiers s'ils étaient libresx) »

Le 11 décembre de la même année, Leibniz revint à la
charge et écrivit à Bossuet que «bien des choses passent
aujourd'hui pour être de foi, qui ne sont point assez révélées par
l'Ecriture, et où la tradition apostolique ne paraît pas non plus2)».

Le 9 janvier 1700, Bossuet répondit à Leibniz que les
livres tenus pour apocryphes par les protestants avaient été

reçus déjà dans l'ancienne Eglise, et il cita vingt-quatre «faits»
à l'appui de cette thèse 3).

Le 30 avril, première réplique de Leibniz, dans laquelle
il lui dit, entre autres choses: «Je ne vois pas moyen
d'excuser ceux qui ont dominé dans l'assemblée de Trente, du
blâme d'avoir osé prononcer anathème contre la doctrine de
toute l'ancienne Eglise. Je suis bien trompé, si cela passe
jamais, à moins que par un étrange renversement on ne
retombe dans la barbarie, ou qu'un terrible jugement de Dieu
ne fasse régner dans l'Eglise quelque chose de pire que
l'ignorance; car la vérité me semble ici trop claire, je l'avoue. 11

me paraît fort supportable qu'on se trompe en cela à Trente
ou à Rome, pourvu qu'on raie les anathématismes, qui sont
la plus étrange chose du monde, dans un cas où il me paraît
impossible que ceux qui ne sont point prévenus très fortement
se puissent rendre de bonne foi4). »

Le 14 mai suivant, deuxième réplique de Leibniz en
61 articles5); sur la question des livres de la Bible, voir en

particulier les articles 18 et suivants. — Le 24 mai, troisième
réplique du même au même, contenant les articles 62-1226). —
Le 17 août 1701, Bossuet ayant essayé de réfuter les
arguments de Leibniz, dans une lettre en 62 articles, qui est sa

dernière7), Leibniz lui répliqua encore le 5 février 1702 par
un document intitulé: Observations sur l'écrit de M. l'évêque
de Meaux, etc.8). C'est ce document qui mit fin à ce très
intéressant et très savant débat, où Bossuet fit certainement tout ce
qui pouvait être fait, mais où Leibniz le battit de main de maître.

(A suivre.) E. Michaud.

') T. II, p. 260-261. 2) P. 275-276. 8) P. 278-293. *) P. 306-308.
6) p. 314-340- 6) p. 340-369- ') P- 396-426. 8) p. 428-450-


	La tentative d'union entre les protestants et les catholiques de 1661 à 1701

