
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Saint Jean Chrysostome et l'eucharistie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


93

SAINT JEAN CHRYSOSTOME
ET L'EUCHARISTIE.

Cette étude a été faite en partie sur l'édition de Bâle, de 1547,
en partie sur la seconde édition du P. de Montfaucon (Paris, Gaume,

1837, x3 V0M> etc- Je fai5 cette observation pour que le lecteur
veuille bien ne pas m'imputer les variantes qu'il pourra constater
dans l'édition qu'il consultera. Certes, ces variantes sont loin d'être
indifférentes. Cependant — il importe de le remarquer — elles
n'empêchent aucunement d'établir avec certitude la vraie doctrine de
St. Jean Chrysostome sur l'eucharistie, tant elle est claire dans
celles cle ses œuvres qui passent pour absolument authentiques.

I. — Saint Jean Chrysostome a été essentiellement un
orateur; ses écrits sont surtout des homélies et des discours. Aussi
sa manière, son ton et son style sont-ils à peu près exclusivement

oratoires. Par exemple, a-t-il à parler de l'aumône? Au
lieu de dire simplement que Dieu nous en tiendra compte, il
dit qu'elle fend l'air, s'élance au delà de la lune, perce les

rayons du soleil, etc.: «Magna res eleemosyna: prœcidit aerem,
transit lunam, solis radios csedit, ad ipsum venit cœlorum cul-

men, ipsos pertransiens ccelos, et angelorum populos decurrens
archangelorumque choros, et omnes superiores potestates, ipsi
assistit regali throno1).» Veut-il dire aux fidèles qu'ils doivent
se retirer de la sainte table avec un vif sentiment de piété, il
s'écrie : « Ab illa ergo mensa recedamus, tanquam leones ignem
spirantes, diabolo terribiles, cogitantes quid sit caput nostrum
et quantam nobis dilectionem exhibuerit2) ». Etc., etc.

Il est clair, dès lors, qu'on ne saurait prendre à la lettre
toutes les expressions imagées et figurées qui abondent à chaque

') Ilomilia IX de Pœnitentia.
2) Homilia XL VI in Joann.



— 94 —

page, notamment lorsqu'il veut terrifier les profanateurs de
l'eucharistie et exciter les communiants à redoubler de ferveur.
« Elle doit être plus pure que les rayons du soleil, cette main
qui coupe cette chair, cette bouche qui est remplie d'un feu
spirituel, cette langue qui est teinte d'un sang redoutable. »

L'orateur aurait pu se dispenser d'employer le mot «spirituel»;
on aurait suffisamment compris sans lui qu'on voguait en pleine
poésie et qu'il fallait dégager de ces images la pensée juste
et vraie.

St. Jean Chrysostome l'a d'ailleurs remarqué lui-même à

plusieurs reprises. « Nous parlons de mystères, a-t-il dit, et ceux
qui y7 sont initiés savent ce que nous disons (qui mysteriis ini-
tiati sunt intelligunt quae dicuntur). » Le langage liturgique est

mystérieux et il faut savoir ce que l'on veut dire en
l'employant; ce que l'on dit est la lettre même, ce que l'on veut
dire est l'idée ou l'esprit.

Le mot fieri, en particulier, a été employé maintes fois,
dans les Ecritures, ainsi que le verbe esse, dans un sens spirituel

et non littéral; et St. Chrysostome fait de même. Dans
sa Ve homélie sur le chap. IV de St. Matthieu, il rappelle que
le démon a proposé au Christ de changer des pierres en pains:
Die ut lapides isti panes fiant ; non erat quidem impossibile
filio Dei in panes lapides convertere, qui propemodum ex
lapidibus Abrahœ filios suscitava. Que des pierres deviennent
des hommes, personne ne le prendra au propre ; et la proposition

du démon n'a pas été acceptée par le Christ, qui lui a

répondu en montrant que le sens matériel du mot «pain» n'est

pas celui qu'il entend, et qu'il ne veut parler que du pain spirituel:
Qui respondens dixit: Scriptum est: Non in solo pane\ïv\t homo,
sed in omni verbo quod procedit de ore Dei (Matth. IV, 4).

St. Chrysostome, en commentant ce texte, ne parle aucunement
du corps du Christ, mais de la parole de Dieu comme nourriture

de nos âmes: ut famem corporis cibo verbi divini satiari

semper optemus. Tout en parlant de la faim du corps, il ne

propose, pour la rassasier, que la nourriture de la parole
divine. Son spiritualisme est manifeste. Déjà auparavant,
Chrysostome a dit : Dabo, inquit, eis, non famem panis, neque sitim

aquœ, sed famem audiendi verbum Dei (Homil. II in C. I Matth.).

IL — UExposition du Pscmme XXII et la CXVP Homélie
expriment très clairement la pensée de Jean Chrysostome.



— 95 —

« Num vultis nosse quomodo pascit Deus prœstolatores suos,

id est sustinentes se? Dixit propheta: In illis diebus mittam in

eis, non dico famem panis, aut sitim aquae, sed audiendi
verbum Dei Iste pastor bonus qui posuit animam suam pro
ovibus suis, talia dedit pascua credentibus Est aqua catholica

in qua ostenditur, fons aeternus, qui reficit, id est iterum
facit, quomodo generatio et regeneratio reficit animas, quia
innovât in fide Hsec aqua primatum tenet in elementis. Sed

cum istud elementum acceperit Spiritum sanctum, fit sacramentum:

et jam non erit aqua potationis, sed sanctificattonis ; non
erit aqua communis, sed refectionis. Per istam aquam educit,
purgatos facit perfectos, ratione claritatis et gratia^ illuminans
et replens eos : ut ubi abundaverat peccatum, faceret divites
in gratia. Super aquam refectionis educavit me, animam meam
convertit. Quid est enim convertere? ex aliquo alicubi ducere,
ex peccato ad Justitium, ex falsitate ad veritatem, ex miseria
ad misericordiam, ex opere carnali ad spiritualem intellectum.
Sic convertit ad se Deus animas. » Et la suite est une
explication de la sainteté chrétienne.

Donc Jean Chrysostome distingue deux changements et
deux conversions: le changement qui constitue le sacrement,
et le changement qui doit s'opérer dans ceux qui reçoivent le
sacrement. Le changement qui constitue le sacrement est l'œuvre
du St-Esprit même, qui sanctifie l'élément matériel et qui fait
que cet élément matériel n'est plus considéré comme un
élément commun de manducation matérielle, mais seulement comme
un élément cle manducation spirituelle ; sa matière n'est nullement

détruite, mais sanctifiée par le St-Esprit. St. Chrysostome
insiste peu sur ce changement, qui est l'œuvre du St-Esprit et
qui n'est nullement pour le chrétien un sujet cle curiosité; il
n'insiste que sur le second changement, la conversion morale,
qui seule importe et qui est toute la vie chrétienne. C'est pour
produire cette vie chrétienne que le sacrement existe. La théologie

de Jean Chrysostome n'est donc pas une théologie de
vaine spéculation, elle ne s'occupe en rien de la manière dont
l'Esprit opère dans les mystères, elle ne cherche pas à pénétrer
l'action divine impénétrable; il a trop de bon sens pour
déplacer la vraie question et pour chercher à satisfaire une
curiosité purement intellectuelle, là où il faut exclusivement satisfaire

la conscience même, c'est-à-dire la sanctifier. Le travail



— 96 —

de sanctification se fait en dehors des arguties et des systèmes.
St. Chrysostome ne s'applique qu'à enseigner aux fidèles par
quels actes spirituels ils peuvent communier dignement, et,

pour employer le style pascal et figuratif des Ecritures, par
quels actes de vertu ils peuvent manger dignement le corps
de l'Agneau.

C'est clans cette même homélie qu'expliquant les textes de

l'Ancien Testament: Venite et edite de panibus meis et bibite
vinum quod miscui vobis, il dit: «Et quia istam mensam prae-
paravit servis et ancillis in conspectu eorum, et quotidie in
similitudinem corporis et sanguinis Christi, panem et vinum
secundum ordinem Melchisédech nobis ostenderet in sacramento...
Auferuntur ea quœ sunt carnis, infunduntur ea quœ sunt
spiritus, et ex mensa preparata proficiunt contra eos qui tribu-
lant eos. Sequitur dicens : Impinguasti in oleo caput meum, et
calix tuus inebrians quam prseclarus est. Gratias tibi, Domine
Jesu, qui ostendisii nobis istud oleum.» Pain, vin, huile, eau,
St. Jean Chrysostome n'attache pas plus d'importance à l'un
de ces éléments qu'à un autre, parce que tous sont pris
sacramentellement, c'est-à-dire dans la signification spirituelle qui
leur est donnée, en vue du résultat spirituel ou du don spirituel,

qui est l'objet principal de la vie chrétienne. « Istud oleum

agnoscimus oleum chrismatis. Christus enim dicitur unctus, ab

unctione. Impinguat caput nostrum, id est, Christum dominum.
Caput enim viri, Christus.» Et encore: «Iste calix est de quo
clamavit tempore passionis, dicens : Pater, si fieri potest, tran-
seat a me calix iste ; verumtamen non sicut ego volo, sed sicut
tu vis. De isto calice bibit Ecclesia, inebriavit martyres
inebriava vino sanctitatis, non vino erroris. Non agnoverunt
suos1), et sanguinem fuderunt. De mensa illa inebriati sunt...
Nam et ipsi apostoli de ipso calice inebriati erant, de quibus
dicebatur: Hi ebrii sunt musto. »

Boire au calice du Christ, c'est donc boire le vin de la

sainteté, en fuyant le mal, le vice et l'erreur, et en pratiquant
les vertus divines. « Iste calix facit claros et prseclaros, et calix
tuus inebrians quam prœclarus est. »

Je le répète, il est impossible de découvrir dans toute cette
doctrine l'ombre d'une transsubstantiation matérielle et d'une

l) Leurs consanguins, leurs parents.



— 97 —

communion matérielle au corps matériel et au sang matériel
du Christ. St. Jean Chrysostome n'en a pas l'idée : auferuntur
ea quœ sunt carnis, infunduntur ea qucc sunt spiritus. Il ne

craint même pas d'employer les mots « image du corps et du

sang du Christ». Son explication du changement sacramentel
est aussi très simple; c'est l'explication même de St. Justin.
L'élément matériel « reçoit » le St-Esprit, c'est-à-dire est sanctifié,

et il devient ainsi sacrement. De même que l'eau du
baptême n'est plus une eau commune, bien que sa matière reste
intacte comme telle, mais une eau de sanctification, ainsi le

pain et le vin, tout en restant matériellement pain et vin, ne
sont plus un pain commun ni un vin commun, mais un pain
sacramentel, un vin sacramentel, de sanctification et de réfection

pour l'âme. Il n'y a pas d'autre changement sacramentel.
Quant au changement moral, qui est le but du changement
sacramentel, Jean Chrysostome l'explique aussi très nettement:
« convertere est ducere ex opere carnali ad spiritualem in-
tellectum; sic convertit acl se Deus animas».

III. — On lit, clans l'Homélie 82, al. S3 (in caput Matth.
XXVI, v. 26), les passages suivants l). D'abord, en parlant de
la mort du Christ, Chrysostome dit que le sacrifice eucharistique

en est le symbole (nam si Jesus non mortuus esset, cujus
symbola essent illa quse offeruntur? n'roç avußo/.a iù rslovjjieva).
Ensuite il ajoute: « Quoniam ergo Christus dixit: Hoc est corpus
meum, nulla teneamur ambiguitate, sed credamus et oculis
intellectus id percipiamus (xai vorjvoTç avrò ßXencofisv oipO-alfjioïi;).
Nihil enim sensibile traditimi nobis a Christo (ovósv ydq luad-rj-
tòv naQkôwxev tjiïe i) Xqioioç), sed rebus sensibilibus; omnia
vero quae tradidit spiritualia (insensibilia) sunt (ndvru eh vorjru).
Sic et in baptismo per aquam, quse res sensibilis est, donum
illud conceditur : quod autem in ea conficitur, regeneratio
scilicet et renovatio, intelligibile (vorpòv) quiddam est: nam si tu
incorporeus esses, nude ipsa dona incorporea tradidisset tibi;
quoniam vero corpori conjuncta est anima tua, in sensibilibus
intelligenda tibi traduntur. »

Donc il n'y a pas à hésiter (nulla teneamur ambiguitate) ;

c'est uniquement avec les yeux de l'intelligence qu'il faut con-

') 11° édit. Montfaucon, T. VIL

Revue intoni, de Théologie. Heft 41, 1903.



— 98 —

sidérer l'eucharistie. Le Christ ne nous y donne rien de

sensible, rien de matériel, rien de charnel. De même que dans le

baptême l'eau reste chose sensible, ainsi dans l'eucharistie le

pain et le vin : mais le don est spirituel et intelligible. Le
spirituel nous est ainsi donné clans le sensible (in rebus
sensibilibus).

Et pour que l'on ne croie pas que cette communion
spirituelle et ces dons spirituels sont du figurisme vide, quelque
chose de purement imaginaire, Chrysostome déclare expressément

que ce sont des réalités : il emploie le mot reipsa. Les
transsubstantialistes en ont conclu, plus tard, que le pain et
le vin sont changés reipsa (substantialiter, selon eux) au corps
matériel et au sang matériel du Christ. Mais Chrysostome
n'enseigne nullement cette doctrine : il dit que le Christ fait réellement

de nous son corps; que l'Eglise est réellement son corps;
qu'il ne faut pas seulement le croire, mais que cela est réel.
« Neque enim satis habuit hominem fieri, alapis csedi, immolari,
sed seipsum commiscet nobiscum non fide tantum, sed reipsa
(alici xaì ceihrô iw noiiynan) nos corpus suum constituit Et
nos in unam cum ilio massam reducimur, Christi corpus unum
et caro una.. Consideremus autem, inquies, licet aperte ad

omnes pertineat. Nam si ad naturam nostram descendit, patet
quoniam ad omnes Singulis enim fidelibus per hoc mysterium

se conjungit. Corpus Christi etiam hœc multitudo est

(2à/id éari Xqiarov xaì rovii xò nlffloc). * Qui ne voit qu'aux
yeux de Chrysostome cette réalité est spirituelle et non
matérielle? Ut ita dicam, pour ainsi dire, dit Chrysostome dans un
autre texte. Si le corps matériel de chaque fidèle était
effectivement le corps matériel de J.-C, il s'ensuivrait qu'il y aurait
autant de corps matériels de J.-C. qu'il y a de corps matériels
de fidèles, ce qui serait une absurdité. Le reipsa de Chrysostome

porte sur la réalité de la vie spirituelle du Christ dans

chaque fidèle et clans toute l'Eglise, et non sur la réalité d'une

prétendue transsubstantiation chimique du pain et du vin.
Tel est le point central de la doctrine eucharistique de

Jean Chrysostome: car il répète ailleurs encore le passage
susdit et en des termes absolument identiques. On voit qu'il
les a pesés, réfléchis, et qu'ils sont gravés dans sa mémoire
comme la substance même du dogme.

En effet, dans sa 60" Homélie au peuple d'Antioche (de



— 99 —

sumentibus indigne divina mysteria), il s'exprime ainsi: «...Quo¬

niam igitur verbum dicit Hoc est corpus meum, pareamus, et

credamus, et inlellectualibus ipsum oculis intueamur. Nihil
enim sensibile nobis Christus tradidit; sed res quidem sensi-

biles, omnes autem intelligibiles. Itidem et in baptismate: per
rem, nempe sensibilem aquam, clonum confertur; intelligibile
vero, quod perficitur, generatio et renovatio... In sensibilibus

intelligibilia tibi praebet...»
C'est dans cette même 60e Homélie qu'il emploie comme

synonymes ces mots: hoc nos pascimur, huic nos unimur, et

facti sumus unum Christi corpus et una caro. Il dit que nous
devons recevoir la grâce de l'Esprit, en approchant du breuvage

supraspirituel (et superspiritualis poculi). Il emploie aussi

comme identiques les mots sanctificare et immutare, en parlant

du pain et du vin, pour montrer qu'il n'y a pas d'autre
changement du pain et du vin que leur sanctification même,
c'est-à-dire leur élévation à l'état sacramentel. Il n'est nulle
part question d'un changement des substances matérielles.

Jean Chrysostome déclare que c'est un sang spirituel que
l'on reçoit à la sainte table. Il ne veut pas que l'on voie le
pain et le vin, et qu'on les considère comme des aliments
ordinaires que l'on digère. Il ne dit pas que ce pain et ce vin
ne sont plus du pain et du vin ; mais il se borne à dire qu'on
ne doit voir en eux ni le pain ni le vin, mais le corps divin
et le sang spirituel. Et à ce sujet il fait une comparaison,
celle de la cire fondue, que St. Cyrille d'Alexandrie emploiera
aussi plus tard. Certes cette comparaison est matérielle; mais,
malgré son matérialisme, on ne saurait y voir aucune
transsubstantiation matérielle: car la substance de la cire n'est
nullement détruite par le feu, elle n'est que modifiée; de plus,
dans l'eucharistie, le St. Esprit n'est pas un feu matériel, mais
spirituel; aussi n'est-il question que d'un sang spirituel et d'un
corps divin, et non d'un corps matériel ni d'un sang matériel.
— « Sanguis spiritualis ex sacra mensa refluit... Num vides
panem? Num vinum? Num sicut reliqui cibi in secessum
vadunt? Absit. Ne sic cogites. Quemadmodum enim si cera
igni adhibita illi assimilatur, nihil substantiœ remanet, nihil
superflua: : sic et hic puta mysteria consumi corporis substantia.
Propter quod et accedentes, ne putetis quod accipiatis divinum
corpus ex homine, sed ex ipsis Seraphim forcipe ignem, quem



__ 100 —

scilicet Esaias (c. VI) vidit vos accipere. Reputate salutarem
sanguinem, quasi e divino et impolluto latere efflucre et ita
approximantes labiis puris accipite... » 1).

Il va cle soi que les transsubstantialistes matérialistes se

sont jetés sur cette comparaison; qu'ils l'ont prise à la lettre,
et qu'ils ont essayé d'en tirer, par voie de prétendue
équivalence et de stricte équation, le prétendu dogme de la trans,
substantiation matérielle du pain et du vin. Ils n'ont pas vu
qu'une comparaison n'est qu'une comparaison; que la meilleure
n'est vraie que sous quelque rapport et non sous tous les
rapports; que celle-ci en particulier cesse d'être juste, si l'on
considère que, dans le phénomène de la cire fondue, ce sont les

apparences de la cire (couleur et autres « accidents ») qui
disparaissent sous l'action du feu, tandis que dans l'eucharistie,
de l'aveu même des transsubstantialistes, toutes les apparences
du pain et du vin subsistent. Ils n'ont pas considéré qu'il est

impossible de prendre à la lettre les mots: Ex ipsis Seraphim
forcipe ignem ; et que, dès lors, il n'est pas moins impossible
de prendre à la lettre « la consomption des mystères » (mys-

teria consumi); que, du reste, Chrysostome lui-même, en
employant les mots « et hic pula, reputate, quasi e latere», a

clairement indiqué le sens spirituel de ses paroles. Bellarmin
veut bien avouer qu'il y a des tropes dans une partie de ce

texte, mais il ne veut pas qu'il y en ait dans l'autre partie2).
La raison qu'il en donne est manifestement erronée. Voici, en

effet, son raisonnement: Chrysostome dit que le pain non it
in seccssum; or il y aurait évacuation de la substance du

pain, si elle existait encore; donc elle n'existe plus. Réponse:
Le fait de l'évacuation est certain: ou bien c'est la substance
du pain qui est évacuée ; ou bien, si cette substance est

*) De Eucharislia in Encceniis admonitorhis Sermo. Ce même passage a été

reproduit ailleurs avec quelques changements clans la forme: «Ne quasi panem id
respicias, neu quasi vinum existimes ; neque enim hsec ut reliqui cibi in secessum
vadunt. Absit: ne sic cogites. Quemadmodum cera igni admota, nihil substantiœ

ainittitur, nihil superfuit: sic et hic pula mysteria consumi corporis substantia. Propter
quod et accedentes ne putetis vos accipere divinum corpus ex homine, sed ex ipsis

Seraphim forcipe ignem ut Isaias vidit, divinum corpus accipere pittate : et quasi
divino et impolluto lateri admoti labiis, sic salutari sanguini participemus. »

2) Manifesti sunt tropi, dit-il, dum sacerdotem vocat angelum seraphicum, et

corpus Domini ignem, et manum sacerdotis forcipem... At in posteriore omnes cir-
cumstantiEe clamant non esse ibi tropum, cum dicat eum panem non ire in secessum
et totam substantiam consumi» (De Satrapi, euchar., L. II, e. XXII).



101

adevenue matériellement le corps matériel du Christ, c'est

substance du corps du Christ. On le voit, les transsubstantialistes

sont acculés au stercoranisme. C'est scandaleux, pour
ne pas dire stupide. Sortons cle cette ignoble dogmatique, et

rentrons dans fa pure doctrine du saint Docteur.

IV. — Dans sa 24" Homélie (sur la Ire Epître aux
Corinthiens, ch. X), Jean Chrysostome s'exprime ainsi: t. (Zum

benedictionem dico, euchciristiam dico». L'eucharistie est donc une
bénédiction. — « Et magna illa numera commemoro. » Elle est

donc aussi un souvenir et une commémoraison. — « Et panem
quem frangimus, nonne communicatio corporis Christi est?

quare non dixit participatio quia amplius quiddam significare
voluit et multam inter hsec convenientiam (conjunctionem)
ostendere. Non enim participatione tantum et acceptione, sed

unitate communicamus. Quemadmodum enim corpus illud unitum
est Christo, ita et nos per hunc panem unione conjungimur...
Inquiens: Quoniam unus panis et unum corpus multi sumus...
omnes enim qui de uno pane participamus... Multitudinis cre-
dentium erat cor et anima una...» C'est dans cette homélie
que Chrysostome appelle ce repas un repas mystique (xmrmviïv
TÛiv firouxtlv âstnvuiv sxtîvwv); et il explique ainsi sa pensée :

«Ipsa namque mensa anima: nostrœ vis est, nervi mentis
(Ain ri yàç> r) tqdnsCa rrjç il'vyj^ i][iwv lit vtvQce), fiducise vinculum,
fundamentum, spes, salus, lux, vita nostra. »

Dans toute YHomélie 27 (sur le ch. XI), il est également
impossible de trouver un mot qui favorise la doctrine de la
transsubstantiation. Chrysostome ne songe à expliquer ni le
fait ni la manière dont le pain et le vin sont changés; il ne
parle que du changement moral qui doit s'opérer dans les
âmes, et des dispositions morales que nous devons apporter à
la communion. De même que le Christ est mort pour tous,
dit-il, ainsi nous devons célébrer la cène du Seigneur en nous
souvenant des sentiments du Christ et en les reproduisant
dans notre âme : il a voulu nous unir tous fraternellement,
pauvres et riches ; donc soyons tous unis. Ne nous divisons
pas ; l'assemblée (l'Eglise) est une, ne la divisons pas. Ne
faisons pas notre cène à nous, mais la cène du Seigneur, qui
est la cène de tous. «Christus corpus aequaliter dédit; tu autem
quod commune est non communicas ; etenim pro omnibus



— 102 —

pariter fractum est et aequa portione distributum. » Chrysostome
recommande, non de s'asseoir à une table matérielle (non sen-
sibilem mensam apponere), mais de se nourrir du Christ :

< Cibemus Christum, potemus, induamus. » Il veut que tout soit
spirituel, pneumatique.

Dans la 28e Homélie, même explication: le but cle la
communion est de s'aimer les uns les autres. « Propter hoc con-
venitis ut ametis vos invicem, ut beneficami et detis et acci-
piatis. Quod si eontrarium fit, tolerabilius domi comederetis. »

C'est encore sur cette idée qu'il insiste dans sa 47e Homélie
(sur le VI* ch. de St. Jean, v. 53) : la vraie communion, la
véritable eucharistie, c'est la charité fraternelle en J.-C, avec
J.-C. et par J.-C; et se diviser, c'est être charnel. « Quousque
communem Dominum despiciemus et carni vacabimus? Donec
enim inter vos contentio est, et œmulatio, et seclitiones, nonne
carnales estis? Fiamus igitur spirituales...» Et sur le texte:
Caro non prodest quidquam, il s'exprime ainsi : «... Christus
sub haec aliam adduxit solutionem: 63. Spiritus est, inquit, qui
vivificat, caro non prodest quidquam: hoc est, Quœ de me

dicuntur, spiritualiter sunt accipienda (m-fy/innixtôç âti xà ttsqî
êjxov dxovsir): nam qui carnaliter audit, nihil lucratur, nihil
proficit... Haec omnia carnalia: quae oporlebat mystice et
spiritualiter intelligere (uttìq i'âti (ivarixéoç votlv xal nvevfxaxixwç)
Verba quœ ego locutus sum vobis, divina et spiritualia sunt,
nihil habent carnale nec naturalem consequentiam (xovxéaxw,
lieta xcà nvsvj.iaxixd söziv, ovê'ev 'éjpvxa aaqxixòv, ovài dxoXovlllav

ijvtnxrjv): sed omni hujusmodi necessitate, et hujus vitœ legibus
libera sunt, aliumque et diversum sensum habent. »

Chrysostome ajoute que le Christ condamne ceux qui
désirent les choses charnelles au lieu des spirituelles, et qui
comprennent charnellement les choses spirituelles; et il ajoute:
«Qu'est-ce que comprendre charnellement? Quid est autem
carnaliter intelligere? Proposita simpliciter intelligere, neque
ultra quidpiam excogitare. LIoc est carnaliter viclere. Non

oportet autem de iis quœ videntur ita judicium ferre, sed omnia

mysteria interioribus oculis perspicere, ici est, spiritualiter (Ti
âé eau xà (raoxixoôç vorjoai; Ta dnlùç sic xà 7TQOxti/.uva oçâv, xai
/.li) Tclsov xi yavxû'Çsadui. Tovio ycéo sari aaoxixéïç. Xoi] âè f.u] ovrw

xqîvsiv xoîç ôoooj.ibvoiç, alla rcâvxa xà jivac^Qlu xotç évó'ov o(fllal~
ftoîç xuxonxevsiv. Tovio yâq èaci Tcvev^iaxixtSc). »



— 103 —

Donc deux points sont très clairs et formellement exprimés

par Chrysostome. D'une part, ce n'est pas un sang matériel,
mais un sang spirituel que l'on reçoit à la sainte table (sanguis

spiritualis ex sacra mensa refluii) ; ce sont les termes
mêmes de la 60e Homélie. D'autre part, ce sang spirituel doit
être reçu non charnellement, mais spirituellement, en ne prenant
pas simplement (c'est-à-dire en ne prenant pas à la lettre, car
la lettre tue) les paroles du Christ, mais en les considérant avec
les yeux intérieurs de l'esprit (interioribus oculis) ; ce sont les

termes mêmes de la 47e Homélie.
Ces deux points sont la réfutation directe du système

matérialiste, qui devait se développer plus tard dans l'Eglise
romaine sous le nom de transsubstantialisme.

Dans sa XVP Homélie (sur l'Epître aux Hébreux, c. IX),
Chrysostome explique le passage où il est dit que Moïse a

aspergé de sang le livre de la loi, le peuple, le tabernacle et
tous les ustensiles du culte (v. 19-23). Appliquant ce texte à

l'eucharistie, il dit: «Non enim eorporalis erat mundatio, sed

spiritualis, et sanguis spiritualis (Ov yàç awf.iunxoç o xa-daçia/ioç
/jV, alla nvsv\iaxixòc, xaì xò aifia nvsvßaxixov). Quomodo hoc?
Non ex corpore manavit? Ex corpore quidem, sed a Spiritu
sancto. Hoc vos sanguine non Moses, sed Christus aspersit,
per verbum quod dictum est: Hic est sanguis novi testamenti...
lille quidem corpus extrinsecus mundabat, eorporalis quippe
erat mundatio ; hic autem, quia spiritualis est mundatio, in
anima ingreditur mundatio, non siinpliciter aspergens. Non
simpliciter aspersus, sed velut fons emanans in animabus nostris.
Sctunt quœ dicuntur qui initiati sunt ("lauern- ol /.i£/^vrjf.iévoi xà
Ityó/ieva) In anima vero non ita est, sed ipsi essentiœ com-
miscetur sanguis, fortem illam feteiens et mundam Quœ
autem nunc vocat ccelestia? Num ccelum aut angelos? Nihil
tale, sed ista quœ apud nos geruntur. In ccelis ergo sunt ista
quœ nostra sunt, et hœc nostra ccelestia sunt quamvis in terra
celebrentur Faciamus igitur animam nostram ccelum
Cœlum solem habet, habemus et nos solem justitiœ Licet
nobis fieri sicut ccelum. Quonam modo? Quando Dominum
soils habemus ...» On voit comment Chrysostome revient sur
ce point qu'il ne faut pas prendre littéralement (simpliciter)
ce qui est dit et ce qui est fait, ni les paroles ni l'aspersion;
il faut les comprendre avec l'esprit et voir ces choses avec



— 104 —

les yeux intérieurs de l'âme. Ceux qui sont initiés savent ce

que l'on dit et comment il s'agit cle choses célestes clans notre
âme: licet nobis fieri cœlum. 11 est impossible, ce semble, d'être
plus clair.

Dans son IIP Sermon (sur l'Epître aux Ephésiens, c. I),
Chrysostome explique les paroles : Vous êtes le corps du Christ,
et il montre les conséquences morales qui en découlent : « Si
Christi corpus es, fer crucem; illam quippe et Christus ipse
tulit. Fer sputa, fer alapas, fer clavos. Tale erat illud Christi
corpus. Corpus illud peccatum non fecit » Chrysostome
cherche à terrifier les fidèles contre le péché, qui est une
profanation du corps du Christ et qui mérite jugement et
condamnation. Il déploie, dans cet ordre d'idées, une grande
éloquence; il emploie les images les plus vives, images qu'il est
certainement impossible de prendre à la lettre ; mais il ne
prononce pas un seul mot sur une transsubstantiation quelconque.
— Même observation sur la Ve Homélie (in Epist. I ad Timoth.,
c. 1); toute sa pensée se résume en ceci: les fidèles qui veulent
communier doivent purifier leur âme, parce qu'il s'agit d'une
nourriture spirituelle: «At te cum carnalem cibum sumpturus
accedis, os antea ac faciem lavas ; cum vero ad spiritualem
mensam accessurus es, animam lavare dissimulas (xQoyfj âè

/it'lloov TTQoGiivai 7TVfv/axxixfj, oi' vircrfiç xrjr ipv%rv). »

Dans la 61° Homélie (de sacrorum participatione
mysteriorum), Chrysostome dit que le Christ, en nous donnant son

corps, a voulu nous exprimer ce qu'il désire de nous: «Volens
ostendere desiderium quod erga nos habet ut unum quid
efficiamur, tanquam corpus capiti coaptatum. » C'est-à-dire que
tous les chrétiens doivent être unis entre eux dans le Christ,
et ne faire qu'un corps, dont le Christ serait la tète. Telle est
la signification de la participation eucharistique au corps du

Christ. C'est dans cette homélie que Chrysostome dit que le

sang du Christ nous donne ici une belle image royale (hic
sanguis regiam floridamque nobis reddit imaginem), en ce sens

qu'il arrose notre âme et qu'il y répand une grande vertu
(statim animum irrigat et magnani inducit quamdam virtutem).
Et ce sang, il l'appelle mystique: hic mysticus sanguis dœmo-

nas quidem expellit. Il n'est question que de ses effets sur l'âme:
hic est salus animarum nostrarum, hoc abluitur anima, hoc

adornatur, hoc inflammatur. Il ajoute, toujours en style figuré:



— 105 —

«Ex hac mensa fons ascendit, spirituales emittens fluvios
Mensa spirituali frueris Nemo temere et a casu ad
spiritualem veniat fontem ...»

V. — On possède une Epître de Chrysostome au moine
Césaire. Elle commence ainsi : « Incipit Epistola Beati Joannis
Episcopi Constantinopolitani ad Cœsarium monachimi tempore
secundi exsilii sui. » Et elle finit ainsi : « Explicit epistula beati
Joannis episcopi Constantinopolitani ad Cœsarium monachum

tempore secundi exsilii sui. Amen : ita legitur fideliter *). »

Dans la préface que Bigot (Emericus Bigotius) a mise en
tête de cette Epître, en 1680, il dit qu'il en a trouvé un exemplaire

chez les dominicains du couvent de St. Marc, à Florence,
et que cette épître a été autrefois très connue des Pères grecs
(quœ antea Grœcis Patribus notissima fuerat). Il en parle comme
d'une épître qui est bien réellement de Chrysostome ; et il
affirme que la doctrine de cette épître sur l'eucharistie est bien
celle que Chrysostome a enseignée dans ses autres écrits:
« Integrum librum conficerem, si ex Chrysostomo locos omnes
excerperem, in quibus de sacratissima eucharistia similiter
loquitur2). »

Dans cette épître, Chrysostome veut démontrer à Césaire
la distinction des deux natures en Jésus-Christ, Dieu et homme,
et il recourt à l'eucharistie pour expliquer sa pensée. « Sicut
enim antequam sanctifiicetur panis, panem nominamus: divina
autem illum sanctificante gratia, mediante sacerdote, liberatus
est quidem ab appellatione panis; dignus autem habitus dominici

corporis appellatione, etiamsi natura panis in ipso
permansa, et non duo corpora, sed unum corpus Filii prœdicamus.
Sic et hic divina eviâpvalar];, id est insidente corpori natura,
unum Filium unam personam utraque hœc fecerunt. » On le
voit, c'est la même doctrine que le pape St. Gélase a enseignée
plus tard.

L'éditeur, à propos du mot ériâQradarjç (le texte grec porte
iviêQvfiévrjç), ajoute la note suivante : « 'Eviâçvaàarjç. Sic legit
vêtus Interpres Latinus, atque ita etiam apud foann. Damas-
cenum contra Apollinaristas, qui hunc Chrysoslomi locum refert

') S. Chrysost. opera, ed. Montfaucon; Paris, Gaume, 1837, T. III, p. 895-900.
2) Ibid., p. 893-894.



— 106 —

hoc titillo xov XQvaoar<)/.iov ex xov xaxà 'AnolivciQiaiéòv Hic
locus, ut monet Bigotius, habetur apud Nicephorum, Anasta-
sium, Joanuem Damascenum et T. I Variarum Lectionum
Canisii, p. 231 »

Cette épître a été aussi publiée par Etienne Le Moyne en
1685, Basnage en 1687, l'évêque de Durham et même le jésuite
Harduin en 1689. Cependant, comme nous le verrons, Bellarmin
en a nié l'authenticité, et il a été suivi par la plupart des

transsubstantialistes. Leur véritable raison est que cette épître
affirme la permanence de la substance matérielle du pain et
du vin après la consécration, et que cette doctrine, enseignée
dans l'ancienne Eglise, est aujourd'hui hérétique à leurs yeux.
Comme cette raison n'en est pas une, ils prétendent que le

style de l'épître est différent de celui de Chrysostome 3). Etrange
critique Comme si un écrivain du talent de Chrysostome,
quelque habitué qu'il fût au style oratoire, n'était pas capable
d'employer le style didactique, argumentatif et précis dans

une lettre où il veut convaincre un ami d'une vérité
quelconque Ceci a lieu tous les jours.

Mais ce n'est pas le lieu de traiter ici de l'authenticité de

cette lettre. Qu'il nous suffise cle savoir: 1° que les Pères

grecs l'ont connue et que Jean Damascène l'a admise (Joannes
Damascenus hanc epistolam legebat eamque pro Joannis Chry-
sostomi fétu habebat); 2° que le P. Montfaucon avoue qu'en
toute hypothèse l'auteur a vécu au temps d'Eutychès2); 3° que,
loin d'avoir été combattue comme erronée, elle a été attribuée
à Jean Chrysostome ; 4° qu'elle contenait la doctrine alors
enseignée, comme Théodoret et Gélase en fournissent la

preuve; 5° enfin, qu'au pis aller il n'est nullement besoin de

cette lettre pour constater exactement quelle fut la doctrine
de Chrysostome sur l'eucharistie, attendu qu'on trouve dans

ses homélies les plus authentiques des expressions non moins
fortement contraires à la doctrine de la transsubstantiation.
C'est ce dernier point qui importe. Qu'on relise attentivement,
entre autres, la 47e Homélie sur le chapitre VI de St. Jean, et

que l'on veuille bien comprendre la vraie signification de ces

simples mots: sang spirituel, aifia nvtv^iuuxén'. C'est la
réfutation évidente de toute la thèse transsubstantialiste.

') Ibid., p. VIII et i
3) Ibid., p. 891-892.



— 107 —

VI. — Nul n'ignore la gravité du témoignage rendu par
St. Jean Chrysostome en faveur de la doctrine eucharistique
spiritualiste. Aussi Bellarmin a-t-il essayé de détourner le sens

spiritualiste des textes du saint Docteur, et même de nier
l'authenticité de ceux qui le gênaient par trop '). Je n'essaierai

pas de démontrer aux Bellarministes qu'ils sont dans l'erreur :

ce serait, je crois, peine perdue. Mais je soumettrai aux
lecteurs de bonne foi les observations suivantes :

a) Bellarmin avoue que Théodoret et Gélase ont enseigné

que, même après la consécration, le pain reste substantiellement

le pain2). Or jamais l'ancienne Eglise n'a condamné ni
Théodoret ni le pape Gélase pour avoir enseigné cette
doctrine évidemment antitranssubstantialiste. Donc la doctrine
antitranssubstantialiste n'était pas tenue pour une hérésie dans
l'ancienne Eglise. Ce fait est notoire, incontestable. Il nous
suffit pour le moment. Les théologiens qui admettent que le
dogme ne change pas dans la véritable Eglise et que par
conséquent la doctrine antitranssubstantialiste ne saurait jamais
être hérétique, ces théologiens, dis-je, sauront tirer toutes les

graves conséquences de ce fait, non seulement contre la
prétendue orthodoxie de l'Eglise romaine actuelle, mais encore
contre la prétendue orthodoxie de la doctrine transsubstan-
tialiste.

b) Bellarmin prétend que la lettre au moine Césaire où il
est dit qu'après la consécration le pain reste substantiellement
pain, n'est pas de St. Jean Chrysostome; mais il n'en donne

') Disputationum Rob. Bellarmini S.J. de controversiis christians fidei adversus
hujus temporis hœreticos T. II, Ingolstadii, anno MDLXXXVIII. De Sacram. Euch.
L. II, c. XXII: Testimonium Chrysostomi.

'-) Bellarmin s'exprime ainsi: « Octavum testimonium sumit ex libro sive epistola
ad Cœsarium Monachimi, ubi legimus panem post consecrationem non vocari amplius
panem, licet natura panis in eo permanent. Respondeo: Nihil ejusmodi unquam scrip-
sisse Chrysostomnm. neque enim in toto Chrysoslomi opere ullus est liber vel epistola
ad Cœsarium. Verba autem hujus auctoris eamdem prorsus sententiam habent cum
sententia Theodoreti et Gelasti ; ideo, quod postea ad illos respondebimus. » Bellarmin
répond plus loin (ch. 27), à Théodoret, que le mot «substance», dans la langue de
Théodoret, ne signifie pas la substance distincte des accidents, mais les accidents, et
que ce sont les accidents seuls qui restent! Et il répond à Gélase qu'il n'est pas le
pape Gélase, mais un Gélase quelconque, dénué de toute autorité! On voit clairement,

par ce spécimen d'argumentation, que Bellarmin est le type de ces théologiens
qui cherchent, non la vérité, mais uniquement la démonstration de leur système per
Jas et ne/as. Il est triste que le P. de Montfaucou ait aussi accepté cette manière
de discuter.



— 108 —

aucune preuve sérieuse, ce qui est par trop commode. L'évêque
de Durham, clans son Histoire de la transsubstantiation (1689),
dit à ce sujet (Traci, française, Lausanne, 1820, p. 74-75) : « En
cela Bellarmin a été suivi par le jésuite Possevin, qui voudrait
avec lui nous persuader la même chose, mais en vain: car
outre que ce texte se voit dans l'édition de Florence1) et dans
plusieurs autres, on le trouve encore dans les collections
contre les Sévériens, de la traduction du jésuite Turrien,
insérées dans le quatrième Tome des Leçons anciennes de Henry
Canisius, et dans la fin du livre de Jean Damascène contre les
Ascéphalites. »

c) Non moins cavalier est le procédé de Bellarmin,
lorsqu'il déclare que le commentaire de St. Jean Chrysostome sur
le Psaume XXII n'est «ni de Chrysostome ni même d'un Grec
quelconque». Et pourquoi? «Parce que la phrase est latine,
phrasis enim latina est!-» Assertion arbitraire et raisonnement
étrange. Ce n'est plus de la critique, mais du simple parti
pris. Notons du moins, dans la réponse de Bellarmin, l'aveu
suivant: Neque enim negamus panem eucharistiœ similitudinem
gerere corporis Domini, quoniam ejus sacramentum est. » Cet

aveu ne se retourne-t-il pas contre toute la thèse transsubstan-
tialiste de Bellarmin?

d) Autre aveu. Après avoir mentionné le passage de la
83" Homélie sur Matthieu, où Chrysostome appelle l'eucharistie
«les symboles de la passion du Christ», Bellarmin ajoute:
« Quod quidem et nos fatemur. » Je le répète, Bellarmin détruit
lui-même la thèse romaine.

e) Nous avons vu que maintes fois Chrysostome appelle
le sang du Christ dans l'eucharistie «sang spirituel». J'ai déjà
fait remarquer que le saint Docteur ne se borne pas à dire

que l'on doit recevoir spirituellement le sang du Christ, mais

qu'il dit expressément, de ce sang même, qu'il est «spirituel».
Or Bellarmin passe absolument sous silence cet argument
capital! Que dire d'un tel silence?

f) Lorsque Bellarmin avoue que, selon Chrysostome,
l'expression «corps du Christ» est appliquée et à l'Eglise et à

l'eucharistie, il fait la distinction suivante: l'Eglise, dit-il, est

le corps du Christ reprœsentatlvè, mais il n'en est pas ainsi

Steph. Gard. Episc. Wint. contra pet. Mure. Lib. 2 de Euchar.



— 109 —

de l'eucharistie. Or il ne motive pas cette dernière assertion,
qui devrait cependant être motivée : car elle ne se trouve pas
dans Chrysostome. La pensée manifeste du Saint est celle-ci :

l'Eglise est spirituellement le corps du Christ, et l'eucharistie
est aussi spirituellement le corps du Christ. Dans l'esprit de

Chrysostome, le mot « spirituel » ne signifie nullement «

chimérique»: car l'esprit est vérité et réalité. C'est une des erreurs,
j'allais dire des naïvetés, de Bellarmin, cle prendre pour
synonymes les mots vrai et charnel, et de conclure de celui-là à

celui-ci. Chrysostome parle-t-il d'une union vraie cle notre âme

au corps du Christ, Bellarmin aussitôt conclut à une union
charnelle, comme si, pour être vraie, une union devait être
charnelle et comme si une union spirituelle n'était qu'une
union chimérique On voit combien est abaissée la mentalité
romaine, puisque, même dans l'ordre religieux, elle ne tient
pour réel que ce qui est matériel.

g) Enfin, on a opposé à Bellarmin ce passage d'une
homélie de Chrysostome : « Si ergo hœc vasa sanctificata ad

privates usus transferre sic periculosum est, in quibus non
verum corpus Christi, sed mysterium corporis ejus continetur;
quanto magis vasa corporis nostri, quœ sibi Deus ad habita-
culum prœparavit, non debemus locum dare diabolo agendi in
eis quod vult. » Et Bellarmin répond : « Non dubium est

opus homiliarium imperfectum unde sumptum est ab adver-
sariis testimonium, non esse Chrysostomi (!'?) : nec minus
certum est opus illud variis erroribus scatere Verba illa
(< mysterium corporis ejus continetur ») ab aliquo Berengarii
discipulo inserta illi homiliœ esse videntur, nam non sunt in
omnibus exemplaribus. » Ce procédé de critique est, on l'avouera,
très commode : tel texte ne cadre pas avec notre système,
donc nous le récusons, il est inauthentique, c'est l'œuvre d'un
adversaire Et le tour est jouéx) Notons, en passant, que
toute l'œuvre théologique de Bellarmin est inspirée par ce
genre de critique, œuvre d'escamotages jésuitiques et d'éru-

l) L'évêque de Durham ne s'est pas laissé prendre au procédé de Bellarmin,
et il s'est exprimé ainsi (loc. cit., p. 75): «Il y a encore un autre témoignage
admirable dans le Commentaire imparfait sur St. Matthieu, écrit par St. Chrysostome
ou par quelque autre auteur de l'antiquité, que les Arriens n'ont pas falsifié : Le
corps véritable du Christ, dit-il, n'est pas contenu dans ces sacrés vaisseaux, mais le
mystère de son corps. »



— 110

dition frelatée, non seulement en ce qui concerne l'eucharistie,
mais aussi en ce qui concerne la puissance papale et tout le
système papiste.

VIL — Conclusions. Chose remarquable, St. Jean
Chrysostome, qui a expliqué tant de fois la doctrine eucharistique,
n'a pas une seule fois touché, ni de loin ni de près, à l'explication

du changement même du pain et du vin. Ce changement

n'était, à ses yeux, que la bénédiction ou la consécration
faite par le Christ même, et non un changement physique. Il
n'y avait là aucun miracle physique ou chimique, pas plus que
dans la bénédiction de l'eau baptismale, eau qui purifie l'âme,
comme le pain et le vin consacrés la nourrissent et la
fortifient. Il ne parle jamais d'une violation des lois de la nature.
Oh! sans doute, il fait intervenir les anges, il décrit le ciel
ouvert, il qualifie cVhorrendum le sacrifice qui s'accomplit,
â'horrenda la table sainte (horrenda mensa), comme il qualifie
de mirabilis le breuvage qui est bu. Mais il emploie aussi ce

même langage à propos du mystère du baptême. Ce n'est
évidemment qu'un langage poétique, destiné à rendre les fidèles
plus attentifs et plus pieux dans la célébration du mystère de

foi (mysterium fidei). Tout se passe ici dans la foi, par la foi
et pour la foi; il n'est pas question des substances matérielles.
Il est évident qu'elles existent pour la raison et le bon sens;
mais la foi s'occupe d'autres choses. La foi ne considère que
l'amour du Christ, cet amour incommensurable qui l'a déterminé,

lui Verbe de Dieu, à prendre notre chair et notre sang,
à nous livrer ensuite sur la croix cette même chair et ce

même sang, et à vouloir que nous nourrissions notre âme de

son amour, de sa vie, de sa mort, de son sacrifice. « Faites
ceci en mémoire de moi. » Telle est la doctrine de St. Jean
Chrysostome.

Il n'insiste partout que sur le changement moral que les

fidèles doivent opérer en eux pour participer dignement à ce

pain et à ce vin consacrés; il leur explique comment, unis au

Christ, au corps immolé du Christ, ils doivent être unis entre
eux fraternellement et ne former qu'un corps et qu'une âme,

corps dont le Christ est la tête. C'est ce changement spirituel
et moral qui fait l'objet principal de toutes ses homélies et de

toutes ses explications. C'est là toute sa doctrine eucharistique,



_ 111 —

doctrine essentieflement spirituelle et mystique, comme
l'eucharistie elle-même; ce sont là les termes sur lesquels il revient
sans cesse pour faire comprendre le vrai sens et la vraie portée

du sacrement de l'eucharistie. 11 dit « le pain » aussi bien

qu'il dit «le corps», «le vin» aussi bien qu'il dit «le sang».
Il appelle l'eucharistie « bénédiction » et « participation » ; c'est
la xoivwvia de St. Paul ; rien de plus et rien de moins. Même

dans sa fameuse comparaison cle la cire fondue, il veut dire
poétiquement — le contexte en est la preuve — que notre
âme doit aussi être embrasée par le feu de la charité, par
l'amour du Christ, par le St. Esprit, et se liquéfier en quelque
sorte sous l'action divine. C'est toute sa pensée ; et les
transsubstantialistes la faussent certainement, lorsqu'ils la reportent
sur un prétendu changement de substances qu'aucune
explication de Chrysostome ne justifie, et même que toutes ses

explications repoussent formeilement. Ce que le Christ nous
donne dans l'eucharistie n'a rien de sensible, et n'est que
spirituel et même supraspirituel ; St. Jean Chr37sostome le dit et
le répète expressément. Il veut qu'on entende toutes les paroles
du Christ sur cette matière, intellectuellement, spirituellement,
mystiquement, et non charnellement. Ce sont là encore ses
expressions formelles ; les transsubstantialistes matérialistes sont
priés de vouloir bien les relire, les contrôler et en tenir compte.
Si Jean Chrysostome avait eu la moindre idée d'une
transsubstantiation matérielle, d'un changement quelconque des
substances matérielles, c'eût été pour la condamner comme
absolument fausse et antichrétienne. Jamais cette idée ne lui est
venue à l'esprit, et tous ses discours respirent le plus pur
spiritualisme.

E. Michaud.


	Saint Jean Chrysostome et l'eucharistie

