Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Saint Jean Chrysostome et |'eucharistie
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SAINT JEAN CHRYSOSTOME
ET L’EUCHARISTIE.

Cette étude a été faite en partie sur 'édition de Bale, de 1547,
en partie sur la seconde édition du P. de Montfaucon (Paris, Gauine,
1837, 13 vol), etc. Je fais cette observation pour que le lecteur
veuille bien ne pas m'imputer les variantes qu’il pourra constater
dans Uédition qu'il consultera. Certes, ces variantes sont loin d’étre
indifférentes. Cependant —— il importe de le remarquer — elles n’em-
péchent aucunement d’établir avec certitude la vraie doctrine de
St. Jean Chrysostome sur l'eucharistie, tant elle est claire dans
celles de ses ceuvres qui passent pour absolument authentiques.

I. — Saint Jean Chrysostome a ¢té essentiellement un ora-
teur; ses ¢crits sont surtout des homélies et des discours. Aussi
sa maniére, son ton et son style sont-ils a peu prés exclusive-
ment oratoires. Par exemple, a-t-il & parler de I'aumodne? Au
lieu de dire simplement que Dieu nous en tiendra compte, il
dit qu'elle fend l'air, s’élance au dela de la lune, perce les
rayons du soleil, etc.: « Magna res eleemosyna: preecidit aerem,
transit lunam, solis radios ceaedit, ad ipsum venit ccelorum cul-
men, Ipsos pertransiens ccelos, et angelorum populos decurrens
archangelorumque choros, et omnes superiores potestates, ipsi
assistit regali thronot!).» Veut-il dire aux fideles qu’ils doivent
se retirer de la sainte table avec un vif sentiment de piété, il
s'écrie: « Ab illa ergo mensa recedamus, fanquam leones ignem
spirantes, diabolo terribiles, cogitantes quid sit caput nostrum
et quantam nobis dilectionem exhibuerit?) », Etc., etc.

Il est clair, des lors, qu'on ne saurait prendre a la lettre
toutes les expressions imagées et figurées qui abondent a chaque

1) Homilia [X de Penitentia.
Y Homilia XLV in Foann.



94

page, notamment lorsqu’il veut terrifier les profanateurs de
I'eucharistie et exciter les communiants & redoubler de ferveur,
« Elle doit étre plus pure que les rayons du soleil, cette main
qui coupe cette chair, cette bouche qui est remplie d'un feu
sptrituel, cette langue qui est teinte d'un sang redoutable. »
L'orateur aurait pu se dispenser d'employer le mot «spirituel »;
on aurait suffisamment compris sans lui qu’'on voguait en pleine
poésie et qu'il fallait dégager de ces images la pensée juste
et vraie.

St. Jean Chrysostome l'a d’ailleurs remarqué lui-méme a
plusieurs reprises. « Nous parlons de mystéres, a-t-il dit, et ceux
qui y sont initiés savent ce que nous disons (qui mysteriis ini-
tiati sunt intelligunt quee dicuntur).» Le langage liturgique est
mystérieux et il faut savoir ce que 1'on weut dire en l'em-
ployant; ce que l'on dit est la lettre méme, ce que l'on veut
dire est l'idée ou l'esprit.

Le mot fier:, en particulier, a été employé maintes fois,
dans les Ecritures, ainsi que le verbe esse, dans un sens spiri-
tuel et non littéral; et St. Chrysostome fait de méme. Dans
sa V°® homélie sur le chap. IV de St. Matthieu, il rappelle que
le démon a proposé au Christ de changer des pierres en pains:
Dic ut lapides isti panes fiant; non ecrat quidem impossibile
filio Dei in panes lapides convertere, qui propemodum ex
lapidibus Abrahe filios suscitavit. Que des pierres deviennent
des hommes, personne ne le prendra au propre; et la propo-
sition du démon n’a pas ¢été acceptée par le Christ, qui lui a
répondu en montrant que le sens matériel du mot « pain » n’est
pas celui qu’il entend, et qu’il ne veut parler que du pain spirituel:
Qui respondens dixit: Scriptum est: Non in solo pa#ne vivit homo,
sed in omni wverbo quod procedit de ore Dei (Matth. 1V, 4).
St. Chrysostome, en commentant ce texte, ne parle aucunement
du corps du Christ, mais de la parole de Dieu comme nourti-
ture de nos ames: ut famem corporis cibo verbi divini satiari
semper optemus. Tout en parlant de la faim du corps, il ne
propose, pour la rassasier, que la nourriture de la parole di-
vine. Son spiritualisme est manifeste. Déja auparavant, Chry-
sostome a dit: Dabo, inquit, eis, non famem panis, neque sitim
aquee, sed famem audiendi verbum Dei (Homil. 11 in C. 1 Matth.).

. — L Exposition du Psaume XXI1I et la CXVI® Homélie
expriment trés clairement la pensée de Jean Chrysostome.



— 95 —

« Num vultis nosse quomodo pascit Deus prastolatores suos,
id est sustinentes se? Dixit propheta: In illis diebus mittam in
eis, non dico famem panis, aut sitim aquee, sed audiend: ver-
bum Dei . .. Iste pastor bonus qui posuit animam suam pro
ovibus suis, talia dedit pascua credentibus ... Est aqua catho-
lica in qua ostenditur, fons ecternus, qui reficit, id est iterum
facit, quomodo generatio et regeneratio reficit animas, quia in-
novat in fide ... Haec aqua primatum tenet in elementis. Sed
cum istud elementum acceperit Spirritum sanctum, fit sacramen-
tum: et jam non erit aqua potationis, sed sanclificationis; non
eril agqua communts, sed vefectionis. Per istam aquam educit,
purgatos facit perfectos, ratione claritatis et gratize illuminans
et replens eos: ut ubi abundaverat peccatum, faceret divites
in gratia. Super aquam refectionis educavit me, animam meam
convertit. Quid est enim convertere? ex aliquo alicubi ducere,
ex peccato ad justitiam, ex falsitate ad veritatem, ex miseria
ad misericordiam, ex opere carnali ad spiritualem intellectum.
Sic convertit ad se Deus animas.» Et la suite est une expli-
cation de la sainteté chrétienne.

Donc Jean Chrysostome distingue deux changements et
deux conversions: le changement qui constitue le sacrement,
et le changement qui doit s'opérer dans ceux qui regoivent le
sacrement. Le changement qui constitue le sacrement est 'ceuvre
du St-Esprit méme, qui sanclifie I'élément matériel et qui fait
que cet ¢lément matéricl n'est plus considéré comme un élé-
ment commun de manducation matérielle, mais seulement comme
un elément de manducation spirituelle; sa matiere n’est nulle-
ment détruite, mais sanctifie par le St-Esprit. St. Chrysostome
insiste peu sur ce changement, qui est I'ceuvre du St-Esprit et
qui n’est nullement pour le chrétien un sujet de curiosité; il
n’insiste que sur le sccond changement, la conversion morale,
qui seule importe et qui est toute la vie chrétienne. Clest pour
produire cette vie chrétienne que le sacrement existe. La théo-
logie de Jean Chrysostome n'est donc pas une théologie de
vaine spéculation, elle ne s’occupe en rien de la maniére dont
PEsprit opere dans les mystéres, elle ne cherche pas a pénétrer
Paction divine impénétrable; il a trop de bon sens pour dé-
placer la vraie question et pour chercher a satisfaire une cu-
riosité purement intellectuelle, 1a oit il faut exclusivement satis-
faire la conscience méme, c’est-a-dire la sanctifier. Le travail



— 96 —

de sanctification se fait en dehors des arguties et des systémes,
St. Chrysostome ne s'applique qu’da enseigner aux fideles par
quels actes spirituels ils peuvent communier dignement, et,
pour employer le style pascal et figuratif des Ecritures, par
quels actes de vertu ils peuvent manger dignement le corps
de I'Agneau.

C'est dans cette méme homélie qu'expliquant les textes de
I'Ancien Testament: Venite et edite de panibus meis et bibite
vinum quod miscui vobis, il dit: «Et guia istam mensam pra-
paravit servis et ancillis in conspectu eorum, et quotidie 7%
similitudinem corvporis et sanguints Christi, panem et vinum
secundum ordinem Melchisedech nobis ostenderetin sacramento...
Auferuntur ea que sunt carnis, infunduntur ea quwe Sunt Spi-
ritus, et ex mensa preeparata proficiunt contra eos qui tribu-
lant eos. Sequitur dicens: Impinguasti in oleo caput meum, et
calix tuus inebrians quam preeclarus est. Gratias tibi, Domine
Jesu, qui ostendisti nobis istud oleum.» Pain, vin, huile, eau,
St. Jean Chrysostome n’attache pas plus d'importance a l'un
de ces ¢léments qu'a un autre, parce que tous sont pris sacra-
mentellement, c'est-a-dire dans la signification spirituelle qui
leur est donnée, cn vue du résultat spirituel ou du don spiri-
tuel, qui est 'objet principal de la vie chrétienne. «Istud oleum
agnoscimus oleum chrismatis. Christus enim dicitur unctus, ab
unctione. Impinguat caput nostrum, id est, Christum dominum.
Caput enim viri, Christus.» Et encore: «lIste calix est de quo
clamavit tempore passionis, dicens: Pater, si fieri potest, tran-
seat a me calix iste; verumtamen non sicut ego volo, sed sicut
tu vis. De isto calice bibit Ecclesia, inebriavit martyres... in-
ebriavit vino sawnctitatis, non vino ervoris. Non agnoverunt
suos?), et sanguinem fuderunt. De mensa illa inebriati sunt...
Nam et ipsi apostoli de ipso calice inebriati erant, de quibus
dicebatur: Hi ebrii sunt musto. »

Boire au calice du Christ, c'est donc boire le vin de la
sainteté, en fuvant le mal, le vice et l'erreur, et en pratiquant
les vertus divines. «Iste calix facit claros et preeclaros, et calix
tuus inebrians quam preeclarus est. »

Je le répete, il est impossible de découvrir dans toute cette
doctrine 'ombre d'une transsubstantiation matérielle et d’une

') Leurs consanguins, leurs parents,



— 97 —

communion matérielle au corps matériel et au sang matériel
du Christ. St. Jean Chrysostome n'en a pas lidéc: auferuntur
ea que sunt carnis, infunduntur ea quce sunt spivitus. 11 nc
craint méme pas d’employer les mots «image du corps et du
sang du Christ». Son explication du changement sacramentel
est aussi tres simple; c'est 'explication méme de St. Justin.
L’¢élément matériel «regoit» le St-Esprit, c’est-a-dire est sanc-
tifié, et il devient ainsi sacrement. De méme que 1'eau du bap-
téme n’est plus une eau commune, bien que sa mati¢re reste
intacte comme telle, mais une eau de sanctification, ainsi le
pain et le vin, tout en restant matériellement pain et vin, ne
sont plus un pain commun ni un vin commun, mais un pain
sacramentel, un vin sacramentel, de sanctification et de réfec-
tion pour 'ame. Il n'y a pas d’autre changement sacramentel.
Quant au changement moral, qui est le but du changement
sacramentel, Jean Chrysostome T'explique aussi trés nettement:
«convertere est ducere ... ex opere carnali ad spiritualem in-
tellectum; sic convertit ad se Deus animas»,

II. — On lit, dans I"Homélie 82, al. 83 (in caput Matth.
XXVI, v. 26), les passages suivants!). D'abord, en parlant de
la mort du Christ, Chrysostome dit que le sacrifice eucharis-
tique en est le symbole (nam si Jesus non mortuus esset, cujus
symbola essent illa queae offeruntur? wivoc evufole va vehovuere).
Ensuite il ajoute: « Quoniam ergo Christus dixit: Hoc est corpus
meum, nulla tencamur ambiguitate, sed credamus et oculis in-
tellectus id percipiamus (xct voyroic «vvo Bhsmouey dgpdaluoic).
Nijul enim sensibile traditum nobis a Christo (ovdév ydp o dy-
vov megsdwxey nuly o Xowwog), sed rebus sensibilibus; omnia
vero quee tradidit spiritualia (insensibilia) sunt (wévre 08 vonud).
Sic et in baptismo per aquam, queae res sensibilis est, donum
illud conceditur: quod autem in ea conficitur, regeneratio sci-
licet et renovatio, intelligibile (vonror) quiddam est: nam si tu
incorporeus esses, nude ipsa dona incorporea tradidisset tibi;
quoniam vero corpori conjuncta est anima tua, in sensibilibus
intelligenda tibi traduntur. »

Donc il n'y a pas a hésiter (nulla teneamur ambiguitate);
c'est uniquement avec les yeux de lintelligence qu’il faut con-

1) 1le édit. Montfaucon, T. VIL

=3

Revuc intern. de Théologie. Heft 41, 1903.



— 98 —

sidérer I'eucharistie. LLe Christ ne nous y donne rien de sen-
sible, rien de matériel, rien de charnel. De méme que dans le
baptéme 1'eau reste chose sensible, ainsi dans l'eucharistie le
pain et le vin: mais le don est spirituel et intelligible. Le
spirituel nous est ainsi donné dans le sensible (in rebus sensi-
bilibus).

Et pour que l'on ne croie pas que cette communion spiri-
tuelle et ces dons spirituels sont du figurisme vide, quelque
chose de purement imaginaire, Chrysostome déclare expressé-
ment que ce sont des réalités: il emploie le mot reipsa. Les
transsubstantialistes en ont conclu, plus tard, que le pain et
le vin sont changés reipsa (substantialiter, selon eux) au corps
matériel et au sang matéricl du Christ. Mais Chrysostome n’en-
seigne nullement cette doctrine: il dit que le Christ fait réelle-
ment de nous son corps; que 'Eglise est réellement son corps;
qu’il ne faut pas seulement le croire, mais que cela est réel.
«Neque enim satis habuit hominem fieri, alapis cadi, immolari,
sed seipsum commiscet nobiscum non fide tantum, sed reipsa
(clha xal evem T wedyner) NOS COrpus suum constituit... Et
nos in unam cum illo massam reducimur, Christi corpus unum
et caro una... Consideremus autem, inquies, licet aperte ad
omnes pertineat. Nam si ad naturam nostram descendit, patet
quoniam ad omnes... Singulis enim fidelibus per hoc myste-
rium se conjungit... Corpus Christi etiam hec multitudo est
(Sona ot Xotoro? xai tovei 1o wAiYoc). % Qui ne voit qu’aux
yeux de Chrysostome cette réalité est spirituelle et non maté-
rielle? Ut ita dicam, pour ainsi dire, dit Chrysostome dans un
autre texte. Si le corps wmatérie/ de chaque fidele était effec-
tivement le corps malériel de J.-C., il s'ensuivrait qu'il y aurait
autant de corps matériels de ]J.-C. qu'il y a de corps matériels
de fideles, ce qui serait une absurdité. Le reipsa de Chrysos-
tome porte sur la réalité¢ de la vie spirituelle du Christ dans
chaque fidele et dans toute 1'Eglise, et non sur la réalité d'une
prétendue transsubstantiation chimique du pain et du vin.

Tel est le point central de la doctrine eucharistique de
Jean Chrysostome: car il répete ailleurs encore le passage
susdit et en des termes absolument identiques. On voit qu'il
les a pesés, réfléchis, et qu'ils sont gravés dans sa mémoire
comme la substance méme du dogme.

En effet, dans sa 60° Homélie au peuple d’Antioche (de



— 99 —
sumentibus indigne divina mysteria), il s’exprime ainsi: «..Quo-
niam igitur verbum dicit Hoc est corpus meum, parcamus, et
credamus, et inlellectualibus ipsum oculis intueamur. Nikil
enim sensibile nobis Christus tradidit; sed res quidem sensi-
biles, ommnes autem intelligibiles. Itidem et in baptismate: per
rem, nempe sensibilem aquam, donum confertur; intelligibile
vero, quod perficitur, generatio et renovatio... In sensibilibus
intelligibilia tibi praebet...»

C'est dans cette méme 60° Homélie qu’il emploie comme
synonymes ces mots: hoc nos pascimur, huic nos unimur, et
facti sumus unum Christi corpus et una caro. Il dit que nous
devons recevoir la grace de I'Esprit, en approchant du breu-
vage supraspivituel (et superspiritualis poculi). Il emploie aussi
comme identiques les mots sanctificare et immutare, en par-
lant du pain et du vin, pour montrer qu'il n'y a pas d'autre
changement du pain et du vin que leur sanctification méme,
c'est-a-dire leur élévation a4 I'état sacramentel. Il n’est nulle
part question d'un changement des substances matérielles.

Jean Chrysostome déclare que c'est un sang spirituel que
I'on re¢oit a la sainte table. Il ne veut pas que 1on wvoie le
pain et le vin, et qu'on les considére comme des aliments
ordinaires que l'on digere. Il ne dit pas que ce pain et ce vin
ne sont plus du pain et du vin; mais il se borne a dire qu'on
ne doit vo/r en eux ni le pain ni le vin, mais le corps divin
et le sang spirituel. Et & ce sujet il fait une comparaison,
celle de la cire fondue, que St. Cyrille d'Alexandrie emploiera
aussi plus tard. Certes cette comparaison est matérielle; mais,
malgré son matérialisme, on ne saurait y voir aucune trans-
substantiation matérielle: car la substance de la cire n'est
nullement détruite par le feu, elle n'est que modifiée; de plus,
dans l'eucharistie, le St. Esprit n'est pas un feu matériel, mais
spirituel; aussi n’est-il question que d'un sang spirifuel et d'un
corps divin, et non d'un corps matériel ni d'un sang matériel.
— «Sanguis spiritualis cx sacra mensa refluit... Num vides
panem? Num vinum? Num sicut reliqui cibi in secessum
vadunt? Absit. Ne sic cogites. Quemadmodum enim si cera
igni adhibita illi assimilatur, nihil substantize remanet, nihil
superfluit: sic et hic puta mysteria consumi corporis substantia.
Propter quod et accedentes, ne putetis quod accipiatis divinum
corpus ex homine, sed ex ipsis Seraphim forcipe ignem, quem



— 100 —

scilicet Esaias (c. VI) vidit vos accipere. Reputate salutarem
sanguinem, g#as: e divino et impolluto latere efflucre et ita
approximantes labiis puris accipite...» 1)

Il va de soi que les transsubstantialistes matérialistes se
sont jetés sur cette comparaison; qu’ils 'ont prise & la lettre,
et qu'ils ont essayé d’en tirer, par voie de prétendue équi-
valence et de stricte équation, le prétendu dogme de la trans.
substantiation matérielle du pain et du vin. Ils n'ont pas vu
qu'une comparaison n’est qu'une comparaison; que la meilleure
n'est vraie que sous quelque rapport et non sous tous les rap-
ports; que celle-ci en particulier cesse d'étre juste, si I'on con-
sidere que, dans le phénomeéne de la cire fondue, ce sont les
apparences de la cire (couleur et autres «accidents») qui dis-
paraissent sous l'action du feu, tandis que dans l'eucharistie,
de l'aveu méme des transsubstantialistes, toutes les apparences
du pain et du vin subsistent. Ils n'ont pas considéré qu’il est
impossible de prendre a la lettre les mots: Ex ipsis Servaphim
Jorcipe tgmem ; et que, dés lors, il n'est pas moins impossible
de prendre a la lettre «la consomption des mysteres» (mys-
teria consumi), que, du reste, Chrysostome lui-méme, en em-
ployant les mots «etf hic pula, vepulate, quasi ¢ latere», a
clairement indiqué le sens spirituel de ses paroles. Bellarmin
veut bien avouer qu'il y a des tropes dans une partie de ce
texte, mais il ne veut pas qu'il y en ait dans l'autre partie 2).
La raison qu’il en donne est manifestement erronée. Voici, en
effet, son raisonnement: Chrysostome dit que le pain non
71z Secessum, or il y aurait évacuation de la substance du
pain, si elle existait encore; donc elle n'existe plus. Féponse:
Le fait de l'¢évacuation est certain: ou bien c'est la substance
du pain qui est évacuce; ou bien, si cette substance est

Y De Lucharistia in Enceniis admonitorius Sermo. Ce méme passage a €té
reproduit ailleurs avec quelques changements dans la forme: «Ne quasi panem id
respicias, neu quasi vinum ex/séimes; neque enim hesec ut reliqui cibi in secessum
vadunt. Absit: se sic cogites. Quemadmodum cera igni admota, nikil substantie
antittitur, nihil superfuit: sic et hic puse mysteria consumi corporis substantia. Propter
quod et accedentes ne pusetis vos accipere divinum corpus ex homine, sed ex ipsis
Seraphim forcipe ignem ut Isaias vidit, divinum corpus accipere putate. et guasi
divino et impolluto lateri admoti labiis, sic salutari sanguini participemus. »

%) Manifesti sunt tropi, dit-il, dum sacerdotem vocat apgelum seraphicum, et
corpus Domini ignem, et manum sacerdotis forcipem... At in posteriore omnes cir-
cumstantizz clamant non esse ibi tropum, cum dicat eum panem non ire in secessum
et totam substantiam consumi» (D¢ Sacram. euchar., L. I, c. XXII).



— 101 —

devehue matériellement le corps matériel du Christ, c'est la
substance du corps du Christ. On le voit, les transsubstantia-
listes sont acculés au stercoranisme. C'est scandaleux, pour
ne pas dire stupide. Sortons de cette ignoble dogmatique, ct
rentrons dans la pure doctrine du saint Docteur.

IV. — Dans sa 24¢ Homdélie (sur la 1** Epitre aux Corin-
thiens, ch. X), Jean Chrysostome s’exprime ainsi: « Cum bere-
dictionem dico, ewcharistiam dico ». I.’eucharistie est donc une
bénédiction. — «Et magna illa munera commemoro.» LElle est
donc aussi un souvenir et une commémoraison. — « Et pawnem
quem frangimus, nonne communicatio corporis Christi est?
quare non dixit participatio? quia amplius quiddam szgnificare
voluit et multam inter heac convenientiam (conjunctionem)
ostendere. Non enim participatione tantum et acceptione, sed
unitate communicamus. Quemadmodum enim corpus illud unitum
est Christo, ita et nos per hunc panem unione COnjuUnRgIMUY...
Inquiens: Quoniam wunus panis et unum covpus multl sumus...
omnes entm qui de uno pane participamus ... Multitudinis cre-
dentium erat cor et anima una...» C'est dans cette homélie
que Chrysostome appelle ce repas un repas nystiqie (zotrwrely
iy wrenxey defmvov éxsivor); et il explique ainsi sa pensée :
«Ipsa namque mensa animee nostra vis est, nervi mentis
(Aven yao v, vodmela tic Yvyis nuov e vevge), fiducie vinculum,
fundamentum, spes, salus, lux, vita nostra. »

Dans toute I'Homélie 27 (sur le ch. XI), il est ¢galement
impossible de trouver un mot qui favorise la doctrine de la
transsubstantiation. Chrysostome ne songe a expliquer ni le
fait ni la manié¢re dont le pain et le vin sont changés; il ne
parle que du changement moral qui doit s'opérer dans les
ames, et des dispositions morales que nous devons apporter a
la communion. De méme que le Christ est mort pour tous,
dit-il, ainsi nous devons célébrer la céne du Seigneur en nous
souvenant des sentiments du Christ et en les reproduisant
dans notre ame: il a voulu nous unir tous fraternellement,
pauvres et riches; douc soyons tous unis. Ne nous divisons
pas,; l'assemblée (I'Eglise) est une, ne la divisons pas. Ne fai-
sons pas notre ceéne a nous, mais la céne du Seigneur, qui
est la céne de tous. «Christus corpus aequaliter dedit; tu autem
quod commune est non communicas; etenim pro omnibus



— 102 —

pariter fractum est et @&qua portione distributum. » Chrysostome
recommande, non de s'asseoir 4 une table matériclle (non sen-
sibilem mensam apponere), mais de se nourrir du Christ:
« Cibemus Christum, potemus, induamus.» 1l veut que tout soit
spurituel, pneumalique.
Dans la 28° Homélie, méme explication: le but de la com-
union est de s'aimer les uns les autres. <« Propter hoc con-
venitis uf ametis vos invicem, ut beneficium et detis et acci-
piatis. Quod si contrarium fit, tolerabilius domi comederetis. »
C’est encore sur cette idée qu'il insiste dans sa 47° Homélie
(sur le VI* ch. de St. Jean, v. 53): la vraie communion, la
véritable eucharistie, c’est la charité fraternclle en J.-C., avec
J.-C. et par J.-C.; et se diviser, c'est ¢tre charnel. « Quousque
communem Dominum despiciemus et carni vacabimus: Donec
enim inter vos contentio est, et @mulatio, et seditiones, nonne
carnales cstis? Fiamus igitur spirituales...» Et sur le texte:
Caro non prodest quidquam, il s'exprime ainsi: «...Christus
sub heec aliam adduxit solutionem: 63. Spiritus est, inquit, qui
vivificat, caro non prodest quidquam: hoc cst, Qua de me
dicuntur, spiritualiter sunt accipienda (mrevpcrinds el va meol
uot axovew): nam qui carnaliter audit, nihil lucratur, nihil
proficit... Heec omnia carnalia: quae oporiebal myslice el spiri-
tualiter intelligere (amep #da pvowixnds vosiv xed aAvevUCETIRGC) . . .
Verba quae ego locutus sum vobis, divina et spiritualia sunt,
nihil habent carnale nec naturalem consequentiam (tovréorw,
Jelee neei Tvevnetiadg 0Ty, 0vdéy Exovie gauxov, 0vdi axolovdicy
gvowxin): sed omni hujusmodi necessitate, et hujus vitee legibus
libera sunt, aliumque et diversum sensum habent.»
Chrysostome ajoute que le Christ condamne ceux qui dé-
sirent les choses charnelles au lieu des spirituelles, et qui com-
prennent charnellement les choses spirituelles; et il ajoute:
«Qu'est-ce que comprendre charnellement? Quid est autem
carnaliter intelligere? Proposita simpliciler intelligere, neqie
wltra quidpiam excogitare. Hoc est carnaliter videre. Non
oportet autem de iis quee videntur ita judicium ferre, sed omnia
mysteria iuterioribus oculis perspicere, id est, spiritualiter (T¢
d¢ éort 10 oupmxeg voaar; To dmhac g Td meoxsiueve 00, xeel

, ’ - ~ , ) ~ - A \ A 54
uy whéov o pavrdlsaYar. Tolro yio ot orpuxds. Xoi 0& py ovTo
, -~ , - ’ 1 ’ -~ ar 9 pJ M-
20V Tois Gowudvols, Al wavra te prariowe tolg Edov og@dad
poic xeevorrsvey. Tovro ydo o0t TYEVUQTIZGS). »



— 105 —

Donc deux points sont tres clairs et formellement exprimés
par Chrysostome. D'une part, ce n’est pas un sang matériel
mais un sang spirituel que l'on recoit & la sainte table (san-
guis spiritualis ex sacra mensa refluit); ce sont les termes
mémes de la 60° Homélie. D’autre part, ce sang spirituel doit
étre recu non charnellement, mais spivituellement, en ne prenant
pas simplement (c'est-a-dire en ne prenant pas a la lettre, car
la lettre tue) les paroles du Christ, mais en les considérant avec
les yeux intérieurs de Uesprit (inlerioribus oculis), ce sont les
termes mémes de la 47° Homélie.

Ces deux points sont la réfutation directe du systeme ma-
térialiste, qui devait se développer plus tard dans I'Eglise ro-
maine sous le nom de transsubstantialisme.

Dans sa XV/I® Homélie (sur I'Epitre aux Hébreux, c. IX),
Chrysostome explique le passage ol il est dit que Moise a
aspergé de sang le livre de la loi, le peuple, le tabernacle et
tous les ustensiles du culte (v. 19-23). Appliquant ce texte a
I'eucharistie, il dit: « Non enim corporalis erat mundatio, sed
spiritualis, et sanguis spiritualis (Ov yag cwpatixog ¢ xadapioog
oy, dlde mvsvwerixog, xel 1o alpe mvsvperxor). Quomodo hoc?
Non ex corpore manavit? Ex corpore quidem, sed a Spiritu
sancto. Hoc vos sanguine non Moses, sed Christus aspersit,
per verbum quod dictum est: Hic est sanguis novi testamenti...
{llic quidem corpus extrinsecus mundabat, corporalis quippe
erat mundatio; /ic awulem, quia spiritualis est mundatio, in
anima ingreditur mundalio, non simpliciter aspergens. Non
simpliciter aspersus, sed velut fons emanans in animabus nostris.
Sciunt quee dicuntur qui initiall sunt (lfecow of pepviusvor va
Aeyopeve) ... In anima vero non ita est, sed ipsi essentie com-
miscelur sanguis, fortem tllam faciens et mundam ... Quae
autem nunc vocat cwlestia? Num ccelum aut angelos? Nihil
tale, sed ista que apud nos gerumtur. In ccelis ergo sunt ista
quee nostra sunt, et /iec nosira ceelestia sunt quamuvis in terva
celebrentur . .. Faciamus igitur animam nostram ccelum . . .
Ceclum solem habet, habemus et nos solem justitiee . . Licet
nobis fievi sicut ceelum. Quonam modo? Quando Dominum
solis habemus . . .» On voit comment Chrysostome revient sur
ce point qu'il ne faut pas prendre littéralement (simpliciter)
ce qui est dit et ce qui est fait, ni les paroles ni I'aspersion;
il faut les comprendre avec lesprit et voir ces choses avec



— 104 —

les yeux intérieurs de 1'ame. Ceux qui sont initiés savent ce
que l'on dit et comment il s’agit de choses célestes dans notre
ame: licet nobis fieri coelum. Il est impossible, ce semble, d'étre
plus clair.

Dans son [f//° Sermon (sur I'Epitre aux Ephésiens, c. I),
Chrysostome explique les paroles: Vous étes le corps du Christ,
et il montre les conséquences morales qui en découlent: «Si
Christi corpus es, fer crucem; illam quippe et Christus ipse
tulit. Fer sputa, fer alapas, fer clavos. Tale erat illud Christi
corpus. Corpus illud peccatum non fecit....» Chrysostome
cherche a terrifier les fidéles contre le péché, qui est une pro-
fanation du corps du Christ et qui mérite jugement et con-
damnation. 11 déploie, dans cet ordre d’idées, une grande élo-
quence,; il emploie les images les plus vives, images qu'il est
certainement impossible de prendre a la lettre; mais il ne pro-
nonce pas un seul mot sur une transsubstantiation quelconque.
— Méme observation sur la "® Homélie (in Epist. I ad Timoth.,
c. 1); toute sa pensée se résume en ceci: les fideles qui veulent
communier doivent purifier leur ame, parce qu'il s’agit d'une
nourriture spirituelle: « At te cum carnalem cibum sumpturus
accedis, os antea ac faciem lavas; cum vero ad spirilualem
mensam accessurus es, animam lavare dissimulas! (voogi dé
uéddov mooGiévar mrsvuaTixg, ov vimTeg TV Yuynw). » T

Dans la 6/° Homélie (de sacrorum participatione myste-
riorum), Chrysostome dit que le Christ, en nous donnant son
corps, a voulu nous exprimer ce qu'il désire de nous: «Volens
ostendere desiderium quod erga nos habet ... ut unum quid
efficiamur, fanquam corpus capiti coaptatum.» Clest-a-dire que
tous les chrétiens doivent étre unis entre eux dans le Christ,
et ne faire qu'un corps, dont le Christ serait la téte. Telle est
la signification de la participation eucharistique au corps du
Christ. C’est dans cette homélie que Chrysostome dit que le
sang du Christ nous donne ici une belle fmage royale (hic
sanguis regiam floridamque nobis reddit imaginem), en ce sens
qu'il arrose notre adme et qu'il y répand une grande vertu
(statim animum irrigat et magnam inducit quamdam virtutem).
Et ce sang, il 'appelle mystique. hic mysticus sanguis demo-
nas quidem expellit. Il n’est question que de ses effets sur Udme:
hic est salus animarum nostrarum, hoc abluitur amnzma, hoc
adornatur, hoc inflammatur. Il ajoute, toujours en style figure:



— 100 —

«Ex hac mensa fons ascendit, spirituales emittens fluvios . .

Mensa spirituali frueris ... Nemo temere et a casu ad spiri-
tualem veniat fontem .. .»
V. — On possede une Epitre de Chrysostome au moine

Césaive. Elle commence ainsi: «Incipit Epistola Beati Joannis
Episcopi Constantinopolitani ad Ceesarium monachum tempore
secundi exsilii sui.» Et elle finit ainsi: «Explicit epistula beati
Joannis episcopi Constantinopolitani ad Casarium monachum
tempore secundi exsilii sui. Amen: ita legitur fideliter ). »

Dans la préface que Bigot (Ewmericus Bigolins) a mise en
téte de cette Epitre, en 1680, il dit qu’il en a trouvé un exems-
plaire chez les dominicains du couvent de St. Marc, a Florence,
et que cette épitre a été autrefois trés connue des Peres grecs
(quee antea Grecis Patribus notissima fuerat). Il en parle comme
d'une ¢pitre qui est bien réellement de Chrysostome; et il af-
firme que la doctrine de cette épitre sur 'eucharistie est bien
celle que Chrysostome a enseignée dans ses autres é€crits:
« Integrum librum conficerem, si ex Chrysostomo locos omnes
excerperem, in quibus de sacratissima eucharistia s#mililer
loquitur 2). »

Dans cette épitre, Chrysostome veut démontrer a Césaire
la distinction des deux natures en Jésus-Christ, Dieu et homme,
ct il recourt a l'eucharistie pour expliquer sa pensée. «Sicut
enim antequam sanctificelur panis, panem nominamus: divina
autem illum sanctificante gratia, mediante sacerdote, liberatus
est quidem ab appellatione panis; dignus autem habitus domi-
nici corporis appellatione, etiamsi natura panis in ipso per-
mansil, et non duo corpora, sed unum corpus Filii praedicamus.
Sic et hic divina frdovedone, id est insidente corpori natura,
unum Filium unam personam utraque haec fecerunt.» On le
voit, c’est la méme doctrine que le pape St. Gélase a enseignée
plus tard.

L'¢diteur, a propos du mot éridovedens (le texte grec porte
swdovudrne), ajoute la note suivante: « Emdovedons. Sic legit
vetus Interpres Latinus, atque zta etiam apud Joann. Damas-
cenum contra Apollinaristas, qui hunc Chrysostomi locum refert

') S. Chrysost. opera, ed. Montfaucon; Paris, Gaume, 1837, T. III, p. 895-900.
¥) Zbid., p. 893-894.



— 106 —

hoc titulo ot Xoveoorouov &x 1ot xare Amoiwvagiorar . . .. Hic
locus, ut monet Bigotius, /frabetur apud Nicephorum, Anasta-
Stum , Joannem Damascenum et 1. I Variarum Leclionum
Canisii, p. 231 ... .»

Cette épitre a ¢été aussi publice par Etienne Le Moyne en
1685, Basnage en 1687, I'évéque de Durham et méme le jésuite
Harduin en 1689. Cependant, comme nous le verrons, Bellarmin
en a nié l'authenticit¢, et il a ¢été suivi par la plupart des
transsubstantialistes. Leur véritable raison est que cette épitre
affirme la permanence de ia substance matérielle du pain et
du vin aprés la consécration, et que cette doctrine, enseignée
dans l'ancienne Eglise, est aujourd’hui hérétique a leurs yeux.
Comme cette raison n'en est pas une, ils prétendent que le
style de I'épitre est différent de celui de Chrysostome’). Etrange
critique! Comme si un écrivain du talent de Chrysostome,
quelque habitué qu’il fit au style oratoire, n’était pas capable
d'employer le style didactique, argumentatif et précis dans
une lettre ou il veut convaincre un ami d’'une vérité quel-
conque ! Ceci a lieu tous les jours.

Mais ce n'est pas le lieu de traiter ici de l'authenticité de
cette lettre. Qu'il nous suffise de savoir: 1° que les Peres
orecs l'ont connue et que Jean Damascéne 'a admise (Joannes
Damascenus hanc epistolam legebat eamque pro Joannis Chry-
sostomi fetu habebat); 2° que le P. Montfaucon avoue qu'en
toute hypothese 'auteur a vécu au temps d'Eutycheés?); 3° que,
loin d'avoir ¢été combattue comme erronée, elle a été attribuée
a Jean Chrysostome; 4° qu’elle contenait la doctrine alors
enseignée, comme Théodoret et Gélase en fournissent la
preuve; 5° enfin, qu'au pis aller il n'est nullement besoin de
cette lettre pour constater exactement quelle fut la doctrine
de Chrysostome sur l’eucharistie, attendu qu’on trouve dans
ses homélies les plus authentiques des expressions non moins
fortement contraires a la doctrine de la transsubstantiation.
C’est ce dernier point qui importe. Qu'on relise attentivement,
entre autres, la 47° Homélie sur le chapitre VI de St. Jean, et
que 'on veuille bien comprendre la vraie signification de ces
simples mots: sang spirituel, cipe mveoperxy. Clest la réfu-
tation évidente de toute la thése transsubstantialiste.

Yy 7féid., p. VIII et 8go.
%) Zbid., p. 891-892.



— 107 —

VI. — Nul n’ignore la gravité du témoignage rendu par
St. Jean Chrysostome en faveur de la doctrine ecucharistique
spiritualiste. Aussi Bellarmin a-t-il essayé¢ de détourner le sens
spiritualiste des textes du saint Docteur, et méme de nicr
lauthenticité de ceux qui le génaient par trop!). Je n'essaierai
pas de démontrer aux Bellarministes qu'ils sont dans l'erreur:
ce serait, je crois, peine perdue. Mais je soumettrai aux lec-
teurs de bonne foi les observations suivantes:

a) Bellarmin avoue que Théodoret et Gélase ont enseigné
que, méme aprés la consécration, le pain reste substantielle-
ment le pain?. Or jamais l'ancienne Eglise n’a condamné ni
Théodoret ni le pape Gélase pour avoir enseigné cette doc-
trine évidemment antitranssubstantialiste. Donc la doctrine
antitranssubstantialiste n’était pas tenue pour une hérésie dans
I'ancienne Eglise. Ce fait est notoire, incontestable. Il nous
sultit pour le moment. Les théologiens qui admettent que le
dogme ne change pas dans la véritable Eglise et que par con-
séquent la doctrine antitranssubstantialiste ne saurait jamais
étre hérétique, ces théologiens, dis-je, sauront tirer toutes les
eraves conséquences de ce fait, non sculement contre la pré-
tendue orthodoxie de I'Eglise romaine actuelle, mais encore
contre la prétendue orthodoxie de la doctrine transsubstan-
tialiste.

b) Bellarmin prétend que la lettre au moine Ccésaire ofi il
est dit qu'apres la conséeration le pain reste substantiellement
pain, n’est pas de St. Jean Chrysostome; mais il n'en donne

') Disputationum Rob. Bellarmini S. J. de controversiis christianz fidei adversus
hujus temporis hewereticos T. II, Ingolstadii, anno MDLXXXVIII. De Sacram. Euch.
L. 10, c. XXII: Zestimonium Chrysostonti,

*) Bellarmin s’exprime ainsi: « Octavum testimonium sumit ex libro sive epistola
ad Ceesarium Monachum, ubi legimus panem post consecrationem non vocari amplius
panem, fcez natura panis in eo permancat. Respondeo: Nihil ejusmodi unquam scrip-
sisse Chrysostomum, neque enim in toto Chrysostomi opere ullus est liber vel epistola
ad Ceesarium. Verba autem hujus auctoris eamdem prorsus sententiam habent cum
sententia Theodoreti of Gelasii; ideo, quod postea ad illos respondebimus. » Bellarmin
répond plus loin (ch. 27), & Théodoret, que le mot «substance», dans la langue de
Théodoret, ne signifie pas /e subsfance distincte des accidents, malis les accidents, et
(ue ce sont les accidents seuls qui restent! Et il répond a Gélase qu'il n'est pas le
pape Gélase, mais un Gélase quelconque, dénué de toute autorité! On voit claire-
ment, par ce spécimen d’argumentation, que Bellarmin est le type de ces théologiens
qui cherchent, non la vérité, mais uniquement la démornstration d= leur systtme por

Jjas et nefas. 11 est triste que le I. de Montfaucon ait aussi accepté cette maniére
de discuter,



— 108 —

aucune preuve sérieuse, ce qui est par trop commode. L'évéque
de Durham, dans son f/istoire de la transsubstantiation (1639),
dit a ce sujet (Trad. francaise, Lausanne, 1820, p. 74-73): « En
cela Bellarmin a ¢té suivi par le jésuite Possevin, qui voudrait
avec lui nous persuader la méme chose, mais en vain: car,
outre que ce texte se voit dans l'édition de Florencel!) et dans
plusieurs autres, on le trouve encore dans les collections
contre les Sévériens, de la traduction du jésuite Turrien, in-
sérées dans le quatrieme Tome des Lecons anciennes de Henry
Canisins, et dans la fin du livre de Jean Damasceéne contre les
Ascéphalites. »

¢) Non moins cavalier est le procédé de Bellarmin, lors-
qu’il déclare que le commentaire de St. Jean Chrysostome sur
le Psaume XXII n'est «ni de Chrysostome ni méme d'un Grec
quelconque ». Et pourquoi? «Parce que la phrase est latine,
phrasis entm lalina est!» Assertion arbitraire et raisonnement
étrange. Ce n’est plus de la critique, mais du simple parti
pris. Notons du moins, dans la réponse de Bellarmin, l'aveu
suivant: Neque enim negamus panem eucharistice similitudinem
gerere corporis Domini, quoniam ejus sacramentum est.» Cet
aveu ne se retourne-t-il pas contre toute la thése transsubstan-
tialiste de Bellarmin?

d) Autre aveu. Aprés avoir mentionné le passage de la
83® Hom¢élie sur Matthieu, ot Chrysostome appelle 'eucharistie
«les svmboles de la passion du Christ», Bellarmin ajoute:
«Quod quidem et nos fatemur.» Je le répete, Bellarmin détruit
lui-méme la theése romaine.

¢) Nous avons vu que maintes fois Chrysostome appelle
le sang du Christ dans l'eucharistie «sang spirituel». J'ai déja
fait remarquer que le saint Docteur ne se borne pas a dire
que l'on doit recevoir spirituellement le sang du Christ, mais
qu’il dit expressément, de ce sang méme, qu'il est «spirituel».
Or Bellarmin passe absolument sous silence cet argument
capital! Que dire d'un tel silence?

/) Lorsque Bellarmin avoue que, selon Chrysostome, 1'ex-
pression «corps du Christ» est appliquée et a 1'Eglise et a
I'eucharistie, il fait la distinction suivante: 1'Eglise, dit-il, est
le corps du Christ representative, mais il n'en est pas ainsi

1) Steph. Gard. Episc. Wint. contra pet, Murc, Lib. 2 de Euchar.



— 109 —

de Peucharistie. Or il ne motive pas cette derniére assertion,
qui devrait cependant ¢tre motivée: car elle ne se trouve pas
dans Chrysostome. La pensée manifeste du Saint est celle-ci:
I'Eglise est spirituelleinent le corps du Christ, et I'cucharistie
est aussi spiriluellement le corps du Christ. Dans lesprit de
Chrysostome, le mot «spirituel » ne signifie nullement « chimé-
rique»: car l'esprit est vérit¢ et réalite. C'est une des erreurs,
jallais dire des naivetés, de Bellarmin, de prendre pour syno-
nymes les mots vrai et charnel, et de conclure de celui-la a
celui-ci. Chrysostome parle-t-il d'une union vraic de notre dme
au corps du Christ, Bellarmin aussitdt conclut & une union
charmnelle, comme si, pour é&tre vraie, une union devait &étre
charnelle et comme si une union spirituelle n'était qu'une
union chimérique! On voit combien est abaissée la mentalité
romaine, puisque, méme dans l'ordre religieux, elle ne tient
pour réel que ce qui est matériel.

g¢) Enfin, on a oppos¢ a Bellarmin ce passage d'une
homélie de Chrysostome: «Si ergo haec vasa sanctificata ad
privatos usus transferre sic periculosum est, in quibus non
verum corpus Christi, sed mvsterium corporis ejus continetur;
quanto magis vasa corporis nostri, quee sibi Deus ad habita-
culum preaeparavit, non debemus locum dare diabolo agendi in
eis quod vult.» Et Bellarmin répond: « Non dubium est (I?)
opus homiliarium imperfectum unde sumptum est ab adver-
sariis (I?) testimonium, 07z esse Chrysostomi (1?): nec minus
certum est opus illud variis erroribus scatere (I?)... Verba illa
(¢ mysterium corporis ejus continetur») ab aliquo Berengarii
discipulo inserta illi homilize esse widentur, nam non sunt in
omnibus exemplaribus. » Ce procédé de critique est, on l'avouera,
trés commode: tel texte ne cadre pas avec notre systéme,
donc nous le récusons, il est inauthentique, c'est I'ceuvre d'un
adversaire! Et le tour est joué!)! Notons, en passant, que
toute I'ceuvre théologique de Bellarmin est inspirée par ce
genre de critique, ceuvre d'escamotages jésuitiques et d'éru-

') L’évéque de Durham ne s’est pas laissé prendre au procédé de Bellarmin,
et il s'est exprimé ainsi (Joc. i, p. 75): «Il y a encore un autre témoignage
admirable dans le Commentaire imparfait sur St. Matthieu, écrit par St. Chrysostome
ou par quelque autre auteur de lantiquité, que les Arriens n’ont pas falsifié: Le
corps véritable du Christ, dit-il, n’est pas contenu dans ces sacrés vaisseaux, mais le
mystére de son corps. »



— 110

dition frelatée, non seulement en ce qui concerne l'eucharistie,
mais aussi en ce qui concerne la puissance papale et tout le
systéme papiste.

VII. — Conclusions. Chose remarquable, St. Jean Chry-
sostome, qui a expliqué tant de fois la doctrine eucharistique,
n'a pas une secule fois touché, ni de loin ni de pres, a Uexpli-
cation du changement méme du pain et du vin. Ce change-
ment n’'était, & ses veux, que la bénédiction ou la consécration
faite par le Christ méme, et non un changement physique. Tl
n’y avait 1a aucun miracle physique ou chimique, pas plus que
dans la bénédiction de l'eau baptismale, eau qui purifie 'ame,
comme le pain et le vin consacrés la nourrissent et la forti-
fient. Il ne parle jamais d’une violation des lois de la nature.
Oh! sans doute, il fait intervenir les anges, il décrit le ciel
ouvert, il qualifie d'forrendum le sacrifice qui s’accomplit,
d’horrenda la table sainte (fiorremnda mensa), comme il qualifie
de mirabilis le breuvage qui est bu. Mais il emploie aussi ce
méme langage a propos du mystere du baptéme. Ce n’est évi-
demment qu'un langage poétique, destiné a rendre les fideles
plus attentifs et plus pieux dans la célébration du mystere de
foi (mysterium fidei). Tout se passe ici dans la foi, par la foi
et pour la foi; il n’est pas question des substances matérielles.
Il est évident qu’elles existent pour la raison et le bon sens;
mais la foi s’occupe d’autres choses. La foi ne considere que
I'amour du Christ, cet amour incommensurable qui 1'a déter-
miné, lui Verbe de Dieu, & prendre notre chair et notre sang,
a nous livrer ensuite sur la croix cette méme chair et ce
méme sang, et a vouloir que nous nourrissions notre ame de
son amour, de sa vie, de sa mort, de son sacrifice. «Faites
ceci en mémoire de moi.» Telle est la doctrine de St. Jean
Chrysostome.

Il n'insiste partout que sur le changement moral que les
fideles doivent opérer en eux pour participer dignement a ce
pain et a ce vin consacrés; il leur explique comment, unis au
Christ, au corps immolé du Christ, ils doivent étre unis entre
eux fraternellement et ne former qu'un corps et qu'une ame,
corps dont le Christ est la téte. C'est ce changement spirituel
et moral qui fait 'objet principal de toutes ses homélies et de
toutes ses explications. C'est la toute sa doctrine eucharistique,



S T

doctrine essentiellement spirituelle et mystique, comme 1'cu-
charistie elle-méme; ce sont 1a les termes sur lesquels il revient
sans cesse pour faire comprendre le vrai sens et la vraie por-
tée du sacrement de l'eucharistie. 11 dit «le pain» aussi bien
qu'il dit «le corps», « le vin» aussi bien qu'il dit «le sang ».
Il appelle eucharistie «béncdiction » et «participation»; c'est
la xomwwovie de St. Paul; rien de plus et rien de moins. Méme
dans sa fameuse comparaison de la cire fondue, il veut dire
poétiquement — le contexte en est la preuve — que notre
ame doit aussi étre embrasée par le feu de la charité, par
l’amour du Christ, par le St. Esprit, et se liqué¢fier en quelque
sorte sous l'action divine. C'est toute sa pensée; et les trans-
substantialistes la faussent certainement, lorsqu’ils la reportent
sur un prétendu changement de substances qu’aucune expli-
cation de Chrysostome ne justifie, et méme que toutes ses
explications repoussent formellement. Ce que le Christ nous
donne dans l'eucharistie n’a rien de sensible, et n'est que spi-
rituel et méme supraspirituel ; St. Jean Chrysostome le dit et
le répete expressément. Il veut qu'on entende toutes les paroles
du Christ sur cette matiere, infellectuellement, spivituellement,
mystiquement, et non charvnellement. Ce sont 14 encore ses
expressions formelles; les transsubstantialistes matérialistes sont
priés de vouloir bien les relire, les contrdler et en tenir compte.
Si Jean Chrysostome avait eu la moindre idée d’une trans-
substantiation matérielle, d'un changement quelconque des sub-
stances matérielles, c'elit été pour la condamner comme abso-
lument fausse et antichrétienne. Jamais cette idée ne lui est
venue a lesprit, ¢t tous ses discours respirent le plus pur
spiritualisme.
E. MicHAUD.




	Saint Jean Chrysostome et l'eucharistie

