
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Zur Entwicklung der Theologie vom 11. bis 13. Jahrhundert

Autor: Mülhaupt, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR ENTWICKLUNG DER THEOLOGIE

VOM 11. BIS 13. JAHRHUNDERT.

Ehe man im stände ist, die einzelnen Schriftsteller — sei

es auf dem Gebiete der Theologie oder einem andern — einer
bestimmten Periode zu behandeln und ihre Leistungen recht
zu würdigen, ist es vor allem wichtig, sich ein klares Bild zu
verschaffen über die Zeitverhältnisse, die einen fördernden oder
hemmenden Einfluss auf das Gedeihen der Wissenschaften
ausübten, überhaupt den Zusammenhang des literarischen Lebens
mit den geistigen Bewegungen der Zeit zu betrachten, da jenes
nur in diesen seine Erklärung findet. Ferner müssen auch die

hervorragendsten Bildungsanstalten, welche dieser Zeitraum
schuf, beschrieben werden, deren Institute oft von weit grösserer
Bedeutung sind, als irgend eine frühere Zeit sie kannte, und
die notwendigerweise einen durchgreifenden Einfluss auf die

theologischen Studien und ihre literarischen Erzeugnisse
ausübten. Und da die Schicksale der Theologie in einer lebendigen
Verbindung mit den Schicksalen der Wissenschaft und Kunst
überhaupt stehen, so wird man auch den römischen
Rechtsstudien, dem kanonischen Recht, vor allem aber der Geschichtsschreibung

und der Philosophie einige Aufmerksamkeit
zuwenden müssen. Endlich ist auch die Veränderung, welche in
der Behandlung der Theologie vor sich ging, genau zu
verfolgen, sind die Aufgaben zu bezeichnen, welche man jetzt
durch sie zu lösen suchte, und die Art und Weise sowie die
Hülfsmittel darzustellen, in der und durch welche man sie lösen
zu können glaubte.

A. Zeitverhältnisse, welche fördernd und hemmend auf die
Ausbildung der theologischen Wissenschaften einwirkten.

Die theologischen Studien nahmen mit dem Beginn des
12. Jahrhunderts einen viele Jahrhunderte hindurch noch nicht
gesehenen Aufschwung, und was die Theologie als System und



— 84 —

Wissenschaft betrifft, genoss sie sogar eine Pflege, wie kein
früheres Jahrhundert sie gewährte. Diese gar erfreuliche
Erscheinung verliert ihre sehr überraschende Wirkung, die sie
beim ersten Anblick hervorbringt, wenn man erwägt, dass die
Ursachen, die einen so tiefen Fall der Künste und
Wissenschaften herbeigeführt hatten, jetzt wenigstens teilweise beseitigt
waren, und so der ewig tätige Geist des Christentums in der
Kirche und durch die Kirche wieder ungehinderter in die

Erscheinung heraustreten konnte. Die so verheerenden
Wanderungen der Völker hatten mit dem 10. Jahrhunderte ihr
Ende erreicht; die neuen Reiche, welche über den Trümmern
des grossen fränkischen Reiches sich erhoben, hatten sich in
sich selbst mehr und mehr befestigt, und die der Ordnung und
Gesetzmässigkeit widerstrebenden Gewalten wurden mit
kraftvollem Arme niedergehalten. In demselben Masse nun, als
wieder ruhigere und friedlichere Verhältnisse die Völker
beglückten, als die Sorge für die Erhaltung des physischen Daseins
weniger drückend war, konnte an die Befriedigung der geistigen
Bedürfnisse gedacht werden und fanden die Künste günstige
Aufnahme.

Sämtliche nordischen Völker, welche seit dem Untergange
des abendländischen römischen Reiches zum Christentum bekehrt
worden waren, hatten dasselbe zumeist nicht aus einem tief
empfundenen Bedürfnisse der Erlösung und Wiedergeburt, nicht
aus einem inneren Drange nach einer Geistes- und Herzensreligion

angenommen ; sie hatten sich vielmehr entweder nur
aus blosser Konvenienz, infolge äusserer Zufälle und aus
politischen Rücksichten in die christliche Kirche aufnehmen lassen,
oder sie waren geradezu zu diesem Schritte durch rohe Gewalt
gezwungen worden. Ebendeshalb fehlte ihnen auch sowohl
die geistige Bildung als das Bedürfnis, das christliche Dogma
durch die Kraft des Gedankens aufzufassen und dasselbe sich
wissenschaftlich anzueignen. Sie begnügten sich mit dem

Glauben an die Autorität der Kirche und mussten sich auch
damit begnügen. Unterdessen hatte aber auch diese Kirche
ihre erzieherische Kraft an ihnen erprobt. Dieselben Völker
hatten sich allmählich immer tiefer in ihre wichtigsten Dogmen
hineingelebt, und man kann sagen, dass sie jetzt erst recht
anfingen, der Kirche anzugehören. Die Kirche genoss daher
jetzt auch allmählich die Freude, zu sehen, wie ihre anfangs



— 85 —

mit Gleichgültigkeit oder gar mit Widerwillen angenommenen
Wahrheiten mit Liebe aufgenommen und durchdacht wurden:
Die Völker waren durch die Kirche für die Kirche herangebildet

worden.
Von ganz entscheidender Bedeutung war hierbei der Kampf

für die Freiheit und Herrschaft der Kirche unter dem Papste

Gregor VII. : der Kampf des Kaisertums und des Papsttums,
beide mit dem Drange zur Weltherrschaft, war unvermeidlich:
hierin siegte zwar das Papsttum durch die höhere Macht des

Geistes, aber der Kirche kam der Sieg nicht zu gute. Indessen,
weil doch immerhin Gregor sein riesiges AVerk wenigstens
begann, nicht sowohl um die eigene Person auf den höchsten
Gipfel menschlicher Macht zu stellen, sondern um der Kirche
als solcher den Sieg des Geistes zu verschaffen, weil ihm
höher als das eigene Interesse die Idee von dem hohen Berufe
der Kirche stand, - deshalb fühlte sich auch alles, was der Kirche
lebendig angehörte, durch Gregors Bestreben mächtig
emporgehoben, hoch begeistert und im innersten Lebensmarke auf
das nachhaltigste angeregt. So konnte es denn auch nicht
fehlen, dass speziell die kirchlichen Wissenschaften in eine
neue Periode eintraten und sich einer Pflege erfreuten, wTie

schon lange vorher nicht mehr. Ausserdem waren aber auch,
hauptsächlich durch Gregors VII. erfolgreichen Kampf gegen
jegliche Simonie, um dies Gebrechen der Kirche zu heilen,
gewisse materielle Vorteile errungen worden, welche höchst
förderlich auf die Kultur der Wissenschaften einwirken mussten:
die Bistümer und manche Abteien sollten nicht mehr an den
Nächstbesten verkauft werden, sondern nach Würdigkeit des
einzelnen besetzt werden. Tüchtige, verdienstvolle,
wissenschaftlich gebildete Bischöfe trugen also fortan auch Sorge
für den Unterricht des heranwachsenden Klerus und geeignete
Äbte für die höhere Bildung der ihnen anvertrauten Mönche:
die Wissenschaften überhaupt und die theologischen insbesondere
blühten auf.

So geschah es, dass wir in dieser Zeit eine kaum
übersehbare Menge von Männern, durch ihre Geburt zwar dem
niedrigsten Stande angehörend, aber ausgezeichnet durch Talent,
gründliche, geistige Tätigkeit und vielseitige Tüchtigkeit gerade
auf diejenigen erzbischöflichen und bischöflichen Stühle erhoben
sehen, welche kurz vorher noch in manchen Ländern die Beute



- 86 —

hochgeborener Taugenichtse oder roher Schwelger geworden
waren. Um beispielsweise nur von Frankreich während des
Verlaufes des zwölften Jahrhunderts zu sprechen, so finden
wir hier unter vielen andern Männern dieser Art z. B. :

Wilhelm von Champeaux, Bischof von Chälons-sur-Marne 1113;
Gilbert von Auxerre, den berühmten Doctor universalis 1125, als
Bischof von London, f 1134; Gottfried, Erzbischof von Bordeaux
seit 1136; Peter der Lombarde 1159, als Bischof von Paris, f 1164;
Johann von Salisbury 1176, als Bischof von Chartres, f 1180

u. s. w. Man darf überhaupt den Satz aufstellen, dass nur sehr
wenige Gelehrte dieser Zeit, w7enn sie in die ersten Reihen
des geistlichen Standes gehörten, angetroffen werden, die nicht
Bischöfe, Erzbischöfe oder Äbte geworden sind, wofern sie sich
nicht selbst dergleichen Stellen entzogen.

Aber auch die Fürsten blieben nicht zurück : Ludwig VII.
hatte schon eine feinere Bildung in dem Kloster St. Denis zu
Paris genossen, sein Sohn Ludwig und später Philipp August
waren bereits sehr bedeutende und freigebige Beschützer der
Wissenschaften, an welche sich dann im 13. Jahrhundert Ludwig
IX. oder der Heilige auf die ehrenvollste Weise anschloss.
Heinrich I. von England war selbst ein Muster der
Gelehrsamkeit — darum auch mit dem Beinamen Beauclerc benannt
— und Heinrich IL fand so viel Geschmack an wissenschaftlichen

Unterhaltungen, dass er die Stunden seiner Musse nicht
der Genusssucht oder sinnlichen Tändeleien und Vergnügungen
opferte, sondern im Kreise von fein- und wissenschaftlich
gebildeten Männern die wichtigsten Fragen erörterte und es sich
zum Ruhme anrechnete, auch hierin seine Untertanen zu
übertreffen. Von Mathilde von England besitzen wir noch Briefe
an Anselm von Canterbury, welche den besten Beweis einer
tiefreligiösen und klassischen Bildung enthalten.

In Deutschland und Italien waren es besonders die Hohen-
staufen Friedrich I. und IL, ebenso Heinrich VI. und Wilhelm
IL von Sicilien, welche sich in literarischer Beziehung grosse
Verdienste erwarben. Von den Fürsten ging begreiflicherweise
auch eine ähnliche Richtung, wenn auch anfänglich nur selten
und langsam, auf die Grossen des Reiches und den Adel über.
In Frankreich finden wir z. B. den Edelmann Abälard, einen
der scharfsinnigsten Theologen und Philosophen des 12.

Jahrhunderts, der Troubadour oder Ritter der Scholastik genannt,



— 87 —

ferner ist neben mehreren andern Otto von Freising hierher

zu zählen. Freilich schenkten viele aus den höhern Kreisen
vorzugsweise nur der Poesie ihre Aufmerksamkeit, allein es

war dieses doch auch für die Bedeutung des wissenschaftlichen
Lebens überhaupt von nicht geringem Einflüsse.

Sehr wichtig sind unstreitig auch für das Emporblühen der
wissenschaftlichen Studien die Kreuzzüge geworden ; schon die

negativen Vorteile sind nicht hoch genug anzuschlagen, die
sie dadurch gewährten, dass sie den Schauplatz der Fehden
und des Kampfes auf den Boden Asiens verpflanzten, und
durch die Beschäftigung, die sie den übermütigen Vasallen der
Fürsten weit von der Heimat gaben, dass sie nämlich ebendadurch
die rohe Gewalt eben dieser Vasallen heftig brachen. Weit wichtiger

sind sie aber zweifellos noch als positive Ursachen : das

Hauptmotiv der Kreuzzüge war ja ein geistiges, sie waren aus
einem religiösen Interesse hervorgegangen, sie gaben der Zeit
überhaupt eine mehr geistige, eine höhere und edlere Richtung.
Die Taten und Abenteuer der Kreuzfahrer nahmen die regste
Teilnahme von ganz Europa in Anspruch, und Paläste und
Hütten hallten wider von den Erzählungen derselben. Die
Dichter und Sänger erhielten den rechten Stoff durch diese
Fahrten, auch die Geschichtsschreiber wurden durch dieselben
begeistert und wollten nicht zurückstehen. Überdies wurde
man in Europa mit den Grundsätzen des Islam jetzt vertrauter
als früher und dadurch angespornt, dieselben wissenschaftlich
zu widerlegen. Petrus Moriz von Montboissier oder auch Peter
Venerabilis, Abt von Cluny, liess sich beispielsweise in der
ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts den Koran übersetzen und
arbeitete dann eine Widerlegung desselben aus. Auch mit den
Griechen kamen die Abendländer in eine weit nähere Berührung,

und die Differenzen zwischen der abendländischen und
der morgenländischen Kirche fanden denn auch tüchtigere
Bearbeiter als sonst. Durch die Kreuzzüge wurden Verbindungen

unter den entferntesten Völkern angeknüpft und die
geo- und ethnographischen Kenntnisse vielfach erweitert.

Ludwig IX. wurde z. B. veranlasst, eine Gesandtschaft in
das nordöstliche Asien abzusenden, deren Reisebeschreibung
das ganze Abendland überraschte und heute noch mit grossem
Interesse gelesen wird. Die Kenntnis der griechischen und der
morgenländischen Sprachen wurde gründlicher und die darin



— 88 —

niedergelegten Ideen und Gedanken wenigstens zum Teil nach
Europa gebracht. Überhaupt boten die Religionskriege durch
die Anstrengung, mit der, und die Ferne, in der sie geführt
wurden, durch den Charakter der fremden Völker, mit welchen
man kämpfte, durch die hohe Gesinnung der Europäer, die diese
an den Tag legten, durch die erhabenen Ziele, welche erstrebt
wurden, so vieles, was den menschlichen Geist anregte, belebte
und bewegte, dass die besten Wirkungen auf die Literatur nicht
ausbleiben konnten.

Endlich schuf diese Zeit eine Reihe von Gegenströmungen
und dadurch bedingte Kämpfe, welche das Denken, insbesondere
das theologische, recht sehr in Anspruch nahmen und die
Literatur ungemein erweiterten. Durch den Kampf zwischen
Papst- und Kaisertum war ein grosses, fruchtbares Problem
allen denkenden Köpfen zur Lösung aufgegeben. An
zahlreichen Sekten des abendländischen Reiches fehlte es auch
nicht, ihre Tendenzen mussten geprüft, ihre Verirrungen widerlegt

werden u. s. w. Die bald allseitig betriebene Wissenschaft

rief sich selbst Mystiker hervor, und es galt, denselben
Rede zu stehen und ihre oft sehr gehaltvollen Einwendungen
zu beantworten. Unter den Mönchen entwickelte sich eine Eifersucht

und ein Ehrgeiz, welche wie sittlich so auch wissenschaftlich

von wohltätigen Folgen waren, da auch in dieser Beziehung
ein Orden sich vor dem andern hervortun wollte und durch
gediegene literarische Leistungen dem Publikum sich besonders
zu empfehlen trachtete.

Diesen fördernden Zeiterscheinungen standen freilich auch
andere gegenüber, welche dem Fortschritt der allgemeinen
Bildung überhaupt und der theologischen insbesondere sehr
hemmend und hinderlich waren. Der Geist fing erst allmählich
wieder an, sich unter der schweren Last der kolossalen Masse

zu regen, welche ihn gewissermassen umhüllt und niedergedrückt
hatte ; obgleich er nun mit höchst lobenswerten
Kraftanstrengungen nach Freiheit rang, so war dieser Eifer doch immer
nur partiell, und der grössere Teil des Klerus, des Adels und
der Fürsten fühlte die Schmach der Unwissenheit noch nicht
so bald. Der Sinn für ein tief inneres religiöses Leben, ohne
den die in Wahrheit so zu nennende theologische Wissenschaft
nicht gedeiht, war in ihnen noch nicht oder kaum erwacht,
und sittliche Roheit, masslose Genusssucht hielt überdies ihren



Geist mit schweren Fesseln danieder. Johann von Salisbury
schildert in einem Kapitel seines « Polycraticus sive de nugis et

vestigiis philosophorum curialium » diese Übel seiner Zeit mit dem

rühmlichsten, ihm überall eigenen, auszeichnenden Freimute,
und hielt ohne Rückhalt den geistlichen und weltlichen Grossen

die sittlichen Krankheiten vor, mit denen so viele unter
ihnen noch behaftet seien. Aus der Mühe, welche sich manche
Bischöfe und Äbte in Briefen an Fürsten ihrer Zeit gaben, um
dieselben zu überzeugen, dass wissenschaftliche Studien einem

Regenten nicht nur wohl anstehen, sondern notwendig seien,
ersehen wir wieder, wie abgeneigt man noch sehr vielfach in
den höhern Gesellschaftsklassen war, sieh wohl und vielseitig
unterrichten zu lassen. Fürsten nun, welche selbst in
wissenschaftlicher Beziehung einen sehr niedrigen Standpunkt
einnahmen, oder geistigem Streben ganz fern standen, konnten denn
auch bei der Wahl der Bischöfe, auf welche sie ungeachtet der
von Gregor VIL für die Kirche erkämpften Freiheit noch immer
einen bedeutenden Einfluss hatten, nicht glücklich sein, und
so kam es, dass wir auch in dieser Zeit noch immer einer
beträchtlichen Anzahl von Prälaien begegnen, die weit hinter
den grossen Bewegungen ihrer Zeit zurückblieben.

Ein sehr bedeutendes Hindernis war ausserdem der einseitige
Betrieb der Brotstudien und die Pflege nur jener Künste und
Wissenschaften, die am schnellsten und sichersten einträglichen
Stellen entgegenführten. Die Kenntnis des kanonischen Rechtes
war damals für Kleriker besonders empfehlend, und wer darin
sich auszeichnete, durfte sich nur zu oft mit gutem Grunde
versprechen, den tüchtigsten Theologen und Philosophen vorgezogen

zu werden \i. So begreiflich es nun freilich war, dass
kirchliche Administrativ- und Justizstellen nur jenen anvertraut
wurden, welche eine besondere Fähigkeit dafür hatten und
die nötige Geschäftsgewandtheit besässen, so zeigt es doch scharf
die Stellung der damaligen äusseren kirchlichen Verhältnisse

zum eigentlichen Zweck der Kirche an, dass ein solcher
Umfang juristischer Kenntnisse für die Kirchenverwaltung
erfordert wurde, wie ihn zu erwerben ein recht geistvoller und

') Namentlich Roger Bacon und Dante machten es speziell dem
italienischen Klerus zum Vorwurf, dass er die Theologie verschmähe und sich
lieber der einträglichen Jurisprudenz zuwende. (Vergi. Döllinger, Kleinere
Schriften, S. 172.)



— 90 —

ernster Theologe sich kaum überwinden konnte, und deshalb
meistens darauf verzichten musste, eine seinen sonstigen
Verdiensten angemessene Stelle zu erhalten. Die damalige Lage
der Kirche, welche ein so umfassendes, weitschweifiges,
verwickeltes, sehr langwierige Studien erforderndes Recht gebildet
hatte, verschlang die reichsten Kräfte und leitete sie zum
Nachteile ebensosehr einer religiösen Gemüts- nnd Herzensstimmung

als der echten Wissenschaftlichkeit ganz auf äussere Dinge
hin. Wir sind zwar noch im Besitze von Urkunden, nach
Avelchen einzelne Päpste sehr ernst diesem Missstande zu steuern
suchten und den kirchlichen Provinzialbehörden wegen der
Hintansetzung einer allgemeinen wissenschaftlichen und
theologischen Bildung gegenüber der kanonistischen scharfe Vorwürfe
machten. Allein das genannte Übel hatte zu tief in der ganzen
damaligen Zeit seine Wurzel, als dass es ohne eine
durchgreifende Umbildung hätte entfernt werden können *).

In engster Verbindung damit steht naturgemäss auch die

Erscheinung, dass die Geistlichen, Mönche sowohl als regulierte
Canonici und Weltgeistliche, auch bürgerliche Jurisprudenz lehrten,

lernten und sogar ausübten, ebenso die Medizin pflegten. Die
Synode von Rheims unter Papst Innozenz IL 1131, die zweite
Lateransynode 1139, die von Tours 1163 unter Papst Alexander
III. mussten den Klerikern förmlich dies so einträgliche Advokatspielen

verbieten, ohne dass jedoch damit das Übel völlig
beseitigt worden wäre. Dass zahlreiche Geistliche höheren
Ranges, Äbte und Bischöfe, Reichskanzler, Minister und
Feldherren waren, ist eine ohnehin allgemein bekannte Tatsache,
und die Verwaltung eines Suger, Abtes von St. Denis, f 1151,

eines Rainald von Dassel, des Erzbischofs von Köln, f 1167, unter
Friedrich I. u. a. sind jedermann im Gedächtnis. In Paris gab
es in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts drei medizinische
Schulen, von Geistlichen gehalten, in der Abtei zu St. Denis,

') Selbst in späterer Zeit finden wir gerade diese Klage immer und
immer wieder laut werden: im Jahre 1688 z. B. schrieb ein römischer

Monsignore, der bei Alexander VIII. in Ansehen stand, Ludovico Sergardi,
dass die theologischen Studien unter den römischen Weltgeistlichen, welche

Karriere machen wollten, gar sehr vernachlässigt würden: Acta res est

infelicis iuvenis, si forte theologus aut philosophus audiri eeepit; digito
monstratur tamquam caput insulsissimum et qui omnium pretiosissimum
tempus ineptiis et quisquiliis conterat. Nur die kirchenrechtlichen Studien

stünden in Ehren; aber auch diese würden nur kasuistisch betrieben.



— 91 —

zur hl. Genoveva und am Dome. Das Kloster Monte Cassino

war ohnedies neben Salerno fast das ganze Mittelalter
hindurch die berühmteste Schule für die Heilkunde. Dadurch
erklärt es sich u. a., dass die Professoren der Medizin in Paris,
selbst als sich auch Laien darunter einbürgerten, so lange als sie

öffentliche Vorträge hielten, nicht heiraten durften, bis ihnen
endlich auch dies, was eigentlich selbstverständlich war,
gnädigst erlaubt wurde. Zahlreiche Mönche und Weltgeistliche
waren übrigens schon seit langer Zeit praktizierende Ärzte ; ein
Geistlicher war z. B. der Leibarzt Wilhelms des Eroberers, ein
anderer war der Leibarzt des Königs Philipp August. Auch
die Chirurgie übten die Geistlichen aus, bis es ihnen ausdrücklich

verboten werden musste, worüber sich aber auch um
dieselbe Zeit einer der berühmtesten Lehrer der Chirurgie des
13. Jahrhunderts in Paris sehr beklagte, indem er meinte, seitdem

diese Kunst Laien überlassen werde, geriete sie ganz in
Verfall. Zu alledem waren die Geistlichen sehr häufig auch
noch Architekten : Vom Jahre 1100 an finden wir viele Bischöfe
und Äbte, die uns als Baumeister von Kirchen, Palästen,
Abteien, Brücken und dergleichen geschildert werden, z. B. Abt
Wilhelm von Hirsau f 1091; die stattliche und schöne Kirche von
Cluny wurde ebenfalls von einem Mönche gebaut. Den Klerus
sehen wir also auf die mannigfaltigste Weise ausserhalb seines
eigentlichen Berufes beschäftigt; und es muss gewiss dankbar
anerkannt werden, dass dadurch vielfach die Reste der alten
Bildung nach allen Seiten hin sorgfältig bewahrt, erweitert,
vervollkommnet und auf das praktische Leben angewandt wurden.
Freilich vermochte der Klerus unmöglich so vielen Forderungen
und selbstübernommenen Aufgaben ausreichend gerecht zu
werden ; und gleichwie dadurch, dass die Aufgaben der menschlichen

Gesellschaft ungleich verteilt waren, das gesamte Gebiet
des Wissens von dem Klerus nicht gehörig durchgeackert werden
konnte, so erlitten ganz besonders auch die theologischen
Wissenschaften mancherlei Nachteile davon; denn der Geistliche

soll sich doch ausschliesslich den theologischen
Wissenschaften widmen in einer Weise, dass alles Wissen, was er
ausser denselben noch sich aneignet, nur zu ihrem Dienste
bestimmt sein kann. Auf die ihm eigentümliche Sphäre konnte
er aber erst zurückgebracht werden, wenn der sogenannte dritte
Stand sich gebildet hatte und mit in die Reihen der Kultur-



— 92 —

träger eintrat, wozu schon damals alle Keime vorhanden waren.
Als ein äusserliches, aber nicht geringes Hindernis eines raschen
Gedeihens der Wissenschaften stellten sich schliesslich die
hohen Preise der Bücher dar, obgleich dieses LIindernis gerade
kein diesem Zeitabschnitte allein eigenes zu nennen ist. Der
Gebrauch des Pergaments verteuerte schon die Bücher an sich

sehr; denn erst im 13. Jahrhundert wurde das heute gebräuchliche

Papier erfunden. Vollends aber das Schreiben war immerhin

das Kostspieligste, wovon man sich aus sehr vielen
diesbezüglichen Angaben aus jener Zeit einen Begriff machen kann.

Bonn a. Rh. Prof. FRIEDRICH MÜLHAUPT, L. Th.

(Fortsetzung folgt.)


	Zur Entwicklung der Theologie vom 11. bis 13. Jahrhundert

