Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Zur Entwicklung der Theologie vom 11. bis 13. Jahrhundert
Autor: Milhaupt, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR ENTWICKLUNG DER THEOLOGIE

VOM 11. BIS 13. JAHRHUNDERT.

Ehe man im stande ist, die einzelnen Schriftsteller — sei
es auf dem Gebiete der Theologie oder einem andern — einer

bestimmten Periode zu behandeln und ihre Leistungen recht
zu wiirdigen, ist es vor allem wichtig, sich ein klares Bild zu
verschaffen tber die Zeitverhéltnisse, die einen fordernden oder
hemmenden Finfluss auf das Gedeihen der Wissenschaften aus-
iibten, tiberhaupt den Zusammenhang des literarischen Lebens
mit den geistigen Bewegungen der Zeit zu betrachten, da jenes
nur in diesen seine Krklirung findet. Ferner miissen auch die
hervorragendsten Bildungsanstalten, welche dieser Zeitraum
schuf, beschrieben werden, deren Institute oft von weit grosserer
Bedeutung sind, als irgend cine frithere Zeit sie kannte, und
die notwendigerweise einen durchgreifenden Einfluss auf die
theologischen Studien und ihre literarischen Iirzeugnisse aus-
tibten. Und da die Schicksale der Theologie in einer lebendigen
Verbindung mit den Schicksalen der Wissenschaft und Kunst
tberhaupt stchen, so wird man auch den rémischen Rechts-
studien, dem kanonischen Recht, vor allem aber der Geschichts-
schreibung und der Philosophie einige Aufmerksamkeit zu-
wenden miissen. Endlich ist auch die Verinderung, welche in
der Behandlung der Theologie vor sich ging, genau zu ver-
folgen, sind die Aufgaben zu bezeichnen, welche man jetzt
durch sie zu losen suchte, und die Art und Weise sowie die
Hilfsmittel darzustellen, in der und durch welche man sie lésen
zu konnen glaubte.

A. Zeitverhiiltnisse, welche fordernd und hemmend auf die
Ausbildung der theologischen Wissenschaften einwirkten.

Die theologischen Studien nahmen mit dem Beginn des
12. Jahrhunderts einen viele Jahrhunderte hindurch noch nicht
gesehenen Aufschwung, und was die Theologie als System und



_ 84 -

Wissenschatt betrifft, genoss sie sogar eine Pflege, wie kein
friberes Jahrhundert sie gewihrte. Diese gar erfreuliche
Erscheinung verliert ihre sehr tberraschende Wirkung, die sie
beim ersten Anblick hervorbringt, wenn man erwagt, dass die
Ursachen, die einen so tiefen Fall der Kiinste und Wissen-
schaften herbeigefiihrt hatten, jetzt wenigstens teilweise beseitigt
waren, und so der ewig titige Geist des Christentums in der
Kirche und durch die Kirche wieder ungehinderter in die
Erscheinung heraustreten konnte. Die so verheerenden Wan-
derungen der Volker hatten mit dem 10. Jahrhunderte ihr
Ende erreicht; die neuen Reiche, welche liber den Triimmern
des grossen frinkischen Reiches sich erhoben, hatten sich in
sich selbst mehr und mehr befestigt, und die der Ordnung und
resetzmiissigkeit widerstrebenden Gewalten wurden mit kraft-
vollem Arme niedergehalten. In demselben Masse nun, als
wieder ruhigere und friedlichere Verhiltnisse die Volker be-
gliickten, als die Sorge fiir die Iirhaltung des physischen Daseins
weniger driickend war, konnte an die Befriedigung der geistigen
Bediirfnisse gedacht werden und fanden die Kiinste glnstige
Aufnahme.

Séamtliche nordischen Volker, welche seit dem Untergange
des abendlandischen romischen Reiches zum Christentum bekehrt
worden waren, hatten dasselbe zumeist nicht aus einem tief
empfundenen Bediirfnisse der Erlosung und Wiedergeburt, nicht
aus einem inneren Drange nach einer Geistes- und Herzens-
religion angenommen; sie hatten sich vielmehr entweder nur
aus blosser Konvenienz, infolge dusserer Zufille und aus poli-
tischen Riicksichten in die christliche Kirche aufnehmen lassen,
oder sie waren geradezu zu diesem Schritte durch rohe Gewalt
gezwungen worden. Ebendeshalb fehlte ihnen auch sowohl
die geistige Bildung als das Bedirfnis, das christliche Dogma
durch die Kraft des Gedankens aufzufassen und dasselbe sich
wissenschaftlich anzueignen. Sie begnigten sich mit dem
Glauben an die Autoritit der Kirche und mussten sich auch
damit begniigen. Unterdessen hatte aber auch diese Kirche
ihre erzieherische Kraft an ihnen erprobt. Dieselben Volker
hatten sich allméhlich immer tiefer in ihre wichtigsten Dogmen
hineingelebt, und man kann sagen, dass sie jetzt erst recht
anfingen, der Kirche anzugehéren. Die Kirche genoss daher
jetzt auch allmahlich die Freude, zu sehen, wie ihre anfangs



— 85 —

mit Gleichgiiltigkeit oder gar mit Widerwillen angenommenen
Wahrheiten mit Liebe aufgenommen und durchdacht wurden:
Die Voélker waren durch die Kirche fir die Kirche herange-
bildet worden.

Von ganz entscheidender Bedeutung war hierbei der Kampf
fiir die Freiheit und Herrschaft der Kirche unter dem Papste
Gregor VIL: der Kampf des Kaisertums und des Papsttums,
beide mit dem Drange zur Weltherrschaft, war unvermeidlich;
hierin siegte zwar das Papsttum durch die hohere Macht des
Geistes, aber der Kirche kam der Sieg nicht zu gute. Indessen,
weil doch immerhin Gregor sein riesiges Werk wenigstens
begann, nicht sowohl um die eigene Person auf den hochsten
Gipfel menschlicher Macht zu stellen, sondern um der Kirche
als solcher den Sieg des Geistes zu verschaffen, weil ihm
hoher als das eigene Interesse die Idee von dem hohen Berufe
der Kirche stand, — deshalb fiihlte sich auch alles, was der Kirche
lebendig angehorte, durch Gregors Bestreben miichtig empor-
gehoben, hoch begeistert und im innersten Lebensmarke auf
das nachhaltigste angeregt. So konnte es denn auch nicht
fehlen, dass speziell die kirchlichen Wissenschaften in eine
neue Periode eintraten und sich einer Pflege erfreuten, wie
schon lange vorher nicht mehr. Ausserdem waren aber auch,
hauptsiichlich durch Gregors VIL. ecrfolgreichen Kampf gegen
jegliche Simonie, um dies Gebrechen der Kirche zu heilen,
gewisse materielle Vorteile errungen worden, welche hochst
forderlich auf die Kultur der Wissenschaften einwirken mussten :
die Bistiimer und manche Abteien sollten nicht mehr an den
Néchstbesten verkauft werden, sondern nach Wiirdigkeit des
einzelnen besetzt werden. Tiichtige, verdienstvolle, wissen-
schaftlich gebildete Bischofe trugen also fortan auch Sorge
fiir den Unterricht des heranwachsenden Klerus und geeignete
Abte fir die hohere Bildung der ihnen anvertrauten Monche:
die Wissenschatten tiberhaupt und die theologischen insbesondere
blithten auf,

So geschah es, dass wir in dieser Zeit eine kaum {iber-
sehbare Menge von Minnern, durch ihre Geburt zwar dem
niedrigsten Stande angehorend, aber ausgezeichnet durch Talent,
grindliche, geistige Titigkeit und vielseitige Tiichtigkeit gerade
auf diejenigen erzbischéflichen und bischoflichen Stithle erhoben
sehen, welche kurz vorher noch in manchen Lindern die Beute



86

hochgeborener Taugenichtse oder roher Schwelger geworden
waren. Um beispielsweise nur von Frankreich wihrend des
Verlaufes des zwolften Jahrhunderts zu sprechen, so finden
wir hier unter vielen andern Minnern dieser Art z. B.: Wil-
helm von Champeaux, Bischof von Chéalons-sur-Marne 1113
Gilbert von Auxerre, den berithmten Doctor universalis 1125, als
Bischof von Liondon, § 1134; Gottfried, Erzbischof von Bordeaux
seit 1136; Peter der Lombarde 1159, als Bischof von Paris, 1 1164;
Johann von Salisbury 1176, als Bischof von Chartres, + 1180
u. s. w. Man darf iiberhaupt den Satz aufstellen, dass nur sehr
wenige Gelehrte dieser Zeit, wenn sie in die ersten Reihen
des geistlichen Standes gehorten, angetroffen werden, die nicht
Bischofe, Erzbischofe oder Abte geworden sind, wofern sie sich
nicht selbst dergleichen Stellen entzogen.

Aber auch die Fiirsten blieben nicht zuriick: Ludwig VII.
hatte schon eine feinere Bildung in dem Kloster St. Denis zu
Paris genossen, sein Sohn Ludwig und spater Philipp August
waren bereits sehr bedeutende und freigebige Beschiitzer der
Wissenschaften, an welche sich dann im 13. Jahrhundert Ludwig
IX. oder der Heilige auf die ehrenvollste Weise anschloss.
Heinrich 1. von England war selbst ein Muster der Gelehr-
samkeit — darum auch mit dem Beinamen Beauclerc benannt
— und Heinrich II. fand so viel Geschmack an wissenschaft-
lichen Unterhaltungen, dass er die Stunden seiner Musse nicht
der Genusssucht oder sinnlichen Téndeleien und Vergniigungen
opferte, sondern im Kreise von fein- und wissenschaftlich ge-
bildeten Mannern die wichtigsten Fragen erorterte und es sich
zum Ruhme anrechnete, auch hierin seine Untertanen zu tiber-
treffen. Von Mathilde von England besitzen wir noch Briefe
an Anselm von Canterbury, welche den besten Beweis einer
tiefreligiosen und klassischen Bildung enthalten.

In Deutschland und Italien waren es besonders die Hohen-
staufen Friedrich I. und II., ebenso Heinrich VI. und Wilhelm
II. von Sicilien, welche sich in literarischer Beziehung grosse
Verdienste erwarben. Von den Fiirsten ging begreiflicherweise
auch eine idhnliche Richtung, wenn auch anfinglich nur selten
und langsam, auf die Grossen des Reiches und den Adel tber.
In Frankreich finden wir z. B. den Edelmann Abélard, einen
der scharfsinnigsten Theologen und Philosophen des 12. Jahr-
hunderts, der Troubadour oder Ritter der Scholastik genannt,



— 87 —

ferner ist neben mehreren andern Otto von Freising hier-
her zu zihlen. Freilich schenkten viele aus den hohern Kreisen
vorzugsweise nur der Poesie ihre Aufmerksamkeit, allein es
war dieses doch auch fiir die Bedeutung des wissenschaftlichen
Lebens tiberhaupt von nicht geringem Kinflusse.

Sehr wichtig sind unstreitig auch fiir das Emporblithen der
wissenschaftlichen Studien die Kreuzziige geworden; schon die
negativen Vorteile sind nicht hoch genug anzuschlagen, die
sie dadurch gewihrten, dass sie den Schauplatz der Fehden
und des Kampfes auf den Boden Asiens verpflanzten, und
durch die Beschéftigung, die sie den libermiitigen Vasallen der
Fiirsten weit von der Heimat gaben, dass sie niamlich ebendadurch
die rohe Gewalt eben dieser Vasallen heftig brachen. Weit wich-
tiger sind sie aber zweitellos noch als positive Ursachen: das
Hauptmotiv der Kreuzziige war ja ein geistiges, sie waren aus
einem religiosen Interesse hervorgegangen, sie gaben der Zeit
liberhaupt eine mehr geistige, eine hohere und edlere Richtung,
Die Taten und Abenteuer der Kreuzfahrer nahmen die regste
Teilnahme von ganz Europa in Anspruch, und Paliste und
Hitten hallten wider von den Erzidhlungen derselben. Die
Dichter und Sanger erhielten den rechten Stoff durch diese
Fahrten, auch die Geschichtsschreiber wurden durch dieselben
begeistert und wollten nicht zurtickstehen. Uberdies wurde
man in Kuropa mit den Grundsitzen des Islam jetzt vertrauter
als friher und dadurch angespornt, dieselben wissenschaftlich
zu widerlegen. Petrus Moriz von Montboissier oder auch Peter
Venerabilis, Abt von Cluny, liess sich beispielsweise in der
ersten Hélfte des 12. Jahrhunderts den Koran iibersetzen und
arbeitete dann eine Widerlegung desselben aus. Auch mit den
Griechen kamen die Abendlédnder in eine weit nihere Beriih-
rung, und die Differenzen zwischen der abendlindischen und
der morgenlédndischen Kirche fanden denn auch tiichtigere
Bearbeiter als sonst. Durch die Kreuzziige wurden Verbin-
dungen unter den entferntesten Volkern angekniipft und die
geo- und ethnographischen Kenntnisse vielfach erweitert.

Ludwig IX. wurde z. B. veranlasst, eine Gesandtschaft in
das nordostliche Asien abzusenden, deren Reisebeschreibung
das ganze Abendland iiberraschte und heute noch mit grossem
Interesse gelesen wird. Die Kenntnis der griechischen und der
morgenliandischen Sprachen wurde griindlicher und die darin



niedergelegten Ideen und Gedanken wenigstens zum Teil nach
Europa gebracht. Uberhaupt boten die Religionskriege durch
die Anstrengung, mit der, und die Ferne, in der sie gefiihrt
wurden, durch den Charakter der fremden Volker, mit welchen
man kimpfte, durch die hohe Gesinnung der Europier, die diese
an den Tag legten, durch die erhabenen Ziele, welche erstrebt
wurden, so vieles, was den menschlichen Geist anregte, belebte
und bewegte, dass die besten Wirkungen auf die Literatur nicht
ausbleiben konnten.

Endlich schuf diese Zeit eine Reihe von Gegenstromungen
und dadurch bedingte Kampfe, welche das Denken, insbesondere
das theologische, recht sehr in Anspruch nahmen und die
Literatur ungemein erweiterten. Durch den Kampf zwischen
Papst- und Kaisertum war ein grosses, fruchtbares Problem
allen denkenden Kopfen zur Losung aufgegeben. An zahl-
reichen Sekten des abendlindischen Reiches fehlte es auch
nicht, ihre Tendenzen mussten geprift, ihre Verirrungen wider-
legt werden u. s. w. Die bald allseitig betriebene Wissen-
schaft rief sich selbst Mystiker hervor, und es galt, densclben
Rede zu stehen und ihre oft sehr gehaltvollen Einwendungen
zu beantworten. Unter den Ménchen entwickelte sich eine Eifer-
sucht und ein Ehrgeiz, welche wie sittlich so auch wissenschaft-
lich von wohltéitigen Folgen waren, da auch in dieser Beziehung
ein Orden sich vor dem andern hervortun wollte und durch
gediegene literarische Leistungen dem Publikum sich besonders
zu empfehlen trachtete.

Diesen fordernden Zeiterscheinungen standen freilich auch
andere gegeniber, welche dem Fortschritt der allgemeinen
Bildung uwberhaupt und der theologischen insbesondere sehr
hemmend und hinderlich waren. Der Geist fing erst allméhlich
wieder an, sich unter der schweren Last der kolossalen Masse
zu regen, welche ihn gewissermassen umhiillt und niedergedriickt
hatte ; obgleich er nun mit hochst lobenswerten Kraftan-
strengungen nach Freiheit rang, so war dieser Eifer doch immer
nur partiell, und der grissere Teil des Klerus, des Adels und
der Fiirsten fiihlte die Schmach der Unwissenheit noch nicht
so bald. Der Sinn fiir ein tief inneres religitses Leben, ohne
den die in Wahrheit so zu nennende theologische Wissenschaft
nicht gedeiht, war in ihnen noch nicht oder kaum erwacht,
und sittliche Roheit, masslose Genusssucht hielt tiberdies ihren



— B ==

(Gteist mit schweren Fesseln danieder. Johann von Salisbury
schildert in einem Kapitel seines « Polycraticus sive de nugis et
vestigiis philosophorum curialium » diese Ubel seiner Zeit mit dem
rithmlichsten, ihm iiberall eigenen, auszeichnenden FKreimute,
und hielt ohne Riickhalt den geistlichen und weltlichen Grossen
die sittlichen Krankheiten vor, mit denen so viele unter
ihnen noch behaftet seien. Aus der Miihe, welche sich manche
Bischiofe und Abte in Briefen an Fiirsten ihrer Zeit gaben, um
dieselben zu iiberzeugen, dass wissenschaftliche Studien einem
Regenten nicht nur wohl anstehen, sondern notwendig seien,
ersehen wir wieder, wie abgeneigt man noch sehr vielfach in
den hohern Gesellschaftsklassen war, sich wohl und vielseitig
unterrichten zu lassen. Flrsten nun, welche selbst in wissen-
schaftlicher Beziehung einen sehr niedrigen Standpunkt ein-
nahmen, oder geistigem Streben ganz fern standen, konnten denn
auch bei der Wahl der Bischofe, auf welche sie ungeachtet der
von Gregor VII. tir die Kirche erkiampften Freiheit noch immer
einen bedeutenden Einfluss hatten, nicht gliicklich sein, und
so kam es, dass wir auch in dieser Zeit noch immer einer
betrichtlichen Anzahl von Prilaten begegnen, die weit hinter
den grossen Bewegungen ihrer Zeit zuriickblieben.

Fin sehr bedeutendes Hindernis war ausserdem der einseitige
Betrieb der Brotstudien und die Pflege nur jener Kiinste und
Wissenschaften, die am schnellsten und sichersten eintriglichen
Stellen entgegenfiihrten. Die Kenntnis des kanonischen Rechtes
war damals fur Kleriker besonders empfehlend, und wer darin
sich auszeichnete, durfte sich nur zu oft mit gutem Grunde ver-
sprechen, den tiichtigsten Theologen und Philosophen vorge-
zogen zu werden’). So begreiflich es nun freilich war, dass
kirchliche Administrativ- und Justizstellen nur jenen anvertraut
wurden, welche eine besondere Fihigkeit dafiir hatten und
die notige Geschiiftsgewandtheit besassen, so zeigt es doch scharf
die Stellung der damaligen #dusseren Kkirchlichen Verhilt-
nisse zum eigentlichen Zweck der Kirche an, dass ein solcher
Umfang juristischer Kenntnisse fiir die Kirchenverwaltung er-
fordert wurde, wie ihn zu erwerben ein recht geistvoller und

) Namentlich Roger Bacon und Dante machten es speziell dem ita-
lienischen Klerus zum Vorwurf, dass er die Theologie versehmiihe und sich
lieber der eintriglichen Jurisprudenz zuwende. (Vergl. Dillinger, Kleinere
Schriften, S, 172.)



90 —

ernster Theologe sich kaum itiberwinden konnte, und deshalb
meistens darauf verzichten musste, eine seinen sonstigen Ver-
diensten angemessene Stelle zu erhalten. Die damalige Lage
der Kirche, welche ein so umfassendes, weitschweifiges, ver-
wickeltes, sehr langwierige Studien erforderndes Recht gebildet
hatte, verschlang die reichsten Krafte und leitete sie zum
Nachteile ebensosehr einer religiosen Gemiits- nnd Herzensstim-
mung als der echten Wissenschaftlichkeit ganz auf dussere Dinge
hin. Wir sind zwar noch im Besitze von Urkunden, nach wel-
chen einzelne Pépste sehr ernst diesem Missstande zu steuern
suchten und den kirchlichen Provinzialbehoérden wegen der
Hintansetzung einer allgemeinen wissenschaftlichen und theolo-
gischen Bildung gegeniiber der kanonistischen scharfe Vorwiirfe
machten. Allein das genannte Ubel hatte zu tief in der ganzen
damaligen Zeit seine Wurzel, als dass es ohne eine durch-
greifende Umbildung hitte entfernt werden konnen?).

In engster Verbindung damit steht naturgeméss auch die
Erscheinung, dass die Geistlichen, Ménche sowohl als regulierte
Canonici und Weltgeistliche, auch biirgerliche Jurisprudenz lehr-
ten, lernten und sogar ausiibten, ebenso die Medizin pflegten. Die
Synode von Rheims unter Papst Innozenz II. 1131, die zweite
Lateransynode 1139, die von Tours 1163 unter Papst Alexander
1II. mussten den Klerikern formlich dies so eintragliche Advokat-
spielen verbieten, ohne dass jedoch damit das Ubel vollig
beseitigt worden wire. Dass zahlreiche Geistliche hoheren
Ranges, Abte und Bischofe, Reichskanzler, Minister und Feld-
herren waren, ist eine ohnehin allgemein bekannte Tatsache,
und die Verwaltung eines Suger, Abtes von St. Denis, + 1151,
eines Rainald von Dassel, des Erzbischofs von Kéln, § 1167, unter
Friedrich I. u. a. sind jedermann im Gedichtnis. In Paris gab
es in der ersten Hiilfte des 12. Jahrhunderts drei medizinische
Schulen, von Geistlichen gehalten, in der Abtei zu St. Denis,

1) Selbst in spiterer Zeit finden wir gerade diese Klage immer und
immer wieder laut werden: im Jahre 1688 z. B. schrieb ein romischer
Monsignore, der bei Alexander VIII. in Ansehen stand, Ludovico Sergardi,
dass die theologischen Studien unter den rémischen Weltgeistlichen, welche
Karriere machen wollten, gar sehr vernachlissigt wiirden: Acta res est
infelicis iuvenis, si forte theologus aut philosophus audiri ceepit; digito
monstratur tamquam caput insulsissimum et qui omnium pretiosissimum
tempus ineptiis et quisquiliis conterat. Nar die Kirchenrechtlichen Studien
stinden in Ehren,; aber auch diese wiirden nur kasuistisch betrieben.



— 91 —

zur hl. Genoveva und am Dome. Das Kloster Monte Cassino
war ohnedies neben Salerno fast das ganze Mittelalter hin-
durch die berithmteste Schule fiur die Heilkunde. Dadurch
erklirt es sich u. a., dass die Professoren der Medizin in Paris,
selbst als sich auch Laien darunter einbiirgerten, so lange als sie
offentliche Vortriige hielten, nicht heiraten durften, bis ihnen
endlich auch dies, was eigentlich selbstverstindlich war,
gnidigst erlaubt wurde. Zahlreiche Monche und Weltgeistliche
waren iibrigens schon seit langer Zeit praktizierende Arzte; ein
Greistlicher war z. B. der Leibarzt Wilhelms des Eroberers, ein
anderer war der Leibarzt des Konigs Philipp August. Auch
die Chirurgie tibten die Gteistlichen aus, bis es ihnen ausdriick-
lich verboten werden musste, woriiber sich aber auch um die-
selbe Zeit einer der beriihmtesten Lehrer der Chirurgie des
13. Jahrhunderts in Paris sehr beklagte, indem er meinte, seit-
dem diese Kunst Laien tiberlassen werde, geriete sie ganz in
Verfall. Zu alledem waren die Geistlichen sehr héufig auch
noch Architekten: Vom Jahre 1100 an finden wir viele Bischofe
und Abte, die uns als Baumeister von Kirchen, Paliisten, Ab-
teien, Bricken und dergleichen geschildert werden, z. B. Abt
Wilhelm von Hirsau { 1091; die stattliche und schone Kirche von
Cluny wurde ebenfalls von einem Monche gebaut. Den Klerus
sehen wir also auf die mannigfaltigste Weise ausserhalb seines
eigentlichen Berufes beschiiftigt; und es muss gewiss dankbar
anerkannt werden, dass dadurch vielfach die Reste der alten
Bildung nach allen Seiten hin sorgfiltig bewahrt, erweitert,
vervollkommnet und auf das praktische Leben angewandt wurden.
Freilich vermochte der Klerus unmdéglich so vielen Forderungen
und selbstitbernommenen Aufgaben ausreichend gerecht zu
werden; und gleichwie dadurch, dass die Aufgaben der mensch-
lichen Gesellschaft ungleich verteilt waren, das gesamte Gebiet
des Wissens von dem Klerus nicht gehorig durchgeackert werden
konnte, so erlitten ganz besonders auch die theologischen
Wissenschaften mancherlei Nachteile davon; denn der Geist-
liche soll sich doch ausschliesslich den theologischen Wissen-
schaften widmen in einer Weise, dass alles Wissen, was er
ausser denselben noch sich aneignet, nur zu ihrem Dienste
bestimmt sein kann. Auf die ihm eigentiimliche Sphiire konnte
er aber erst zuriickgebracht werden, wenn der sogenannte dritte
Stand sich gebildet hatte und mit in die Reihen der Kultur-



— B

triager eintrat, wozu schon damals alle Keime vorhanden waren.
Als ein dusserliches, aber nicht geringes Hindernis eines raschen
Gedeihens der Wissenschaften stellten sich schliesslich die
hohen Preise der Biicher dar, obgleich dieses Hindernis gerade
kein diesem Zeitabschnitte allein eigenes zu nennen ist. Der Ge-
brauch des Pergaments verteuerte schon dic Biicher an sich
sehr; denn erst im 13. Jahrhundert wurde das heute gebriuch-
liche Papier erfunden. Vollends aber das Schreiben war immer-
hin das Kostspieligste, wovon man sich aus sehr vielen dies-
beziglichen Angaben aus jener Zeit einen Begriff machen kann.

Bonn a. Rh. Prof. Friepricn Mourmaver, L. Th.

(Fortsetzung folgt.)



	Zur Entwicklung der Theologie vom 11. bis 13. Jahrhundert

