Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Papst Nikolaus I. [Schluss]

Autor: Richterich, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAPST NIKOLAUS L

(24. April 858 — 13. November 867.)

(Schluss.)

Achtes Kapitel.

Widerspruch in der abendlidndischen Kirche gegen die
usurpierte papstliche Oberhoheit. Unterdriickung dieser
altkirchlichen Unabhingigkeitsbestrebungen.

A. Péapstliche Machtentfaltung gegeniiber Erzbischof
Johann von Ravenna.

Das kirchliche Verhiltnis Ravennas zu Rom in den ersten
vier Jahrhunderten ist fast vollig in Dunkel gehiillt. Nur das
ist von den Forschern klargestellt, dass das Jurisdiktionsgebiet
des romischen Stuhles noch im vierten Jahrhundert nur die
unter dem Vikarius Urbis stehenden 10 Provinzen Mittel- und
Siditaliens umfasste, dagegen nordwiérts Aquileja, Mailand, Ra-
venna selbstindige, in keiner Weise von Rom abhdngige Bistiimer
bildeten. Mailand gelangte unter Bischof Ambrosius zu grossem
Ansehen, widerstand der Einfiihrung des Priesterzolibats bis
ins 11. Jahrhundert und bewahrte eine eigene besondere Liturgie
und Kirchenordnung. Wie die Bedeutung des alten Rom der
politischen Macht der Kaiserwiirde zuzuschreiben war, so ge-
langte auch Ravenna zu politischer Geltung, als es im 5. Jahr-
hundert Residenz mehrerer westromischer Kaiser, nach dem
Untergang des abendlindischen Romerreiches seit 493 der ost-
gotischen Konige und endlich der griechischen Exarchen
wurde. Sobald Rom sein Streben nach unumschrankter Herr-

) Siehe Jahrgang 1901, Nr. 35, S. 560—0588; Nr. 36, S. 7T835—7164; Jahr-
gang 1902, Nr 37, S. 116—146; Nr. 39, S. 512—541.



. A9

schaft tiber die italische Kirche offenbart, beginnt der Kampf
Ravennas um seine Selbstindigkeit.

Kaiser Valentinian III (432) erhob Ravenna zu einer Metro-
politanstadt fir die Provinz Amilia. Unter Papst Leo 1 (+461)
liess sich der Erzbischof von Ravenna, Petrus Chrysologus, in
Rom weihen, und zwar aus allzugrosser Ergebenheit gegen den
romischen Stuhl. ,Seit dem ¥nde des 4. Jahrhunderts, seit der
beginnenden Entwicklung des Ehren- oder Autoritisprimates der
romischen Kirche zu einer pépstlichen Oberherrschaft tiber die
Bischofe, stellte sich zwischen den Anspriichen und Tendenzen
des romischen Stuhles und den ererbten Anschauungen der
Kirche ein Zwiespalt heraus.“ (Vgl. Langen I, S. 869.) Rom
suchte sich in Ravenna ein festes Recht zu schatfen, doch kurz
nach Theodorichs Tode (7451) hatte der Papst noch nicht das
Recht, einen Metropoliten vor sein Gericht nach Rom zu for-
dern und als oberster Richter im fremden Metropolitansprengel
unbedingt giltige Entscheidungen zu treffen. Zur Zeit der by-
zantinischen Kaiser in Italien mussten die Irzbischife von
Ravenna in dem Streben, die alte Unabhingigkeit von Rom
zu bewahren, sich auf Konstantinopel stiitzen. Unter Papst
Gregor dem Grossen (1+604) gingen die Bestrebungen der rom-
feindlichen Kreise in Ravenna vor allem dahin, die Weihe des
Erzbischofs durch den Papst, die allmihlich Sitte geworden
war und deren Bedeutung fir das sich entwickelnde Papst-
tum eine wesentlich andere zu werden drohte denn bisher,
zu beseitigen. Man verlangte die vollkommene Selbstindigkeit
der ravennatischen Kirche; vor allem sollte die Metropoliten-
wahl freier und unabhiingiger von Rom geschehen. In Mailand
wurde der Metropolit vom XKlerus und Volke gewiihlt, ohne
jegliche Mitwirkung des Papstes, und die Ordination des Ge-
wihlten erfolgte im Sprengel selbst durch die Suffraganbischofe.
Dagegen wurde der Metropolit von Ravenna, das doch als Sitz
des Exarchen die politische Hauptstadt Italiens war, unter Mit-
wirkung des Papstes gewihlt und zu Rom konsekriert, wie
der Bischot der kleinsten Provinzialstadt des rémischen Metro-
politenbezirks. Sobald nidmlich der ravennatische Stuhl erle-
digt war, schickte der Papst einen Visitator, dann wihlte
das Volk und der Klerus von Ravenna einen neuen Erzbischof,
der, falls er dem Papste genehm war, von diesem in Rom ge-
weiht wurde.



— 48 —

Der Gebrauch, das Pallium von Rom zu empfangen, fiihrte
auch zu Missdeutungen. Wahrend dasselbe den ravennatischen
Bischofen als Zeichen der romischen Freundschaft erschien,
gestaltete es Gregor I. zu einem Zeichen Kirchlicher Machtbe-
fugnis und gab Vorschriften iiber die Anlegung des Palliums.
Hieriiber kam es zu einer scharfen Auseinandersetzung zwischen
Gregor I. und Erzbischof Johann, der seine Rechte unangetastet
sehen will. Ersterer beschuldigte ihn der Untreue und Heuchelei.
Immer und immer wieder machen die Erzbischéfe von Ravenna
geltend, dass sie durchaus nicht verpflichtet seien, dem romi-
schen Stuhle zu gehorchen, weil sie ihre Ehren und Wiirden
vom Kaiser empfangen héitten. Anders und ungiinstiger wurde
ihre Lage, als das Ixarchat Ravenna unter die Ilerrschaft
der Longobarden (752), dann der Franken geriet (755) und
dem romischen Stuhl geschenkt wurde (774) — und doch kamen
die Pépste nicht zu eigentlicher Gewalt in der Stadt, die von
den IErzbischofen abhing. Erzbischof Gregor von Ravenna
lehnte sich sogleich nach seiner Weihe gegen den Papst Gre-
gor IV.auf, suchte sich vom Papste unabhiingig zu machen
und nahm zu diesem Zwecke verschiedene Urkunden tiber die
Autonomie seines Stuhles mit nach Frankreich, als Teilnehmer
an der péapstlichen Gesandtschaft, zu der ihm Kaiser Lothar I.
verholfen (841). ,Er ging unter pipstlichem Fluche® und die
mitgebrachten Urkunden {iber die Autonomie seines Stuhles
wurden ihm auf dem friinkischen Kriegsschauplatze abgenom-
men und vernichtet. Im Jahre 844 finden wir ihn an der von
Papst Sergius berufenen Synode in Rom, wo er mit Erzbischof
Drogo von Metz und andern mit Konig Ludwig nach Rom ge-
kommenen Erzbischéfen und Bischofen gegen den Papst ver-
handelte. Wahrscheinlich gedachte er auch hier, seine Auto-
nomie wieder zu erlangen. (Vgl. Baxmann, Politik der Pépste I,
350; Langen 1I, S. 822 ff.)

Erzbischof Johann von Ravenna hielt ebenfalls an der
Autonomie seines Stuhles fest. Nach dem Papstbuch des fiir
die Pédpste so parteiischen Anastasius war er herrschsiichtig
und gewalttitig und schon Papst Leo IV. habe ihm allerlei
Eingriffe in das Eigentum und die Rechte seiner Didzesanen,
grausame und willkiirliche Behandlung péapstlicher Untertanen
vorgeworfen. Da Klagen gegen ihn an Nikolaus I. gelangten,
war ein Grund zum Einschreiten gegeben. An Gesandtschaften



49

und Briefen -(leider verloren) an den KErzbischof liess es Niko-
laus nicht fehlen. Dieser aber verachtete die Ermahnungen
und scheute sich nicht, neue Bedriickungen den frithern bei-
zufiigen. (Mente confusa monita pii Patris contemnens pejora
prioribus addere minime metuebat. Quanto autem benigna in-
spectio summi preesuli illum ut resipisceret admonebat, tanto
magis ad deteriora seeculi vertebat, col. 758.) Die einen ex-
kommunizierte er grundlos, andere hielt er von der Reise nach
Rom ab, belegte vieler Vermogen mit Beschlag. Dem Stuhle
Petri entzog er mehrere von ihm beanspruchte Besitzungen;
er verachtete die Gesandten des Papstes, schiadigte, wo er
konnte, die Ehre des Apostels Petrus. Urkunden, welche Rechte
zu gunsten Roms verzeichneten, vernichtete er und tbertrug
sie auf den Stifter der Kirche von Ravenna, den hl. Apollinaris:
Ir tbte die bischofliche Gewalt aus tber die #milianische
Provinz, setzte mehrere Priester und Diakonen ohne kanonisches
Urteil ab, ja sogar solche, welche zur romischen Botmiéissig-
keit gehérten: einige liess er ins Gefiangnis werfen und wieder
einige mussten Verbrechen bekennen, die sie nicht begangen
hatten. Kirchliche Verfiigungen verletzte er ohne Genehmigung
des apostolischen Stuhls und er prahlte, er sei nicht verpflich-
tet, vor einer Synode in Rom zu erscheinen (et vocatus a
summo pontifice Romam, se ad synodum non debere occurrere
jactitabat). Der Verfasser des Liber pontificalis fiigt bei: Jo-
hann habe wie sein Vorgiinger Felix eine Urkunde, welche
ihm bei seinem Amtsantritt bestimmte Verpflichtungen iiber-
tragen, schon bei seiner Konsekration gefilscht.

Was Rom nicht gefillt, wird mit Kot beworfen oder
Félschungen und Bestechungen zugeschrieben — Rom selber
in seiner Machtfiille ist unantastbar (intangibile). Die Johann
zur Last gelegten Verbrechen legen Zeugnis ab von seiner
romfeindlichen Haltung und Verteidigung der altkirchlichen
Selbstiandigkeit seiner Kirche.

Dicimal wurde Johann brieflich vor eine romische Synode
beschieden, und da er nicht erschien, erfolgte seine Ausstossung
aus der Kirchengemeinschaft. Am kaiserlichen Hof von Pavia,
Wwo er sehr gut angeschrieben war (qui serviens imperatori
familiarior erat, Migne 139, col. b4 ss), erhielt er Unterstiitzung.
Kaiserliche Gesandte begleiteten den Erzbischof nach Rom.
Dieselben seien vom Papst zurechtgewiesen worden, weil sie

Revue intern. de Théologie. Heft 41, 1903. 4



mit einem Gebannten in Gemeinschaft gestanden, und sie hiitten
ihr Bedauern dartiber ausgesprochen. Johann erschien nicht vor
der romischen Synode (1. November 861), um vollstindige Genug-
tuung zu leisten. Nun seien die Bewohner der Amilia und
die Senatoren der Stadt Ravenna mit vielem Volk in Rom ein-
getroffen und hitten unter Trianen Nikolaus gebeten, nach
Ravenna zu kommen und sie zur vollen Freiheit zu fihren.
Nikolaus sei diesem Begehren nachgekommen und habe auf
einer Synode in Ravenna den Bewohnern dieser Stadt, der Amilia
und der Pentapolis die ihnen durch Johann und dessen Bruder
Gregor entrissenen Giiter wiedererstattet. Johann, der wieder-
holt in Pavia beim Kaiser Ludwig II. Scliutz gesucht habe, soll
es dort schlecht ergangen sein. Die dortigen Biirger mit dem
Bischof Luithard an der Spitze hitten den Gebannten und
seine Begleiter gemieden und sogar der Kaiser habe ihm die
Unterwerfung angeraten; denn er selber und die ganze Kirche
gehorche dem romischen Papste. Trotzdem habe sich der
Kaiser durch die Vorstellung Johanns erweichen lassen und
zum zweitenmal Gesandte nach Rom geschickt, um zu ver-
mitteln. Nikolaus sei aber fest geblieben (immobilis fuit) und
habe den hochmiitigen Trotz des Erzbischofes wie ein Spinn-
gewebe verachtet (omnem illius arrogantiam tanquam aranea-
rum telam despiciens, col. 759).

So lautet der Verlauf der Angelegenheit nach dem von
pseudoisidorischem Geiste durchwehten Papstbuche.

Etwas anders ist der Hergang nach dem I.bellus de im-
peratoria potestate in urbe Roma, Migne 139, col. 54 ss.:

Nikolaus habe aus Eifersucht (invidia ductus) den FErz-
bischof in hinterlistiger Weise (subdole) vor eine romische
Synode geladen, um ihn durch ein geistliches Gericht verur-
teilen zu lassen und einen andern zu wihlen (ut quasi eccle-
siastico judicio posset hunc condemnare, et alterum subrogare).
Zuerst habe die Kaiserin Engelberga durch Gesandte beim
Papste vermittelt (ut redderet gratiam archiepiscopo), dann
ihren Gemahl dazu bewogen (ut gratiam interferret suge tui-
tionis archiepiscopo, vetans apostolicum ei nullam inquietu-
dinem facere). Da trotz der Vermittlung des Kaisers Johann
im Banne geblieben, sei eine Feindschaft zwischen dem Kaiser
und dem Papste ausgebrochen. Ludwig II. habe gegeniiber
der Papstwiirde auf seine eigene Wiirde gepocht und die alten



— 5l —

Verfiigungen der Viter betont, laut welchen der Papst wicht das
Recht gehabt habe, ohne eine auf Geheiss des Kaisers versammelte
Synode Johann zu bannen. (Gravisinimicitia inter eos facta est.
Erectus est denique regius honor contra apostolicam dignita-
tem, objiciens ei antiqua patrum statuta: non licere preelato
excommunicare episcopum, inconsulto synodali concilio, et quia
synodus non a papa, sed ab imperatore vocari debet.) Nach
dem Rate der romischen Grossen beauftragte der Kaiser den
Bischof Arsenius von Orta und den Diakon Johannes mit der
Wahrung seiner Rechte in Rom; zugleich liess er die pépst-
lichen Giiter in Campanien in Beschlag nehmen.

Nach dem Liber pontificalis fand nun eine Synode in Rom
statt (16.—18. November 861), der 70 Bischofe beiwohnten.
Johann soll erschienen und den summus preesul um Milde und
Erbarmen angefleht haben. Hierauf wurde er wieder zur Kir-
chengemeinschaft zugelassen, unterschrieb seine Weiheurkunde
und schwur, deren Inhalt gewissenhaft zu befolgen. Er reinigte
sich auch von dem Verdachte der Haresie. Am dritten Tage
brachten die Bischofe der Amilia ihre Beschwerden vor. Jo-
hann hatte sie wahrscheinlich bedrickt und nun suchten sie
gegen ihren Metropoliten Schutz bei dem Papste und trugen
dadurch zum Sturze der Metropolitangewalt und zur Mehrung
der romischen Obergewalt bei (dantes querimoniam super Joan-
nem archiepiscopum dicentes se multa preejudicia et super
imposita ab ipsosustinere. Siehe Konzilsakten Migne 106, ¢col.787s.).
Hierauf erfolgte die Beschlussfassung des Konzils, d. h. die Ver-
sammlung zollte dem Entscheide des Papstes Beifall. Gestiitzt
aul den dem Apostel Petrus verliehenen Primat und um die
verderblichen Ubelstiinde und den unheilvollen Brauch in der
Metropolis Ravenna, welche gegen alle Satzungen der hl. Viter
und jegliches Herkommen der Kirchen Gottes verstossen, in
ihrer Wurzel abzuschneiden und auch in der Zukunft vorzu-
beugen, verordnen, befehlen und verbieten wir (preecipimus ex-
presse, jubemus atque prohibemus):

L. Jahrlich muss der Erzbischof Johann einmal nach Rom
kommen, es sei denn, er sei durch Krankheit daran ver-
hindert oder vom Papste davon dispensiert.

2. Zur Konsekration der Bischofe fir die dmilische Provinz
darf erst nach der Wahl durch Herzog, Geistlichkeit und



Volk und nach Empfang der Weihevollmacht vom apo-
stolischen Stuhle geschritten werden.

3. Den Bischofen darf nicht verboten werden, so oft sie
wollen, nach Rom zu gehen; nur die kanonischen Abgaben
und Leistungen diirfen ihnen auferlegt werden.

4. Der Erzbischof von Ravenna soll die Rechte der Bischife
wahren und die Besitzungen, welche er vom Stuhle Petri
auf den des hl. Apollinaris, den traditionellen Stifter der
Kirche von Ravenna, libertragen, zuriickerstatten.

H. Die sogenannte Tricesimalabgabe der Bischofe an die
Kirche von Ravenna muss freiwillig geleistet werden; der
Erzbischof beanspruche nur, was ihm rechtmiissig gehort.

Aus den Konzilsakten geht ferner hervor, dass der Erzbischof
nur zweimal jahrlich seine Suffraganen zu einer Synode nach
Ravenna berufen und dieselbe nicht linger als zwei Wochen
dauern darf. Sollte spéiter ein Erzbischof die gertigten Miss-
stinde erneuern und auf seine Rechte pochen als durch die Zeit-
dauer ererbte und gesetzmdssige wund euch oder ewern Nachfolgern
ungebiihrliche Lasten aufladen, so sei er laut dem Urteile des
allmiichtigen Gottes und der hl. Apostelfiirsten Petrus und Pau-
lus und kraft apostolischer Autoritéit als ein Veriachter der hl.
Canones und Ubertreter der apostolischen Anordnungen im
Banne und auf ewig der priesterlichen Wiirde verlustig. (Sane
si in aliquo tempore quilibet Ravennas archiepiscopus preeno-
tata gravamina super vos renovare, vel reducere temptans per
longa jam tempora heec vos solvisse affirmare conatus fuerit,
et tale jus in vos habuwisse Ravennatem archiepiscopum ante multa
tempora probare nisus extiterit, nulla talis assertio vires obtineat,
nec possit longitudo temporis suffragari, quod constet preeter
justitice regulam perniciose diu fuisse preesumptum; preecipue
cum sacri canones doceant non minus malam consuetudinem
quam perniciosam corruptelam esse vitandam, sit sententia Dei
omnipotentis, beatique Petri et Pauli apostolorum prinecipum,
et apostolica auctoritate anathematis innodatus vinculis, et
tanquam contumax sacrorum canonum, et apostolicarum vio-
lator institutionum, ab omni sacerdotali alienus in perpetuum
existat officio.)

Die Unterwerfung des Erzbischofs Johann scheint eine
notgedrungene gewesen zu sein, obwoh! sie Nikolaus fiir so



R Y

wichtig hielt, dass er in einem Briefe an Erzbischof Ado von
Vienne meldet: Paterne ab apostolica sede receptum et de
errore quo accusabatur, sacramento purgatum, ac ut Romansae
sedi dignam reverentiam exhibeat, tam ipse quam successores
ejus, super corpora sanctorum nobis juratum fore (ep. 16, col. T97).

Im Méarz 862 sollte sich Johann, welchen Bischof Nande-
cisus von Pola wegen Hiresie verklagt hatte, von neuem auf
einer romischen Synode verantworten. Er erschien nicht und
wurde gebannt, sowie jeder, der mit ihm in Verkehr treten sollte
(col. 795). Duchesne (Liber pont. Noten p. 167) meint, Johann
habe die von der Synode verurteilten Lehren aufgestellt:
Christus habe nur dem Fleische nach gelitten, der Gottheit nach
sei er leidensunfihig geblieben, und die Taufe habe nicht die
gleiche Wirkung fir alle Getauften. Diese Vermutung wird
durch nichts begriindet. Sicher ist, dass Erzbischof Johann
trotz dieser nochmaligen Verdammung in seinem Widerstande
beharrte. Das romische Konzil vom 30. Oktober 863, welches
Gunther von Koln und Theutgaud von Trier absetzte, nimmt
Bezug in einem bereits gemeldeten Canon auf alle Verichter
der pépstlichen Dekrete fir den katholischen Glauben und die
kirchliche Disziplin und denkt dabei auch an Erzbischof Johann
und seinen Bruder Gregor, sowie an Haganon von Bergamo 1),

Nach dem Papstbuche gescllten sich letztere zu den deut-
schen Erzbischofen und gehorten anlisslich des Zuges Ludwigs II,
gegen Rom zur kirchlichen Oppositionspartei (863—864). Niko-
laus I. vernichtete jedoch auf die Dauer die Autonomie der
Kirche von Ravenna. Im Jahre 867 missbilligt er das Vorgehen
Johanns, welcher an Stelle des ermordeten Bischofs Oleobert
einen neuen Bischof einsetzen wollte. Zuerst solle er die Ver-
brecher ermitteln und bestrafen und dann wird ihm geboten,
keinen Bischof zu weihen, bevor die durch Klerus, Volk und
den roémischen Statthalter (dux) vorgenommene Wahl in Rom
angezeigt und bestitigt worden (qui dignus sit apparuerit et

) Migne 119, col. 763: Tidem depositi (Theutgaudus et Guntharius) cum
Haganone, Joanne Ravennate archiepiscopo, et Gregorio fratre ejus contra
sedem Romanam, imo specialiter contra summum pontificem et populum
illi subditum . . . . multa nefanda, multa contraria, multaque sacrilega . . ..
palam et clam fraudulenter atque procaciter operari ceeperunt. . .. Quod
sigillatim utrisque prohibitum, et synodice interdictum fuerat, audacter
contingere presumpserunt.



— 54

cleri plebisque, et duecis nostri nostram habentis auctoritatem
celebretur electio, sicque demum nobis hoe innotescite et cum
de electo nostro apostolatui nuntiatum fuerit, sanctione premissa,
episcopus a vestra beatitudine consecretur, ep. 144, col. 1135).

B. Opposition der Metropoliten von Koln und Trier und ihrer
Suffragane, herbeigefiihrt durch die péipstliche Haltung in
der Eheangelegenheit Konig Lothars II.

Konig Lothar II. von Lothringen hatte Theutberga wahr-
scheinlich aus Politik geehelicht, um deren Bruder, den Abt
Hukbert von St. Moritz (Wallis), Beherrscher der Pisse nach
Italien, als Stiitze zu gewinnen. Da die Koénigin unfruchtbar
war, kann man als Ziel Lothars die Absicht hinstellen, durch
die Ehe mit Waltrada seinem mit letzterer gezeugten Sohne
Hugo die Nachfolge zu verschaffen und sein Reich dadurch zu
erhalten, um so mehr da auch sein Bruder, Kaiser Ludwig II.,
keinen Erben hatte. Die beiden Oheime Lothars II., Ludwig
der Deutsche und Karl der Kahle, schwirmten wohl deswegen
fur die Unverletzlichkeit der Ehe, weil sie infolge der Unfrucht-
barkeit Theutbergas die Hoffnung hegten, sich in das einstige
Erbe Lothars teilen zu konnen. Die kirchlich gefiarbten Be-
richte der Zeitgenossen kennen allerdings als einzigen Beweg-
grund der Handlungsweise Lothars seine verblendete Liebes-
leidenschaft fiir die Geliebte seiner Jugend. Dieses Urteil ist
jedoch einseitig. (Vergl. Diimmler: Uber eine Synodalrede
Hadrians II., im Jahrgang 1899, Sitzungsberichte der Akademie
der Wissenschaften. S. 764 ff.)

Drei Synoden in Aachen (860-—862) befassten sich mit der
Scheidungsangelegenheit Lothars II. Die Scheidung wurde aus-
gesprochen und der Konig heiratete Waltrada. Die lothringi-
schen Bischofe, an ihrer Spitze die Erzbischofe Giinther von
Koln und Theutgaud von Trier, hatten sich fiir Trennung einer
Ehe entschieden, welcher der gegenseitige Konsensus nicht mehr
zu Grunde lag. Das von zwei pépstlichen Legaten, Johann
von Cervia und Rodoald von Porto, besuchte Konzil von Metz
(863) bestiitigte die Beschliisse der fritheren Synoden. Nach
den Aussagen der Zeitgenossen haben die pépstlichen Legaten
sich bestechen lassen. Der gleiche Vorwurf wurde, wie wir
sahen, auch den Gesandten Roms in Konstantinopel gemacht.



Die beiden Erzbischofe Ginther und Theutgaud tberbringen
auf des Konigs Geheiss die Synodalakten nach Rom. Sie
wurden nach dem Papstbuche mit Wohlwollen empfangen
(benigne susceptis a preesule) und iiberreichten Nikolaus eine
Rechtfertigungsschrift (libellus), welche leider verloren gegangen
ist. (Vgl. Duchesne, Lib. pont. p. 167 ss.)

Die in den Lateran berufene réomische Synode (30. Oktober
863) beschuldigt Konig Lothar der Bigamie und spricht tiber
die Synode von Metz das Verdammungsurteil aus; Gilnther
und Theutgaud werden abgesetzt und gebannt als Anstifter des
dem Konige zur Last gelegten Verbrechens und weil sie den
papstlichen Verfiigungen betreffend die untreue Gattin des
Grafen Boso, Ingiltrudis, nicht nachgekommen seien. Die
Synode von Metz wird eine Riubersynode genannt. (Synodum
quee in Mettensium urbe ab episcopis qui nostrum preevenerunt
judicium collecta est, quique apostolice sedis instituta temere
violarunt, exX tunc et nunc et in eternum judicamus esse cassatam
et cum Ephesino latrocinio reputatam, apostolica auctoritate in
perpetuum sancimus esse damnandam, nec vocard synodum, sed
tanquam adulteris faventem prostibulum appellari decernimus.
Mansi XV, p. 660ss.) Die Helfershelfer der- beiden Erzbischofe
verfallen ebenfalls der Ixkommunikation. Alle Verdchter der
pépstlichen Entscheidungen {iber den Glauben und die Kirchen-
zucht trifft das gleiche Los,

Zum erstenmal seit Iirrichtung des karolingischen Reiches
wagte es ein Papst, eine Landessynode zu kassieren, die ge-
samte Geistlichkeit eines Reiches zu bannen und einem Konige
selbst mit dem Banne zu drohen. Der gewichtige Schritt, zwei
Erzbischofe abzusetzen, ohne Vorwissen oder Einwilligung des
Landesherrn, ohne Zuziehung ihrer Mitbischofe, ohne auf die
Rechte der Metropoliten und Synoden ihres Landes zu achten,
konnte nieht ohne Folgen bleiben. Nikolaus war es in der
ganzen Angelegenheit nicht um die Heiligkeit der Ehe zu tun,
sondern um die Forderung seines Oberansehens. Selbst wenn
beide Ehegatten die Trennung verlangen und der gegenseitige
Kousensus, die Grundlage der Ehe, nicht mehr vorhanden ist,
muss das eheliche Verhiiltnis fortbestehen. Lothar darf sogar
im Falle des Ablebens Theutbergas an keine Verbindung mit
Waltrada denken (ep. 146, col. 1136 ss.).

Die Beschliisse gegen Giinther und Theutgaud werden tiber-



— 56 —

all verkiindet und Lothar wird ein beleidigendes Schreiben
zugestellt. Alle unabhingigen Elemente suchten Schutz bei
Kaiser Ludwig II., Lothars Bruder. Zu diesen Elementen ge-
horten Erzbischof Johann von Ravenna, sein Bruder Gregor,
Hagano, Bischof von Bergamo, der am Konzil von Metz teil-
genommen hatte, der Legat Rodoald und die in Rom weilenden
Erzbischofe Ginther und Theutgaud. Der Kaiser zog auf ihr
Zureden entriistet mit seiner Gemahlin und den Erzbischofen
an der Spitze eines Heeres nach Rom, um Nikolaus zur Wieder-
einsetzung derselben zu zwingen oder zu vergewaltigen im
Weigerungsfalle (aut hoc facere non volenti noxie quodam-
modo manum mitteret). Nach Erchembert, Pertz III, p. 253,
Hist. Langob. n. 37, plante der Kaiser sogar die Absetzung
des Papstes. (At ille vicariumque Petri beati quasi vile manci-
pium ab officio sui ministerii, nisi Dominus restitisset, privare
voluit.) Nach den Annalen von Metz (Bouquet VII, col. 192)
wiesen die Erzbischofe aut das Ungesetzméssige und Ungerechte
betreffend ihre Absetzung hin, die vorgenommen worden gegen
den Willen des Konigs und in Abwesenheit der tbrigen Metro-
politen zum Schaden des Kaisers selbst und der ganzen Kirche.
(Vociferantes se injuste esse depositos: ipsi imperatori et omni
sanctee Kcelesiee injuriam esse factam; cum nusquam auditum
sit, vel uspiam lectum quod ullus Metropolitanorum sine volun-
tate principis vel preesentia aliorum Metropolitanorum fuerit
degradatus.) Nikolaus veranstaltete beim Herannahen des
kaiserlichen Heeres Bussprozessionen und Fasten, damit Gott
das Herz des Kaisers umstimme und ihm Ehrfurcht gegen die
Religion und die pépstliche Autoritit einflosse (ut Deus apo-
stolorum suffragiis preefato imperatori mentem bonam et reve-
rentiam erga divinum cultum et apostolicee sedis auctoritatem
donaret, Ann. Bert. p. 119). Die kaiserlichen Soldaten gerieten
in ein Handgemenge mit péipstlichen Anhingern — Kreuze und
Fahnen wurden zerbrochen und in den Kot geworfen (Migne
139, col. b4 s.). Der Papst fliichtete tiber die Tiber nach St.
Peter, wo er sich zwei Tage lang ohne Speise und Trank ver-
barg. Der abergliubische Sinn des Jahrhunderts und die pdpst-
liche Gesinnung der Kaiserin Engelberga machten der anti-
papstlichen Bewegung ein Ende. Der Soldat, welcher ein
Kruzifix zerbrochen hatte, starb, und der Kaiser wurde vom
Fieber befallen — war dies nicht ein Finger Gottes!



Die Kaiserin vermittelte eine Zusammenkunft und es kam
zwischen Nikolaus I. und Ludwig II. eine véllige Verssohnung
zu stande. Der Kaiser befahl den Erzbischéfen Giinther und
Theutgaud, in die Heimat zuriickzukehren, und liess ihre Sache
fallen. Letztere waren in Rom nicht untéitig gewesen und hatten
ihren dortigen Aufenthalt in antipépstlichem Sinne ausgeniitzt.
Sie sollen beteuert haben, sie wollten auch ohne des Papstes
Gnade in ihren Ditzesen gross tun wie er in Rom, ihr Rang
stehe dem seinigen nicht nach. (Promittentes se absque illius
gratia velle sequaliter gloriari in locis suis seu ipse in Roma,
et nullo gradu suum inferiorem gradu illius esse. Pertz 1II.
Ann. Xant. p. 231.) Das Liber pontificalis sagt von ihnen:
Illi contra sedem Romanam imo specialiter contra summum
pontificem et populum illi subditum . . . multa nefanda, multa
contraria, multaque sacrilega, nova et inaudita alia deteriora
prioribus diabolo suadente facere mnon recusabant. Nikolaus
dussert sich iber ihre Téatigkeit in Rom im Schreiben an die
deutschen Bischofe (ep. 16D col. 1163) wie folgt: in ipsis dice-
ceseon nostrarum principalibus locis conventus, et singulorum
negotiorum ordinationes, et conciliabula, canonibus id inhiben-
tibus, etiam adversus nos factiose patraverint et cum nostris
quoque suffraganeis tractatus iniquos et fictiones quasdam
texuerint. Sie hatten also formliche Besprechungen mit ihren
italienischen Amtsbriidern, ja selbst mit den Suffraganen der
romischen Kirche, um auch sie fir ihre Sache zu gewinnen
und es vielleicht zur Entsetzung des Papstes zu bringen. Giinther
verfasste in seinem und seines Kollegen Namen eine heftige
Protestschrift zur Verteidigung der alten Episkopalverfassung.
Dieser Protest wurde den Bischofen Lothringens und Frank-
reichs und sogar dem Patriarchen Photius iibermittelt. Die
Bischotfe Lothringens sollen Lothar treu bleiben und ihm Freunde
gewinnen, besonders seinen Onkel Konig Ludwig, und auf der
Hut sein vor den Nachstellungen der Feinde. Der ultramon-
tane Baronius (X, col. 241 8.) nennt die Schrift: epistolam calum-
niis, mendaciisque atque blasphemiis refertam, spiritu plane
satanico elaboratam. Unparteiischer urteilt der Annalist von
Fulda (Bouquet VII, p. 170) iiber die Absetzung der beiden
Metropoliten: Der Papst habe dieselben abgesetzt und exkom-
muniziert auf eine gerechte und kanonische Weise, wie er in
seinen Schriften bezeuge, auf ungerechte, wie sie in ihren



s BE o

Irwiderungen zu beweisen suchten. Damit der Leser sich ein
klares Urteil bilden konne (discernendee rei veritatem lectoris
arbitrio relinquens), stellt der Annalist die Schriften der beiden
Parteien (das romische Synodaldekret und die Kapitula und
Protestschrift Giinthers) nebeneinander. Hinkmar von Reims,
ein Gegner der beiden KErzbischofe wegen ihres Verhaltens in
der Eheangelegenheit Lothars und ein strenger Verfechter der
Unaufloslichkeit der Ehe, nennt ihren Protest eine ,teuflische
Schrift® (diabolicum scriptum) Ann. Bert. p. 133, vgl. Bouquet
VII, Ann. Met. p. 192. Da Nikolaus diec Annahme dieser Protest-
schrift verweigerte, vertrieb der Kleriker Hilduin, ein Bruder
Ginthers, an der Spitze einer bewatfneten Schar die pépst-
lichen Wichter zu St. Peter, wobei es zu Mord und Blutver-
giessen kam, und legte dieselbe auf das Grab des hl. Petrus
nieder.

Und nun welches war denn der Inhalt dieser von den
abergliubischen Zeitgenossen so gelisterten Schrift? (Migne 121,
col. 379.) Eine Verteidigung der altkirchlichen Verfassung
gegeniiber der usurpierten Papstgewalt. Wir geben den Text
wieder nach den Annales Bertiniani; die Annales von Fulda,
Bouquet VII, col. 170 s., haben einige Varianten, die wir in dem
als Fussnote abgedruckten Urtext in Klammern beifiigen?).

»Obgleich Nikolaus, der sich Papst nennt und Apostel unter
den Aposteln und sich zum Kaiser der ganzen Welt erhebt,
auf Anstiften einiger Menschen, deren Treiben er begilinstigt,
uns verurteilen wollte, widerstanden wir seinem Wahnwitze,
so dass ihn sein Vorgehen reute. Folgende Kapitel enthalten
den Wortlaut unsercr Beschwerden:

1) Nam quamvis domnus Nicolaus qui dicitur papa, et qui se aposto-
lorum inter apostolos annwmnerat, totiusque mundi imperatorem se facit,
ad illorum instinctum et votum, quibus conspiratus favere dignoscitur, nos
damnare voluisset: tamen modis omnibus Christo propitio suee insanize reni-
tentes invenit, et quidquid inde fecit, non mediocriter illum postmodum
peenituit. Misimus vobis hac subscripta capitula, quibus cognoscatis nostram
adversus praefatum pontificem querimoniam:

Cap. I. Audi, domne papa Nicolae, patres et fratres coepiscopi nostri ad
te nos direxerunt, et nos sponte venimus, consulere videlicet (expleta gene-
rali legatione) tuum magisterium super his, quee pariter, prout vobis visum
fuit, et adjicientibus et approbantibus notum esse potuit, judicavimus, auc-
toritates rationesque, quas sccuti fuimus seriptis ostendentes, ut tua sapien-
tia perscrutatis omnibus, quid inde sentiret et quid vellet nobis (paterno



,vernimm, Herr Papst Nikolaus, dass wir im Auftrage
unserer Mitbischife zu dir geschickt wurden, um deine Meinung
und dein Urteil tiber die von uns erorterte Angelegenheit zu
erforschen, und bereit sind, das Gute und Richtige zu befolgen.
Wihrend drei Wochen warteten wir vergeblich auf eine Ant-
wort. Wohl hattest du offentlich die Erklarung abgegeben,
wir schienen, nach dem Texte unserer Rechtfertigung zu
schliessen, entschuldbar und unschuldig zu sein. Endlich
wurden wir vor dich gerufen, und nichts Unheilvolles erwartend,

affectu) demonstraret (nosque fraterna caritate procuraret). It si illud
melius tua sanctitas inveniret, ut nos instrueres et doceres hoc humiliter
postulamus; parati quidquid rectius et probabiliter insinuares, una cum
confratribus nostris sanis acquiescere documentis (libenter amplecti).

Cap. II. Sed nos per tres hebdomadas tuum exspectantes responsum,
nihil certitudinis nihilque doctrinee nobis expressisti, sed tantum quodam
die in publico dixisti, nos excusabiles apparere et innocentes juxta nostri
assertionem libelli.

Cap. III. Ad ultimum nos evocati, ad tuam praesentiam deducti sumus,
nihil adversitatis suspicantes. Ibique obseratis ostiis conspiratione more
latrocinali facta, et ex clericis et laicis turba collecta et permista nos oppri-
mere inter tantos violenter studuisti (longa scilicet intercapedine a nostris
et clericis et laicis separatos), atque sine synodo et canonico examine
nullo accusante, nullo testificante. nullaque disputationis districtione diri-
mente vel auctoritatum probatione convincente, absque nostri oris confes-
sione, absentibus aliis metropolitanis et dicecesanis coepiscopis et confra-
tribus nostris, extra omnium omnino consensum tuo solins arbitrio et
tyrannico furore damnare nosmet voluisti (subito quadam tibi cartula et
improvise porrecta, lectoris officimin assumens, assistente lateri tuo Ana-
stasio olim presbytero ambitus damnato et deposito et anathematizato,
cujus scelerato magisterio tuus preecipitatur furor).

Cap. IV.  Sed tuam maledictam sententiam, a paterna benignitate
alienam, a fraterna caritate extraneam (a zelo rectitudinis alienam), adver-
sum nos injuste et irrationabiliter contra leges canonicas prolatam, nequa-
quam recipimus: imo cum omni coetu fraterno quasi maledictum frustra
prolatum contemmimus atque objicimus. Teipsuin quoque, damnatis et
anathematizatis, sacramque religionem abjicientibus ac¢ contemnentibus
faventem et communicantem, in nostram commuhionem nostrumque con-
sortium recipere nolumus, contenti totius Ecelesize communione et fraterna
societate, quam tu arroganter te superexaltans despicis, teque ab ea ela-
tionis tumore indignum faciens sequestras.

Cap. V. Igitur ex tum levitatis temeritate propria tibimet sententia
anathematis pestem inflixisti exclamans: Qui apostolica pracepta non servat,
anathema sit, quee tu multipliciter violare et violasse dignosceris, divinas
simul leges et sacros canones (calcans et), quantum in te est, evacuans,
praedecessorum tuorum pontificum Romanorum vestigia sequi nolens.



S <

versuchtest du bei verschlossenen Tiren in einer réduberischen
Verschworung von Klerikern und Laien uns zu vergewaltigen
und ohne Synode, ohne kanonisches Verhor, ohne Anklage,
ohne Zeugenverhor, ohne Erorterung der einzelnen streitigen
Punkte und Beweisfithrung, ohne unser eigenes Gestindnis,
ohne Beiziehung anderer Metropoliten, unserer Mitbischiéfe und
Mitbriider, und ihre Einwilligung, durch deine eigene Willkiir
und tyrannische Wut uns zu verdammen.

» Wir verwerfen dein verfluchtes, ungerechtes und gegen
die kanonischen Gesetze verstossendes, liebloses Urteil; in Ge-
meinschaft stehend mit unseren Briidern verachten und ver-
werfen wir es. Dich selber, der du mit Gebannten und Ver-
dachtern der hl. Religion verkehrst und sie begiinstigst (gemeint
ist darunter auch der am pipstlichen Hofe allméchtige, frither
abgesetzte und exkommunizierte Presbyter und Bibliothekar
Anastasius, wie die Annalen von Fulda ausdriicklich beifligen),
erkldren wir fiir aus unserer Gemeinschaft ausgeschlossen. Wir
begniigen uns mit der Gemeinschaft der allgemeinen Kirche
und der Verbindung mit unseren Briuidern, welche du durch
deine vermessene KErhebung verschmihst und deren du dich
durch deine Aufgeblasenheit unwiirdig erwiesen hast.

ysourch deine Verwegenheit hast du selber das Anathem
verwirkt. Du sprichst: Wer die apostolischen Vorschriften miss-
achtet, sei verflucht. Zu wiederholten Malen hast du diese
Vorschriften, die gottlichen Gesetze und heiligen Kanones iiber-

Cap. VI. Nunc ergo, quia fraudulentiam et calliditatem tuam experti
sumus (indignationem quoque tumidumque potentatum agnoscimus, nihil
tibi tuseque superbie cedimus, qua nos ad vota nostrorum, quibus faves,
inimicorum obruere festinabas; sciesque nos non tuos esse, ut te jactas et
extollis, clericos quos ut fratres et coepiscopos recognoscere, si elatio per-
mitteret, debueras. Et hac tibi nostri ordinis non inseii, nimium tua impro-
bitate compulsi respondemus), non quasi ad illatam nobis contumeliam pro-
vocati sumus, sed contra tuam iniquitatem zelo accensi, nec nostree vilitatis
personam attendentes, sed omnem nostri ordinis universitatem cui vim
inferre conaris pree oculis habentes.

Cap. VII. Quid nostree specialis propositionis summa fuerit, in paucis
replicamus. Lex divina et canonica aptissime probat, etiam venerande
seeculi leges astipulantur, quod nulli licet ingenuam virginem alicui viro
tradere in concubinatum, maxime si illa puella nunquam illicitae assentire
voluit copule. Et quia suo viro parentum consensu fide, affectu ac dilec-
tione conjugali sociata est, uxor profecto, non concubina habenda sit.



treten und bist nicht in die Fussstapfen deiner Vorgénger, der
romischen Pipste, getreten.

, Wir haben deine Bosheit und Arglist erfahren, sowie die
uns zugefiigte schmachvolle Behandlung und sind emport tber
deine Ungerechtigkeit. Nicht uns allein hast du geschidigt,
sondern den ganzen bischoflichen Stand hast du vergewaltigt
und in uns erniedrigt.

,Nach gottlichem Gesctze und weltlichem Rechte ist die
Ehe ohne Einwilligung des Weibes ein Konkubinat, wihrend
eine Frau, die mit Zustimmung ihrer Eltern im Glauben und
ehelicher Liebe einem Manne treu verbunden ist, in Wahrheit
fiir sein Weib und nicht fiir eine Konkubine zu achten ist.“
(Lothar II. habe Waltrada vor Theutberga gechelicht — diese
Ehe sei also giltig.) In letzterem Satz machen die beiden
Erzbischofe dem kanonischen Recht gegeniiber das natiirliche
Recht geltend.

Dieses kriftice Protestschreiben zeigt, dass alle Spuren
der altkirchlichen Zustinde noch nicht verwischt waren —
doch die schwachen, aberglaubischen Nachkommen Karls des
Grossen hatten kein Verstindnis fir diese energische Sprache.
Lothar heuchelte Unterwiirfigkeit gegeniiber Nikolaus, aus
Furcht vor seinen lindergierigen Oheimen, und sein Bruder,
Kaiser Ludwig, verliess Rom, nachdem seine Soldaten viele
Ausschreitungen begangen hatten, und feierte das Osterfest in
Ravenna beim Erzbischof Jobann (2. April 864). Theutgaud
unterwarf sich Rom und enthielt sich aller Amtshandlungen.
Der entschlossene Giinther kehrte in die Didzese Koln zuriick
und fuhr fort, in seiner Kirche die hl. Messe zu feiern und die
hl. Ole zu weihen, kimmerte sich also anfinglich gar nicht
um den pépstlichen Gewaltstreich. Guntharius vero superbise
spiritu inflatus, vetitum sibi officium usurpare ausu temerario
non expavit, parvipendens apostolicam excommunicationem.
Bouquet VII, Ann. Met. ad a. 865, col. 192. Hinkmar sieht in
diesem Verhalten Giinthers den Frevel eines gottvergessenen
Menschen, der ein homo sine Deo sei. (Ann. Bert. Deshaisnes
p. 134.) Nikolaus sieht sich gezwungen, in Schreiben an Hink-
mar von Reims (ep. 60), an Konig Ludwig den Deutschen
(ep. 61) und an Erzbischof Rodulf von Bourges (ep. 6b) zu jeg-
lichem Abbruch des Verkehrs mit den abgesetzten Erzbischofen
aufzufordern. Dem Konig Ludwig wird das pépstliche Miss-



fallen dariiber ausgesprochen, dass er die Scheidung seines
koniglichen Neffen nicht verhindert habe; er wird ermahnt,
den Verkehr mit Lothar zu meiden und den Bischofen zu ver-
bieten, mit Glinther und Theutgaud Gemeinschaft zu halten,
Nikolaus gedenkt besonders des abgesetzten Erzbischofs von
Koln, der die Ohren des Kaisers und der Konige belistige und
Liuigenhaftes gegen den Papst ausspreche. (Igitur quia unum
damnatorum, Guntharium scilicet, crebrescens fama divulgat
imperatoris et regum auribus contra statuta canonica molestiam
inferre, et quorumdam fratrum corda fallacibus et suasioriis
decipere verbis, contra id quod adversus se actum est, velle
impudenti fronte consurgere, ep. 61, col. 873.) Erzbischof
Rodulf soll unter Strafe der Exkommunikation die Gemeinschaft
mit den abgesetzten Erzbischéfen meiden, dem Haupte der
Religion, dem apostolischen Stuhle anhangen und der bosen
Schlange das Haupt zertreten. Wie sehr dem Papste dieser
Widerspruch gegen seine Allgewalt in der abendléndischen
Kirche unbequem war, beweist sein Plan einer auf den 1. Nov. 864
anberaumten romischen Synode, an welcher die Metropoliten
der einzelnen Kirchenprovinzen oder je zwei ihrer Suffragane
teilnehmen sollten, um nochmals eine Verdammung der Metro-
politen von Kéln und Trier vorzunehmen. Diese Synode kam
aber nicht zu stande. Die Konige Karl und Ludwig entschul-
digten ihr Ausbleiben und das ihrer Bischoéfe wegen der Kiirze
der Zeit und den Gefahren der weiten Reise. Diimmler (Gesch.
der ostfrink. Kirche I, S. 556) meint: . Eine derartige Ver-
sammlung von dem weitesten Wirkungskreise und unbeschrink-
testen Befugnissen musste, durch den kiihnen Geist eines Niko-
laus gelenkt, ein sehr brauchbares Hiilfsmittel zur Unter-
driickung aller Selbstéindigkeit in den einzelnen Landeskirchen
werden, zumal wenn sich etwa eine bleibende Einrichtung
daraus entwickelte. Nichts natiirlicher daher, als dass weder
die beiden Konige, von denen Karl die véterlich ziichtigende
Hand des Papstes zur Geniige kennen gelernt, noch ihre durch
pseudoisidorische Anspriiche schwer gefihrdeten Metropoliten
besonderes Verlangen trugen, den i{iberméchtigen Einfluss des
hl. Vaters auf die gesamte Kirche noch vermehren zu helfen.”

Die lothringischen Bischdofe haben nicht Willenskraft genug,
dem willkiirlichen Verfahren des gewalttitigen Papstes zu
widerstehen. Sie unterwerfen sich nach und nach in kriechenden



— 63

Schreiben, so Bischof Adventius von Metz, Franko von Tongern
und Ratold von Strassburg, und empfangen den schlauen und
geldgierigen romischen Legaten Arsenius wie einen ,Engel
(Glottes“. Letzterer iibte eine so grosse Autoritdt und Gewalt,
als wire er der Papst selbst, und zwang Lothar IIL., seine Ge-
mahlin Theutberga wieder anzunehmen.

Der der Bestechlichkeit beschuldigte Legat Rodoald von
Porto, welcher sich den péapstlichen Gegnern angeschlossen hatte
(ipse insperatus super nos hostis, inter hostes irrupit, ep. 46,
col. 856 s.), wird abgesetzt im Sommer 864 und exkommuniziert,

“im Falle er mit Photius verkehren sollte.

Konig Lothar tbergibt das Erzbistum Koln vorldufig einem
Vetter Karls, dem unwiirdigen Subdiakon Hugo, nach des letz-
teren Absetzung (866) seinem Giinstlinge Hilduin, dem abge-
setzten Bischof von Kammerich, einem Bruder Giinthers. Die
ganze Verwaltung befand sich nun in den Handen Giinthers,
welcher nur die bischéflichen Amtshandlungen unterliess (Ann.
Bert. Desh. p. 154 a. 866). Die Bemiihungen Giinthers um Restitu-
tion in Rom blieben erfolglos, trotz wiederholter Reisen dahin. Er-
folglos war auch die Vermittlung Ludwigs des Deutschen und
der deutschen Bischofe, sowie einer Synode zu Pavia (Fasten-
zeit 865H), welche Kaiser Ludwig II. zusammenberufen hatte.
Nikolaus blieb unerbittlich und dementiert im Briefe an Erz-
bischof Ado von Vienne (ep. 81, col. 917 s.) das in Frankreich
verbreitete Geriicht von der Wiedereinsetzung der abgesetzten
Erzbischofe. Den deutschen Bischofen und dem deutschen
Konige, welche sich fir dieselben bei ihm verwendeten, be-
deutet der Papst (ep. 154 und 155), dass Giinther und Theutgaud
wohl Vergebung erlangen konnten, falls sie ihre Vergehen
durch Demut und Busse siihnten, doch nie und nimmer wiirden
sie wieder zu ihren Pfriinden und zum Priesteramte zugelassen
werden. In starken Ausdriicken werden die deutschen Bischofe
getadelt wegen ihres romfeindlichen Verhaltens und ihrer
Stellungnahme fiir die vergewaltigten Metropoliten. Auch Koénig
Lothar scheint dem Wunsche des Papstes, die Stithle von Kéln
und Trier in ihm genchmer Weise zu besetzen, nicht nach-
gekommen zu sein (ep. 156). Der Klerus von Koln verwendet
sich ebenfalls fur Ginther; Bouquet VII, col. 247. Nach den
Annales Bertiniani wusste der Legat Arsenius die beiden Erz-
bischofe zu téuschen und nach Rom zu locken betreffend ihre



— 64 —

Restitution, um Geld von ihnen zu erpressen. Von Theutgaud
wissen wir, dass er nach dem Amtsantritte Hadrians II. zur
Laienkommunion in Rom zugelassen wurde und dort am Fieber
erlag (29. September 868). Giinther empfing am 1. Juli 869 in
Rom das hl. Abendmahl, nachdem er feierlich versprochen
hatte, sich dem Urteilsspruche des Papstes Nikolaus zu unter-
werfen und der romischen Kirche treu ergeben zu sein'). Erst
am 7. Januar 870 verzichtete Giinther formlich aut das Erz-
bistum Koln, das durch Wahl einem gewissen Willibert ver-
lichen wurde.

Konig Lothar I1., dessen wankelmiitige Gesinnung zu wieder-
holten piistlichen Drohungen Anlass gab, soll nach spiiteren
Geschichtschreibern von Nikolaus exkommuniziert worden sein
(vgl.Muratori, Rer. Script. It. Tom. VIil, p. 159). Diese Meldung
ist unrichtig. Nikolaus hat ihn mit der Ausschliessung bedroht
(ep. 80, col. 916, ep. 83, col. 924, cp. 157, col. 1179 s.), ohne je-
doch damit Ernst zu machen, und von einer Drohung bis zu
ihrer Ausfihrung ist noch ein weiter Schritt. Der Ausdruck
,excommunicatum habemus® bedeutet nicht eine férmliche Ex-
kommunikation, sondern einen Abbruch des Verkehrs, einen
faktischen Ausschluss (vgl. Hetele 1V, 308, Langen III, S. 97).
Wenn Lothar nicht féormlich ausgeschlossen wurde, so liegt
vielleicht der Grund darin, dass Nikolaus von ihm und seinem
Bruder Ludwig Il. einen bewaffneten Ansturm gegen Rom be-
firchtete, wihrend er besonders des letzteren Hiilfe gegen die
Sarazenen bedurfte. Diimmler meint in seiner schon erwéhnten
Abhandlung, Eine Synodalrede Hadrians IL.: ,Nicht die Zer-
trimmerung der Staatsgewalten, sondern ihre geschickte Be-
herrschung gereichte dem pépstlichen Stuhle zum Heil, und
diesem Grundsatze zufolge habe sich Nikolaus gegeniiber Lothar
weiser und massvoller gezeigt als z. B. spiiter Gregor VII. in
seinem Verfahren gegen Kaiser Heinrich IV.* Lothar starb
bei seiner Riickkehr von Rom, vom Fieber hingerafft (8. August

1 Profiteor ego Guntharius . . .. quoniam judicium depositionis in
me a domno Nicolao canonice latum non reprehendo sed humiliter porto.
Unde nec ulterius sacrum ministerium contingere prasumo, nec aliquando
contra sanctam Romanam Ecclesiam aut ejus pontificem aliquod scandalum
vel quidquam adversi movere volo, sed devotum me cidem sancte matri
Ecclesize ejusque praesuli exhibere atgque obedientiam permanere protestor.
Ann. Bert. ad a. 869.



869), was die Zeitgenossen als ein gottliches Strafgericht fur
seinen unwiirdigen Empfang des hl. Abendmahls deuteten, zu
dem er von Hadrian II. in Rom auf Grund gemachter Ver-
sprechungen zugelassen worden war.

C. Konflikt des Papstes mit der westfriinkischen Kirche infolge
seiner Einmischung in Sachen der Absetzung des Bischofs
Rothad von Soissons und der Restitution des Klerikers
Wulfad und Genossen. Erzbischof Hinkmar von Reims als
Wortfithrer des frinkischen Klerus und Verfechter der
altkirchlichen Freiheiten der frinkischen Kirche.

Bischof Rothad von Soissons gehorte zu den Bekdmpfern
der Metropolitangewalt und, wie wir vermuten, zu den Erfindern
und Verbreitern des pseudoisidorischen Kirchenrechtes in West-
franken in Verbindung mit dem 835 abgesetzten Erzbischof
Ebo von Reims und dem Kleriker Wulfad. Er zeichnete sich
aus durch Unbotmiissigkeit gegeniiber seinem Metropoliten
Hinkmar von Reims und Ungehorsam gegen die kanonischen
Gesetze und den Konig. Hinkmar (Migne 126, col. 29, 32) nennt
ihn einen homo singularis amentiee ... amans novitates (col. 43),
den Neuerungen zugiinglich, und beschuldigt ihn der Nach-
lassigkeit in seinen Amtspflichten und der Verschleuderung des
Kirchengutes.

Rothad hatte eincn der Unsittlichkeit beschuldigten Priester
seiner Divzese auf ciner Synode abgesetzt. Letzterer appel-
lierte an den Metropoliten, welcher ihn kraft der Entscheidung
eines Provinzialkonzils wieder einsetzte. Da Rothad die Re-
stitution des Geistlichen verweigerte, wurde er auf der Synode
von Soissons (861) von der bischoflichen Gemeinschaft ausge-
schlossen. Im Widerspruche mit dem zur Zeit in der friankischen
Kirche giiltigen Kirchenrechte, welches eine Berufung nach
Rom vor Beginn oder noch nicht beendeter synodaler Verhand-
lung untersagte, appellierte Rothad an den romischen Stuhl.
Da er trotz dreimaliger Vorladung auf einem Konzil von Soissons
nicht erschien (862), wurde er abgesetzt. Sein Brief an einen
befreundeten Kollegen, worin er denselben bat, gemeinsam mit
anderen Bischofen seine Sache in Schutz zu nehmen, war als
ein Verzicht auf die Appellation nach Rom angesehen worden.

Selbst Hefele gesteht (IV, S. 255), ,dass Hinkmar das da-

Revue intern. de Théologie. Heft 41, 1903, b



— 60 —

malige Kirchenrecht fiir sich hatte, wonach die Absetzung
eines Priesters nicht durch den Bischof allein, sondern nur
durch eine Syvnode von wenigstens fiinf Bischofen ausgesprochen
werden konnte, und wenn Rothad, wie er in seiner Ver-
teidigungsschrift behauptete (Migne 119, col. 747 ss.), jenen
Priester durch eine Versammlung von 33 Bischofen aburteilen
liess (irrttimliche Zahlenangabe, wahrscheinlich muss 3 stehen,
vgl. Hinkmar von Reims, von Noorden, S. 179), so habe er eben
darin einen groben Verstoss sich zu schulden kommen lassen,
denn nicht er, der Suffragan, sondern nur der Metropolit
durfte eine derartige Synode berufen. Eine Appellation an die
hohere Instanz, bevor die untere das Urteil gesprochen, war
nach bisherigem Kirchenrecht unzulissig und ist pseudoisido-
risch* (Hefele, ibid. S. 257).

Die Kanones von Sardika ordnen im Falle einer rechts-
giltigen Appellation cine neue Synode in der betreffenden
Provinz an, eine Untersuchung durch Nachbarbischofe und
notigenfalls im Beisein pépstlicher Legaten. Nikolaus macht
nun das pseudoisidorische Kircheurecht geltend, verlangt die
Wiedereinsetzung Rothads und behauptet, auch wenn Rothad
nicht appelliert haben wiirde, hatte das Urteil des romischen
Stuhles abgewartet werden sollen (ep. 33, vgl. ep. 35, col. 829,
830). Im weiteren Verlaufe wird Hinkmar und den friinkischen
Bischéfen mit der Exkommunikation gedroht. Da Hinkmar sich
auf kaiserliche Gesetze gestiitzt hatte, welche jede Berufung
an einen auslindischen Richter verboten, antwortete der Papst:
Die Kkaiserlichen Gesetze hiétten keine Geltung, wenn sie
dem Rechte der Kirche widersprichen. Anfang 864, vor der
Ankunft Rothads in Rom, sandte der Erzbischof von Reims
einen Brief an den Papst, worin er sein Verhalten in dem
Handel des Bischofs von Soissons begriindet und rechtfertigt
(Migne 126, col. 25 ss.). ,In der Kirche bestehe eine hier-
archische Gliederung, infolge deren der Papst dem allgemeinen
Konzile, der Metropolit dem Papste, der Bischof dem Metro-
politen unterworfen sei. Wir alle wissen, dass unsere Kirchen
und wir Bischofe wegen des Primates des hl. Petrus dem Papst
unterworfen sind, jedoch wnbeschadet des Glauwbens, der in der
Kirche stets gebliiht hat und so Gott will blihen wird.* (Quia scimus,
nostras Ecclesias, et nos episcopos in primatu beati Petri sub-
jectos esse Romano pontifici, et ob id salea fide, quee in Ecclesia



st ] =

semper viguit, et, Domino cooperante, florebit, nobis est vestrze
apostolicee auctoritati obediendum, col. 33.) (In Glaubenssachen
ist also nach Hinkmar der Papst fehlbar; mit theologischen
und historisch-kritischen Untersuchungen wagt er Roms Primat
jedoch nicht anzugreifen.) Nikolaus wird an die demiitige Ge-
sinnung des Apostels Petrus erinnert, welcher den vor ihm sich
niederwerfenden heidnischen Hauptmann Cornelius zurecht-
gewiesen, mit den Worten: ,Steh’ auf, auch ich bin ein Mensch®,
Apgsch. X, 26. Eine Lossprechung Rothads in Rom wiirde allem
kanonischen Rechte zuwiderlaufen. Nach den Bestimmungen
von Sardika und Karthago kann nur eine Synode desjenigen
Landes, dem der Beklagte angehort, eine neue Untersuchung
einleiten. Der Papst kann sich auf derselben durch eine
Legation vertreten lassen. Die tibeln Folgen der Restitution
Rothads wiren: Auflosung der Kirchenzucht, Ungehorsam der
Bischofe gegentiber den Metropoliten, Unbotméssigkeit der Unter-
gebenen gegen ihre Vorgesetzten. In der Kriftigung der
Metropolitangewalt beruhe die Geltendmachung der Privilegien
des romischen Stuhles. (Quod et scientibus inculcare, et nes-
cientibus intimare sapientibus et insipientibus debitores debemus
episcopi: quibus si de reliquo verba iniquorum praevaluerint
adversum nos, sicut jactitant proferentes, non erit necesse de
provincialibus synodis, in quibus hactenus laboravimus, magno-
pere laborare: quippe quoniam erit et lex et spes sibi quis-
que..... Providenduin est, ne subjecti episcopi a metropolitanis
irregulariter condemnentur, ita nihilominus providendum est,
ut metropolitani a subditis suis episcopis non irregulariter
contemnantur. Postulo ut sic Rothado ab vestra auctoritate
compassio exhibeatur, ut vigor ecclesiasticus non dissolvatur.
Quatenus nec ipsius exemplo ad excedendum alii provocentur,
nec quibus in istis regionibus, longius ab apostolica sede re-
motis, censurwe ecclesiasticee moderatio est commissa, hine, quod
absit, conspiciant, unde aut negligentia, aut dissolutione tepes-
cant, vel terminos quos, sicut intelleximus, nos hactenus ser-
vasse putamus. Sciens privilegium metropolitange sedis Rhemorum
in summo privilegio sancte sedis Romana manere, et privi-
legium esse sedis Romansge, si sua auctoritate privilegium sibi
subjectee sedis fecerit vigere, et studuerit confirmare, col. 40, 41.)
Er warnt den Papst vor der zu hilufig angewandten Waffe der
Exkommunikationen, welche man nach den Viitern nur selten



— 68 —

und im Notfalle gebrauchen soll. (Mihi vero necesse erit me
taliter gerere, ne toties auctoritatis vestree epistolas excom-
municationes intentantes et objurgationes, quas raro et magna
necessitate fiendas in  apostolicorum  virorum litteris legimus,
col. 40,

Auch die westfrinkischen Bischéfe hatten Nikolaus ein
Schreiben eingeschickt, das jedoch nicht erhalten ist. Aus der
Antwort des Papstes (ep. 79, col. 905) kann man entnchmen,
dass dieselben die pseudoisidorischen Grundsiitze zuriickwiesen
als nicht im dionysisch-hadrianischen Codex stehend, und be-
tonten, die Angelegenheiten der Bischote scien keine causae
majores, gehorten also nicht nach Rom. (Porro si ideo non esse
decretales epistolas priscorum pontificum Romanorum admitten-
das dicunt, quia in codice canonum non habetur ascriptum
Sed dicitis: judicia episcoporumm non esse majora negotia, nec
difficiliores causarum exitus.)

Nikolaus schenkte mehr Gehor Rothad, der in  seiner
Widersetzlichkeit und Berufung nach Rom von den lothringischen
Bischofen, denen IHinkmar im Ihehandel Lothars II. wider-
standen, und einigen deutschen DBischifen unterstiitzt worden
war (Migne 126, col. 28, 30, vgl. Migne 119, ep. 34, ep. 3H).
Letztere waren erzirnt, weil Hinkmar die Absichten ihres
Konigs auf das westfriankische Reich vereitelt hatte. In seinem
libellus proclamationis, Migne 119, col. 747 ss., spendet Rothad
dem Papst das schmeichelhafteste Lob, wihrend Hinkmar als
Tyrann verschricen wird. Das Urtell des Konzils von Soissons
wird am 22. Januar 865 in einer romischen Synode kassiert,
nicht wegen der Unschuld Rothads, sondern weil verstossend
gegen die auf Pseudoisidor gegriindete pépstliche Gewaltherr-
schaft und Machtvollkommenheit, vermoge welcher der rémische
Bischof alle Bischoéfe vor sein Forum ziehen darf. Nikolaus ge-
brauchte Rothad, einen der Erfinder und Forderer der Filschung,
als ein taugliches Werkzeug zur Geltendmachung seiner Supre-
matie. Die pipstliche Ansprache (sermo ep. 71) und das
Wiedereinsetzungsdekret Rothads (ep. 72) strotzen von pseudo-
isidorischen Forderungen und Anspriichen. Arsenius, Bischof
von Orta, wird mit mehreren pipstlichen Schreiben als Legat
abgesandt, um dem piipstlichen Entscheide Nachachtung zu
verschaffen. Mitte Juli 865 wird Rothad in Soissons restituiert,
nichtin gesetzmiissiger Weise, sondern auf eigenmiichtige Art (non



69 —

regulariter sed potentialiter), wie Hinkmar mit Recht riigt. Niko-
laus setzte ihn wieder in sein Amt ein gestiitzt auf seine Macht
(sua potestate illum restituit), obwohl derselbe von den Bischofen
aus drei Kirchenprovinzen in kanonischer Weise abgesetzt
worden war. (Sicque sine interrogatione vel consensu episco-
porum qui eum deposuerunt, per missum Arsenium Rothadus
est in sede sua remissus. Vgl. Ann. Bert. ad a. 865.) Arsenius
sollte auch als Friedensvermittler zwischen Karl dem Kahlen
und dem Kaiser Ludwig IL. auftreten, im Auftrage seines pépst-
lichen Herrn. Letzterer gebot den Frieden, wie IHinkmar be-
merkt, ,nicht mit der apostolischen Sanftmut und ehrenhaften
Art, wie die romischen Bischofe in ihren Driefen zu tun
pflegten, sondern mit bosartigen Drohungen® (non cum aposto-
lica mansuetudine et solita honorabilitate, sicut episcopi Ro-
mani reges consueverant in suis epistolis honorare, sed cum
malitiosa interminatione, Ann. Bert. ad a. 865, vgl. ep. 78 und 79).

Der Papst ergreift einen zweiten Anlass, die Angelegen-
heit Wulfads und Genossen, um die Metropolitangewalt zu
brechen und Pseudoisidor zur amtlichen Anerkennung zu ver-
helfen. Erzbischof Ebo von Reims war auf der Synode zu
Diedenhofen (835) abgesctzt worden, weil er am Sturze des
Kaisers Ludwig beteiligt gewesen. Sein Beschiitzer, Kaiser
Lothar, hatte ihn jedoch im Jahre 840 wieder eingesetzt. Nach
kaum einjihriger Wirksamkeit, withrend welcher er einige Kle-
riker (Wulfad und Genossen) weihte, wurde er von Karl dem
Kahlen von Reims verjagt und Hinkmar an seine Stelle ge-
withlt (845). Papst Sergius (1847) verweigerte die Restitution
Ebos; die Nichteinsetzung desselben wurde auch von der frin-
kischen Synode zu Soissons (833) aufrechterhalten. Letztere
Synode erklirte die von Ibo an Wulfad und Genossen vorge-
nommenen Weihen fir ungtiltig und bestitigte Hinkmar in
seinen Metropolitanrechten. Papst Benedikt III. approbierte
die gefassten Beschliisse (855), sowie Nikolaus I. (863), dieser
jedoch nur unter der Bedingung, dass Hinkmar dem apostoli-
schen Stuhle den pinktlichsten Gehorsam leisten werde. Wul-
fad und Genossen hatten schon seit 853 erfolglos nach Rom
appelliert und konnten nunmehr, da der Papst die Echtheit
und Alterttimlichkeit der pseudoisidorischen Dekretalen im
Handel Rothads verkiindigt hatte, mit grosserem Erfolg ihre
Berufung von neuem anbringen. Nikolaus verlangt eine noch-



malige Untersuchung und setzt sich so in Widerspruch zu sei-
ner frihern Handlungsweise und der seines Vorgiingers be-
treffend Approbation der Synode von Soissons vom Jahre 853,
Iir hitte gewlnscht, dass die neue Synode von Soissons (18,
August 8606) das frither Beschlossene einfach fiir ungiltig er-
klarte. Dieselbe, gestiitzt auf die vier Denkschreiben Hinkmars
zur Aufklarung tber die streitige Sache, hielt am friheren
Rechtsstandpunkt fest, liess Milde fiir Recht ergehen und em-
pfahl die abgesetzten Kleriker der Gnade des Papstes. Iirz-
bischof Egilas von Sens sollte die Aktenstiicke der Synode
nebst einem Schreiben Karls und Hinkmars nach Rom bringen.
Hinkmar ermahnt in besonderen Instruktionen Igilas, gegen-
iiber der Doppelziingigkeit der Romer auf der Hut zu sein und
dem Papste vorzustellen, dass nichts in der Kirche sicher sei,
wenn die Beschliisse von Synoden und Pipsten ohne weiteres
umgestossen werden konnten. Dies ziehe einen Verfall der
Kirchenzucht und eine Unbotmissigkeit des niederen Klerus
nach sich. (Sed si locum videritis, domno apostolico aperire
debetis, quoniam multi jam dicunt, si illa firma non fuerunt
quee tunc inde confirmata sunt, nec ista quee modo fiunt firma
erunt. Kt nihil est jam firmum quod episcopi et apostolica
sedes decernunt; neque de nostris judiciis, nec etiam de ex-
communicatione curant; nec presbyteri a nobis degradati pro
nostro judicio suum ministerium dimittent, quia nihil est fir-
mum quod agimus: sed sicut vult rex, et sicut nos aut odium
movet, aut gratia, aut cupiditas, aut timiditas, ita et nostra et
apostolicee sedis vadunt judicia. Jam homines plus proclives
et voluntarii sunt ad impune peccandum, quam ad regularem
disciplinam suscipiendam et observandam, Migne 126, col. 67.)
Der Papst moge sich daran erinnern, wie wenig Gilinther von
Koln sich um die gegen ihn erlassene Exkommunikation
kitmmere. Wie gross das Misstrauen Hinkmars gegen die ro-
mische Unwahrhaftigkeit und Verlogenheit, gegen die von den
Sekretiren der pépstlichen Kanzlei getibten Filschungen ist,
zeigt folgende Ausserung: It habete exemplaria de epistola
synodali et de mea epistola: ut si aliqui inde quiddam volue-
rint dicere, postquam illas apostolico dederitis, habeatis earum
exemplaria et habeatis eas bene cognitas. Similiter satagite ut
illas epistolas, quas domnus apostolicus de ista causa (Wulfadi)
facere jubebit, legatis antequam huc mittantur, ne aliquem do-



— 71 —

lum in eis scriptorves, sicut dicuntur facere, possint imponere, col.
68. In seinem Briefe an den Papst zeigt Hinkmar, dass die
Absetzung Ebos und seine eigene Ordination an dessen Stelle
dem Kirchenrechte nach der Hadriano-Dionysiana entspricht
(col. 63).

Was Nikolaus gewiinscht hatte, war nicht erfolgt, néimlich:
die Verwerfung der Synode von 853. In einem Schreiben an
die Mitglieder der Synode von Soissons (866), ep. 107, versteigt sich
der erzirnte Papst zu der Behauptung: ,Kraft gottlicher Ein-
gebung habe er in den Akten der Synode von 853 so viele
Fehler entdeckt, dass ihm das Papier mangeln wiirde, sie alle
aufzuzihlen.“ Er verlangt vorldaufige Restitution der abgesetzten
Kleriker und definitive Wiedereinsetzung auf Grund eines ihnen
zustehenden Rechtes und nicht aus Gnade, falls nicht innert
Jahresfrist der Beweis fiir deren rechtmissige Absetzung er-
bracht werde. Die von Lieo IV. Hinkmar ausnahmsweise ge-
withrte Genehmigung des tiglichen Gebrauchs des Palliums
wird von Nikolaus aufgehoben als im Widerspruch mit den
Gewohnheiten und Gesetzen der Kirche, oder vielmehr, um den
Erzbischof zu krinken. Hinkmar schrieb nun ein unterwiirfiges
Schreiben, betonte seinen Gehorsam und seine Treue gegen
den apostolischen Stuhl und die Wiedereinsetzung der Kleriker
vor Ablauf der Jahresfrist (Migne 126, col. T6ss.). Als dieser
Brief in die Hande des Papstes gelangte (August 867), war
Nikolaus krank und tief aufgeregt wegen des Konfliktes mit der
orientalischen Kirche. Um die frinkische Kirche und deren
Theologen in dem bevorstehenden Kampfe auf seine Seite zu
zichen, erklirt Nikolaus, Hinkmar habe ihm volle Genugtuung
geleistet (Ann. Bert. ad a. 867). Die Synode von Troyes (25. Ok-
tober 867) entschied sich fiir die Rechtmiissigkeit der Absetzung
Ebosund der Wahl Hinkmars und bat in einem Schreiben Nikolaus:
kiinftig ohne die Genehmigung des apostolischen Stuhles keine
Absetzung eines Bischofs zu gestatten. (Decernatis ita ut nec
vestris nec futuris temporibus preeter consultum Romani pon-
tificis de gradu suo quilibet episcoporum dejiciatur, sicut eorum-
dem sanctorum antecessorum multiplicibus decretis et nume-
rosis privilegiis stahilitum modis mirificis exstat, Mansi XV, 795.)
Als Bischot Aktard von Nantes mit den Synodalakten in Rom
eintraf, war Nikolaus nicht mehr unter den Lebenden. Sein
Nachfolger Hadrian II. bestiitigte die Synode von Troyes und



e WD e

genehmigte die Restitution der Kleriker als einen Akt der Milde,
ohne Recht und Unrecht in dieser Sache zu ermitteln.

Die von Hinkmar verteidigten Grundsétze fir die Freiheit
und Unabhingigkeit der gallikanischen Kirche treten besonders
hervor in einem Schreiben an Hadrian Il., sowie in dem von
ihm im Namen des Konigs Karl des Kahlen an den Papst ge-
richteten Schreiben. Wir finden darin unter anderem folgende
altkirchliche Anschauungen:

Der Papst kann nicht zugleich Konig und Bischof sein,
die Ordnung des Staatswesens ist Sache der Konige. — Liénder
werden durch Kriege und Siege erworben und nicht mit Ex-
kommunikationen. — Wenn ein Bischof einen Christen unge-
recht exkommuniziert, so hebt er seine Bindegewalt auf und
kann niemand das ewige Leben entreissen, es sel denn, dass
seine eigenen Siinden ihn desselben verlustig machen. — Der
Papst soll aut den Frieden bedacht sein und nicht Streit suchen,
denn wir werden nie glauben, dasss wir nur dann in den IHim-
mel kommen, wenn wir zum irdischen Koénig den von ihm
Empfohlenen haben ).

Er moge wissen, dass die franzosischen Koénige immer als
Herren ihres Landes, nicht aber als Statthalter der Bischofe
gegolten hitten.

— Der Papst Leo I. sage: das Privilegium des hl. Petrus
bleibe bestehen, insofern man nach seiner Billigkeit richte.
Hieraus folge, dass das Privilegium nicht mehr bestehe, wenn
das Urteil nicht von Billigkeit getragen sei.

— Der Konig werde vom Papste hinnehmen, was im Namen
des apostolischen Stuhles, in Ubereinstimmung mit den hl. Schrif-
ten und Canones an ihn erlassen werde, aber was dariliber

1) Migne 126, col. 181: Quia rex et episcopus simul esse non potest,
et sui antecessores eccclesiasticum ordinem quod suum est, et non rem-
publicam quod regum est, disposuerunt.

— Omne regnum sweculi hujus bellis queeritur, victoriis propagatur, et
non apostolici vel episcoporum excommunicationibus obtinetur.

— Et si aliquis episeopus aliquem christianum contra legem excom-
municat, sibi potestatem ligandi tollit, et nulli vitam seternam potest tollere,
si sua peccata illi eam non tollunt.

— Propterea si domnus apostolicus vult pacem queerere, sic pacem
queerat ut rixam non moveat, quia non nos concredemus ut aliter ad reg-
num dei parvenire non possimus, siillum quem ipse commendat terrenum
regem non habuerimus.



—_— e —

hinaus von irgend jemand zusammengestoppelt oder erdichtet
werde, das weise er mit Protest zurtick ?).

Hinkmar war zu nachgicbig gegen die péapstlichen An-
spriiche, er liess es bei Worten bewenden. Der Mut und die
Energie, auch mit Taten vorzugehen, fehlten ihm. Solange nur
die konsequenten Fortschritte der pipstlichen Machtentwick-
lung und nicht die Idee des widerchristlichen Papsttums selbst
in Frage gestellt wird, ist nichts zu erreichen. Hinkmars Ver-
halten beweist immerhin, dass das Papsttum unter Nikolaus I.
die alte Kirchenordnung auf Grund der pseudoisidorischen
Filschungen umstiirzte und der mittelalterlichen Suprematie
die Wege bahnte.

Nach Fleury III, P. 540, war Hinkmar (} 882) der bertiihm-
teste Bischof Frankreichs. ,I1 avait bien lu I'Ecriture et les
Péres; mais il était moins théologien que canoniste, et sa
principale ¢tude était la discipline de 1'Eglise, qu’il maintint
avec une grande vigueur contre les entreprises des princes et
des papes mémes. Il montre partout plus de mémoire et
d’érudition que de choix et de justesse d’esprit.”

Histoire littéraire, V, p. 588: ,Une des excellentes qualités
d’Hinecmar que tous les défauts ne sauraient jamais déclipser,
fut sa fermeté & soutenir les droits de ['liglise en géncral et
ceux de I'liglise gallicane en particulier. Cest dans ces oc-
casions qu'il ne savait point faire acception de personnes et
quil montrait qu'il ne craignait que Dieu seul. 11 pariait avec
vigueur, lorsqu’il s’agissait de maintenir les droits de la royauté
et les libertés de T'Kglise de France contre les préten-
tions de la cour de Rome. Cette méme vigueur d'Hinemar qui

') Migne 124, col. 881. Quia reges Francorum ex regio genere nati, non
episcoporum vicedomini sed terre hactenus domini fuimus computati, non
autem per episcopale imperium reges villici fiunt, actoresque episcoporum.

— Leo dixit: «Manet ergo Petri privilegium, ubicunque ex ipsius fer-
tur equitate judicium.» Qua sententia constat, quia non manet Petri pri-
vilegium, ubi ex ipsius eequitate non fertur judicium. Prolatum obaudiemus
jussum, vel recipiemus judicium, quod non ex Petri squitate fuerit pro-
latum, ac per hoc ipsius privilegio fuerit destitutum? col. 894.

— Quia quod ex ap. sedis nomine, secundum Sanctarum Seripturarum
tramitem, praedicationemque majorum et orthodoxorum decreta scribitur,
sequendum et tenendum non ignoramus, et quod secus a quoquam fuerit
compilatum sive confietum, non solum respuendum, sed et redarguendum
esse cognoscimus, col. 896.



— 74 —

se trouvait soutenue par I'autorité qu’il avait acquise en France
par son habileté dans le droit canonique et par son ancienneté
dans l'épiscopat, lui attira la disgrace dela cour romaine, qui
s'en prenait & lui de toutes les resolutions vigoureuses que
les évéques de France formaient dans leurs conciles contre
les rescrits de Rome qu’ils n’approuvaient pas.“

Die Haltung Hinkmars und des westfriinkischen Klerus
mochte wohl nach dem Tode unseres Papstes beim romischen
Bibliothekar Anastasius die Beftirchtung wachgerufen haben,
welcher er im Briefe an Erzbischof Ado von Vienne Ausdruck
verleiht: es konnte eine frinkische Synode den Versuch machen,
die auf Pseudoisidor gestiitzten Neuerungen, welche Nikolaus
auf kirchlichem Gebiete vorgenommen hatte, zurickzuweisen
und den fritheren Stand der Dinge wiederherzustellen. (Vgl.
Migne 129, col. 741 &.: Adjuro autem ut omnibus metropolitanis
Galliarum intimetis, ne si hic factum fuerit concilium, sic quas:
recuperationem sui status assequantur, ut in derogationem defuncti
preesulis prosiliant.)

Die in dieser Zeitschrift erschienenen Kapitel iiber Papst Nikolaus 1.
sind entnommen unserer im Manuskripte vorliegenden Monographie iiber
den genannten Papst, welche voraussichtlich demmnéchst dem Drucke iiber-
aeben werden soll.

(yenf. Pfr. J. RicurericH.




	Papst Nikolaus I. [Schluss]

