
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Papst Nikolaus I. [Schluss]

Autor: Richterich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46

PAPST NIKOLAUS I.

(24. April 858 —13. November 867.)

(Schluss.1)

Achten Kapitel.

"Widerspruch in der abendländischen Kirche gegen die
usurpierte päpstliche Oberhoheit. Unterdrückung dieser
altkirchlichen Unabhängigkeitsbestrebungen.

A. Päpstliche Machtentfaltung gegenüber Erzbischof
Johann ron Ravenna.

Das kirchliche Verhältnis Ravennas zu Rom in den ersten
vier Jahrhunderten ist fast völlig in Dunkel gehüllt. Nur das
ist von den Forschern klargestellt, dass das Jurisdiktionsgebiet
des römischen Stuhles noch im vierten Jahrhundert nur die
unter dem Vikarius Urbis stehenden 10 Provinzen Mittel- und
Süditaliens umfasste, dagegen nordwärts Aquileja, Mailand,
Ravenna selbständige, in keiner Weise von Rom abhängige Bistümer
bildeten. Mailand gelangte unter Bischof Ambrosius zu grossem
Ansehen, widerstand der Einführung des Priesterzölibats bis
ins 11. Jahrhundert und bewahrte eine eigene besondere Liturgie
und Kirchenordnung. Wie die Bedeutung des alten Rom der
politischen Macht der Kaiserwürde zuzuschreiben war, so

gelangte auch Ravenna zu politischer Geltung, als es im 5.

Jahrhundert Residenz mehrerer weströmischer Kaiser, nach dem

Untergang des abendländischen Römerreiches seit 493 der
ostgotischen Könige und endlich der griechischen Exarchen
wurde. Sobald Rom sein Streben nach unumschränkter Herr-

«) Siehe Jahrgang 1901, Nr. 35, S. 560—588; Nr. 36, S. 735—764; Jahrgang

1902, Nr 37, S. 116—146; Nr. 39, S. 512—541.



__ 47 —

schaft über die italische Kirche offenbart, beginnt der Kampf
Ravennas um seine Selbständigkeit.

Kaiser Valentinian III (432) erhob Ravenna zu einer Metro-
politanstadt für die Provinz Ämilia. Unter Papst Leo T (f461)
liess sich der Erzbischof von Ravenna, Petrus Chrysologus, in
Rom weihen, und zwar aus allzugrosser Ergebenheit gegen den
römischen Stuhl. „Seit dem Ende des 4. Jahrhunderts, seit der
beginnenden Entwicklung des Ehren- oder Autoritäsprimates der
römischen Kirche zu einer päpstlichen Oberherrschaft über die
Bischöfe, stellte sich zwischen den Ansprüchen und Tendenzen
des römischen Stuhles und den ererbten Anschauungen der
Kirche ein Zwiespalt heraus." (Vgl. Langen I, S. 869.) Rom
suchte sich in Ravenna ein festes Recht zu schaffen, doch kurz
nach Theodorichs Tode (f 451) hatte der Papst noch nicht das

Recht, einen Metropoliten vor sein Gericht nach Rom zu
fordern und als oberster Richter im fremden Metropolitansprengel
unbedingt gültige Entscheidungen zu treffen. Zur Zeit der
byzantinischen Kaiser in Italien mussten die Erzbischöfe von
Ravenna in dem Streben, die alte Unabhängigkeit von Rom
zu bewahren, sich auf Konstantinopel stützen. Unter Papst
Gregor dem Grossen (f604) gingen die Bestrebungen der
romfeindlichen Kreise in Ravenna vor allem dahin, die Weihe des
Erzbischofs durch den Papst, die allmählich Sitte geworden
war und deren Bedeutung für das sich entwickelnde Papsttum

eine wesentlich andere zu werden drohte denn bisher,
zu beseitigen. Man verlangte die vollkommene Selbständigkeit
der ravennatischen Kirche; vor allem sollte die Metropolitenwahl

freier und unabhängiger von Rom geschehen. In Mailand
wurde der Metropolit vom Klerus und Volke gewählt, ohne
jegliche Mitwirkung des Papstes, und die Ordination des
Gewählten erfolgte im Sprengel selbst durch die Suffraganbischöfe.
Dagegen wurde der Metropolit von Ravenna, das doch als Sitz
des Exarchen die politische Hauptstadt Italiens war, unter
Mitwirkung des Papstes gewählt und zu Rom konsekriert, wie
der Bischof der kleinsten Provinzialstadt des römischen
Metropolitenbezirks. Sobald nämlich der ravennatische Stuhl erledigt

war, schickte der Papst einen Visitator, dann wählte
das Volk und der Klerus von Ravenna einen neuen Erzbischof,
der, falls er dem Papste genehm war, von diesem in Rom
geweiht wurde.



— 48 —

Der Gebrauch, das Pallium von Rom zu empfangen, führte
auch zu Missdeutungen. Während dasselbe den ravennatischen
Bischöfen als Zeichen der römischen Freundschaft erschien,
gestaltete es Gregor I. zu einem Zeichen kirchlicher Machtbefugnis

und gab Vorschriften über die Anlegung des Palliums.
Hierüber kam es zu einer scharfen Auseinandersetzung zwischen
Gregor I. und Erzbischof Johann, der seine Rechte unangetastet
sehen will. Ersterer beschuldigte ihn der Untreue und Heuchelei.
Immer und immer wieder machen die Erzbischöfe von Ravenna
geltend, dass sie durchaus nicht verpflichtet seien, dem
römischen Stuhle zu gehorchen, weil sie ihre Ehren und Würden
vom Kaiser empfangen hätten. Anders und ungünstiger wurde
ihre Lage, als das Exarchat Ravenna unter die Herrschaft
der Longobarden (752), dann der Franken geriet (755) und
dem römischen Stuhl geschenkt wurde (774) — und doch kamen
die Päpste nicht zu eigentlicher GewTalt in der Stadt, die von
den Erzbischöfen abhing. Erzbischof Gregor von Ravenna
lehnte sich sogleich nach seiner Weihe gegen den Papst Gregor

IV. auf, suchte sich vom Papste unabhängig zu machen
und nahm zu diesem Zwecke verschiedene Urkunden über die
Autonomie seines Stuhles mit nach Frankreich, als Teilnehmer
an der päpstlichen Gesandtschaft, zu der ihm Kaiser Lothar I.
verholfen (841). „Er ging unter päpstlichem Fluche" und die
mitgebrachten Urkunden über die Autonomie seines Stuhles
wurden ihm auf dem fränkischen Kriegsschauplatze abgenommen

und vernichtet. Im Jahre 844 finden wir ihn an der von
Papst Sergius berufenen Synode in Rom, avo er mit Erzbischof
Drogo von Metz und andern mit König Ludwig nach Rom
gekommenen Erzbischöfen und Bischöfen gegen den Papst
verhandelte. Wahrscheinlich gedachte er auch hier, seine
Autonomie wieder zu erlangen. (Vgl. Baxmann, Politik der Päpste I,
350 ; Langen LI, S. 822 ff.)

Erzbischof Johann von Ravenna hielt ebenfalls an der
Autonomie seines .Stuhles fest. Nach dem Papstbuch des für
die Päpste so parteiischen Anastasius war er herrschsüchtig
und gewalttätig und schon Papst Leo IV. habe ihm allerlei
Eingriffe in das Eigentum und die Rechte seiner Diözesanen,
grausame und willkürliche Behandlung päpstlicher Untertanen
vorgeworfen. Da Klagen gegen ihn an Nikolaus I. gelangten,
war ein Grund zum Einschreiten gegeben. An Gesandtschaften



— 49 —

und Briefen (leider verloren) an den Erzbischof liess es Nikolaus

nicht fehlen. Dieser aber verachtete die Ermahnungen
und scheute sich nicht, neue Bedrückungen den frühern
beizufügen. (Mente confusa monita pii Patris contemnens pejora
prioribus addere minime metuebat. Quanto autem benigna in-
spectio sumrai prsesuli illum ut resipisceret admonebat, tanto
magis ad deteriora sseculi vertebat, col. 758.) Die einen
exkommunizierte er grundlos, andere hielt er von der Reise nach
Rom ab, belegte vieler Vermögen mit Beschlag. Dem Stuhle
Petri entzog er mehrere von ihm beanspruchte Besitzungen ;

er verachtete die Gesandten des Papstes, schädigte, wo er
konnte, die Ehre des Apostels Petrus. Urkunden, welche Rechte
zu gunsten Roms verzeichneten, vernichtete er und übertrug
sie auf den Stifter der Kirche von Ravenna, den hl. Apollinaris-
Er übte die bischöfliche Gewalt aus über die ämilianische
Provinz, setzte mehrere Priester und Diakonen ohne kanonisches
Urteil ab, ja sogar solche, welche zur römischen Botmässig-
keit gehörten: einige liess er ins Gefängnis werfen und wieder
einige mussten Verbrechen bekennen, die sie nicht begangen
hatten. Kirchliche Verfügungen verletzte er ohne Genehmigung
des apostolischen Stuhls und er prahlte, er sei nicht verpflichtet,

vor einer Synode in Rom zu erscheinen (et vocatus a
summo pontifìce Romam, se ad synodum non debere oecurrere
jactitabat). Der Verfasser des Liber pontificalis fügt bei:
Johann habe wie sein Vorgänger Felix eine Urkunde, welche
ihm bei seinem Amtsantritt bestimmte Verpflichtungen
übertragen, schon bei seiner Konsekration gefälscht.

Was Rom nicht gefällt, wird mit Kot beworfen oder
Fälschungen und Bestechungen zugeschrieben — Rom selber
in seiner Machtfülle ist unantastbar (intangibile). Die Johann
zur Last gelegten Verbrechen legen Zeugnis ab von seiner
romfeindlichen Haltung und Verteidigung der altkirchlichen
Selbständigkeit seiner Kirche.

Disimal wurde Johann brieflich vor eine römische Synode
beschieden, und da er nicht erschien, erfolgte seine Ausstossung
aus der Kirchengemeinschaft. Am kaiserlichen Hof von Pavia,
wo er sehr gut angeschrieben war (qui serviens imperatori
familiarior erat, Migne 139, col. 54 ss), erhielt er Unterstützung.
Kaiserliche Gesandte begleiteten den Erzbischof nach Rom.
Dieselben seien vom Papst zurechtgewiesen worden, weil sie

Revue intern, de Théologie. Heft 41, 1903. 4



— 50 —

mit einem Gebannten in Gemeinschaft gestanden, und sie hätten
ihr Bedauern darüber ausgesprochen. Johann erschien nicht vor
der römischen Synode (1. November 861), um vollständige Genugtuung

zu leisten. Nun seien die Bewohner der Äiuilia und
die Senatoren der Stadt Ravenna mit vielem Volk in Rom
eingetroffen und hätten unter Tränen Nikolaus gebeten, nach
Ravenna zu kommen und sie zur vollen Freiheit zu führen.
Nikolaus sei diesem Begehren nachgekommen und habe auf
einer Synode in Ravenna den Bewohnern dieser Stadt, der Ämilia
und der Pentapolis die ihnen durch Johann und dessen Bruder
Gregor entrissenen Güter wiedererstattet. Johann, der wiederholt

in Pavia beim Kaiser Ludwig IL Schutz gesucht habe, soll
es dort schlecht ergangen sein. Die dortigen Bürger mit dem
Bischof Luithard an der Spitze hätten den Gebannten und
seine Begleiter gemieden und sogar der Kaiser habe ihm die
Unterwerfung angeraten; denn er selber und die ganze Kirche
gehorche dem römischen Papste. Trotzdem habe sich der
Kaiser durch die Vorstellung Johanns erweichen lassen und
zum zweitenmal Gesandte nach Rom geschickt, um zu
vermitteln. Nikolaus sei aber fest geblieben (immobilis fuit) und
habe den hochmütigen Trotz des Erzbischofes wie ein
Spinngewebe verachtet (omnem illius arrogantiam tanquam aranea-
rum telam despiciens, col. 759).

So lautet der Verlauf der Angelegenheit nach dem von
pseudoisidorischen! Geiste durchwehten Papstbuche.

Etwas anders ist der Hergang nach dem Libellus de

imperatoria potestate in urbe Roma, Migne 139, col. 54 ss. :

Nikolaus habe aus Eifersucht (invidia ductus) den
Erzbischof in hinterlistiger Weise (subdole) vor eine römische
Synode geladen, um ihn durch ein geistliches Gericht verurteilen

zu lassen und einen andern zu wählen (ut quasi
ecclesiastico judicio posset hunc condemnare, et alteram subrogare).
Zuerst habe die Kaiserin Engelberga durch Gesandte beim
Papste vermittelt (ut redderet gratiam archiepiscopo), dann
ihren Gemahl dazu bewogen (ut gratiam interferret suge tui-
tionis archiepiscopo, vetans apostolicum ei nullam inquietu-
dinem facere). Da trotz der Vermittlung des Kaisers Johann
im Banne geblieben, sei eine Feindschaft zwischen dem Kaiser
und dem Papste ausgebrochen. Ludwig IL habe gegenüber
der Papstwürde auf seine eigene Würde gepocht und die alten



— 51 —

Verfügungen der Väter betont, laut welchen der Papst nicht das
Recht gehabt habe, ohne eine auf Geheiss des Kaisers versammelte

Synode Johann zu bannen. (Gravis inimicitia inter eos facta est.
Erectus est denique regius honor contra apostolicam dignitatem,

objiciens ei antiqua patrum statuta: non licere prœlato
excommunicare episcopum, inconsulto synodali concilio, et quia
synodus non a papa, sed ab imperatore vocari debet.) Nach
dem Rate der römischen Grossen beauftragte der Kaiser den
Bischof Arsenius von Orta und den Diakon Johannes mit der
Wahrung seiner Rechte in Rom; zugleich liess er die päpstlichen

Güter in Campanien in Beschlag nehmen.

Nach dem Liber pontificalis fand nun eine Synode in Rom
statt (16.—18. November 861), der 70 Bischöfe beiwohnten.
Johann soll erschienen und den summus praesul um Milde und
Erbarmen angefleht haben. Hierauf wurde er wieder zur
Kirchengemeinschaft zugelassen, unterschrieb seine Weiheurkunde
und schwur, deren Inhalt gewissenhaft zu befolgen. Er reinigte
sich auch von dem Verdachte der Häresie. Am dritten Tage
brachten die Bischöfe der Amilia ihre Beschwerden vor.
Johann hatte sie wahrscheinlich bedrückt und nun suchten sie

gegen ihren Metropoliten Schutz bei dem Papste und trugen
dadurch zum Sturze der Metropolitangewalt und zur Mehrung
der römischen Obergewalt bei (dantes querimoniam super Joan-
nem archiepiscopum dicentes se multa prœjudicia et super
imposi ta ab ipso sustinere. Siehe Konzilsakten Migne 106, col.787s.).
Hierauf erfolgte die Beschlussfassung des Konzils, d. h. die
Versammlung zollte dem Entscheide des Papstes Beifall. Gestützt
auf den dem Apostel Petrus verliehenen Primat und um die
verderblichen Übelstände und den unheilvollen Brauch in der
Metropolis Ravenna, welche gegen alle Satzungen der hl. Väter
und jegliches Herkommen der Kirchen Gottes Verstössen, in
ihrer Wurzel abzuschneiden und auch in der Zukunft
vorzubeugen, verordnen, befehlen und verbieten wir (prreeipimus
expresse, jubemus atque prohibemus) :

1. Jährlich muss der Erzbischof Johann einmal nach Rom

kommen, es sei denn, er sei durch Krankheit daran
verhindert oder vom Papste davon dispensiert.

2. Zur Konsekration der Bischöfe für die ämilische Provinz
darf erst nach der Wahl durch Herzog, Geistlichkeit und



Volk und nach Empfang der Weihevollmacht vom
apostolischen Stuhle geschritten werden.

3. Den Bischöfen darf nicht verboten werden, so oft sie

wollen, nach Rom zu gehen ; nur die kanonischen Abgaben
und Leistungen dürfen ihnen auferlegt werden.

4. Der Erzbischqf von Ravenna soll die Rechte der Bischöfe
wahren und die Besitzungen, welche er vom Stuhle Petri
auf den des hl. Apollinaris, den traditionellen Stifter der
Kirche von Ravenna, übertragen, zurückerstatten.

5. Die sogenannte Tricesimalabgabe der Bischöfe an die
Kirche von Ravenna muss freiwillig geleistet werden ; der
Erzbischof beanspruche nur, was ihm rechtmässig gehört.

Aus den Konzilsakten geht ferner hervor, dass der Erzbischof
nur zweimal jährlich seine Suffraganen zu einer Synode nach
Ravenna berufen und dieselbe nicht länger als zwei Wochen
dauern darf. Sollte später ein Erzbischof die gerügten
Missstände erneuern und auf seine Rechte pochen als durch die ZeH-

dauer ererbte und gesetzmässige und euch oder euern Nachfolgern
ungebührliche Lasten aufladen, so sei er laut dem Urteile des

allmächtigen Gottes und der hl. Apostelfürsten Petrus und Paulus

und kraft apostolischer Autorität als ein Verächter der hl.
Canones und Übertreter der apostolischen Anordnungen im
Banne und auf ewig der priesterlichen Würde verlustig. (Sane
si in aliquo tempore quilibet Raveimas archiepiscopus pi'ceno-
tata gravamina super vos renovare, vel reducere temptans per
longa jam tempora hœc vos solvisse affirmare conatus fuerit,
et taie jus in vos habuisse Raoennatem archiepiscopum ante multa

tempora probare nisiis extiterit, nulla talis assertio vires obtineat,
nec possit longitudo temporis suffragavi, quod constet preeter
justitise regulam perniciose diu fuisse praesumptum ; prsecipue
cum sacri canones doceant non minus malam consuetudinem

quam perniciosam corruptelam esse vitandam, sit sententia Dei
omnipotentis, beatique Petri et Pauli apostolorum principum,
et apostolica auctoritate anathematis innodatus vinculis, et

tanquam contumax sacrorum canonum, et apostolicarum
violator institutionum, ab omni sacerdotali alienus in perpetuum
existât officio.)

Die Unterwerfung des Erzbischofs Johann scheint eine

notgedrungene gewesen zu sein, obwohl sie Nikolaus für so



wichtig hielt, dass er in einem Briefe an Erzbischof Ado von
Vienne meldet: Paterne ab apostolica sede receptum et de

errore quo accusabatur, sacramento purgatura, ac ut Romanae
sedi dignam reverentiam exhibeat, tarn ipse quam successores
ejus, super corpora sanctorum nobis juratum fore (ep. 16, col. 797).

Im März 862 sollte sich Johann, welchen Bischof Nande-
cisus von Pola wegen Häresie verklagt hatte, von neuem auf
einer römischen Synode verantworten. Er erschien nicht und
wurde gebannt, sowie jeder, der mit ihm in Verkehr treten sollte
(col. 795). Duchesne (Liber pont. Noten p. 167) meint, Johann
habe die von der Synode verurteilten Lehren aufgestellt:
Christus habe nur dem Fleische nach gelitten, der Gottheit nach
sei er leidensunfähig geblieben, und die Taufe habe nicht die
gleiche Wirkung für alle Getauften. Diese Vermutung wird
durch nichts begründet. Sicher ist, dass Erzbischof Johann
trotz dieser nochmaligen Verdammung in seinem Widerstände
beharrte. Das römische Konzil vom 30. Oktober 863, welches
Günther von Köln und Theutgaud von Trier absetzte, nimmt
Bezug in einem bereits gemeldeten Canon auf alle Verächter
der päpstlichen Dekrete für den katholischen Glauben und die
kirchliche Disziplin und denkt dabei auch an Erzbischof Johann
und seinen Bruder Gregor, sowie an Haganon von Bergamo J).

Nach dem Papstbuche gesellten sich letztere zu den
deutschen Erzbischöfcn und gehörten anlässlich des Zuges Ludwigs IL
gegen Rom zur kirchlichen Oppositionspartei (863—864). Nikolaus

I. vernichtete jedoch auf die Dauer die Autonomie der
Kirche von Ravenna. Im Jahre 867 missbilligt er das Vorgehen
Johanns, welcher an Stelle des ermordeten Bischofs Oleobert
einen neuen Bischof einsetzen wollte. Zuerst solle er die
Verbrecher ermitteln und bestrafen und dann wird ihm geboten,
keinen Bischof zu weihen, bevor die durch Klerus, Volk und
den römischen Statthalter (dux) vorgenommene Wahl in Rom
angezeigt und bestätigt worden (qui dignus sit apparuerit et

') Migne 119, col. 763 : Iidem depositi (Theutgaudus et Guntharius) cum
Haganone, Joanne Ravennate archiepiscopo, et Gregorio fratre ejus contra
sedem Romanain, imo specialiter contra summum pontificem et populum
illi subditum multa nefanda, multa contraria, multaque sacrilega
palam et clam fraudulenter atque procaciter operari cœperunt Quod
sigillatili! utrisque prohibitum, et synodice interdictum fuerat, audacter
conting-ere prtesumpserunt.



— 54 —

cleri plebisque, et ducis nostri nostrani haben fis auctoritatem
celebretur elcctio, sicque demum nobis hoc innotescite et cum
de electo nostro apostolatui nuntiatum fuerit, sanctione prcemissa,
episcopus a vestra beatitudine consecretur, ep. 144, col. 1135).

B. Opposition der Metropoliten von Köln und Trier und ihrer
Suffragane, herbeigeführt durch die päpstliche Haltung in
der Eheangelegenheit König Lothars IL
König Lothar IL von Lothringen hatte Theutberga

wahrscheinlich aus Politik geehelicht, um deren Bruder, den Abt
Hukbert von St. Moritz (Wallis), Beherrscher der Pässe nach
Italien, als Stütze zu gewinnen. Da die Königin unfruchtbar
war, kann man als Ziel Lothars die Absicht hinstellen, durch
die Ehe mit Waltrada seinem mit letzterer gezeugten Sohne

Hugo die Nachfolge zu verschaffen und sein Reich dadurch zu
erhalten, um so mehr da auch sein Bruder, Kaiser Ludwig IL,
keinen Erben hatte. Die beiden Oheime Lothars IL, Ludwig
der Deutsche und Karl der Kahle, schwärmten wohl deswegen
für die Unverletzlichkeit der Ehe, weil sie infolge der Unfruchtbarkeit

Theutbergas die Hoffnung hegten, sich in das einstige
Erbe Lothars teilen zu können. Die kirchlich gefärbten
Berichte der Zeitgenossen kennen allerdings als einzigen Beweggrund

der Handlungsweise Lothars seine verblendete Liebes-
lcidenschaft für die Geliebte seiner Jugend. Dieses Urteil ist
jedoch einseitig. (Vergi. Dümmler : Über eine Synodalrede
Lladrians IL, im Jahrgang 1899, Sitzungsberichte der Akademie
der Wissenschaften. S. 754 ff.)

Drei Synoden in Aachen (860—862) befassten sich mit der
Scheidungsangelegenheit Lothars IL Die Scheidung wurde
ausgesprochen und der König heiratete Waltrada. Die lothringischen

Bischöfe, an ihrer Spitze die Erzbischöfe Günther von
Köln und Theutgaucl von Trier, hatten sich für Trennung einer
Ehe entschieden, welcher der gegenseitige Konsensus nicht mehr
zu Grunde lag. Das von zwei päpstlichen Legaten, Johann
von Cervia und Rodoald von Porto, besuchte Konzil von Metz
(863) bestätigte die Beschlüsse der früheren Synoden. Nach
den Aussagen der Zeitgenossen haben die päpstlichen Legaten
sich bestechen lassen. Der gleiche Vorwurf wurde, wie wir
sahen, auch den Gesandten Roms in Konstantinopel gemacht.



Die beiden Erzbischöfe Günther und Theutgaud überbringen
auf des Königs Geheiss die Synodalakten nach Rom. Sie

wurden nach dem Papstbuche mit Wohlwollen empfangen
(benigne susceptis a praesule) und überreichten Nikolaus eine

Rechtfertigungsschrift (libellus), welche leider verloren gegangen
ist. (Vgl. Duchesne, Lib. pont. p. 167 ss.)

Die in den Lateran berufene römische Synode (30. Oktober
863) beschuldigt König Lothar der Bigamie und spricht über
die Synode von Metz das Verdammungsurteil aus; Günther
und Theutgaud werden abgesetzt und gebannt als Anstifter des

dem Könige zur Last gelegten Verbrechens und weil sie den

päpstlichen Verfügungen betreffend die untreue Gattin des

Grafen Boso, Ingiltrudis, nicht nachgekommen seien. Die
Synode von Metz wird eine Räubersynode genannt. (Synodum
qute in Mettensium urbe ab episcopis qui nostrum prsevenerunt
Judicium collecta est, quique apostolicce sedis instituta temere

violarunt, ex tunc et nunc et in eeternum judicamus esse cassatam
et cum Ephesino latrocinio reputatimi, apostolica auctoritate in
perpetuum sancimus esse damnandam, nec vocari synodum, sed

tanquam adulteris faventem prostibulum appellari. decernimus.
Mansi XV, p. 650 ss.) Die Helfershelfer der beiden Erzbischöfe
verfallen ebenfalls der Exkommunikation. Alle Verächter der
päpstlichen Entscheidungen über den Glauben und die Kirchenzucht

trifft das gleiche Los.
Zum erstenmal seit Errichtung des karolingischen Reiches

wagte es ein Papst, eine Landessynode zu kassieren, die
gesamte Geistlichkeit eines Reiches zu bannen und einem Könige
selbst mit dem Banne zu drohen. Der gewichtige Schritt, zwei
Erzbischöfe abzusetzen, ohne Vorwissen oder Einwilligung des

Landesherrn, ohne Zuziehung ihrer Mitbischöfe, ohne auf die
Rechte der Metropoliten und Synoden ihres Landes zu achten,
konnte nicht ohne Folgen bleiben. Nikolaus war es in der
ganzen Angelegenheit nicht um die Heiligkeit der Ehe zu tun,
sondern um die Förderung seines Oberansehens. Selbst wenn
beide Ehegatten die Trennung verlangen und der gegenseitige
Konsensus, die Grundlage der Ehe, nicht mehr vorhanden ist,
muss das eheliche Verhältnis fortbestehen. Lothar darf sogar
im Falle des Ablebens Theutbergas an keine Verbindung mit
Waltrada denken (ep. 146, col. 1136 ss.).

Die Beschlüsse gegen Günther und Theutgaud werden über-



— 56 —

all verkündet und Lothar wird ein beleidigendes Schreiben
zugestellt. Alle unabhängigen Elemente suchten Schutz bei
Kaiser Ludwig IL, Lothars Bruder. Zu diesen Elementen
gehörten Erzbischof Johann von Ravenna, sein Bruder Gregor,
Hagano, Bischof von Bergamo, der am Konzil von Metz
teilgenommen hatte, der Legat Rodoald und die in Rom weilenden
Erzbischöfe Günther und Theutgaud. Der Kaiser zog auf ihr
Zureden entrüstet mit seiner Gemahlin und den Erzbischöfen
an der Spitze eines Heeres nach Rom, um Nikolaus zur
Wiedereinsetzung derselben zu zwingen oder zu vergewaltigen im
Weigerungsfalle (aut hoc facere non volenti noxie quodammodo

manum mitteret). Nach Erchembert, Pertz III, p. 253,
Hist. Langob. n. 37, plante der Kaiser sogar die Absetzung
des Papstes. (At ille vicariumque Petri beati quasi vile manci-
pium ab officio sui ministerii, nisi Dominus restitisset, privare
voluit.) Nach den Annalen von Metz (Bouquet VII, col. 192)
wiesen die Erzbischöfe auf das Ungesetzmässige und Ungerechte
betreffend ihre Absetzung hin, die vorgenommen Avorden gegen
den Willen des Königs und in Abwesenheit der übrigen
Metropoliten zum Schaden des Kaisers selbst und der ganzen Kirche.
(Vociférantes se injuste esse depositos: ipsi imperatori et omni
sanetse Ecelesife injuriam esse factam ; cum nusquam auditum
sit, vel uspiam lectum quod ullus Metropolitanorum sine voluntate

principis vel prœsentia aliorum Metropolitanorum fuerit
degradatus.) Nikolaus veranstaltete beim Herannahen des

kaiserlichen LIeeres Bussprozessionen und Fasten, damit Gott
das Herz des Kaisers umstimme und ihm Ehrfurcht gegen die
Religion und die päpstliche Autorität einflösse (ut Deus
apostolorum suffragiis praffato imperatori mentem bonam et reve-
rentiam erga divinum eultum et apostolicae sedis auctoritatem
donaret, Ann. Bert. p. 119). Die kaiserlichen Soldaten gerieten
in ein Handgemenge mit päpstlichen Anhängern — Kreuze und
Fahnen wurden zerbrochen und in den Kot geworfen (Migne
139, col. 54 s.). Der Papst flüchtete über die Tiber nach St.

Peter, wo er sich zwrei Tage lang ohne Speise und Trank
verbarg. Der abergläubische Sinn des Jahrhunderts und die päpstliche

Gesinnung der Kaiserin Engelberga machten der
antipäpstlichen Bewegung ein Ende. Der Soldat, welcher ein
Kruzifix zerbrochen hatte, starb, und der Kaiser wurde vom
Fieber befallen — war dies nicht ein Finger Gottes!



Ol —

Die Kaiserin vermittelte eine Zusammenkunft und es kam
zwischen Nikolaus I. und Ludwig IL eine völlige Versöhnung
zu stände. Der Kaiser befahl den Erzbischöfen Günther und

Theutgaud, in die Heimat zurückzukehren, und liess ihre Sache

fallen. Letztere waren in Rom nicht untätig gewesen und hatten
ihren dortigen Aufenthalt in antipäpstlichem Sinne ausgenützt.
Sie sollen beteuert haben, sie wollten auch ohne des Papstes
Gnade in ihren Diözesen gross tun wie er in Rom, ihr Rang
stehe dem seinigen nicht nach. (Promittentes se absque illius
gratia velie sequaliter gloriari in locis suis seu ipse in Roma,
et nullo gradu suum inferiorem gradu illius esse. Pertz IIP
Ann. Xant. p. 231.) Das Liber pontificalis sagt von ihnen:
Illi contra sedem Romanam imo specialiter contra summum
pontifleem et populum illi subditum multa nefanda, multa
contraria, multaque sacrilega, nova et inaudita alia deteriora
prioribus diabolo suadente facere non recusabant. Nikolaus
äussert sich über ihre Tätigkeit in Rom im Schreiben an die
deutschen Bischöfe (ep. 155 col. 1163) wie folgt: in ipsis diœ-

ceseon nostrarum prineipalibus locis conventus, et singulorum
negotiorum ordinationes, et conciliabula, canonibus id inhiben-
tibus, etiam adversus nos factiose patraverint et cum nostris
quoque suffraganeis tractatus iniquos et fictiones quasdam
texuerint. Sie hatten also förmliche Besprechungen mit ihren
italienischen Amtsbrüdern, ja selbst mit den Suffraganen der
römischen Kirche, um auch sie für ihre Sache zu gewinnen
und es vielleicht zur Entsetzung des Papstes zu bringen. Günther
verfasste in seinem und seines Kollegen Namen eine heftige
Protestschrift zur Verteidigung der alten Episkopalverfassung.
Dieser Protest wurde den Bischöfen Lothringens und Frankreichs

und sogar dem Patriarchen Photius übermittelt. Die
Bischöfe Lothringens sollen Lothar treu bleiben und ihm Freunde
gewinnen, besonders seinen Onkel König Ludwig, und auf der
Hut sein vor den Nachstellungen der Feinde. Der ultramontane

Baronius (X, col. 241 s.) nennt die Schrift : epistolam calum-
niis, mendaeiisque atque blasphemiis refertam, spiritu plane
satanico elaboratali!. Unparteiischer urteilt der Annalist von
Fulda (Bouquet VII, p. 170) über die Absetzung der beiden
Metropoliten : Der Papst habe dieselben abgesetzt und
exkommuniziert auf eine gerechte und kanonische Weise, wie er in
seinen Schriften bezeuge, auf ungerechte, wie sie in ihren



— 58 —

Erwiderungen zu beweisen suchten. Damit der Leser sich ein
klares Urteil bilden könne (discernendse rei veritatem lectoris
arbitrio relinquens), stellt der Annalist die Schriften der beiden
Parteien (das römische Synodaldekret und die Kapitula und
Protestschrift Günthers) nebeneinander. Hinkmar von Reims,
ein Gegner der beiden Erzbischöfe wegen ihres Verhaltens in
der Eheangelegenheit Lothars und ein strenger Verfechter der
Unauflöslichkeit der Ehe, nennt ihren Protest eine „teuflische
Schrift" (diabolicum scriptum) Ann. Bert. p. 133, vgl. Bouquet
VII, Ann. Met. p. 192. Da Nikolaus die Annahme dieser Protestschrift

verweigerte, vertrieb der Kleriker Hilduin, ein Bruder
Günthers, au der Spitze einer bewaffneten Schar die
päpstlichen Wächter zu St. Peter, wobei es zu Mord und Blutver-
giessen kam, und legte dieselbe auf das Grab des hl. Petrus
nieder.

Und nun welches war denn der Inhalt dieser von den

abergläubischen Zeitgenossen so gelästerten Schrift? (Migne 121,
col. 379.) Eine Verteidigung der altkirchlichen Verfassung
gegenüber der usurpierten Papstgewalt. Wir geben den Text
wieder nach den Annales Bertiniani ; die Annales von Fulda,
Bouquet VII, col. 170 s., haben einige Varianten, die wir in dem
als Fussnote abgedruckten Urtext in Klammern beifügen *).

„Obgleich Nikolaus, der sich Papst nennt und Apostel unter
den Aposteln und sich zum Kaiser der ganzen Welt erhebt,
auf Anstiften einiger Menschen, deren Treiben er begünstigt,
uns verurteilen wrollte, widerstanden wir seinem Wahnwitze,
so dass ihn sein Vorgehen reute. Folgende Kapitel enthalten
den Wortlaut unserer Beschwerden :

') Nam qunmvis donmus Nicolaus qui dicitur papa, et qui se apostolorum

inter apostolos annumerat, totiusque mundi imperatorem se facit,
ad illorum instinctum et votum, quibus eonspiratus favere dignoscitur, nos

damnare voluisset: tarnen modis omnibus Christo propitio suse insania?
renitentes invenit, et quidquid inde fecit, non mediocriter illum postmodum
pœnituit. Misimus vobis hsec subseripta capitula, quibus cognoscatis nostrani
adversus prafatum pontificem querimoniam :

Cap. I. Audi, donine papa Nicolae, patres et fratres coepiscopi nostri ad

te nos direxerunt, et nos sponte venimus, consulere videlicet (expleta generali

legatione) tuum magisterium super his, quas pariter, prout vobis visum
fuit, et adjieientibus et approbantibus notum esse potuit, judicavimus, auc-
toritates rationesque, quas secuti fuimus scriptis ostendentes, ut tua sapientia

perscrutatis omnibus, quid inde sentirei et quid vellet nobis (paterno



— 59 —

„Vernimm, Herr Papst Nikolaus, dass wir im Auftrage
unserer Mitbischöfe zu dir geschickt wurden, um deine Meinung
und dein Urteil über die von uns erörterte Angelegenheit zu

erforschen, und bereit sind, das Gute und Richtige zu befolgen.
Während drei Wochen warteten wir vergeblich auf eine
Antwort. Wohl hattest du öffentlich die Erklärung abgegeben,
wir schienen, nach dem Texte unserer Rechtfertigung zu
schüessen, entschuldbar und unschuldig zu sein. Endlich
wurden wir vor dich gerufen, und nichts Unheilvolles erwartend,

affectu) demonstraret (nosque fraterna caritate procuraret). Et si illud
melius tua sanctitas inveniret, ut nos instrueres et doceres hoc humiliter
postulamus; parati quidquid rectius et probabiliter insinuares, una cum
confratribus nostris sanis acquiescere documentis (libenter amplecti).

Cap. IL Sed nos per très hebdomadas tuum exspectantes responsum,
nihil certitudinis nihilque doctrinse nobis expressisti, sed tantum quodam
die in publico dixisti, nos excusabiles apparerò et innocentes juxta nostri
assertionem libelli.

Cap. III. Ad ultimum nos evocati, ad tuam prajsentiani deducti sumus,
nihil adversitatis suspicantes. Ibique obseratis ostiis conspiratione more
latrocinali facta, et ex clericis et laicis turba collecta et permista nos opprimere

inter tantos violenter studuisti (longa scilicet intercapedine a nostris
et clericis et laicis separates), atque sine synodo et canonico examine
nullo accusante, nullo testificante, nullaque disputationis districtione
dirimente vel auctoritatum probatione convincente, absque, nostri oris confessione,

absentibus aliis métropolitains et diœcesanis coepiscopis et confratribus

nostris, extra omnium omnino consensum tuo solitis arbitrio et
tyrannico furore damnare nosmet robusti (subito quadam tibi cartula et
improvise porrecta, lectoris officium assumens, assistente latori tuo
Anastasio ohm presbytero ambitus damnato et deposito et anathematizato,
cujus scelerato magisterio tuus precipitatili- furor).

Cap. TV. Red tuam maledictam sententiam, a paterna benignitate
alienam. a fraterna caritate extraneam (a zelo rectitudinis alienam), adver-
sum nos injuste et irrationabiliter contra leges canonicas prolatam, nequa-
quam recipimus : imo cum omni coetu fraterno quasi maledictum frustra
prolatum contenmimus atque objiciinus. Teipsum quoque, damnatis et
anatheiiiatizatis, sacramque religionem abjicientibus ac contemnentibus
faventem et communicantem, in nostrani communionem nostrumque
consortium recipere nolumus, contenti totius Ecclosire communione et fraterna
societate, quam tu arroganter te superexaltans despicis, teque ab ea ela-
tionis tumore indignimi faciens séquestras.

Cap. V. Igitur ex tu» levitatis temeritate propria tibimet sententia
anathematis pestem inflixisti exclamans : Qui apostolica pra;cepta non servat,
anathema sit, quai tu multipliciter violare et violasse dignosceris, divinas
simul leges et sacros canones (calcans et), quantum in te est, evacuans,
prœdecessorum tuorum poutificum Romanorum vestigia sequi nolens.



— 60 —

versuchtest du bei verschlossenen Türen in einer räuberischen
Verschwörung von Klerikern und Laien uns zu vergewaltigen
und ohne Synode, ohne kanonisches Verhör, ohne Anklage,
ohne Zeugenverhör, ohne Erörterung der einzelnen streitigen
Punkte und Beweisführung, ohne unser eigenes Geständnis,
ohne Beiziehung anderer Metropoliten, unserer Mitbischöfe und
Mitbrüder, und ihre Einwilligung, durch deine eigene Willkür
und tyrannische Wut uns zu verdammen.

„Wir verwerfen dein verfluchtes, ungerechtes und gegen
die kanonischen Gesetze verstossendes, liebloses Urteil; in
Gemeinschaft stehend mit unseren Brüdern verachten und
verwerfen wir es. Dich selber, der du mit Gebannten und
Verächtern der hl. Religion verkehrst und sie begünstigst (gemeint
ist darunter auch der am päpstlichen Llofe allmächtige, früher
abgesetzte und exkommunizierte Presbyter und Bibliothekar
Anastasius, wie die Annalen von Fulda ausdrücklich beifügen),
erklären wir für aus unserer Gemeinschaft ausgeschlossen. Wir
begnügen uns mit der Gemeinschaft der allgemeinen Kirche
und der Verbindung mit unseren Brüdern, welche du durch
deine vermessene Erhebung verschmähst und deren du dich
durch deine Aufgeblasenheit unwürdig erwiesen hast.

„Durch deine Verwegenheit hast du selber das Anathem
verwirkt. Du sprichst: Wer die apostolischen Vorschriften
missachtet, sei verflucht. Zu wiederholten Malen hast du diese

Vorschriften, die göttlichen Gesetze und heiligen Kanones über-

Cap. VI. Nunc ergo, quia fraudulentiani et calliditatem tuam experti
sumus (indignationem quoque tuniidunique potentatum agnoseimus, nihil
tibi tuœque superbi» cedimus, qua nos ad vota nostrorum, quibus faves,
inimicorum obruere festinabas ; sciesque nos non tuos esse, ut te jactas et

extollis, clericos quos ut fratres et coepiscopos recognoscere, si elatio per-
mitteret, debueras. Et hajc tibi nostri ordinis non inscii, nimium tua impro-
bitate compulsi respondemus), non quasi ad illatam nobis contumeliam
provocati sumus, sed contra tuam iniquitatem zelo accensi, nec nostrse vilitatis
personam attendentes, sed omnem nostri ordinis universitatem cui vim
inferre conaris pra; oculis habentes.

Cap. VII. Quid nostras specialis propositions summa fuerit, in paucis
replicamus. Lex divina et canonica aptissime probat, etiam venerandse
saeculi leges astipulantur, quod nulli licet ingenuam virginem alicui viro
tradere in coneubinatum, maxime si illa puella nunquam illicitai assentire
voluit copulse. Et quia suo viro parentum consensu fide, affectu ac dilec-
tione coniugali sociata est, uxor profecto, non concubina habenda sit.



— 61 —

treten und bist nicht in die Fussstapfen deiner Vorgänger, der
römischen Päpste, getreten.

„Wir haben deine Bosheit und Arglist erfahren, sowie die
uns zugefügte schmachvolle Behandlung und sind empört über
deine Ungerechtigkeit. Nicht uns allein hast du geschädigt,
sondern den ganzen bischöflichen Stand hast du vergewaltigt
und in uns erniedrigt.

„Nach göttlichem Gesetze und weltlichem Rechte ist die
Ehe ohne Einwilligung des Weibes ein Konkubinat, während
eine Frau, die mit Zustimmung ihrer Eltern im Glauben und
ehelicher Liebe einem Manne treu verbunden ist, in Wahrheit
für sein Weib und nicht für eine Konkubine zu achten ist."
(Lothar IL habe Waltrada vor Theutberga geehelicht — diese
Ehe sei also gültig.) In letzterem Satz machen die beiden
Erzbischöfe dem kanonischen Recht gegenüber das natürliche
Recht geltend.

Dieses kräftige Protestschreiben zeigt, dass alle Spuren
der altkirchlichen Zustände noch nicht verwischt waren —
doch die schwachen, abergläubischen Nachkommen Karls des

Grossen hatten kein Verständnis für diese energische Sprache.
Lothar heuchelte Unterwürfigkeit gegenüber Nikolaus, aus
Furcht vor seinen ländergierigen Oheimen, und sein Bruder,
Kaiser Ludwig, verliess Rom, nachdem seine Soldaten viele
Ausschreitungen begangen hatten, und feierte das Osterfest in
Ravenna beim Erzbischof Johann (2. April 864). Theutgaud
unterwarf sich Rom und enthielt sich aller Amtshandlungen.
Der entschlossene Günther kehrte in die Diözese Köln zurück
und führ fort, in seiner Kirche die hl. Messe zu feiern und die
hl. Öle zu weihen, kümmerte sich also anfänglich gar nicht
um den päpstlichen Gewaltstreich. Guntharius vero superbise
spiritu inflatus, vetitum sibi officium usurpare ausu temerario
non expavit, parvipendens apostolicam excommunicatoonem.
Bouquet VII, Ann. Met. ad a. 865, col. 192. Hinkmar sieht in
diesem Verhalten Günthers den Frevel eines gottvergessenen
Menschen, der ein homo sine Deo sei. (Ann. Bert. Deshaisnes

p. 134.) Nikolaus sieht sich gezwungen, in Schreiben an Hinkmar

von Reims (ep. 60), an König Ludwig den Deutschen
(ep. 61) und an Erzbischof Rodulf von Bourges (ep. 65) zu
jeglichem Abbruch des Verkehrs mit den abgesetzten Erzbischöfen
aufzufordern. Dein König Ludwig wird das päpstliche Miss-



— 62 —

fallen darüber ausgesprochen, dass er die Scheidung seines
königlichen Neffen nicht verhindert habe ; er wird ermahnt,
den Verkehr mit Lothar zu meiden und den Bischöfen zu
verbieten, mit Günther und Theutgaud Gemeinschaft zu halten.
Nikolaus gedenkt besonders des abgesetzten Erzbischofs von
Köln, der die Ohren des Kaisers und der Könige belästige und
Lügenhaftes gegen den Bapst ausspreche. (Igitur quia unum
damnatorum, Guntharium scilicet, crebrescens fama divulgat
imperatoris et regum auribus contra statuta canonica molestiam
interré, et quorumdam fratrum corda fallacibus et suasiorüs
deeipere verbis, contra id quod adversus se actum est, velie
impudenti fronte consurgere, ep. 61, col. 873.) Erzbischof
Rodulf soll unter Strafe der Exkommunikation die Gemeinschaft
mit den abgesetzten Erzbischöfen meiden, dem Haupte der
Religion, dem apostolischen Stuhle anhangen und der bösen

Schlange das Haupt zertreten. Wie sehr dem Papste dieser
Widerspruch gegen seine Allgewalt in der abendländischen
Kirche unbequem war, beweist sein Plan einer auf denl. Nov. 864
anberaumten römischen Synode, an welcher die Metropoliten
der einzelnen Kirchenprovinzen oder je zwei ihrer Suffragane
teilnehmen sollten, um nochmals eine Verdammung der
Metropoliten von Köln und Trier vorzunehmen. Diese Synode kam
aber nicht zu stände. Die Könige Karl und Ludwig entschuldigten

ihr Ausbleiben und das ihrer Bischöfe wegen der Kürze
der Zeit und den Gefahren der weiten Reise. Dümmler (Gesch.
der ostfränk. Kirche I, S. 556) meint: „Eine derartige
Versammlung von dem weitesten Wirkungskreise und unbeschränktesten

Befugnissen musste, durch den kühnen Geist eines Nikolaus

gelenkt, ein sehr brauchbares Hülfsmittel zur
Unterdrückung aller Selbständigkeit in den einzelnen Landeskirchen
werden, zumal wenn sich etwa eine bleibende Einrichtung
daraus entwickelte. Nichts natürlicher daher, als dass weder
die beiden Könige, von denen Karl die väterlich züchtigende
Hand des Papstes zur Genüge kennen gelernt, noch ihre durch
pseudoisidorische Ansprüche schwer gefährdeten Metropoliten
besonderes Verlangen trugen, den übermächtigen Einfluss des

hl. Vaters auf die gesamte Kirche noch vermehren zu helfen."
Die lothringischen Bischöfe haben nicht Willenskraft genug,

dem willkürlichen Verfahren des gewalttätigen Papstes zu
widerstehen. Sie unterwerfen sich nach und nach in kriechenden



— 63 —

Schreiben, so Bischof Adventius von Metz, Franko von Tongern
und Ratold von Strassburg, und empfangen den schlauen und

geldgierigen römischen Legaten Arsenius wie einen „Engel
Gottes". Letzterer übte eine so grosse Autorität und Gewalt,
als wäre er der Papst selbst, und zwang Lothar IL, seine
Gemahlin Theutberga wieder anzunehmen.

Der der Bestechlichkeit beschuldigte Legat Rodoald von
Porto, welcher sich den päpstlichen Gegnern angeschlossen hatte
(ipse insperatus super nos hostis, inter hostes irrupit, ep. 46,
col. 856 s.), wird abgesetzt im Sommer 864 und exkommuniziert,
im Falle er mit Photius verkehren sollte.

König Lothar übergibt das Erzbistum Köln vorläufig einem
Vetter Karls, dem unwürdigen Subdiakon Hugo, nach des
letzteren Absetzung (866) seinem Günstlinge Hilduin, dem
abgesetzten Bischof von Kammerich, einem Bruder Günthers. Die
ganze Verwaltung befand sich nun in den Händen Günthers,
wefcher nur die bischöflichen Amtshandlungen unterliess (Ann.
Bert. Desh. p. 154 a. 866). Die Bemühungen Günthers um Restitution

in Rom blieben erfolglos, trotz wiederholter Reisen dahin.
Erfolglos war auch die Vermittlung Ludwigs des Deutschen und
der deutschen Bischöfe, sowie einer Synode zu Pavia (Fastenzeit

865), welche Kaiser Ludwig IL zusammenberufen hatte.
Nikolaus blieb unerbittlich und dementiert im Briefe an
Erzbischof Ado von Vienne (ep. 81, col. 917 s.) das in Frankreich
verbreitete Gerücht von der Wiedereinsetzung der abgesetzten
Erzbischöfe. Den deutschen Bischöfen und dem deutschen
Könige, welche sich für dieselben bei ihm verwendeten,
bedeutet der Papst (ep. 154 und 155), dass Günther und Theutgaud
wohl Vergebung erlangen könnten, falls sie ihre Vergehen
durch Demut und Busse sühnten, doch nie und nimmer würden
sie wieder zu ihren Pfründen und zum Priesteramte zugelassen
werden. In starken Ausdrücken werden die deutschen Bischöfe
getadelt wegen ihres romfeindlichen Verhaltens und ihrer
Stellungnahme für die vergewaltigten Metropoliten. Auch König
Lothar scheint dem Wunsche des Papstes, die Stühle von Köln
und Trier in ihm genehmer Weise zu besetzen, nicht
nachgekommen zu sein (ep. 156). Der Klerus von Köln verwendet
sich ebenfalls für Günther; Bouquet VII, col. 247. Nach den
Annales Bertiniani wusste der Legat Arsenius die beiden
Erzbischöfe zu täuschen und nach Rom zu locken betreffend ihre



— 64 —

Restitution, um Geld von ihnen zu erpressen. Von Theutgaud
wissen wir, dass er nach dem Amtsantritte Hadrians IL zur
Laienkommunion in Rom zugelassen wurde und dort am Fieber
erlag (29. September 868). Günther empfing am 1. Juli 869 in
Rom das hl. Abendmahl, nachdem er feierlich versprochen
hatte, sich dem Urteilsspruche des Papstes Nikolaus zu
unterwerfen und der römischen Kirche treu ergeben zu sein '). Erst
am 7. Januar 870 verzichtete Günther förmlich auf das
Erzbistum Köln, das durch Wahl einem gewissen Willibert
verliehen wurde.

König Lothar IL, dessen wankelmütige Gesinnung zu wiederholten

pästlichen Drohungen Anlass gab, soll nach späteren
Geschichtschreibern von Nikolaus exkommuniziert worden sein

(vgl.Muratori, Rer. Script. It. Tom. VII, p. 159). Diese Meldung
ist unrichtig. Nikolaus hat ihn mit der Ausschliessung bedroht
(ep. 80, col. 916, ep. 83, col. 924, ep. 157, col. 1179 s.), ohne
jedoch damit Ernst zu machen, und von einer Drohung bis zu

ihrer Ausführung ist noch ein weiter Schritt. Der Ausdruck
„exeommunicatum habemus-' bedeutet nicht eine förmliche
Exkommunikation, sondern einen Abbruch des Verkehrs, einen
faktischen Ausschluss (vgl. Hefele IV, 308, Langen ILI, S. 97).

Wenn Lothar nicht förmlich ausgeschlossen wurde, so liegt
vielleicht der Grund darin, dass Nikolaus von ihm und seinem
Bruder Ludwig IL einen bewaffneten Ansturm gegen Rom
befürchtete, während er besonders des letzteren Hülfe gegen die
Sarazenen bedurfte. Dümmler meint in seiner schon erwähnten
Abhandlung, Eine Synodalrede Hadrians IL : „Nicht die
Zertrümmerung der Staatsgewalten, sondern ihre geschickte
Beherrschung gereichte dem päpstlichen Stuhle zum Heil, und
diesem Grundsatze zufolge habe sich Nikolaus gegenüber Lothar
weiser und massvoller gezeigt als z. B. später Gregor VII. in
seinem Verfahren gegen Kaiser Heinrich IV.-c Lothar starb
bei seiner Rückkehr von Rom, vom Fieber hingerafft (8. August

') Profiteor eg'o Guutharius quoniam judicium depositionis in
me a domno Nicoiao canonice latum non reprehendo sed humiliter porto.
Unde nec ulterius sacrum ministerium contingere prarsumo, nec aliquando
contra sanctam Romanam Ecclesiam aut ejus pontificem aliquod scandalum
vel quidquam adversi movere volo, sed devotum me eidem sanetée matri
Ecclesia; ejusque prsesuli exhibere atque obedientiam permanere protestor.
Ann. Bert, ad a. 869.



— 65 —

869), was die Zeitgenossen als ein göttliches Strafgericht für
seinen unwürdigen Empfang des hl. Abendmahls deuteten, zu
dem er von Hadrian IL in Rom auf Grund gemachter
Versprechungen zugelassen worden war.

C. Konflikt des Papstes mit der westfränkischen Kirche infolge
seiner Einmischung in Sachen der Absetzung des Bischofs
Rothad von Soissons und der Restitution des Klerikers
Wulfad und Genossen. Erzbischof Hinkmar von Reims als
Wortführer des fränkischen Klerus und Verfechter der
altkirchlichen Freiheiten der fränkischen Kirche.

Bischof Rothad von Soissons gehörte zu den Bekämpfern
der Metropolitangewalt und, wie wir vermuten, zu den Erfindern
und Verbreitern des pseudoisidorischen Kirchenrechtes in
Westfranken in Verbindung mit dem 835 abgesetzten Erzbischof
Ebo von Reims und dem Kleriker Wulfad. Er zeichnete sich
aus durch Unbotmässigkeit gegenüber seinem Metropoliten
Hinkmar von Reims und Ungehorsam gegen die kanonischen
Gesetze und den König. Hinkmar (Migne 126, col. 29, 32) nennt
ihn einen homo singularis amentia? amans novitates (col. 43),
den Neuerungen zugänglich, und beschuldigt ihn der
Nachlässigkeit in seinen Amtspflichten und der Verschleuderung des

Kirchengutes.
Rothad hatte einen der Unsittlichkeit beschuldigten Priester

seiner Diözese auf einer Synode abgesetzt. Letzterer appellierte

an den Metropoliten, welcher ihn kraft der Entscheidung
eines Provinzialkonzils wieder einsetzte. Da Rothad die
Restitution des Geistlichen verweigerte, wurde er auf der Synode
von Soissons (861) von der bischöflichen Gemeinschaft
ausgeschlossen. Im Widerspruche mit dem zur Zeit in der fränkischen
Kirche gültigen Kirchenrechte, welches eine Berufung nach
Rom vor Beginn oder noch nicht beendeter synodaler Verhandlung

untersagte, appellierte Rothad an den römischen Stuhl.
Da er trotz dreimaliger Vorladung auf einem Konzil von Soissons
nicht erschien (862), wurde er abgesetzt. Sein Brief an einen
befreundeten Kollegen, worin er denselben bat, gemeinsam mit
anderen Bischöfen seine Sache in Schutz zu nehmen, war als
ein Verzicht auf die Appellation nach Rom angesehen worden.

Selbst Hefele gesteht (IV, S. 255), „dass Hinkmar das da-
Kovue intern.de Théologie. Heft 41, 1903. 5



- 66 —

malige Kirchenrecht für sich hatte, wonach die Absetzung
eines Priesters nicht durch den Bischof allein, sondern nur
durch eine Synode von wenigstens fünf Bischöfen ausgesprochen
werden konnte, und wenn Rothad, wie er in seiner
Verteidigungsschrift behauptete (Migne 119, col. 747 ss.), jenen
Priester durch eine Versammlung von 33 Bischöfen aburteilen
liess (irrtümliche Zahlenangabe, wahrscheinlich muss 3 stehen,
vgl. Hinkmar von Reims, von Noorden, S. 179), so habe er eben
darin einen groben Verstoss sich zu schulden kommen lassen,
denn nicht er, der Suffragan, sondern nur der Metropolit
durfte eine derartige Synode berufen. Eine Appellation an die
höhere Instanz, bevor die untere das Urteil gesprochen, war
nach bisherigem Kirchenrecht unzulässig und ist pseudoisido-
risch" (Hefele, ibid. S. 257).

Die Kanones von Sardika ordnen im Falle einer
rechtsgültigen Appellation eine neue Synode in der betreffenden
Provinz an, eine Untersuchung durch Nachbarbischöfe und
nötigenfalls im Beisein päpstlicher Legaten. Nikolaus macht
nun das pseudoisidorische Kirchenrecht geltend, verlangt die
Wiedereinsetzung Rothads und behauptet, auch wenn Rothad
nicht appelliert haben würde, hätte das Urteil des römischen
Stuhles abgewartet werden sollen (ep. 33, vgl. ep. 35, col. 829,
830). Im weiteren Verlaufe wird Hinkmar und den fränkischen
Bischöfen mit der Exkommunikation gedroht. Da Hinkmar sich
auf kaiserliche Gesetze gestutzt hatte, welche jede Berufung
an einen ausländischen Richter verboten, antwortete der Papst:
Die kaiserlichen Gesetze hätten keine Geltung, wenn sie

dem Rechte der Kirche widersprächen. Anfang 864, vor der
Ankunft Rothads in Rom, sandte der Erzbischof von Reims
einen Brief an den Papst, worin er sein Verhalten in dem
Handel des Bischofs von Soissons begründet und rechtfertigt
(Migne 126, col. 25 ss.). „In der Kirche bestehe eine
hierarchische Gliederung, infolge deren der Paj)st dem allgemeinen
Konzile, der Metropolit dem Papste, der Bischof dem
Metropoliten unterworfen sei. Wir alle wissen, dass unsere Kirchen
und wir Bischöfe wegen des Primates des hl. Petrus dem Papst
unterworfen sind, jedoch unbeschadet des Glaubens, der in der

Kirche stets geblüht hat und so Gott will blühen wird." (Quia seimus,
nostras Ecclcsias, et nos episcopos in primati! beati Petri sub-

jeetos esse Romano pontifici, et ob id salva fide, quœ in Ecclesia



— 67 —

semper viguit, et, Domino cooperante, florebit, nobis est vestree

apostolica) auctoritati obediendum, col. 33.) (In Glaubenssachen
ist also nach Hinkmar der Papst fehlbar; mit theologischen
und historisch-kritischen Untersuchungen wagt er Roms Primat
jedoch nicht anzugreifen.) Nikolaus wird an die demütige
Gesinnung des Apostels Petrus erinnert, welcher den vor ihm sich
niederwerfenden heidnischen Hauptmann Cornelius
zurechtgewiesen, mit den Worten : „Steh' auf, auch ich bin ein Mensch",
Apgsch. N, 26). Eine Lossprechung Rothads in Rom würde allem
kanonischen Rechte zuwiderlaufen. Nach den Bestimmungen
von Sardika und Karthago kann nur eine Synode desjenigen
Landes, dem der Beklagte angehört, eine neue Untersuchung
einleiten. Der Papst kann sich auf derselben durch eine

Legation vertreten lassen. Die Übeln Folgen der Restitution
Rothads wären : Auflösung der Kirchenzucht, Ungehorsam der
Bischöfe gegenüber den Metropoliten, Unbotmässigkeit der
Untergebenen gegen ihre Vorgesetzten. In der Kräftigung der
Metropolitangewalt beruhe die Geltendmachung der Privilegien
des römischen Stuhles. (Quod et scientibus inculcare, et nes-
cientibus intimare sapientibus et insipientibus debitores deberaus
episcopi: quibus si de reliquo verba iniquorum praevaluerint
adversum nos, sicut jactitant proferentes, non erit necesse de

provincialibus synodis, in quibus hactenus laboravimus, magno-
perc laborare: quippe quoniam erit et lex et spes sibi quisque

Providendum est, ne subjeeti episcopi a metropolitanis
irregulariter condemnentur, ita nihilominus providendum est,
ut metropolitani a subditis suis episcopis non irregulariter
contemnantur. Postulo ut sic Rothado ab vestra auctoritate
compassio exhibeatur, ut vigor ecclesiasticus non dissolvatur.
Quatenus nec ipsius cxemplo ad excedendum alii provocentur,
nec quibus in istis regionibus, longius ab apostolica sede re-
motis, censurée ecclesiastica) moderatio est commissa, hinc, quod
absit, conspiciant, unde aut negligentia, aut dissolutione tepes-
cant, vel terminos quos, sicut intellcximus, nos hactenus
servasse putamus. Sciens Privilegium metropolitana? sedis Rhemorum
in summo privilegio sancta? sedis Romana? manere, et
Privilegium esse sedis Romana?, si sua auctoritate Privilegium sibi
subjects© sedis fecerit vigere, et stucluerit confirmare, col. 40, 4L)
Er warnt den Papst vor der zu häufig angewandten Waffe der
Exkommunikationen, welche man nach den Vätern nur selten



-- 63 —

und im Notfalle gebrauchen soll. (Mihi vero necesse erit ine
taliter gcrere, ne toties auctoritatis vestra? epistolas excom-
municationes intentantes et objurgationes, quas raro et magna
necessitate fiendas in apostolicorum virorum litteris legimus,
col. 40.)

Auch die westfränkischen Bischöfe hatten Nikolaus ein
Schreiben eingeschickt, das jedoch nicht erhalten ist. Aus der
Antwort des Papstes (ep. 75, col. 905) kann man entnehmen,
dass dieselben die pseudoisidorischen Grundsätze zurückwiesen
als nicht im dionysisch-hadrianischen Codex stehend, und
betonten, die Angelegenheiten der Bischöfe seien keine causa?

majores, gehörten also nicht nach Rom. (Porro si ideo non esse
décrétales epistolas priscorum pontificum Romanorum admitten-
clas dicunt, quia in codice canonum non habetur ascription
Sed dicitis: judicia episcoporum non esse majora negotia, nec
difflciliores causarum exitus.)

Nikolaus schenkte mehr Gehör Rothad, der in seiner
Widersetzlichkeit und Berufung nach Rom von den lothringischen
Bischöfen, denen Hinkmar im Ehehandel Lothars IL
widerstanden, und einigen deutschen Bischöfen unterstützt wrorden

war (Migne 126, col. 28, 30, vgl. Migne 119, ep. 34, ep. 35).
Letztere w^aren erzürnt, weil Hinkmar die Absichten ihres
Königs auf das westfränkische Reich vereitelt hatte. In seinem
libellus proclamationis, Migne 119, col. 747 ss., spendet Rothad
dem Papst das schmeichelhafteste Lob, während Hinkmar als

Tyrann verschrieen wird. Das Urteil des Konzils von Soissons

wird am 22. Januar 865 in einer römischen Synode kassiert,
nicht wegen der Unschuld Rothads, sondern weil verstossend

gegen die auf Pseudoisidor gegründete päpstliche Gewaltherrschaft

und Machtvollkommenheit, vermöge welcher der römische
Bischof alle Bischöfe vor sein Forum ziehen darf. Nikolaus
gebrauchte Rothad, einen der Erfinder und Förderer der Fälschung,
als ein taugliches Werkzeug zur Geltendmachung seiner Suprematie.

Die päpstliche Ansprache i'sermo ep. 71) und das

Wiedereinsetzungsdekret Rothads (cp. 72) strotzen von
pseudoisidorischen Forderungen und Ansprüchen. Arsenius, Bischof
von Orta, wird mit mehreren päpstlichen Schreiben als Legat
abgesandt, um dem päpstlichen Entscheide Nachachtung zu
verschaffen. Mitte Juli 865 wird Rothad in Soissons restituiert,
nicht in gesetzmässiger Weise, sondern auf eigenmächtige Art (non



— 69 —

regulariter sed potentialiter), wie Hinkmar mit Recht rügt. Nikolaus

setzte ihn wieder in sein Amt ein gestützt auf seine Macht
(sua potestate illum restituit), obwohl derselbe von den Bischöfen
aus drei Kirchenprovinzeu in kanonischer Weise abgesetzt
worden war. (Sicque sine interrogatione vel consensu episcoporum

qui eum deposuerunt, per missum Arsenium Rothadus
est in sede sua remissus. Vgl. Ann. Bert, ad a. 865.) Arsenius
sollte auch als Friedensvermittler zwischen Karl dem Kahlen
und dem Kaiser Ludwig IL auftreten, im Auftrage seines päpstlichen

Herrn. Letzterer gebot den Frieden, wie Hinkmar
bemerkt, „nicht mit der apostolischen Sanftmut und ehrenhaften
Art, wie die römischen Bischöfe in ihren Briefen zu tun
pflegten, sondern mit bösartigen Drohungen" (non cum apostolica

mansuetudine et solita honorabilitate, sicut episcopi
Romani reges consueverant in suis epistolis honorare, sed cum
malitiosa interminatione, Ann. Bert, ad a. 865, vgl. ep. 78 und 79).

Der Papst ergreift einen zweiten Anlass, die Angelegenheit
Wulfads und Genossen, um die Metropolitangewalt zu

brechen und Pseudoisiclor zur amtlichen Anerkennung zu
verhelfen. Erzbischof Ebo von Reims war auf der Synode zu
Diedenhofen (835) abgesetzt worden, weil er am Sturze des
Kaisers Ludwig beteiligt gewesen. Sein Beschützer, Kaiser
Lothar, hatte ihn jedoch im Jahre 840 wieder eingesetzt. Nach
kaum einjähriger Wirksamkeit, während welcher er einige
Kleriker (Wulfad und Genossen) weihte, wurde er von Karl dem
Kahlen von Reims verjagt und Hinkmar an seine Stelle
gewählt (845). Papst Sergius (f 847) verweigerte die Restitution
Ebos; die Nichteinsetzung desselben wurde auch von der
fränkischen Synode zu Soissons (853) aufrechterhalten. Letztere
Synode erklärte die von Ebo an Wulfad und Genossen
vorgenommenen Weihen für ungültig und bestätigte Hinkmar in
seinen Metropolitanrechten. Papst Benedikt III. approbierte
die gefassten Beschlüsse (855), sowie Nikolaus I. (863), dieser
jedoch nur unter der Bedingung, dass Hinkmar dem apostolischen

Stuhle den pünktlichsten Gehorsam leisten werde. Wulfad

und Genossen hatten schon seit 853 erfolglos nach Rom
appelliert und konnten nunmehr, da der Papst die Echtheit
und Altertümlichkeit der pseudoisidorischen Dekretalen im
Handel Rothads verkündigt hatte, mit grösserem Erfolg ihre
Berufung von neuem anbringen. Nikolaus verlangt eine noch-



— 70 —

malige Untersuchung und setzt sich so in Widerspruch zu
seiner frühern Handlungsweise und der seines Vorgängers
betreffend Approbation der Synode von Soissons vom Jahre 853.

Er hätte gewünscht, dass die neue Synode von Soissons (18.

August 866) das früher Beschlossene einfach für ungültig
erklärte. Dieselbe, gestützt auf die vier Denkschreiben Hinkmars
zur Aufklärung über die streitige Sache, hielt am früheren
Rechtsstandpunkt fest, liess Milde für Recht ergehen und
empfahl die abgesetzten Kleriker der Gnade des Papstes.
Erzbischof Egilas von Sens sollte die Aktenstücke der Synode
nebst einem Schreiben Karls und Hinkmars nach Rom bringen.
Hinkmar ermahnt in besonderen Instruktionen Egilas, gegenüber

der Doppelzüngigkeit der Römer auf der Hut zu sein und
dem Papste vorzustellen, dass nichts in der Kirche sicher sei,

wenn die Beschlüsse von Synoden und Päpsten ohne weiteres
umgestossen werden könnten. Dies ziehe einen Verfall der
Kirchenzucht und eine Unbotmässigkeit des niederen Klerus
nach sich. (Sed si locum videritis, donino apostolico aperire
debetis, quoniam multi jam dicunt, si illa firma non fuerunt
quse tunc inde conflrmata sunt, nec ista qua? modo fiunt Arma
erunt. Et nihil est jam firmimi quod episcopi et apostolica
sedes decernunt ; neque de nostris judiciis, nec etiam de ex-
communicatione curant ; nec prcsbyteri a nobis degradati pro
nostro judicio suum ministerium dimittent, quia nihil est fir-
mum quod agimus: sed sicut vult rex, et sicut nos aut odium
movet, aut gratia, aut cupiditas, aut timiditas, ita et nostra et

apostolica? sedis vadunt judicia. Jam homines plus proclives
et voluntarii sunt ad impune peccandum, quam ad regulärem
disciplinam suscipiendam et observandam, Migne 126, col. 67.)

Der Papst möge sich daran erinnern, wie wenig Günther von
Köln sich um die gegen ihn erlassene Exkommunikation
kümmere. Wie gross das Misstrauen Hinkmars gegen die
römische Unwahrhaftigkeit und Verlogenheit, gegen die von den

Sekretären der päpstlichen Kanzlei geübten Fälschungen ist,
zeigt folgende Äusserung: Et habete exemplaria de epistola
sy nodali et de mea epistola: ut si aliqui inde quiddam volue-
rint dicere, postquam illas apostolico dederitis, habeatis earum
exemplaria et habeatis eas bene cognitas. Similiter satagite ut
illas epistolas, quas domnus apostolicus de ista causa (Wulfadi)
facere jubebit, legatis antequam hue mittantur, ne aliquem do-



— 71 —

tum in eis scriptores, sicut dicuntur facere, possint imponere, col.
68. In seinem Briefe an den Papst zeigt Hinkmar, dass die

Absetzung Ebos und seine eigene Ordination an dessen Stelle
dem Kirchenrechte nach der Hadriano-Dionysiana entspricht
(col. 63).

Was Nikolaus gewünscht hatte, war nicht erfolgt, nämlich:
die Verwerfung der Synode von 853. In einem Schreiben an
die Mitglieder der Synode von Soissons (866), ep. 107, versteigt sich
der erzürnte Papst zu der Behauptung: „Kraft göttlicher
Eingebung habe er in den Akten der Synode von 853 so viele
Fehler entdeckt, dass ihm das Papier mangeln würde, sie alle
aufzuzählen." Er verlangt vorläufige Restitution der abgesetzten
Kleriker und definitive Wiedereinsetzung auf Grund eines ihnen
zustehenden Rechtes und nicht aus Gnade, falls nicht innert
Jahresfrist der Beweis für deren rechtmässige Absetzung
erbracht werde. Die von Leo IV. Hinkmar ausnahmsweise
gewährte Genehmigung des täglichen Gebrauchs des Palliums
wird von Nikolaus aufgehoben als im Widerspruch mit den
Gewohnheiten und Gesetzen der Kirche, oder vielmehr, um den
Erzbischof zu kränken. Hinkmar schrieb nun ein unterwürfiges
Schreiben, betonte seinen Gehorsam und seine 'freue gegen
den apostolischen Stuhl und die Wiedereinsetzung der Kleriker
vor Ablauf der Jahresfrist (Migne 126, col. 76 ss.). Als dieser
Brief in die Hände des Papstes gelangte (August 867), war
Nikolaus krank und tief aufgeregt wegen des Konfliktes mit der
orientalischen Kirche. Um die fränkische Kirche und deren
Theologen in dem bevorstehenden Kampfe auf seine Seite zu
ziehen, erklärt Nikolaus, Hinkmar habe ihm volle Genugtuung
geleistet (Ann. Bert, ad a. 867). Die Synode von Troyes (25.
Oktober 867) entschied sich für die Rechtmässigkeit der Absetzung
Ebos und der Wahl Hinkmars und bat in einem Schreiben Nikolaus :

künftig ohne die Genehmigung des apostolischen Stuhles keine
Absetzung eines Bischofs zu gestatten. (Decernatis ita ut nec
vestris nec futuris temporibus praeter consultimi Romani pon-
tificis de gradu suo quilibet episcoporum dejiciatur, sicut eorum-
dem sanctorum antecessorum multiplieibus decretis et nume-
rosis privilegiis stabilitura modis mirificis exstat, Mansi XV, 795.)
Als Bischof Aktard von Nantes mit den Synodalakten in Rom
eintraf, war Nikolaus nicht mehr unter den Lebenden. Sein
Nachfolger Hadrian IL bestätigte die Symode von Troyes und



— 72 —

genehmigte die Restitution der Kleriker als einen Akt der Milde,
ohne Recht und Unrecht in dieser Sache zu ermitteln.

Die von Hinkmar verteidigten Grundsätze für die Freiheit
und Unabhängigkeit der gallikanischen Kirche treten besonders
hervor in einem Schreiben an Hadrian IL, sowie in dem von
ihm im Namen des Königs Karl des Kahlen an den Papst
gerichteten Schreiben. Wir finden darin unter anderem folgende
altkirchliche Anschauungen :

Der Papst kann nicht zugleich König und Bischof sein,
die Ordnung des Staatswesens ist Sache der Könige. — Länder
werden durch Kriege und Siege erworben und nicht mit
Exkommunikationen, — Wenn ein Bischof einen Christen ungerecht

exkommuniziert, so hebt er seine Bindegewalt auf und
kann niemand das ewige Leben entreissen, es sei denn, dass

seine eigenen Sünden ihn desselben verlustig machen. — Der
Papst soll auf den Frieden bedacht sein und nicht Streit suchen,
denn wir werden nie glauben, dasss wir nur dann in den Himmel

kommen, wenn wir zum irdischen König den von ihm
Empfohlenen haben *).

Er möge wissen, dass die französischen Könige immer als

Herren ihres Landes, nicht aber als Statthalter der Bischöfe

gegolten hätten.
— Der Papst Leo I. sage: das Privilegium des hl. Petrus

bleibe bestehen, insofern man nach seiner Billigkeit richte.
Hieraus folge, dass das Privilegium nicht mehr bestehe, wenn
das Urteil nicht von Billigkeit getragen sei.

— Der König werde vom Papste hinnehmen, was im Namen
des apostolischen Stuhles, in Übereinstimmung mit den hl. Schriften

und Canones an ihn erlassen werde, aber was darüber

') Migne 126, col. 181 : Quia rex et episcopus simul esse non potest,
et sui antecessores ecclesiasticum ordinem quod suum est, et non rem-

publicam quod regum est, disposuerunt.
— Omne regnum sarculi hujus bellis quseritur, victoriis propagatur, et

non apostolici vel episcoporum exeommunicationibus obtinetur.
— Et si aliquis episcopus aliquem christianum contra legem exeom-

municat, sibi potestatem ligandi tollit, et nulli vitam asternain potest tollere,
si sua peccata illi earn non tollunt.

— Propterea si domnus apostolicus vult pacem quœrere, sic pacetn
quserat ut rixam non moveat, quia non nos concredemus ut aliter ad
regnum dei parvenire non possimus, si illum quern ipse commendat terrenum
regem non habuerimus.



— 73 —

hinaus von irgend jemand zusammengestoppelt oder erdichtet
werde, das weise er mit Protest zurück r).

Hinkmar war zu nachgiebig gegen die päpstlichen
Ansprüche, er liess es bei Worten bewenden. Der Mut und die

Energie, auch mit Taten vorzugehen, fehlten ihm. Solange nur
die konsequenten Fortschritte der päpstlichen Machtentwicklung

und nicht die Idee des widerchristlichen Papsttums selbst
in Frage gestellt wird, ist nichts zu erreichen. Hinkniars
Verhalten beweist immerhin, dass das Papsttum unter Nikolaus I.
die alte Kirchenordnung auf Grund der pseudoisidorischen
Fälschungen umstürzte und der mittelalterlichen Suprematie
die Wege bahnte.

Nach Fleury III, P. 540, war Hinkmar (f 882) der berühmteste

Bischof LTankreichs. „Il avait bien lu l'Ecriture et les
Pères; mais il était moins théologien que canoniste, et sa
principale étude était la discipline de l'Eglise, qu'il maintint
avec une grande vigueur contre les entreprises des princes et
des papes mêmes. Il montre partout plus de mémoire et
d'érudition que de choix et cle justesse d'esprit."

Histoire littéraire, V, p. 588: „Une des excellentes qualités
d'Hincmar que tous les défauts ne sauraient jamais éclipser,
fut sa fermeté à soutenir les droits de l'Eglise en général et
ceux de l'Eglise gallicane en particulier. C'est clans ces
occasions qu'il ne savait point faire acception de personnes et
qu'il montrait qu'il ne craignait que Dieu seul. Il parlait avec
vigueur, lorsqu'il s'agissait de maintenir les droits de la royauté
et les libertés de l'Eglise de France contre les prétentions

de la cour de Rome. Cette même vigueur d'Hincmar qui

') Migne 124, col. 881. Quia reges Francorum ex regio genere nati, non
episcoporum vicedomini sed terrae hactenus domini fuimus computati, non
autem per episcopale imperium reges villici fiunt, actoresquo episcoporum.

— Leo dixit: «Manet ergo Petri Privilegium, ubicunque ex ipsius fer-
tur sequitate judicium.» Qua sententia constat, quia non manet Petri
Privilegium, ubi ex ipsius sequitate non fertur judicium. Prolatum obaudiemus
jussum, vel recipiemus judicium, quod non ex Petri sequitate fuerit
prolatum, ac per hoc ipsius privilegio fuerit destitutum? col. 894.

— Quia quod ex ap. sedis nomine, secundum Sanctarum Scripturarum
tramitem, prasdicationemque majorum et orthodoxorum decreta scribitur,
sequendum et tenendum non ignoramus, et quod socus a quoquam fuerit
compilatimi sive confietum, non solum respuendum, sed et redarguendum
esse eognoscimus, col. 896.



— 74 —

se trouvait soutenue par l'autorité qu'il avait acquise en France

par son habileté dans le droit canonique et par son ancienneté
dans l'épiscopat, lui attira la disgrâce de la cour romaine, qui
s'en prenait à lui de toutes les résolutions vigoureuses que
les évêques de France formaient dans leurs conciles contre
les rescrits de Rome qu'ils n'approuvaient pas."

Die Haltung Hinkmars und des westfränkischen Klerus
mochte wohl nach dem Tode unseres Papstes beim römischen
Bibliothekar Anastasius die Befürchtung wachgerufen haben,
welcher er im Briefe an Erzbischof Ado von Vienne Ausdruck
verleiht : es könnte eine fränkische Synode den Versuch machen,
die auf Pseudoisidor gestützten Neuerungen, welche Nikolaus
auf kirchlichem Gebiete vorgenommen hatte, zurückzuweisen
und den früheren Stand der Dinge wiederherzustellen. (Vgl.
Migne 129, col. 741 s. : Adjuro autem ut omnibus metropolitanis
Galliarum intimetis, ne si hic factum fuerit concitium, sie quasi
recuperationem sui status assequantur, ut in derogedionem clefuncti
prcesulis prosiliant.)

Die in dieser Zeitschrift erschienenen Kapitel über Papst Nikolaus I.
sind entnommen unserer im Manuskripte vorliegenden Monographie über
den genannten Papst, welche voraussichtlich demnächst dem Drucke
übergeben werden soll.

Genf. Pfr. J. Richterich.


	Papst Nikolaus I. [Schluss]

