
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Esquisse d'un traité de la religion en général

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 10 —

ESQUISSE D'UN TRAITÉ

DE LA RELIGION EN GÉNÉRAL

IIe PARTIE.

Ce que la vraie religion doit être1).

Ch. IX. Ce que la vraie religion doit être en général :

sa positivité.
Tout rapport dépend de la nature de ses deux termes.

Dieu est un être positif, puisqu'il est l'Etre par excellence ;

l'homme aussi est un être positif. Donc la religion, lien entre
Dieu et l'homme, doit être positive. — Une religion est positive,

quand elle a, outre sa doctrine et sa morale positives,
un culte positif. Le culte est le principal caractère de positivité
de la religion : car, sans le culte, la religion cesserait d'être
religion pour n'être plus qu'une philosophie, une science ou
une morale. Or, il a été démontré précédemment que la
philosophie, la science, la morale ne suffisent pas sans la religion ;

que la philosophie, même religieuse, n'est pas la religion ; que
la philosophie affirme Dieu et l'homme, mais ne les lie pas;
qu'elle laisse Dieu dans le ciel et l'homme ailleurs; qu'elle ne
met ni Dieu dans l'homme ni l'homme en Dieu; que, par
conséquent, la religion, relation directe et intime avec le principe
universel et vivant, ne peut être remplacée ni par la philosophie,

ni par la science.
Le culte positif supplée à ce que le sentimentalisme vague

a d'insuffisant: sans le culte, en effet, la religion ne serait
qu'une religiosité vague et débile ; sans le culte, la philosophie,
même religieuse, est froide, inactive, inféconde. Le culte, au
contraire, est en même temps une leçon vivante de philosophie

') Voir la P' partie daus la Revue d'octobre 1902, p. 642-674.



— 11 —

religieuse vivante, et un acte vivant de morale pratique et
élevée. C'est un fait que, partout et toujours, chez tous les

peuples et toutes les peuplades, la religion a impliqué un culte
positif envers le Dieu réel et vivant auquel on croyait ; les
adorateurs du dieu Motogon, dans l'Australie occidentale, n'ont
cessé de l'adorer que lorsqu'ils l'ont cru mort: athéisme et
absence de culte s'enchaînent, mais dès qu'on croit à un dieu
réel et vivant, il est logique de lui rendre un culte positif et
vivant. Les aveux d'une foule de philosophes (Gibbon, Burnouf,
Max Müller, Jules Simon, Mamiani, etc.) sont formels sur ce

point. Même si l'on considère la religion au simple point de

vue psychologique et subjectif, on constate qu'elle est un fait
expérimental: éloignement du mal, conversion au bien,
régénération en Dieu, toutes choses positives, quoique spirituelles
et intérieures; et cette positivité spirituelle et intérieure exige
logiquement une expression extérieure, des actes positifs
extérieurs qui en soient la manifestation et la preuve. De là le
culte. De cette notion il résulte évidemment que le culte vrai
et positif doit être non seulement intérieur, mais encore
extérieur, soit privé, soit public. Nous reviendrons plus loin sur
ce dernier point (ch. XI, n. 3).

Dire que le culte est en contradiction avec le vrai
spiritualisme religieux, sous prétexte que l'élément religieux est
mystique, intérieur, invisible, et que par conséquent il ne peut
être ni extérieur ni social1), c'est méconnaître la nature de

l'idée, du sentiment, du spirituel, de l'homme même : car plus
une idée et un sentiment sont vivants, plus ils tendent à être
exprimés et communiqués. Voir dans le Tr. cle l'Eglise en
général la nécessité d'une société religieuse pour fortifier
l'élément religieux. Voir aussi dans le Tr. de la Religion en général
la nature de l'élément religieux comme idée, sentiment, volition

et action.
Dire que le culte est inutile sous prétexte qu'il n'apprend

rien de nouveau à personne, c'est se méprendre sur sa notion
véritable : car il n'a pas pour but d'apprendre quelque chose
de nouveau à ceux qui le pratiquent, mais d'exprimer envers
Dieu les sentiments de l'âme et de les fortifier en les expri-

*) C'est la thèse, très erronée et très antiphilosophique, soutenue par M. Récéjac
dans la «Revue philosophique» (septembre 1902), sous ce titre: «La confusion entre
l'ordre social et l'ordre religieux».



— 12 —

mant. Le culte pénètre l'homme des éléments de raison, de

justice, d'abnégation, de sacrifice, qui sont déposés froidement
dans les enseignements du dogme et dans les préceptes de la
morale; il est la chaleur qui échauffe, qui fait germer ces éléments
et prépare leur éclosion en vertus.

Condamner le culte sous prétexte que les cérémonies trop
abondantes font plus de mal que de bien, est un sophisme :

car le culte vrai se tient à égale distance de l'excès et du
défaut. La juste mesure, en cette matière délicate, dépend des
besoins spirituels et des goûts des populations, choses qui
varient suivant les climats, les traditions, l'état des esprits»
l'éducation, etc. En tout cas, tout culte rationnel doit être
compris et par conséquent se faire en langue vulgaire.

Dire que c'est par religion que l'on ne professe aucune
religion, c'est vouloir faire de l'esprit, mais au détriment de
la vérité: car, si certains cultes sont défectueux, grotesques,
scandaleux même, le culte vrai, rationnel —¦ il est possible et
réalisable — ne peut être que bon.

Dire que les actes du culte n'ont pas de valeur morale
en eux-mêmes et que dès lors ils tournent à la superstition,
c'est aussi se méprendre : car le culte bien compris ne peut
qu'exciter et disposer l'âme à la pratique des devoirs moraux.

Dire que le culte de l'idéal, religieux ou non, doit
s'absorber dans l'art, c'est s'abuser; car l'art n'est que l'expression

sensible du beau. Le culte ni ne le condamne, ni ne le
remplace, mais il supplée à son insuffisance, en disposant non
seulement l'artiste, mais chaque homme, à exprimer lui-même
ses sentiments d'abnégation et de sainteté envers Dieu, l'Idéal
parfait, absolu, vivant et personnel. La sphère de l'art et celle
du culte sont donc différentes.

Dire que le culte est inutile parce qu'«on ne prouvera
jamais expérimentalement l'effet d'une prière » (Renan), c'est
sophistiquer : car le culte est indépendant des effets matériels
de telle ou telle prière ; il consiste dans l'adoration de Dieu
comme créateur, comme maître, comme père, comme fin,
adoration qui est un devoir, et non, comme on semble le
supposer, un moyen plus ou moins magique d'obtenir des faveurs
d'un Dieu qui aurait besoin ou d'être éclairé sur notre situation,

ou d'être touché, ou d'être habilement gagné à notre
cause.



— 13 —

Ch. X. Ce que la religion doit être par rapport à Dieu:
ses qualités divines.

La religion, étant un lien entre Dieu et l'homme, doit avoir
en même temps des propriétés qui lui soient imposées par la
nature de Dieu, et des propriétés qui lui soient imposées par
la nature de l'homme. Elle doit être à la fois divine et humaine.
Plus elle sera divine et humaine, plus elle sera vraie. Voyons
donc d'abord, dans ce chapitre, ses qualités divines. On peut
les résumer dans les dix-sept suivantes:

I. Une religion divine doit être objective. Dieu étant l'Etre
a se, absolu et indépendant, la religion ne saurait avoir un
caractère divin qu'à la condition d'être objective, d'avoir sa
réalité propre, certaine, déterminée, indépendante des caprices
humains. C'est par cette objectivité qu'elle peut se distinguer
de ce qui n'est que superficiel et relatif. Si la religion n'avait
pas de principes objectifs fermes, si elle ne reflétait pas en
elle (quoique d'une manière imparfaite) l'absoluité divine, elle
ne porterait pas le cachet divin; elle manquerait de sa
première et plus essentielle qualité. — L'école dite subjectiviste,
qui a été utile en réveillant le sentiment religieux dans les
consciences endormies, a été cependant très nuisible à la
religion même, en effaçant en elle ce caractère de stabilité divine,
et en ouvrant la voie à la fantaisie sans frein. Ce n'est pas
seulement pour nous protéger contre nous-mêmes que nous
avons besoin d'une telle objectivité, c'est encore parce que la
religion en soi (qu'il ne faut pas confondre avec la vie
religieuse subjective), existe en soi, comme la vérité, la beauté et
la bonté : de même qu'il y a un idéal de vérité et de perfection,

qui existe par sa nature intrinsèque et qui est indépendant

de l'arbitraire de nos imaginations, ainsi y a-t-il une
religion, fondée sur cet Idéal même, Idéal vivant, personnel,
absolu, créant l'univers, conduisant l'humanité à sa fin
dernière, Idéal adorable et adoré. — On voit dès lors combien se

trompent les subjectivistes excessifs, qui prétendent que toute
religion est bonne, quelle qu'elle soit; que chacun est libre de

se faire sa propre religion à son image et à son usage
particulier; que la difference des religions n'importe pas plus que
la différence des individus. Ils oublient que, si chaque individu
est libre, aucun n'est autorisé à violer le sens commun, le



— 14 —

droit commun, la vérité objective générale, en un mot ce fonds
commun qui est le bien de tous et qui s'impose à tous.

IL Une religion divine doit être surnaturelle. Considérée
du côté de Dieu, la religion doit évidemment être supérieure
à l'homme, donc sur-humaine, donc sur-naturelle (car cette
expression signifie au-dessus de la nature humaine, et non pas
contré) ; comme telle, la religion doit introduire dans l'homme
une perfection plus grande que celle qu'il possède quand il
est réduit à lui-même ; elle doit faire de lui une sorte de

récipient supérieur de la divinité ; elle doit le faire vivre de la
vie divine à un degré plus eminent. Le naturalisme irréligieux,
qui nie Dieu et le surnaturel, ou qui sépare Dieu de l'homme
et l'homme de Dieu, est évidemment une erreur.

La question du surnaturel est élucidée dans le « Traité du

Surnaturel, de la Révélation et de la Grâce » *). Qu'il suffise
ici de remarquer: 1° que le surnaturel n'est pas le miraculeux,
attendu qu'on peut concevoir, sans aucune violation d'une loi
de la nature, un progrès dans l'homme, c'est-à-dire une lumière,
une beauté, une justice supérieures à celles auxquelles il
s'élève de fait par ses seules forces naturelles; — 2° que le
surnaturel est possible, soit à Dieu, qui peut communiquer à

l'homme une telle lumière et une telle force morale, soit à

l'homme, qui est en effet capable de les recevoir, sans être

pour cela constitué dans une « espèce » nouvelle. On peut
concevoir l'homme restant homme et cependant réalisant, sous
l'action d'une force supérieure, une évolution et un progrès
qu'il n'aurait pas pu réaliser seul; il n'y a dans cette conception

aucune contradiction; — 3° qu'il est même naturel à l'âme
humaine de n'être jamais satisfaite de ce qu'elle possède, de

vouloir s'élever toujours plus haut et atteindre ainsi, de degrés
en degrés, à un idéal plus sublime. Sans pouvoir devenir Dieu,
l'homme peut cependant s'approcher sans cesse de Dieu par
le développement de ses facultés intellectuelles et morales;
les capacités et les élans de son âme l'y excitent et font
naître en lui des besoins de surnaturel qu'une religion
surnaturelle seule peut satisfaire ; en sorte qu'on peut dire que
l'homme qui veut donner à ses facultés tout leur développement

possible, postule naturellement le surnaturel.

') Ce Traité est le neuvième de notre Cours de Théologie dogmatique.



— 15 —

IH. Une religion divine doit être spirituelle et spirituali-
satrice : — spirituelle, car Dieu, Esprit parfait, doit être
évidemment adoré en esprit par un culte éminemment spirituel ;

spiritualisatrice, car issue de l'Esprit et tendant à l'Esprit, elle
doit favoriser, partout où elle est pratiquée, le constant
développement de l'esprit. Ce n'est pas à dire pour cela qu'elle
doive bannir le culte extérieur: car nous verrons que la vraie
religion exige aussi un culte extérieur. Mais ces deux exigences
sont conciliables, en ce sens que les rites extérieurs doivent
être pénétrés, le plus possible, d'éléments spirituels: tout rite
vraiment religieux doit être symbole d'une idée juste ou d'un
sentiment élevé. Littera occidit, spiritus vivificat. En religion,
les paroles et les actes doivent être esprit et vie.

IV. Une religion divine doit être vivante et vivifiante.
Dieu étant la vie pleine et parfaite, la vraie religion doit donc
être une diffusion de sa vie. Loin de rendre l'âme plus
passive, plus inerte, elle doit la rendre plus active, plus vivifiante:
ut vitam habeant et abundantius habeant. Donc est faux ce genre
de mysticisme qui étiole les esprits, paralyse les consciences,
déprime les caractères, prohibe l'expansion de la vie
spirituelle, condamne la diffusion de la vérité, etc.

V. Une religion divine doit être éclairée et lumineuse :

éclairée, car Dieu, Intelligence parfaite, ne peut être glorifié
que par la clarté et dans la clarté; lumineuse, car Dieu,
Lumière infinie, ne peut répandre que la lumière. Non qu'une
personne ne puisse être religieuse sans être savante; mais la
vraie religion ne doit combattre ni la raison, ni la lumière, ni
la science ; elle doit, au contraire, les favoriser et les développer.

Donc l'obscurantisme est opposé à la vraie religion, et
la foi aveugle, qui repousse la lumière et combat la raison,
n'est pas une foi vraiment religieuse; elle n'est que la crédulité,

mère de la superstition. La vraie religion est à égale
distance des faux mystiques qui, sous prétexte que la raison
peut se tromper, lui défendent de raisonner, et des savants
irréligieux qui, sous prétexte qu'il y a de fausses religions et
de fausses théologies, condamnent la vraie religion et la vraie
théologie. Encore une fois, la vraie religion appelle la science
et bénit toutes les sciences, surtout la science qui, en
affranchissant notre esprit du joug de l'erreur, nous donne l'empire



— 16

sur nous-mêmes et nous porte à la sainteté. Deux vérités, loin
de se combattre, doivent s'appeler, se concilier et se fortifier
l'une l'autre. La vraie religion recherche d'autant plus la vraie
science qu'elle sait que les superstitions, ses plus grandes
ennemies, sont combattues et dissipées par la science même.

VI. Une religion divine doit être véridique. Ce n'est pas
assez que la religion soit éclairée et lumineuse, amie de la
science et des sciences, elle doit encore être véridique et
développer dans ses adhérents la véracité. L'amour de la
vérité, en effet, est encore plus précieux que la glorification
de l'intelligence et de la science. Il est des hommes qui, tout
en faisant profession d'aimer la science et d'applaudir aux
progrès des lumières, mentent en maintes circonstances,
n'acceptent la vérité que lorsqu'elle s'harmonise avec leurs
systèmes et «leur science», et cherchent plutôt le triomphe de

leurs idées, de leur Eglise, de leur religion même, que celui
de la vérité. Ils ne craignent pas de mentir, par piété et pour
la piété, disent-ils. Ces savants (car ils peuvent être savants
sur certains points et dans certaines questions) manquent de

sincérité et de véracité en matière de religion. Ils oublient que
Dieu n'a besoin d'aucun mensonge ; que Dieu étant la vérité
même, la vraie religion ne saurait ni s'appuyer sur le
mensonge, ni entretenir l'esprit de mensonge et d'hypocrisie. Donc
toutes les vérités scientifiques, historiques, philosophiques,
religieuses, quelles qu'elles soient, quelque pénibles qu'elles puissent

être, quelques sacrifices qu'elles imposent, doivent être
acceptées par la vraie religion, dès qu'elles lui sont démontrées;

et elle doit en tenir compte dans sa théologie, dans sa
morale, dans sa discipline, dans sa liturgie. Revelatur ira Dei
de cœlo super omnem impietatem et injuslitiam hominum eorum
qui veritatem Dei in injustitla detinent... Quia cum cognovis-
sent Deum, non sicut Deum glorificaverunt. Qui commuta-
verunt veritatem Dei in mendacium et coluerunt, et servicrunt
creaturce potius quam creatori.

VII. Une religion divine doit être mystérieuse. Ce n'est
pas une contradiction d'affirmer que la vraie religion, qui doit
être éclairée, lumineuse et véridique, doit aussi être mystérieuse.

Dieu étant l'Etre infiniment parfait et infiniment élevé
au-dessus de notre intelligence, la religion qui vient de lui,



— 17 —

qui est digne de lui et qui conduit à lui, doit nécessairement
renfermer, pour nos esprits, des mystères. La vraie religion
doit être non seulement un sentiment mystérieux, plus grand
que notre cœur; elle doit être aussi une doctrine mystérieuse,
plus grande que notre intelligence. Nous entendons par mystère

non ce qui est contre la raison, mais seulemement ce qui
est au-dessus de notre intelligence. Plus une vérité est divine,
plus elle doit renfermer de mystères pour nous. Si la lumière
est l'essence du vrai Dieu considéré en lui-même, le mystère
est l'essence de la vraie religion considérée par rapport à

nous. De même qu'au delà des sons que nous entendons, des

couleurs que nous voyons, des choses que nous saisissons, des

idées que nous percevons, il en est d'autres qui nous échappent,

ainsi et à plus forte raison heurtons-nous le mystère de

tout côté, lorsque nous essayons de concevoir Dieu. Qu'est-ce
que les sept énigmes du monde (Dubois-Reymond), en comparaison

de la grande et sublime énigme de Dieu? Répétons
donc avec Malebranche qu'«il est bon cle comprendre clairement

qu'il est des choses absolument incompréhensibles » ;

avec Littré, que « plus le savant vieillit, plus il doit se courber
comme un point d'interrogation»; avec Guyau, qu'«il y aura
toujours des mystères» ; avec Petit-Senn, que «la raison prouve
sa grandeur en se posant de sublimes questions, et sa folie
en prétendant les résoudre; ses pourquoi planent, ses parce
que rampent». De là, évidemment, la nécessité de la foi dans
la vraie religion. Mais ajoutons que la vraie foi religieuse n'est
ni la crédulité, ni l'aveuglement, parce que la vraie foi
religieuse repose sur des motifs de croire absolument rationnels.
Le vrai mysticisme doit être rationnel.

VIII. Une religion divine doit avoir et être un principe
d'autorité. Dieu étant l'autorité même, la religion qui vient de
lui doit faire respecter l'autorité et parler avec autorité. La
vraie religion ne pouvant pas porter atteinte à la vérité, doit
défendre les droits de la vérité, combattre l'erreur, le
mensonge, les passions mauvaises, les injustices, quelles qu'elles
soient. C'est donc la vérité seule qui peut être le principe de

l'autorité de la religion, et c'est l'esprit d'équité qui seul peut
en être le guide. En outre, l'autorité n'est pas la tyrannie.
L'autorité religieuse doit donc être doublement respectueuse

Eovue intern, de Théologie, lieft 41, 1903. 2



— 18 —

de tous les droits de l'homme ; elle ne doit avoir pour sphère
d'activité que la sphère religieuse, et pour but que le progrès
même de la religion, c'est-à-dire faire en sorte que Dieu (Vérité
suprême, Beauté suprême, Bonté suprême) soit mieux connu
mieux aimé et mieux glorifié.

Donc, on le voit, l'autorité religieuse n'a sa véritable
raison d'être et son véritable fondement que dans la notion
de Dieu, et elle ne peut s'exercer légitimement qu'en parlant
vraiment au nom de Dieu, et non au nom d'un homme
quelconque.

IX. Une religion divine doit provoquer l'élan vers l'idéal.
Dieu étant l'Idéal suprême, c'est-à-dire la Beauté vivante et

parfaite, une religion divine doit nécessairement chercher
l'idéal, développer clans ses adhérents l'amour de l'infinie
Beauté et le désir de la perfection. La beauté parfaite étant
nécessairement unie au vrai et au bien, la véritable esthétique
religieuse doit être inséparable de la vraie doctrine et de la

vraie morale, et le véritable culte doit consister avant tout
dans la correction des défauts, la purification de l'âme,
l'aspiration de toutes les facultés vers le parfait et l'infini. Telle
est la sphère religieusement esthétique et religieusement morale,
dans laquelle le zèle divin et l'enthousiasme (svS-soç) divin
doivent s'exercer.

Le « zèle de la maison de Dieu » ne doit pas être le zélo-

tisme, et l'enthousiasme religieux ne doit être ni outré, ni

fanatique. Dieu n'a pas plus besoin de nos passions, de nos

intempérances, de nos excès que de nos mensonges. Ni la

religion, ni la piété, ni la recherche de l'idéal, ne sauraient

autoriser l'erreur et le mal. Le feu « sacré » doit réchauffer

pour le bien et la vie, et non réduire en cendres. Donc, sous

prétexte de tendre à l'idéal, il n'est point permis de porter
atteinte à l'objectivité de la religion, à sa valeur intellectuelle

et rationnelle. L'apôtre vraiment religieux est celui qui, tout

en se croyant sincèrement dans la vérité et en ne voulant

répandre que la vérité, est aussi persuadé qu'il n'a pas
personnellement le monopole des vertus qu'il prêche, et qu'autrui

peut avoir les mêmes facultés que lui, peut-être même
supérieures. Cette prudence et cette modestie, très fondées, règlent

le zèle sans l'amoindrir. Une Eglise doit donc avoir de

l'enthousiasme, non l'enthousiasme du moi, mais l'enthousiasme



__„ 19 _
de Dieu et des choses de Dieu, non l'aveuglement ni l'orgueil
de l'enthousiasme, mais le désintéressement et l'abnégation de
l'enthousiasme éclairé, sage et vrai. Sursum corda!

X. Une religion divine doit provoquer l'élan dans la charité.

Dieu étant l'amour parfait, la religion ne saurait être
divine sans être charitable. Les formes de la vraie charité
sont multiples, car l'amour est ingénieux, et il ne saurait l'être
assez pour faire le bien. Donc la vraie religion doit enseigner
et pratiquer l'amour fraternel, même l'amour des ennemis; le
pardon des offenses, sans toutefois favoriser le mal; la
tolérance envers les pécheurs, sans toutefois pactiser avec le
péché: «Je chéris sa personne et je hais son erreur», dit
Pauline dans Polyeucte. La vraie religion doit être condescendante

envers les consciences faibles, sans toutefois abandonner
les principes (voir nn. V, VI et VIII).

XL Une religion divine doit provoquer l'élan dans la justice

et la sainteté. Dieu étant le bien parfait, la justice parfaite,
la sainteté parfaite, il est évident qu'une religion divine ne

peut pactiser avec le mal sous aucune forme et sous aucun
prétexte. Une religion est divine dans la proportion où elle
sanctifie. La sainteté est plus que la simple justice : la justice
est la pratique du bien entre les hommes; la sainteté, c'est le
bien divin en nous, c'est Dieu vivant en nous et nous en lui.
Donc une religion qui se bornerait à la simple honnêteté entre
les hommes, ne serait ni sainte ni divine dans la force même
de ces expressions.

Il faut, d'autre part, se méfier des fausses religions qui,
tout en paraissant viser à la sainteté et tout en se prétendant
divines, violent la morale. La maxime que « la fin justifie les

moyens», est profondément immorale et antireligieuse. Donc
faire le mal pour glorifier Dieu, dérober pour enrichir son

Eglise, calomnier pour exalter sa religion, c'est faire acte de

fausse religion.

XII. Une religion divine doit manifester l'action de Dieu
en elle. Dieu étant l'activité parfaite et la toute-puissance, doit
pouvoir intervenir dans la vraie religion par des actes
supérieurs à la science et à la puissance des hommes. Une religion
divine ne saurait être, pour Dieu, une religion fermée, et sa

providence doit y agir selon sa sagesse infinie. Toutefois, si la



— 20 —

vraie religion ne saurait être fermée à Dieu, elle ne saurait
être ouverte à aucune contradiction de la part de Dieu. Dieu,
sagesse parfaite, ne se contredit point, et les lois établies par
sa volonté restent ce qu'il a voulu qu'elles fussent. L'absolu
qui serait à la merci du relatif ne serait pas l'absolu; comme
le nécessaire qui se plierait à la variabilité du contingent ne
serait pas le nécessaire. Nous verrons, en étudiant les religions
positives historiques, que toutes ont admis le fait d'une
révélation par un ou plusieurs médiateurs. Cette doctrine
s'harmonise avec la notion de Dieu comme force suprême et
parfaite. Imaginer un Dieu qui aurait été actif une fois pour
toutes, et qui, la chiquenaude de la création une fois donnée,
rentrerait dans l'inaction en abandonnant son œuvre à elle-
même, c'est imaginer un Dieu très imparfait et par conséquent
faux.

XIII. Une religion divine doit développer la valeur
personnelle de l'homme. Si Dieu, activité infinie, intervient dans
la religion, ce ne peut être que pour aider l'homme à se
perfectionner : donc pour favoriser le développement de ses
facultés intellectuelles, esthétiques, morales, l'évolution et le

progrès de son être, l'amélioration de sa liberté et de sa
personne. Une religion issue de Dieu ou conforme à la vraie
notion de Dieu, ne saurait être en contradiction avec l'action
créatrice; elle doit, au contraire, tendre au progrès constant
des êtres créés, en général, et particulièrement des créatures
raisonnables, libres et morales. De même que l'être tend à

l'être et non au néant, ainsi la religion tend au développement
de ceux qui la pratiquent. En outre, si Dieu est triplement
personnel, une religion divine ne peut que développer dans

l'homme, image de Dieu, la personnalité, non les défauts de

celle-ci, mais ses qualités d'ordre intellectuel et moral, son
initiative pour le bien, sa spontanéité dans la pratique de la

vertu, un sentiment toujours plus délicat de sa propre
responsabilité. Toute hiérarchie religieuse ou ecclésiastique qui amoindrit

les droits des fidèles, qui tend à paralyser leur activité
soit intellectuelle soit morale par une passivité aveugle et
destructive, est encore plus antidivine qu'antihumaine.

XIV. Une religion divine doit être une dans son essence

et multiple dans ses formes. Dieu étant un essentiellement et



_ 21 —

numériquement, la religion qui porte son caractère doit être
une dans son essence et elle ne peut admettre d'autre
multiplicité que celle des formes. D'ailleurs, la vérité étant une en
ce sens qu'elle n'est pas contradictoire avec elle-même, une
religion vraie ne saurait ni enseigner des doctrines contradictoires,

ni imposer des préceptes contradictoires. Donc les
religions qui se contredisent dans leurs doctrines et dans leurs
préceptes ne sauraient être également bonnes ; et ainsi il appert
que l'indifférentisme qui proclame la bonté de toutes les
religions, quelles qu'elles soient, est erroné.

D'autre part, Dieu étant infiniment participable, la religion
qui participe de lui doit être variée dans ses formes, en ce
sens que telle forme doit faire ressortir davantage tel attribut
de Dieu, telle autre forme tel autre attribut. De même que
Dieu, dans toutes ses manifestations, est partout un et le même,
ainsi une religion divine doit être une et la même dans toutes
ses formes: une et la même par son fond, c'est-à-dire par sa
substance doctrinale, morale et liturgique, mais non par les
formes accidentelles de cette substance.

De cette unité d'essence que doit avoir toute religion
divine, il est logique de conclure que cette religion doit être
universelle et pour tous les hommes: universelle, donc
cherchant et glorifiant toutes les vérités, toutes les qualités, toutes
les vertus; pour tous les hommes, donc s'étendant à toutes les

races, à toutes les nations, à toutes les classes politiques et
sociales, aux petits et aux grands, aux faibles et aux forts,
aux pauvres et aux riches; imposant à tous la même foi, la
même morale, les mêmes moyens de salut.

Dieu étant le Père de tous, la religion vraie doit enseigner

et pratiquer la vraie fraternité, sans acception des

personnes. Elle doit condamner et bannir tout esprit de caste et
de secte. L'esprit de caste enfante le cléricalisme, qui est

l'élément corrupteur du clergé et, par le clergé, de l'Eglise.-

L'esprit de secte produit l'orgueil d'Eglise, l'ambition confes-

sionnaliste, l'ignorance des vertus d'autrui, la jalousie, la
médisance, la calomnie envers les adversaires; il sème les

rancunes, attise les passions mauvaises, vit de l'universelle division,
entretient la crédulité, fabrique des légendes pour sa propre
glorification, sanctifie l'imposture, en fait un moyen de

propagande au bénéfice des « élus » ; il se croit et se proclame



— 22 —

infaillible, déclare -sa propre infaillibilité un article de foi,
souffle partout le fanatisme, se nourrit ainsi de mensonges
accumulés, qui à leur tour engendrent une pourriture cachée.
Enfin le sectarisme, comme l'indique le mot, a toujours un
sécateur à la main : il coupe, taille et retranche de l'arbre
humain les branches les plus saines, sous prétexte que leurs
fleurs et leurs fruits ne sont ni à sa convenance ni de son
goût. Tout ce qui n'est pas avec lui et pour lui, est jeté au
feu, et ses cendres dispersées et maudites. Au lieu de faire
sienne l'Eglise universelle, il veut faire de sa propre Eglise
l'Eglise universelle; c'est sa sacristie qui doit être le temple.
De même qu'il veut que le soleil ne luise que pour lui, ainsi
veut-il que Dieu ne soit que pour lui seul.

A la question de l'unité se rattache la question de la
simplicité. Le simple est plus fort que le compliqué, comme
en morale la franchise est plus forte que les petites habiletés
enchevêtrantes que le temps use vite. Une religion qui manque
de simplicité dans son dogme, dans sa morale, dans son culte,
dans sa constitution ecclésiastique, sera tôt ou tard vaincue

par la simplicité même. L'unité et la simplicité du dogme
condamnent la subtilité, la chicane, l'ergotage, les futiles questions
de mots ; l'unité et la simplicité de la morale condamnent la
rouerie, la casuistique, cet escamotage des principes qui n'est
que l'art de jouer Dieu, de duper la vérité et la justice,
d'exploiter les naïfs, et de satisfaire les passions sous le masque
hypocrite de la religion.

L'unité du fond et la variété des formes ne sauraient être
mises en opposition, parce que l'une et l'autre sont des vérités
nécessaires. L'unité du fond doit apparaître dans toutes les

formes, en ce sens que chaque forme religieuse doit manifester
l'aspiration vers le parfait et le divin, élever l'homme au-dessus
de lui-même, le rendre meilleur, le rapprocher de Dieu en le
surnaturalisant. La variété des formes, en montrant la richesse
du fond, doit d'autant plus favoriser l'épanouissement de la
personnalité des fidèles que c'est un des caractères divins de

la religion de développer la personnalité et le sentiment de la

responsabilité. Ainsi se concilient ces choses si diverses, parce
que leur diversité n'est pas une contradiction. De même qu'«il
n'y a pas lieu de souhaiter de voir la même écorce à tous les
arbres » (Lessing), ainsi ne faut-il pas vouloir la même forme
à toutes les religions.



— 23 —

XV. Une religion divine doit être itnmuable dans ses
éléments essentiels. Cette vérité est la conséquence de la précédente

: car, si une religion divine doit être une dans son
essence, elle doit aussi être immuable, son essence ne pouvant
changer. Elle doit refléter ainsi l'immuabilité de Dieu. Elle
s'acquittera de ce devoir en développant dans l'homme la
fidélité aux principes, la recherche constante de la vérité, la
fixité du caractère, la stabilité dans le bien, l'inébranlable et
l'indomptable énergie au service de Dieu. Par là même, elle
combattra la frivolité capricieuse qui ne se complaît que dans
le changement, qui ne s'alimente que de dévotions nouvelles,
uniquement parce qu'elles sont nouvelles et même quand elles
sont d'ailleurs malsaines. Loin de se plier aux funestes engouements

de l'ignorance, elle montrera qu'elle est divine en les
réprimant : car son devoir est de corriger et non de corrompre.

XVI. Une religion divine doit être, d'une certaine manière,
éternelle. Dieu étant éternel et étant éternel parce qu'il est
toujours un et immuable dans son essence, la vraie religion
doit résister aux injures du temps, ainsi qu'aux caprices des

passions et à la versatilité des caractères. Si l'éternité consiste
dans le totum simul de l'être, la vraie religion doit maintenir
tous ses éléments essentiels et ne varier que clans ses éléments

variables; elle doit faire que le passé se continue dans le
présent et le présent dans l'avenir, afin de perpétuer ainsi l'identité

cle la vie divine à travers les générations successives. Le
respect de la tradition, loin d'être une momification, est une
garantie de force morale: car il ne peut y avoir de progrès
là où l'on dédaigne de profiter des leçons du passé. L'homme
vraiment religieux doit donc être à la fois homme du passé

par le respect, homme du présent par le sens pratique, homme
de l'avenir par l'élan, l'espoir, la confiance en Dieu : omnia

possum in eo qui me confortât. C'est ainsi qu'il peut, dès cette
vie et dans cette vie mobile et changeante, avoir de la
stabilité et de l'unité, et refléter moralement, jusque dans les

relativités de son âme et de sa vie, la divine éternité.

XVII. Une religion divine doit tendre ä rendre tous les

hommes heureux. Dieu étant la béatitude parfaite, n'a pu créer
l'homme et lui donner la capacité du bonheur qu'avec la volonté

positive et infiniment positive de le rendre heureux. La vraie



— 24 —

religion doit donc tendre à béatifier l'homme soit dans son
âme, soit dans son corps. Le moyen par lequel elle doit
conduire l'homme à la félicité doit évidemment être religieux :

c'est la sainteté, la sainteté qui enseigne l'activité et le
travail, la lutte et la résignation, la pénitence et la joie.

La sainteté enseigne l'activité et le travail, parce que le
vrai bonheur rend actif et laborieux, comme aussi l'activité et
le travail rendent heureux : heureux les travailleurs religieux
Regnum cœlorum vim patitur et violenti rapiunt illud. La
sainteté enseigne la lutte et la résignation, parce que la vie
sur la terre est une lutte pour le triomphe de la vérité et de
la justice : militia est vita hominis super terrain. Toutefois il
y a résignation et résignation: autant la résignation inerte et
aveugle paralyse et hébète, autant celle qui est éclairée et

courageuse, est sublime et divine. La sainteté enseigne la
pénitence et la joie, parce que la pénitence nous fait rompre
avec le péché, source de beaucoup de souffrances, et que
l'âme, une fois délivrée, maîtresse d'elle-même et consciente
de son union avec Dieu, se sent heureuse. Beati mundo corde
quoniam ipsi Deum videbunt!

Telles sont les principales propriétés que la religion doit
avoir d'après l'exacte notion philosophique de Dieu. Voyons,
d'autre part, celles que l'exacte notion philosophique de l'homme
exige d'elle.

Ch. XI. Ce que la religion doit être
par rapport à l'homme : ses qualités humaines.

On peut les résumer dans les quinze suivantes :

I. Une religion humaine doit être imparfaite. Il faut s'y
résigner. L'homme n'est qu'homme. Le surnaturel même ne le
constitue pas dans une espèce nouvelle. Etant homme, il reste
imparfait, même quand il aspire au parfait et qu'il est uni à

Dieu. Donc la religion, divine du côté de Dieu, est forcément
humaine du côté de l'homme.

Ce n'est pas à dire pour cela qu'il faille imputer à la
religion même toutes les fautes, toutes les erreurs, tous les
crimes qui se commettent en son nom. Toutes ces choses ne
sont imputables qu'aux hommes qui comprennent mal et
pratiquent mal la religion. Ces crimes ne sont pas commis à



— 25 —

cause de la vraie religion, mais malgré la vraie religion.
Néanmoins toujours est-il que ce qui est humain est imparfait.
La liqueur a beau être divine, le récipient dans lequel elle
séjourne et fermente lui donne un goût terrestre qui la
détériore. 11 n'est que juste, sage et religieux de vouloir corriger
toutes les défectuosités de l'humanité; mais il serait insensé
de croire qu'on y arrive jamais complètement. De même qu'il
y aura toujours des pauvres dans la société civile, ainsi y
aura-t-il toujours des pécheurs clans l'ordre moral et religieux.
Donc, sans pactiser ni avec l'erreur ni avec le mal, la religion
en pâtira toujours. Toujours la superstition, l'hérésie, le schisme,
l'incrédulité, l'indifférentisme, régneront sur certains esprits;
c'est l'écume et la lie, l'écume que la mer même, quoique
immense et profonde, n'évite pas, la lie que déposent même les
meilleurs vins.

Errare humanuni est ; donc en religion, comme en science,
en morale et en art, l'erreur est inévitable. Chose étrange, ce
sont les masses religieuses qui peut-être tiennent le plus à
leurs superstitions, comme ce sont les incrédules qui tiennent le
plus à leur impiété ; les erreurs non religieuses sont les moindres.

De ce que la religion est imparfaite, il ne résulte pas
qu'il faille la condamner. On ne doit condamner que les
religions fausses ou immorales, qui enseignent positivement l'erreur
ou qui violent positivement la morale. Mais les simples
imperfections inévitables doivent être portées au passif de l'humanité

et non à celui de la religion. Max Müller disait à un
palefrenier (Pferdebursch) : « De même que sans doute vous
n'assommez pas du coup vos chevaux et ne les rejetez pas
d'emblée parce qu'ils ont quelques tares, s'effarent, ruent, se
cabrent, cle même je n'assomme pas toutes les religions (et
surtout la mienne) parce qu'elles ont quelques défauts, me
mettent dans l'embarras, comme vos chevaux dansent le nez
en l'air en se dressant sur les pieds de derrière, mais je
cherche à les comprendre. Or, beaucoup de religions, même
la nôtre, ont des défauts, des faiblesses, tout comme vos
chevaux. Mais vous êtes-vous demandé ce que serait devenue
l'humanité sans les religions, sans la conviction qu'il doit y
avoir au delà de notre horizon, c'est-à-dire au delà de notre
frontière, aussi quelque chose? Il n'y a pas de limite, sans
rien d'illimité. Cela est vrai comme un axiome de »éométrie ».



_ 26 —

IL Une religion humaine doit être naturelle. Nous avons
prouvé que la vraie religion doit être surnaturelle du côté de

Dieu; s'ensuit-il qu'elle ne puisse pas être naturelle du côté
de l'homme, et que ce soit contradictoire d'exiger qu'elle soit
en même temps surnaturelle et naturelle? Nullement. Le
surnaturel, nous l'avons dit, n'est pas une contradiction du naturel,
comme le naturel n'est pas une négation du surnaturel. Ces

deux qualités ne sont pas inconciliables, et il est aisé de
concevoir que la religion intégrale doive être humano-divine ou
divino-humaine. Si une religion se présentait comme devant
être seulement divine ou seulement humaine, seulement
surnaturelle ou seulement naturelle, elle ne serait pas cette vraie
religion qui, devant unir Dieu et l'homme, doit participer de

l'un et de l'autre.
On entend quelquefois par « religion naturelle » le déisme,

qui n'admet que les trois dogmes de l'existence de Dieu, de

la spiritualité de l'âme et de la vie future. Ce n'est pas du
déisme que nous voulons parler quand nous disons que la
vraie religion doit être naturelle. Nous admettons ces trois
dogmes, mais nous enseignons qu'il en est encore d'autres, et

que c'est pour avoir méconnu ces autres dogmes que tous les
essais d'établissement d'une religion déiste ont échoué. Donc,
d'une part, la religion naturelle dans le sens purement déiste
est fausse, et, d'autre part, la vraie religion doit être naturelle,
mais non dans le sens purement déiste.

A. de Broglie a ainsi démontré l'impuissance cle la
philosophie déiste à unir l'homme et Dieu comme ils doivent l'être:
« Il faut que Dieu prenne soin de l'âme et que l'âme s'élève
à Dieu. Ce n'est point assez de nous faire voir qu'il y a un
Dieu, il faut me faire sentir que ce Dieu songe à moi. Ce

n'est point assez de me dire que j'ai une âme, il faut donner
à mon âme le moyen de s'approcher de Dieu. Il faut que Dieu
devienne le premier de mes devoirs, le mobile et le principe
de tous les autres. Dieu, l'âme, le devoir, ce sont des pierres
éparses que la philosophie taille et nous livre ; si l'on en veut
faire un édifice à l'abri duquel nous puissions placer notre
tête, il faut trouver un ciment qui les unisse... Le rapport
direct et vivant de l'homme et de Dieu, c'est là ce qui
distingue aux yeux du vulgaire, dans sa pensée tantôt confuse
et tantôt claire, mais au fond toujours juste, la religion de la



- 27 —

philosophie, la spéculation du penseur de la piété du croyant.
Le philosophe mesure le ciel, observe la terre ; l'homme
religieux dresse l'échelle de Jacob pour passer facilement de l'un
à l'autre. Dès lors le problème de la religion naturelle se

transforme à la fois et se complique. Pour savoir si la religion
naturelle est possible ou du moins suffisante, il ne s'agit pas
seulement de faire voir que la force de la raison et le spectacle

de la nature suffisent à démontrer l'existence de Dieu.
Nul débat ne s'engage, nul doute ne s'élève à ce sujet. Mais
il s'agit de nous convaincre qu'entre la notion de Dieu, telle
que la raison la découvre, et l'état de notre âme, tel que la
raison suffit pour l'observer et le décrire, peuvent s'établir
aisément ces rapports habituels et directs, ces liens intimes et
étroits qui sont l'essence et comme le fond même de l'idée de

toute religion1). »

Toutefois, si l'insuffisance du déisme comme religion naturelle

est notoire, ce qui ne l'est pas moins, c'est que la vraie
religion doit être naturelle, c'est-à-dire qu'elle doit s'harmoniser
avec toutes les facultés de l'homme et donner satisfaction à

toutes les aspirations légitimes de la raison, du cœur et de la
conscience. C'est un fait que ce qui finit toujours par
l'emporter dans l'homme, c'est l'humain. Donc la vraie religion,
loin de combattre la nature humaine même, n'en doit combattre
que les défauts, en respectant toujours la grande force de
l'instinct et des sentiments humains.

Certains théologiens parlent avec mépris de la nature et
de la religion naturelle. Ils se trompent. Sans la nature, le
surnaturel serait impossible. Donc attaquer la nature comme
telle, c'est saper le surnaturel dans une de ses conditions
essentielles, sinon dans sa base même. Max Müller a été plus
perspicace, lorsqu'il a dit : « Ce que certains philosophes
appellent avec mépris la religion naturelle est en réalité le plus
grand don que Dieu ait jamais fait aux enfants des hommes,
et sans cela, la religion révélée elle-même n'aurait point
de ferme assise, point de racines vivantes dans le cœur de
l'homme 2). »

') A. DE BROGLIE, Questions de religion et d'histoire, t. II, p. 265-266.
a) Essais sur l'histoire des religions, préface, p. XL1I ; Paris, 1872. — Voir

aussi The Philosophy of Natural Theology. An Essay in Confutation of the
Skepticism of the Present Day. By the Rev. William Jackson. New York, Randolph, 1875.



— 28 —

IH. Une religion humaine doit être intérieure et extérieure,
invisible et visible. L'homme étant composé d'un corps et
d'une âme, une religion vraiment humaine doit être aussi
extérieure et intérieure, visible et invisible ; elle doit avoir en
quelque sorte, elle aussi, un corps et une âme.

Comment et clans quelle mesure cette religion doit-elle
être spirituelle et corporelle, je le dirai dans le numéro suivant.
Dans le numéro présent, il s'agit seulement de constater que
telle doit être la vraie religion, et ce qu'on entend par religion
extérieure et par religion intérieure.

Dire que la religion doit être extérieure, visible et
sensible, est-ce dire que Dieu doit se rendre, dans la vraie religion,
sensible à nos sens? Non. Dieu est essentiellement Esprit:
donc son être n'est ni visible à nos yeux, ni sensible à aucun
de nos sens.

Dire que la religion doit être extérieure, visible et
sensible, est-ce dire que Dieu a besoin d'un culte extérieur?
Nullement. Dieu, Esprit infini, n'a besoin pour lui-même
d'aucun culte extérieur. Et même, comme Être absolu et
parfait, il ne saurait avoir aucun besoin: aucun culte n'est
nécessaire ni à sa perfection ni à sa béatitude, à plus forte
raison aucun culte extérieur. Rien ne manque à son être, qui
par lui-même est infiniment parfait.

Ce qu'on veut dire, c'est que l'homme, créature de Dieu
par son corps et par son âme, doit lui rendre hommage et

par son corps et par son âme, c'est-à-dire le glorifier par des

actes extérieurs et par des actes intérieurs. Son culte doit
donc être à la fois externe et interne. Que quelques esprits
vivent tellement intérieurement que les choses extérieures soient

pour eux à peine aperçues et à peine nécessaires à leur vie
intérieure, c'est une exception. Toujours est-il que ceux-là
même doivent aussi pratiquer un culte extérieur, sinon par
propre besoin, du moins par devoir. Il suffit qu'ils soient
hommes pour qu'ils soient obligés, comme tels, de par leur
nature, de rendre à Dieu le culte que leur nature lui doit.

Mais, dit-on, la matière et les actes corporels ne sont pas
de l'ordre religieux; donc ils ne sauraient trouver place dans
la religion, qui est essentiellement une chose de l'âme. Nous
répondons que les actes corporels, tout en restant ce qu'ils
sont, peuvent cependant et même doivent concourir à l'ex-



— 29 —

pression des idées et des sentiments. La morale aussi est

chose de conscience ; et cependant tout en étant chose de

conscience, elle doit s'exprimer extérieurement. De même la
religion. Il n'y a en cela aucune confusion de l'ordre matériel
et de l'ordre religieux (voir p. 11).

Bref, autant il est erroné de chercher Dieu avec les sens,
de lui rendre un culte sensuel, de le glorifier par des actes
exclusivement extérieurs, par une piété purement mécanique,
toute d'habitude, de routine et d'automatisme, autant il est
rationnel que l'homme prouve sa foi et sa piété envers Dieu

par tout l'être qu'il a reçu de lui, donc par des actes
extérieurs et par des actes intérieurs. Le culte sans manifestations
externes n'est que la moitié, moitié intérieure, du vrai culte.

IV. Une religion humaine doit être spiritualiste, c'est-à-
dire spirituelle et spiritualisante. Elle doit être spirituelle, soit
parce que Dieu, Esprit absolu, doit être adoré en esprit et en
vérité, soit parce que l'homme, esprit contingent, doit aussi adorer
son créateur en esprit et en vérité. Elle doit être spirituali-
sanle, en ce sens qu'elle doit rendre l'homme de plus en plus
spirituel, en lui faisant comprendre que l'âme est supérieure
au corps, et que par conséquent le culte intérieur par l'idée,
par la foi, par le sentiment, doit l'emporter sur les actes
extérieurs.

Dans quelle mesure le culte extérieur et le culte intérieur
doivent-ils être pratiqués? Cette question délicate doit être
résolue d'après les considérations suivantes :

1° Le corps doit être pour l'âme un moyen et non un
obstacle. Donc les cérémonies extérieures doivent aussi être
pour la religion intérieure un moyen et non un obstacle. Donc,
dès qu'elles sont un obstacle par leur trop grande fréquence
ou leur trop grande longueur, il faut les réduire à une juste
proportion.

2° Le corps n'ayant cle valeur morale que comme
expression de l'âme, le culte extérieur n'a de valeur religieuse
que comme expression de la foi et de la piété, comme symbole

intelligible et vivant de l'idée et du sentiment.
En appliquant exactement ces deux principes au culte,

il est aisé d'éviter le formalisme et de tirer parti de tout ce
qu'un sage symbolisme contient de beau et d'édifiant. Il faut
éviter et combattre le formalisme, qui consiste, d'abord, dans



— 30 —

la prédominance de l'acte extérieur sur la pensée, sur l'attention,

sur la foi, sur les vertus sentimentales et morales ;

ensuite, dans la croyance que les choses divines, les grâces
célestes, les forces religieuses sont annexées aux actes extérieurs
et dépendantes de ces mêmes actes, comme si des cérémonies
corporelles pouvaient être causes productrices de l'élément
divin. Que de personnes ignorantes font dépendre, en effet,
l'efficacité )de leur prière, la bonté et la protection de Dieu,
le don de la grâce surnaturelle, d'un baiser donné à une
médaille, de l'égrènement d'un chapelet, du balancement rituel
du corps, du nombre des prostrations, etc.

Le symbolisme contenu dans de justes bornes est très
beau et très édifiant : alors, loin de voiler et d'étouffer l'idée,
il la suggère et la traduit poétiquement, de manière à la faire
comprendre des intelligences les plus ordinaires et à la faire
admirer des intelligences les plus élevées. Mais, de même qu'il
peut y avoir, dans le langage humain, des abus de mots, une
abondance excessive d'images démesurées et de phrases creuses
qui blessent le goût des esprits sérieux, ainsi peut-il y avoir,
dans le symbolisme liturgique, des abus de cérémonies qui
provoquent le dégoût dans les âmes qui peuvent s'élever vers
Dieu sans ces cérémonies, inutiles et même nuisibles pour
elles.

Donc, ce qui importe, c'est de pouvoir discerner la juste
mesure d'avec la surabondance et l'excès. Il est clair que cette
mesure dépend de l'état des esprits, du degré de culture, du
caractère et du tempérament, de la race, des traditions nationales,

du climat, du sol, etc. L'habitant du nord étant plus
froid et moins expansif que l'habitant du midi, doit avoir un
culte plus froid et proportionné à son état d'âme. Cette question
est donc une question de tact et de sagesse. Chose étrange,
certains francs-maçons combattent le symbolisme religieux et
liturgique comme ridicule, et pratiquent eux-mêmes dans leurs
loges un rituel compliqué. La vérité est que les cérémonies qui
touchent le cœur et fortifient la conscience doivent être
maintenues, et que celles qui sont incomprises, ennuyeuses et
débilitantes, doivent disparaître. Le culte bien compris doit porter les
âmes à la conversion, au repentir, à la régénération, en un mot à

tous les actes de la vie spirituelle et religieuse ; il n'a d'autre
raison d'être que de tendre au développement de la pensée



— 31 —

religieuse et du sentiment religieux, donc à l'amélioration
morale de l'homme tout entier. Telle est la vraie norme.

Le spiritualisme de la religion entraîne avec lui, comme
conséquence, la prédominance de la conscience religieuse sur
la vie externe. C'est donc la vie externe qui doit être
subordonnée aux intérêts de la conscience, et non la conscience

qui doit être sacrifiée à la position et à la fortune.

V. Une religion humaine doit être individuelle et personnelle.
Nous avons déjà démontré qu'au point de vue divin la religion
doit développer la valeur personnelle de l'homme (ch. X, n.

XIII). La même conclusion est imposée aussi par la nature
de l'homme. Tout homme étant un individu et une personne,
toute religion vraiment humaine sera individuelle et personnelle.

On peut expliquer cette proposition dans les sens
suivants:

1° La religion est individuelle et personnelle, quand chaque
adhérent la pratique individuellement et personnellement. C'est
lui qui doit croire, espérer, aimer, agir, prier, adorer. Il ne
doit ni se décharger de ses devoirs religieux sur autrui, ni confier

son salut à aucun intermédiaire. Qu'il soit aidé par ses
frères, soutenu par ses pasteurs, c'est rationnel et humain.
Mais les médiateurs ne doivent être que des aides et non des

obstacles; ils ne doivent pas intercepter l'action personnelle
des fidèles, encore moins étouffer le culte individuel et
personnel. Toute religion clans laquelle le clergé, sous prétexte
de médiation, amoindrit les droits et les devoirs des fidèles,
empiète sur leur liberté et leur conscience, est fausse. Ce ne
sont pas les fidèles qui existent pour le clergé, mais le
clergé qui existe pour les fidèles. Le clergé, comme tel, ne
doit avoir d'autres intérêts que ceux de la religion et de

l'Eglise: car le clergé n'est pas l'Eglise, mais seulement une
partie de l'Eglise, la partie qui est chargée de servir les
fidèles; les ministres sont, en effet, les serviteurs de l'Eglise;
ministerium signifie service et non imperium.

2° Tel individualisme est bon, et tel individualisme est
mauvais. L'individualisme est bon, quand il fortifie à la fois
les individus et la société ; il est mauvais, quand il développe
les penchants mauvais des individus et affaiblit les liens sociaux.
Accorder trop aux individus et trop peu à la société, ou



— 32 —

trop à la société et trop peu aux individus, est une
double erreur, très nuisible dans l'un et l'autre cas. Il en
est de même en religion. Autant l'individualisme religieux qui
développe dans les individus le sentiment de leur responsabilité

et de leur vraie dignité personnelle, est excellent et
nécessaire, autant l'individualisme qui exagère les droits des

fidèles jusqu'à favoriser l'arbitraire, le caprice, la versatilité,
la division, la contradiction, jusqu'à affaiblir et même jusqu'à
ruiner l'Eglise, est pernicieux. Autant l'anarchie sociale est
fatale en politique et nuisible aux individus mêmes qu'elle
prétend protéger, autant l'anarchie religieuse cause de

dommages non seulement à l'Eglise, mais encore à la vie religieuse
individuelle. Bersier s'est élevé contre l'individualisme religieux
qui ne voit que l'individu, « sans tenir compte du fait que cet
individu appartient à une espèce par une solidarité qu'il lui
est impossible de renier, et que le progrès ne consiste nullement

pour lui à s'affranchir de cette solidaritéJ). » Bois a
combattu ce même individualisme en disant : « L'homme n'est
pas tout entier dans l'individu, il n'est complet que dans l'individu

associé à la grande famille humaine2). » Mazel, aussi
protestant, a écrit que Vinet, « sous la magie de son système
séducteur, mais erroné, a porté atteinte à l'autorité de Dieu
même 3). » Etc.

3° Paul Janet a donné de l'individu et de la personne une
explication qui, sans rentrer précisément dans la précédente,
aboutit cependant aux mêmes résultats pratiques. Selon lui, il
faut faire une distinction entre l'individu et la personne. Cette
distinction est capitale; elle montre qu'il faut combattre le
mauvais individualisme qui ne songe qu'à ses droits et
surtout à ses licences, et favoriser le personnalisme légitime, bon,
qui a surtout souci de ses devoirs. Tout individu n'est pas
une personne. Ce qui, dans l'individu naturel, crée la personne,
c'est la moralité. L'individu a pour loi l'égoïsme; il est aveugle
et se fait centre. La personne morale a pour loi le devoir,
c'est-à-dire le don de soi, le dévouement à autre chose que
soi. Il suit de là que, suivant qu'on réclame pour l'individu,
c'est-à-dire pour l'égoïsme animal, ou pour la personne morale,

*) Mes actes et mes principes, p. 31, 1877.
2) Evangile et liberté, p. 47.
3) Revue de théologie (Montauban), juillet 1880, p. 233.



— 33 —

on aboutit à deux sortes d'individualismes de nature et de

tendance contraires. Cette juste remarque éclaire profondément
la lutte du socialisme et de l'individualisme. Au fond, qu'est
le socialisme prétendu scientifique et réellement révolutionnaire,
sinon l'inflation démesurée des égoïsmes et des appétits
individuels, avec la négligence ou la suppression de la personne
morale? D'autre part, l'individualisme moral, c'est-à-dire celui
qui garantit le caractère moral de la personne, son droit, afin
qu'elle puisse remplir tout son devoir de dévouement et toute
sa destination qui est dans l'unité finale de toutes les personnes
morales, cet individualisme n'est-il pas de tous les systèmes
celui qui sauvegarde les liens et les biens sociaux?

VI. Une religion humaine doit être une dans son essence
et multiple dans ses formes. Nous avons déjà établi cette
vérité en considérant la religion par rapport à Dieu (ch. X,
n. XIV) ; nous devons également l'établir, en étudiant la
religion par rapport à l'homme. L'homme, en effet, a une nature
qui est la même clans tous les individus de l'espèce humaine:
dans tous la raison est une, le cœur un, la conscience une,
malgré les divergences des opinions individuelles, des
sentiments individuels et des manières particulières d'interpréter
la loi morale naturelle. De là l'humanité une. Mais cette
humanité, qui est une clans son essence, est multiple dans ses
formes individuelles, en ce sens qu'aucun individu ne ressemble
à un autre individu dans les particularités qui constituent
l'individualité. De même, la religion, pour être en harmonie avec
l'humanité, doit avoir un fond un et des formes variées. Ni
l'unité du fond ne doit nuire à la variété des formes, ni la
variété des formes à l'unité du fond. L'une et l'autre sont
nécessaires. Les diverses formes religieuses doivent donc maintenir

dans leur intégrité les éléments constitutifs de la religion,
les vérités nécessaires, les vertus nécessaires, les obligations
nécessaires, comme les verres de diverses couleurs doivent
toujours laisser passer la lumière chacun dans sa propre
couleur.

En général, moins il y a de fond, plus il y a de formes;
moins il y a d'idées religieuses dans une religion, plus son
rituel est compliquél) ; moins il y a d'unité doctrinale dans

') Voir Schcebel, La religion premiere, p. 76, 83.

Revue intern, de Théologie. Heft 41, 1903.



— 34 - -

une Eglise, plus il y a de sentiments contradictoires et de
morcellements à l'infini. On ne saurait assez se prémunir soit
contre la variété excessive qui détruit l'unité nécessaire, soit
contre l'unité excessive qui empêche la variété nécessaire.
Dans le monde chrétien, par exemple, le protestantisme outré
et le papisme blessent l'un et l'autre la nature cle la vraie
religion.

VIL Une religion humaine doit concilier la liberté et
l'autorité. La liberté et l'autorité sont nécessaires à l'humanité.
Tout homme a des droits relativement à son âme et à son

corps, par exemple: le droit d'exercer ses facultés spirituelles
et ses facultés corporelles selon la justice et la vérité. Tout
homme a aussi des devoirs relativement à son âme et à son

corps, par exemple: le devoir, pour le corps, de respecter la
supériorité de l'âme, et le devoir, pour l'âme, de respecter
l'infériorité du corps et de travailler à le spiritualiser.

Donc la vraie religion doit tenir compte et des droits et
des devoirs, et chercher à réaliser le grand principe : mens
sana in corpore sano. — Elle doit tenir compte des justes droits :

par conséquent respecter la liberté de l'intelligence, du cœur,
de la conscience, du culte. C'est en ce sens que la vraie
religion doit être libérale, et que toute religion qui blesse les
droits naturels de l'homme est fausse ; ce serait en vain que,
dans ce dernier cas, elle se prétendrait surnaturelle, car, au
lieu d'être surnaturelle, elle serait antinaturelle. — La vraie
religion doit aussi tenir compte des justes devoirs : par
conséquent protéger l'âme contre les usurpations du corps, et
protéger le corps contre les tyrannies de l'âme. C'est en ce
sens que la vraie religion doit être, non pas autoritaire (ce
mot étant pris en mauvaise part et signifiant maintenant un
abus d'autorité), mais ferme dans l'autorité qu'elle doit exercer
et dans la défense des principes religieux qui sont confiés à

sa garde (v. ch. X, n. VIII).
Ces notions générales établies, comment faut-il juger la

liberté de penser et le rationalisme en religion? En démontrant

la nécessité de la religion, nous avons déjà réfuté la
libre-pensée irréligieuse (ch. Vil). En prouvant que la religion
doit être éclairée et lumineuse (ch. X, n. V), nous avons réfuté
l'une des principales objections de la libre-pensée irréligieuse,
à savoir: que la religion est contraire à la science et con-



— 35 —

damnée par la science. A ceux qui disent: «Ou la religion
sans la liberté, ou la liberté sans la religion», nous répondons

que ce dilemme est erroné, et que, loin d'admettre cette
disjonction, nous revendiquons l'union de ces deux choses vitales
et nécessaires, la religion et la liberté.

Autant la religion a le droit et même le devoir de

condamner les erreurs dans lesquelles un esprit mal dirigé peut
tomber quand il se sert mal de sa liberté, autant elle doit
respecter la liberté, qui est un bien inaliénable de l'homme. Nous

avons démontré que la vraie religion doit développer la valeur
personnelle de l'homme (ch. X, n. XIII); or elle ne peut remplir

ce devoir sans respecter le droit que la raison et la
conscience possèdent, de par leur nature, de penser et de croire,
d'examiner et de juger, de critiquer et de conclure. La vraie
religion doit se démontrer comme vérité, comme fait, comme
règle, et ne se faire accepter qu'en se démontrant : non impo-
nenda ftdes, sed suadenda. « Se soumettre à l'autorité n'est pas
indigne d'un esprit libre, mais ce qu'il doit se réserver, c'est
d'en connaître la nécessité» (Marheineke).

Etant donné que la vraie religion doit être rationnelle, il
est évident que le mot « rationalisme » ne lui déplairait pas
puisque le mot «libre-pensée », si ces deux mots n'étaient pas
pris en mauvaise part et clans un sens irréligieux. La vraie
religion admet tout ce qui est rationnel, comme elle admet
tout ce qui est libre et juste. Elle condamne d'autant plus
l'irrationalité ou la déraison, que c'est la déraison qui engendre
la superstition et l'incrédulité, ces deux grandes ennemies de
la vraie religion.

Donc nous tenons pour sacrés tous les droits de la raison.
Mais, d'autre part, nous n'oublions pas les devoirs non moins
sacrés qui empêchent la liberté de dégénérer en licence. Sur
ce dernier point, Paul Janet a dit avec un parfait bon sens :

« Si j'affirme avec Descartes que l'homme a le droit d'examiner

ce qu'on lui propose de croire et de ne se décider que
sur l'évidence, je ne veux point dire pour cela que l'homme
ait le droit de penser, selon sa fantaisie et selon son caprice,
tout ce qui peut lui passer par la tête, que je puis volontairement

et à mon gré déclarer vrai ce qui est faux et faux ce
qui est vrai, prendre ma passion pour souverain arbitre et
faire de mon bon plaisir la règle de mes jugements : ce serait



— 36 -
confondre la liberté avec l'arbitraire, et je ne sache pas
qu'aucun philosophe ait jamais réclamé ce droit extravagant.
Les sceptiques eux-mêmes ne l'ont point entendu ainsi. Quelques

poètes seuls ont quelquefois réclamé pour toutes les
fantaisies de leur imagination cette sorte de droit divin, mais

personne ne leur a donné raison; c'était d'ailleurs dans le

royaume des chimères et des rêves. Quant au royaume de la
vérité, nul n'y est libre qu'à la condition de se soumettre au
joug de la vérité seule. Tout droit suppose un devoir, le devoir
d'écarter toutes les causes d'erreur et d'illusion qui nous
captivent et nous égarent, les passions, l'imagination, les affections

mêmes, de dégager en un mot de tous les nuages qui
la couvrent la pure lumière de l'évidence. Il est très singulier
que l'on conteste l'examen comme un droit, tandis qu'en même

temps on l'impose comme un devoir. Lorsque les autres hommes
ne sont pas de notre avis, que leur répondons-nous d'ordinaire?

C'est qu'ils parlent sans avoir étudié ni examiné la
question. Considérez la chose de plus près, leur disons-nous,
et vous serez de notre avis. Ecoutez les prédicateurs dans les

chaires; ils vous diront que, si on ne croit pas à la religion,
c'est qu'on ne l'a pas étudiée, qu'on n'y a pas appliqué son
examen. Ils vous invitent à cet examen et vous garantissent
que, si vous vous y mettez de bonne foi, vous serez convaincu ;

ils parlent contre les préjugés qui éloignent de la religion et
vous recommandent de vous en affranchir; ils tonnent contre
le respect humain et font appel à la libre fierté de l'homme,
qui doit s'élever contre un joug servile, humiliant. Fort bien
jusqu'ici, voilà l'examen qui a passé à l'état de devoir, et tous
nous parlons ainsi quand nous voulons persuader et convertir
les hommes. Comment se fait-il donc que ce même examen,
s'il tourne contre vous, devienne tout à coup une méthode
criminelle et folle, née de l'orgueil, ennemie de la société et
de la morale Il m'est permis, il m'est ordonné d'examiner,
mais à la condition que je sois de votre avis. Dites-moi tout
de suite qu'il faut que je sois de votre avis sans examen, cela
est plus simple ...]). »

VIII. Une religion humaine doit être tolérante. Nous voulons

dire par là, non pas qu'elle doive tolérer les erreurs sans

') Revue des Deux Mondes, Ier septembre 1866, p. 42-47.



— 37 —

dire que ce sont des erreurs, sans les condamner et sans les

réfuter, — ni qu'elle doive tolérer les vices sans dire que ce

sont des vices, sans les condamner et sans leur opposer les

vertus contraires, — mais qu'elle doit tolérer les personnes
qui ont droit à la liberté de pensée, d'examen, de conscience,
de culte, etc. Soient donc les trois thèses suivantes :

1° Que la vraie religion, qui doit être éclairée, lumineuse,
vraie et véridique, ne puisse laisser passer l'erreur sans affirmer

la vérité et sans soutenir la vérité contre l'erreur, c'est
l'évidence même. La religion ne serait plus vérité et elle
mentirait à son nom, à sa définition, à toutes ses qualités divines
et humaines, en un mot à ses devoirs les plus élémentaires,
si elle restait indifférente envers l'erreur et si elle laissait
celle-ci s'affirmer comme vérité. Aucun savant ne tolère que
sa science soit traitée d'erreur; aucun philosophe ne tolère
que ce qu'il tient pour erroné soit proclamé comme vérité. On

peut se tromper; mais, même quand on se trompe, on doit
être sincère.

2° Ce que nous disons à propos de l'erreur, nous devons
le dire également à propos du vice: car la vraie religion ne
peut pas plus être indifférente envers le vice qu'envers l'erreur.

3° Quant aux personnes qui enseignent l'erreur et qui
commettent le mal, il est évident qu'elles ne cessent pas d'être
des personnes, et que la religion doit les traiter comme des

personnes. Respecter les droits de la personne, ce n'est
respecter ni les erreurs, ni les torts de cette personne. On ne
saurait comprendre l'intolérance absolue qu'envers le mal
absolu; or le mal absolu n'existe pas plus que l'erreur absolue;
dans toute erreur il y a quelque vérité, comme dans les fautes
les plus condamnables se cache quelquefois une intention
bonne. H. Spencer a dit (Premiers principes): «Nous oublions
trop souvent, non seulement qu'il y a une âme de bonté dans
les choses mauvaises, mais aussi qu'il y a une âme de vérité
dans les choses fausses. » Les doctrines publiques et les actes
publics relèvent de la science et de la justice humaines, mais
les consciences ne relèvent que de Dieu. « Ce n'est pas suivre
la religion que d'imposer la religion ; on l'accepte librement,
on ne la subit pas par violence » (Tertullien).

Les intolérants objectent que la tolérance est la fille du
scepticisme et de l'indifférence; que plus elle se développe,



— 38 —

plus se développent aussi le scepticisme et l'indifférentisme ;

que par conséquent la vraie religion, fille du ciel, ne saurait
tolérer ni l'erreur ni le péché. — Nous avons déjà condamné
le scepticisme et l'indifférentisme. Nous ne faisons nullement
reposer la légitime tolérance sur le scepticisme ou sur
l'indifférentisme, mais bien, au contraire, sur la juste appréciation de

la loyauté de chacun, de la diversité des esprits et des points
de vue, sur le respect de l'âme humaine, sur la charité, sulla

compassion. Tel superstitieux s'appuie sur sa superstition
comme le malade sur un bâton cle mauvaise qualité, mais qui
l'aide pourtant à marcher; au lieu de battre ce malade avec
le bâton malpropre dont il se sert, donnons-lui-en un autre,
propre et solide ; remplaçons la superstition par la vraie
religion. Félix Bovet a dit dans son Irénique et Polémique (1891) :

« Il en est d'une conviction religieuse puissante comme du

patriotisme : ce sont des vertus sur lesquelles ceux qui les ont
doivent veiller avec tout autant de soin que l'on veille
suides défauts, car elles peuvent en devenir. Prenons garde que
la part de vérité que nous possédons, si grande qu'elle nous
paraisse, si grande qu'elle puisse être réellement, ne nous
empêche de voir la petite part qu'en ont aussi les autres. Et
si nos adversaires sont injustes à notre égard, ne le soyons
jamais au leur: rappelons-nous que la vraie justice, la seule

que connaisse l'Evangile, consiste à traiter les autres non pas
comme ils nous traitent ou nous ont traités, mais comme nous
voudrions qu'ils nous traitassent. »

IX. Une religion humaine doit être bienfaisante. La religion,
lien entre Dieu et les hommes, doit évidemment conduire les
hommes à Dieu. Son but est donc d'assurer le salut de
l'humanité en glorifiant Dieu. Le salut de l'humanité consiste,
pour elle, à atteindre sa fin dernière, à réaliser sa destinée, à

procurer à toutes ses facultés leur bien propre : la subsistance
matérielle au corps, le vrai aux facultés intellectuelles, le beau
aux facultés esthétiques, le bien aux facultés morales, le divin
aux facultés religieuses. La vraie religion doit donc être
bienfaisante et utile; et elle l'est en procurant le bonheur soit en
cette vie soit dans la vie future, bonheur qui consiste dans la
satisfaction même des aptitudes et des besoins, donc dans la
possession du vrai, du beau et du bien, dans la sauvegarde
des intérêts spirituels et matériels, éternels et temporels. C'est



— 39 —

ainsi que la vraie religion, tout en étant préoccupée avant
tout de la sanctification des hommes, travaille aussi à leur
prospérité terrestre: non qu'elle ait pour but d'enrichir
matériellement, mais elle fait en sorte que les riches aient l'esprit
de pauvreté, qu'ils ne soient pas corrompus par leur fortune,
qu'ils l'emploient à soulager leurs frères pauvres et à faire
triompher la vérité et la justice; de plus, elle fait en sorte

que les pauvres aient, eux aussi, l'esprit de pauvreté, qu'ils
se résignent à la modestie de leur condition, tout en cherchant
à l'améliorer, et qu'ils se consolent à la pensée que, s'ils sont
privés des biens de la terre, de ces biens que nul n'emporte
dans le tombeau, ils peuvent être riches des biens du ciel, de

ces biens que nul ne peut dérober et qui nous suivent dans
l'éternité.

Donc, fausse est la religion qui, sous prétexte de mysticisme

et de surnaturalisme mal compris, condamne ou néglige
les intérêts temporels et matériels ; fausse également est la
religion qui, absorbée par les intérêts temporels et matériels,
néglige les intérêts spirituels et éternels. La vérité est entre
ces deux erreurs: car tous les intérêts légitimes peuvent être
conciliés; et en cas de conflits, il est clair que les intérêts de
de l'âme doivent l'emporter sur ceux du corps. Il est clair
également que la religion, en sauvegardant les intérêts
terrestres, ne sanctionne nullement pour cela l'égoïsme intéressé
et vil, la cupidité, l'avarice, l'ambition, ni aucune des passions
que développe la recherche exagérée et illégitime des légitimes
intérêts. C'est ainsi que la religion, en permettant l'acquisition
de la fortune, apprend aux hommes à s'en détacher; qu'en
permettant les plaisirs honnêtes, elle apprend à les modérer,
et aussi à utiliser et à sanctifier les souffrances. C'est ainsi
que la vraie religion est la voix même du bon sens, l'équilibre
entre les oscillations de la vie, la conciliation de l'humain et
du divin.

X. Une religion humaine doit être évolutive et progressive.
Je dis évolutive et non évolutionniste, parce que l'évolution-
nisme de Darwin est pris souvent dans un sens positiviste
antichrétien, tandis que le mot évolutif n'indique que la simple
évolution en général ; le positivisme antichrétien est une erreur,
tandis que l'évolution, en soi, est une vérité. Une religion
humaine doit être progressive, en ce sens qu'elle doit favoriser et



— 40 —

approuver tous les progrès qui s'accomplissent en dehors d'elle,
et qu'elle doit aussi progresser elle-même autant que possible.
Autant elle doit être immuable dans son fond divin et éternel,
autant elle doit se perfectionner, et par conséquent évoluer et
se développer, clans ses éléments humains: car la loi de

l'homme est de progresser, c'est-à-dire d'accroître sans cesse
ses moyens d'action, d'augmenter le capital de ses forces
intellectuelles, morales et religieuses, de déployer au service
de Dieu (Vérité infinie, Justice infinie, Amour infini, Sainteté
infinie) une activité toujours plus grande : Justus justificetitr adhuc.
L'enfant doit devenir homme fait ; l'expérience qu'il acquiert
avec le temps, avec le travail, avec la réflexion, doit servir
aussi à la religion, c'est-à-dire rendre la foi plus éclairée et
plus consciente, la vertu plus forte et plus consciencieuse, le
désintéressement plus profond. Ne pas progresser, c'est se

mettre en rébellion contre la volonté divine, rompre avec l'idéal,
vouloir en quelque sorte arrêter la création dans sa marche
ascensionnelle vers Celui qui est son principe et sa" fin. Une

religion qui ne devient pas toujours plus divine et toujours plus
humaine, toujours plus éclairée et toujours plus bienfaisante,
toujours plus pure et toujours plus sainte, n'est pas une
religion vraie. Sa vérité se mesure à son progrès même. Si Dieu
est absolu en lui-même, la notion que nous en avons n'est
nullement absolue; nécessairement relative et imparfaite, elle
doit progresser à mesure que notre connaissance de l'univers,
œuvre de Dieu, progresse, et que nous progressons nous-
mêmes. Le progrès de la religion est en raison directe du

progrès de l'esprit dans la vérité et de la volonté dans la
vertu. « Par une loi qui assujettit toutes les choses créées, là
où cesse le progrès, la mort commence à s'introduire »

(Lacordaire). « On avance toujours, on n'arrive jamais » (V. Hugo).
Glorifier le vrai progrès, c'est évidemment condamner les

faux progrès, ainsi que les progrès prématurés qui, comme les
fruits cueillis avant la maturité, manquent de saveur et se
dessèchent vite.

On objecte que plus l'homme progressera en science, plus
il deviendra indépendant de la nature, et par conséquent
irréligieux, la religion étant un sentiment de dépendance. — Nous
avons déjà dit que la religion est fondée„sur notre dépendance
non envers la nature, mais envers le créateur de la nature;



— 41 —

que plus nous connaîtrons l'univers et le créateur de l'univers,
plus nous nous sentirons reconnaissants et dépendants envers
notre Maître et notre Père, par conséquent religieux.

XL Une religion humaine doit être intégrale, en ce sens

qu'elle doit unir l'homme tout entier à Dieu et Dieu à l'homme
tout entier. D'où il suit qu'elle doit renfermer : 1° des dogmes,
doctrines provenant de Dieu ou dérivées de la notion de Dieu,
s'adressant à l'intelligence, constituant l'objet de la foi divine
et faisant vivre religieusement la raison humaine; — 2° une
morale, s'adressant à la volonté et à la conscience, pour les faire
vivre religieusement par la pratique de la justice et de la
sainteté; — 3° une esthétique et une liturgie, s'adressant à

l'imagination et au cœur, constituant l'objet de l'espérance et
de la prière; esthétique et liturgie forcément symboliques, mais
répandant, sous l'enveloppe symbolique des rites, la vérité, le
sentiment, la grâce ; — 4° une constitution et une discipline,
réglant la vie externe et publique, et maintenant l'ordre dans
la société religieuse.

Tels sont les éléments essentiels à toute religion vraiment
humaine, parce que l'homme, créature de Dieu par son âme
et par son corps, doit rendre hommage à Dieu par tontes ses
facultés spirituelles et corporelles. Supprimer un de ces
éléments, c'est fausser la religion. Dieu perçu par la raison, par
l'imagination, par le cœur, par la conscience, par la volonté,
doit être adoré par toutes ces facultés et recevoir de chacune
le culte suprême qui lui est dû.

Ont été suffisamment réfutés, dans la Ire partie de ce Traité,
les dogmatistes exclusifs, qui réduisent la religion au dogme;
les sentimentalistes exclusifs, qui la réduisent au sentiment ;

les ritualistes exclusifs, qui la réduisent aux simples pratiques
liturgiques; les moralistes exclusifs, qui la réduisent à la simple
morale, dénuée de sa base dogmatique et de son complément
religieux, le culte positif.

XII. Une religion humaine doit être domestique ou fami
Hale. Soient, sur ce point, les cinq thèses suivantes :

1° Aucun individu n'est par lui-même complet. L'homme,
être essentiellement social et sociable, ne peut vivre, grandir,
se développer qu'avec l'aide de ses semblables. La première



_ 42 —

société dont il a besoin, c'est la famille. Donc tout homme,
outre sa vie individuelle, a une vie domestique.

2° La vraie religion devant favoriser tout ce qui est
nécessaire et utile au développement et au bonheur de l'homme,
doit donc favoriser la famille et la vie de famille.

3° La vraie religion, tout en étant individuelle et personnelle,

doit donc être aussi domestique ou familiale, en ce sens
qu'elle doit s'exercer dans le sein de la famille. Les pères
terrestres entourés de leurs enfants, doivent glorifier ensemble
le Père céleste. La famille, institution divine non moins
qu'humaine, doit, comme telle, glorifier Dieu.

4° La vraie religion doit donc avoir des actes religieux
concernant le mariage qui commence la famille, et concernant
la naissance des enfants qui perpétuent et complètent la famille.
Elle doit avoir des préceptes relatifs aux devoirs paternels,
maternels, filiaux et fraternels.

5° Loin de se substituer au père et à la mère vis-à-vis
des enfants à instruire et à élever, la religion doit les rendre
plus actifs et plus dévoués clans l'accomplissement de leur tâche
sainte, se bornant à les aider de ses secours, sans empiéter sur
les parents ni accaparer les enfants. Les parents doivent donner

à leurs enfants une instruction et une éducation religieuses
solides.

Bref, tout ce qui est naturel doit glorifier l'auteur de la
nature. La famille étant naturelle et tenant à l'essence cle la
vie humaine, doit glorifier Dieu; devant perfectionner l'homme,
elle doit donc aussi le rendre plus religieux. De là ce culte
domestique, si élevé, si touchant, lorsqu'il est bien pratiqué.
Les parents doivent se considérer comme étant, aux yeux de

leurs enfants, la plus haute représentation de Dieu sur la

terre; et les enfants ne doivent jamais oublier que, pour adorer

dignement leur Père qui est clans le ciel, ils doivent
respecter, aimer, vénérer leurs parents sur la terre, et leur témoigner

tout le dévouement dont ils ont été eux-mêmes l'objet de

leur part.

XIII. Une religion humaine doit être publique et sociale.
Le bien que chaque homme tire de la société étant un don de

Dieu, doit être, comme tous les autres, rapporté à Dieu.
L'homme devant être religieux dans sa vie entière, doit l'être



— 43 —

dans sa vie sociale, comme dans sa vie individuelle et dans

sa vie domestique; par conséquent, le culte qu'il doit rendre
à Dieu doit être non seulement individuel et domestique, mais

encore public et social. Toute religion qui n'aurait pas de culte

public et social, ne serait pas une vraie religion, parce que,
si irréprochable qu'elle pût être d'ailleurs en ce qui concerne
la vie individuelle et la vie domestique, elle serait incomplète.

De même, tout homme qui ne remplit pas ses devoirs
religieux sociaux, pèche contre Dieu et contre lui-même, quelque
honnête qu'il puisse être d'ailleurs.

La loi de société étant une loi inévitable dans l'ordre
corporel et dans l'ordre spirituel, elle l'est aussi dans l'ordre
religieux; et la religion affirmée et pratiquée socialement, est

plus claire, plus vivante, plus ferme, plus féconde que celle
qui ne l'est que privément.

Sans aucun doute, la religion est avant tout une affaire
cle conscience; mais la conscience, tout en étant une chose
intérieure, rayonne clans la vie publique à tous les points de

vue, en éducation, en politique, en morale; donc elle doit aussi

rayonner en religion.
C'est en ce sens que la religion peut être une force pour

la société, et que la société peut aussi être une force pour la
religion. L'une et l'autre doivent s'aider et se fortifier, la
société en étant religieuse et la religion en étant sociale. Il doit
y avoir une communication sociale de la croyance et une
manifestation sociale des sentiments religieux; cette communication

et cette manifestation ne peuvent qu'être utiles soit à la
société, soit à la religion.

XIV. Une religion humaine doit être nationale et humanitaire.

Si l'on veut préciser le caractère public et social de la
religion, on devra convenir qu'elle doit être nationale et
humanitaire : car la société est composée de nations, lesquelles
constituent l'humanité. Etant donné que les nations et l'humanité

doivent être religieuses, il est évident que la vraie
religion doit être nationale et humanitaire.

Cela ne signifie nullement que chaque nation doive avoir
un Dieu national, unique pour elle seule. Il n'y a qu'un seul
Dieu véritable, qui doit être le Dieu unique de toutes les
nations, et chaque nation doit lui rendre hommage. De même
qu'on peut associer l'amour de sa propre nation et l'amour



— 44 —

de l'humanité entière, ainsi peut-on associer la religion
universelle et humanitaire à la vie nationale et au sentiment
patriotique. Les religions nationales payennes, fondées sur le
polythéisme, ont nui à l'humanité, parce qu'elles ont donné en

quelque sorte une sanction prétendue religieuse aux divisions
et aux haines nationales. Ce nationalisme faux a été
antihumanitaire, parce qu'il a divisé l'humanité, qui doit être une,
et antireligieux, parce qu'il a substitué au vrai Dieu de faux
dieux et à la vraie religion de fausses religions.

Mais, s'il est un faux nationalisme, il en est aussi un bon,
parce que la nationalité est en soi une chose bonne. Or le

nationalisme qui est bon peut aussi être religieux. 11 doit même
l'être. C'est en ce sens que nous disons que la vraie religion
doit être nationale. Enfin, tout en étant nationale, la religion
peut être humanitaire : car l'humanité est composée de toutes
les nations et de tous les individus, et elle ne combat ni le
nationalisme vrai ni l'individualisme vrai. Ces vérités se
concilient fort bien entre elles : tous les individus, à quelque
nationalité qu'ils appartiennent, sont frères ; donc toutes les
nations sont sœurs; donc la religion vraie, qui est pour tous les
individus et pour toutes les nations, est aussi pour toute
l'humanité; et de même qu'elle est individuelle dans chaque
individu, ainsi est-elle nationale dans chaque nation et humanitaire
dans l'humanité; et cette religion n'en reste pas moins une
dans son individualisme, universelle dans son nationalisme,
divine dans son humanitarisme.

XV. Ce qu'il faut penser de la religion et de l'Etat. L'Etat
n'est pas la nation, mais il est nécessaire à la nation. On peut
dès lors se demander ce que la religion, qui est nationale,
doit être envers l'Etat et ce que l'Etat doit être envers elle.
La vraie religion devant respecter et favoriser tout ce qui est
utile à la société en général et à chaque nation en particulier,
doit respecter et favoriser l'autorité et les droits de l'Etat,
l'Etat étant une délégation de la nation et tenant de la nation
même son autorité dans le but de défendre tous les intérêts
nationaux. Comme les intérêts religieux d'une nation font partie

de ses intérêts nationaux, l'Etat, chargé de défendre ceux-
ci, doit donc défendre aussi ceux-là. Toutefois il ne doit et ne
peut s'occuper de la religion de la nation que dans la mesure
où la nation même lui en fait un devoir. Si la nation veut que



— 45 —

les intérêts religieux soient réservés aux individus, aux familles
et à elle-même, et non à l'Etat, celui-ci n'a ni le devoir ni le

droit de s'en occuper. Donc, là où la nation décide que l'Etat
doit être «laïque», l'Etat ne doit être que «laïque», c'est-à-

dire non pas antireligieux, mais simplement non-religieux, ce

qui n'empêche ni la nation d'être religieuse comme nation, ni
les familles d'être religieuses comme familles, ni les individus
d'être religieux comme individus.

Il va de soi, en toute hypothèse, que ni la nation ni l'Etat
n'ont le droit d'imposer une religion aux individus et aux
familles qui refusent de la pratiquer, mais il va de soi, également,

que tous les membres de la nation ont le devoir de

respecter la religion que la majorité de la nation a adoptée
comme nationale, sans préjudicier toutefois du droit qu'a chacun

de critiquer tout dogme ou tout acte religieux qui lui
paraît erroné, et toute décision, même « nationale », qu'il croit
mauvaise.

On dit souvent que la patrie est une mère, que l'humanité
est une mère, que la religion est une mère. N'est-ce pas
dire que le cœur humain est assez grand pour associer dans
cet amour un et triple la patrie, l'humanité et la religion?

Tels sont les principaux caractères que la vraie religion
doit avoir au point de vue humain. Nous connaissons déjà ceux
qu'elle doit avoir au point de vue divin. Donc nous sommes
en possession de la norme, vraiment rationnelle, avec laquelle
nous pouvons examiner et juger toutes les religions existantes.
Transportons-nous donc sur le terrain de l'histoire, et voyons,
parmi les religions historiques, s'il en est une qui soit conforme
à la religion typique que nous avons décrite.

E. Michaud.


	Esquisse d'un traité de la religion en général

