Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: Esquisse d'un traité de la religion en général
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESQUISSE D’UN TRAITE
DE LA RELIGION EN GENERAL.

II° PARTIE.
Ce que la vraie religion doit étre".

Ch. IX. Ce que la vraie religion doit étre en général:
sa positivité.

Tout rapport dépend de la nature de ses deux termes.
Dieu est un étre positif, puisqu’il est 'Etre par excellence;
'homme aussi est un étre positif. Donc la religion, lien entre
Dieu et 'homme, doit étre positive. — Une religion est posi-
tive, quand elle a, outre sa doctrine et sa morale positives,
un culte positif. Le culte est le principal caractere de positivité
de la religion: car, sans le culte, la religion cesserait d'étre
religion pour n’étre plus qu'une philosophie, une science ou
une morale, Or, il a ¢ét¢ démontré précédemment que la phi-
losophie, la science, la morale ne suffisent pas sans la religion;
que la philosophie, m¢éme religieuse, n'est pas la religion; que
la philosophie affirme Dieu et I'homme, mais ne les lie pas;
qu'elle laisse Dieu dans le ciel et 'homme ailleurs; qu’elle ne
met ni Dieu dans 'homme ni 'homme en Dieu; que, par con-
séquent, la religion, relation directe et intime avec le principe
universel et vivant, ne peut étre remplacée ni par la philoso-
phie, ni par la science.

Le culte positif supplée a ce que le sentimentalisme vague
a d’insuffisant: sans le culte, en effet, la religion ne serait
qu'une religiosit¢é vague et débile; sans le culte, la philosophie,
méme religieuse, est froide, inactive, inféconde. Le culte, au
contraire, est en méme temps une legon vivante de philosophie

) Voir la 7% partie dans la Rewue d’octobre 1902, p. 642=074.



religieuse vivante, et un acte vivant de morale pratique et
élevée. C'est un fait que, partout et toujours, chez tous les
peuples et toutes les peuplades, la religion a impliqué un culte
positif envers le Dieu réel et vivant auquel on croyait; les
adorateurs du dieu Motogon, dans 1’Australie occidentale, n’ont
cessé de l'adorer que lorsqu’ils T'ont cru mort: athéisme et
absence de culte s’enchailnent, mais dés qu'on croit & un dieu
réel et vivant, il est logique de lui rendre un culte positif et
vivant. Les aveux d'une foule de philosophes (Gibbon, Burnouf,
Max Miiller, Jules Simon, Mamiani, etc.) sont formels sur ce
point. Méme si l'on considere la religion au simple point de
vue psychologique et subjectif, on constate qu’elle est un fait
expérimental: éloignement du mal, conversion au bien, régé-
nération en Dieu, toutes choses positives, quoique spirituelles
et intérieures; et cette positivité spirituelle et intéricure exige
logiquement une expression extérieure, des actes positifs exté-
ricurs qui en soient la manifestation et la preuve., De 1a le
culte. De cette notion il résulte évidemment que le culte vrai
et positif doit étre non seculement intérieur, mais encore exté-
rieur, soit privé, soit public. Nous reviendrons plus loin sur
ce dernier point (ch. XI, n. 3).

Dire que le culte est en contradiction avec le vrai spiri-
tualisme religieux, sous prétexte que l'élément religieux est
mystique, intérieur, invisible, et que par conséquent il ne peut
étre ni extérieur ni sociall), c'est méconnaitre la nature de
T'idée, du sentiment, du spirituel, de 'homme méme: car plus
une idée ct un sentiment sont vivants, plus ils tendent a étre
exprimés et communiqués. Voir dans le 7r. de I'Eglise en
géndral la nécessité d'une société religieuse pour fortifier 1'élé-
ment religieux. Voir aussi dans le 77. de la Religion en générval
la nature de I'¢lément religicux comme idée, sentiment, voli-
tion et action.

Dire que le culte est inutile sous prétexte qu'il n’apprend
rien de nouveau a personne, c'est se méprendre sur sa notion
véritable: car il n'a pas pour but d’apprendre quelque chose
de nouveau a ceux qui le pratiquent, mais d'exprimer envers
Dieu les sentiments de I'ame et de les fortifier en les expri-

1) C’est la these, trés erronée et trés antiphilosophique, soutenue par M, Récéjac
dans la « Revue philosophique» (septembre 1902), sous ce titre: «La confusion entre
Pordre social et lordre religieux ».



mant. Le culte pénétre 'homme des ¢él¢éments de raison, de
justice, d’abnégation, de sacrifice, qui sont déposés froidement
dans les enseignements du dogme et dans les préceptes de la
morale; il est la chaleur qui échaufte, qui fait germer ces éléments
et prépare leur éclosion en vertus.

Condamner le culte sous prétexte que les cérémonies trop
abondantes font plus de mal que de bien, est un sophisme :
car le culte vrai se tient a égale distance de l'exces et du
défaut. LLa juste mesure, en cette matiére délicate, dépend des
besoins spirituels et des gofits des populations, choses qui
varient suivant les climats, les traditions, 1'é¢tat des esprits,
I'éducation, etc. En tout cas, tout culte rationnel doit étre
compris et par conséquent se faire en langue vulgaire.

Dire que c’est par religion que l'on ne professe aucune
religion, c'est vouloir faire de l'esprit, mais au détriment de
la vérité: car, si certains cultes sont défectueux, grotesques,
scandaleux méme, le culte vrai, rationnel — il est possible et
réalisable — ne peut étre que bon.

Dire que les actes du culte n'ont pas de valeur morale
en eux-mémes et que deés lors ils tournent a la superstition,
c’'est aussi se méprendre: car le culte bien compris ne peut
qu'exciter et disposer 'ame a la pratique des devoirs moraux.

Dire que le culte de l'idéal, religieux ou non, doit s’ab-
sorber dans l'art, c’est s’abuser; car lart n’est que l'expres-
sion sensible du beau. Le culte ni ne le condamne, ni ne le
remplace, mais il supplée a son insuffisance, en disposant non
seulement lartiste, mais chaque homme, a exprimer lui-méme
ses sentiments d’abnégation et de saintet¢ envers Dieu, I'ldéal
parfait, absolu, vivant et personnel. LLa sphere de l'art et celle
du culte sont donc différentes.

Dire que le culte est inutile parce qu'«on ne prouvera
jamais expérimentalement Veffet d'une pri¢re» (Renan), c'est
sophistiquer: car le culte est indépendant des effets matériels
de telle ou telle priere; il consiste dans l'adoration de Dieu
comme créateur, comme maitre, comme peére, comme fin, ado-
ration qui est un devoir, et non, comme on semble le sup-
poser, un moyen plus ou moins magique d’obtenir des faveurs
d'un Dieu qui aurait besoin ou d'étre éclairé sur notre situa-
tion, ou d’étre touché, ou d’étre habilement gagné a notre
cause.



Ch. X. Ce que la religion doit étre par rapport a Dieu:
ses qualités divines.

La religion, étant un lien entre Diex et I'homme, doit avoir
en méme temps des propriétés qui lui soient imposées par la
nature de Dieu, et des propriétés qui lui soient imposées par
la nature de 'homme. Elle doit étre & la fois divine et humaine.
Plus elle sera divine et humaine, plus elle sera vraie. Voyons
donc d’abord, dans ce chapitre, ses qualités divines. On peut
les résumer dans les dix-sept suivantes:

L. Une religion divine doit étre objective. Dieu étant 1'Etre
a se, absolu et indépendant, la religion ne saurait avoir un
caractere divin qu’a la condition d’étre objective, d'avoir sa
réalité propre, certaine, déterminée, indépendante des caprices
humains. C’est par cette objectivité qu’elle peut se distinguer
de ce qui n'est que superficiel et relatif. Si la religion n’avait
pas de principes objectifs fermes, si elle ne reflétait pas en
elle (quoique d'une maniére imparfaite) 1'absoluité divine, elle
ne porterait pas le cachet divin; elle manquerait de sa pre-
mieére et plus essentielle qualité. — L'école dite subjectiviste,
qui a été utile en réveillant le sentiment religieux dans les
consciences endormies, a été cependant trés nuisible a la reli-
gion méme, en effacant en elle ce caractére de stabilité divine,
et en ouvrant la voie a la fantaisie sans frein. Ce n'est pas
seulement pour nous protéger contre nous-mémes que nous
avons besoin d'une telle objectivité, c’est encore parce que la
religion en soi (qu'il ne faut pas confondre avec la vie reli-
gieuse subjective), existe en soi, comme la vérité, la beauté et
la bonté: de méme qu'il y a un idéal de vérité et de perfec-
tion, qui existe par sa nature intrinséque et qui est indépen-
dant de larbitraire de nos imaginations, ainsi y a-t-il une
religion, fondée sur cet Idéal méme, Idéal vivant, personnel,
absolu, créant l'univers, conduisant 1humanité a sa fin der-
niere, Idéal adorable et adoré. — On voit dés lors combien se
trompent les subjectivistes excessifs, qui prétendent que toute
religion est bonne, quelle qu'elle soit; que chacun est libre de
se faire sa propre religion a son image et & son usage parti-
culier; que la diftérence des religions n’importe pas plus que
la différence des individus. Ils oublient que, si chaque individu
est libre, aucun n’est autoris¢ a violer le sens commun, le



14—

droit commun, la vérité objective générale, en un mot ce fonds
commun qui est le bien de tous et qui s'impose a tous.

[I. Une religion divine doit étre surnaturelle. Considérée
du coté de Dieu, la religion doit évidemment étre supérieure
a 1’homme, donc sur-humaine, donc sur-naturelle (car cette
expression signifie au-dessus de la nature humaine, et non pas
contre); comme telle, la religion doit introduire dans ’homme
une perfection plus grande que celle qu’il possede quand il
est réduit a lui-méme; elle doit faire de lui une sorte de réci-
pient supérieur de la divinité; elle doit le faire vivre de la
vie divine a un degré plus éminent. Le naturalisme irréligieux,
qui nie Dieu et le surnaturel, ou qui sépare Dieu de 'homme
et 'homme de Dieu, est évidemment une erreur.

La question du surnaturel est ¢lucidée dans le «Traité du
Surnaturel, de la Révélation et de la Grace»1!). Qu’il suffise
ici de remarquer: 1° que le surnaturel n’est pas le miraculeux,
attendu qu’on peut concevoir, sans aucune violation d'une loi
de la nature, un progres dans I'homme, c'est-a-dire une lumiere,
une beauté, une justice supérieures a celles auxquelles il
g'éleve de fait par ses seules forces naturelles; — 2° que le
surnaturel est possible, soit & Dieu, qui peut communiquer a
I’homme une telle lumiére et une telle force morale, soit a
’homme, qui est en effet capable de les recevoir, sans ¢tre
pour cela constitué dans une «espéce» nouvelle. On peut con-
cevoir I'homme restant homme et cependant rcéalisant, sous
laction d'une force supérieure, une évolution et un progres
qu'il n'aurait pas pu réaliser seul; il n’y a dans cette concep-
tion aucune contradiction; — 3° qu'il est méme naturel & I'ame
humaine de n’étre jamais satisfaite de ce qu’elle possede, de
vouloir s’élever toujours plus haut et atteindre ainsi, de degrés
en degrés, & un idéal plus sublime. Sans pouvoir devenir Dieu,
’homme peut cependant s’approcher sans cesse de Dieu par
le développement de ses facultés intellectuelles et morales;
les capacités et les ¢lans de son ame 'y excitent et font
naitre en lui des besoins de surnaturel qu'une religion sur-
naturelle seule peut satisfaire; en sorte qu’'on peut dire que
I'homme qui veut donner a ses facultés tout leur développe-
ment possible, postule naturellement le surnaturel.

) Ce Traité est le neuvieme de notre Cours de Théologie dogmatique,



_ 15

1. Une religion divine doit éive spivituelle et spirituali-
satrvice : — spirituelle, car Dieu, Esprit parfait, doit étre évi-
demment adoré en esprit par un culte éminemment spirituel;
spiritualisatrice, car issue de I'Esprit et tendant & I'Esprit, elle
doit favoriser, partout ou clle est pratiquée, le constant déve-
loppement de Pesprit. Ce n'est pas a dire pour cela qu'elle
doive bannir le culte extérieur: car nous verrons que la vraie
religion exige aussi un culte extérieur. Mais ces deux exigences
sont conciliables, en ce sens que les rites extérieurs doivent
étre pénétrés, le plus possible, d’¢léments spirituels: tout rite
vraiment religieux doit étre symbole d'une idée juste ou d'un
sentiment élevé. Littera occidit, spiritus vivificat. En religion,
les paroles et les actes doivent étre esprit et vie.

IV. Une wreligion divine doit étre vivanie el vivifiante.
Dieu étant la vie pleine et parfaite, la vraie religion doit donc
étre une diffusion de sa vie. Loin de rendre 'ame plus pas-
sive, plus inerte, elle doit la rendre plus active, plus vivifiante:
ut vitam habeant el abundantius habeant. Donc est faux ce genre
de mysticisme qui ¢tiole les esprits, paralyse les consciences,
déprime les caractéres, prohibe l'expansion de la vie spiri-
tuelle, condamne la diffusion de la vérité, etc.

V. Une relicion divine doit étve dclaivée et lumineuse :
éclairée, car Dieu, Intelligence parfaite, ne peut étre glorifié
que par la clarté et dans la clarté; lumineuse, car Dieu, Lu-
miere infinie, ne peut répandre que la lumidre. Non qu'une
personne ne puisse étre religieuse sans étre savante; mais la
vraie religion ne doit combattre ni la raison, ni la lumiére, ni
la science; elle doit, au contraire, les favoriser ét les dévelop-
per. Donc Vobscurantisme est opposé¢ a la vraie religion, et
la foi aveugle, qui repousse la lumiére et combat la raison,
n'est pas une foi vraiment religieuse; elle n’est que la crédu-
lit¢, mere de la superstition. La vraie religion est & égale dis-
tance des faux mystiques qui, sous prétexte que la raison
peut se tromper, lui défendent de raisonner, et des savants
irréligieux qui, sous prétexte qu'il y a de fausses religions et
de fausses théologies, condamnent la vraie religion et la vraie
théologie. Encore une fois, la vraie religion appelle la science
et bénit toutes les sciences, surtout la science qui, en affran-
chissant notre esprit du joug de l'erreur, nous donne l’empire



sur nous-mémes et nous porte a la sainteté. Deux vérités, loin
de se combattre, doivent s’appeler, se concilier et se fortifier
I'une 'autre. La vraie religion recherche d’autant plus la vraie
science qu'elle sait que les superstitions, ses plus grandes
ennemies, sont combattues et dissipées par la science méme.

VI. Une religion divine doit étre vérvidique. Ce n’est pas
assez que la religion soit éclairée et lumineuse, amie de la
science et des sciences, elle doit encore étre véridique et
développer dans ses adhérents la véracité. L’amour de la
vérité, en effet, est encore plus précieux que la glorification
de lintelligence et de la science. Il est des hommes qui, tout
en faisant profession d’aimer la science et d’applaudir aux
progreés des lumiéres, mentent en maintes circonstances, n’ac-
ceptent la vérité que lorsqu’elle s’harmonise avec leurs sys-
temes et «leur science», et cherchent plutdt le triomphe de
leurs idées, de leur Eglise, de leur religion méme, que celui
de la vérité. lls ne craignent pas de mentir, par piété et pour
la piét¢, disent-ils. Ces savants (car ils peuvent étre savants
sur certains points et dans certaines questions) manquent de
sincérité et de véracité en matiere de religion. Ils oublient que
Dieu n'a besoin d’aucun mensonge; que Dieu étant la vérité
méme, la vraie religion ne saurait ni s'appuyer sur le men-
songe, ni entretenir 'esprit de mensonge et d’hypocrisie. Donc
toutes les vérités scientifiques, historiques, philosophiques, reli-
gieuses, quelles qu’elles soient, quelque pénibles qu'elles puis-
sent étre, quelques sacrifices qu’elles imposent, doivent étre
acceptées par la vraie religion, dés qu'elles lui sont démon-
trées; et elle doit en tenir compte dans sa théologie, dans sa
morale, dans sa discipline, dans sa liturgie. Revelatur ira Dei
de cwlo super ommem impietatem et injusiitiam hominum eorum
qui veritatem Dei in injustilia delinent... Quia cum c0gnovis-
sent Deum, non sicut Deum glovificaverunt ... Qui comimiuta-
verunt veritatem: Dei in mendacium el coluerunt, el sevvierunt
creaturw potins quam crealovi.

VII. Une religion divine doit étre mystérieuse. Ce n’est
pas une contradiction d’affirmer que la vraie religion, qui doit
€tre éclairée, lumineuse et véridique, doit aussi étre mysté-
rieuse. Dieu étant I'Etre infiniment parfait et infiniment élevé
au-dessus de notre intelligence, la religion qui vient de lui,



17 —

s,

qui est digne de lui et qui conduit a lui, doit nécessairement
renfermer, pour nos esprits, des mysteres. La vraie religion
doit étre non seulement un sentiment mystérieux, plus grand
que notre cceur; elle doit étre aussi une doctrine mystérieuse,
plus grande que notre intelligence. Nous entendons par mys-
tére non ce qui est cowmlre la raison, mais seulemement ce qui
est awu-dessus de notre intelligence. Plus une vérité est divine,
plus elle doit renfermer de mysteres pour nous. Si la lumiere
est l'essence du vrai Dicu considéré en lui-méme, le mystere
est l'essence de la vraie religion considérée par rapport a
nous. De méme gqu'au dela des sons que nous entendons, des
couleurs que nous voyons, des choses que nous saisissons, des
idées que nous percevons, il en est d’autres qui nous échap-
pent, ainsi et & plus forte raison heurtons-nous le mystere de
tout coté, lorsque nous essayons de concevoir Dieu, Qu’est-ce
que les sept énigmes du monde (Dubois-Reymond), en compa-
raison de la grande ec¢t sublime énigme de Dieu? Répétons
donc avec Malebranche qu’«il est bon de comprendre claire-
ment qu'il est des choses absolument incompréhensibles» ;
avec Littré, que «plus le savant vieillit, plus il doit se courber
comme un point d'interrogation»;, avec Guyau, qu'«il y aura
toujours des mysteres » ; avec Petit-Senn, que «la raison prouve
sa grandeur en se posant de sublimes questions, et sa folie
en prétendant les résoudre; ses pourquor planent, ses parce
gue rampent». De 1a, ¢videmment, la nécessité de la foi dans
la vraje religion. Mais ajoutons que la vraie foi religieuse n'est
ni la crédulité¢, ni 'aveuglement, parce que la vraie foi reli-
gieuse repose sur des motifs de croire absolument rationnels.
Le vrai mysticisme doit &tre rationnel.

VUL Une religion divine dotl avoir et étre un principe
d’autorité. Dieu étant D'autorité méme, la religion qui vient de
lui doit faire respecter 1'autorité et parler avec autorité. ILa
vraie religion ne pouvant pas porter atteinte a la vérité, doit
défendre les droits de la vérité, combattre l'erreur, le men-
songe, les passions mauvaises, les injustices, quelles qu'elles
soient. C’est donc la vérité seule qui peut étre le principe de
l'autorité de la religion, et c'est l'esprit d'équité qui seul peut
en étre le guide. En outre, Pautorité n’est pas la tyrannie.
L’autorité religicuse doit donc étre doublement respectucuse

Revue intern. de Théologie. Heft 41, 1503, 2



.18

de tous les droits de I'homme; elle ne doit avoir pour sphere
d’activit¢ que la sphere religicuse, et pour but que le progres
méme de la religion, c’est-a-dire faire en sorte que Dieu (Vérite
supréme, Beauté supréme, Bonté supréme) soit mieux connu,
mieux aimé et mieux glorifié,

Done, on le voit, l'autorité religicuse n'a sa véritable
raison d’¢tre et son véritable fondement que dans la notion
de Dieu, et elle ne peut s’exercer l¢gitimement qu'en parlant
vraiment au nom de Dieu, et non au nom d'un homme quel-
conque.

IX. Une religion divine doit provoquer I'élan vers I'idéal.
Dieu étant 1'ldéal supréme, c'est-a-dire la Beauté vivante et
parfaite, une religion divine doit ndé¢cessairement chercher
I'idéal, développer dans ses adhérents 'amour de !infinie
Beauté et le désir de la perfection. La beauté parfaite étant
nécessairement unie au vrai et au bien, la véritable esthétique
religieuse doit étre inséparable de la vraie doctrine et de la
vraie morale, et le véritable culte doit consister avant tout
dans la correction des défauts, la purification de 'ame, 'aspi-
ration de toutes les facultés vers le parfait et l'infini. Telle
est la sphere religieusement esthétique et religieusement morale,
dans laquelle le ztle divin et U'enthousiasme (¢vdsoc) divin
doivent s’exercer.

Le «zele de la maison de Dieu» ne doit pas étre le zé€lo-
tisme, et l'enthousiasme religicux ne doit étre ni outré, ni
fanatique. Dieu n’a pas plus besoin de nos passions, de nos
intempérances, de nos exces que de nos mensonges. Ni la
religion, ni la piété, ni la recherche de 1'idéal, ne sauraient
autoriser l'erreur et le mal. Le feu «sacré» doit réchauffer
pour le bien et la vie, et non réduire en cendres. Donc, sous
prétexte de tendre a l'idéal, il n’est point permis de porter
atteinte a l'objectivité de la religion, & sa valeur intellectuelle
et rationnelle. L’apotre vraiment religieux est celui qui, tout
en se croyant sincirement dans la vérité et en ne voulant
répandre que la vérité, est aussi persuadé qu’il n’a pas pet
sonnellement le monopole des vertus qu'il préche, et qu'autrul
peut avoir les mémes facultés que lui, peut-étre méme supé-
rieures. Cette prudence et cette modestie, trés fondées, reglent
le zele sans l'amoindrir. Une Eglise doit donc avoir de l'en-
thousiasme, non l'enthousiasme du moi, mais l'enthousiasme



— 19 —

de Dieu et des choses de Dieu, non 'aveuglement ni 'orgueil
de I'enthousiasme, mais le désintéressement et 'abnégation de
I’enthousiasme éclairé, sage et vrai. Sursum corda!

X. Une religion divine doit provoquer l'élan dans la cha-
rité. Dieu étant l'amour parfait, la religion ne saurait étre
divine sans étre charitable. Les formes de la vraie charité
sont multiples, car 'amour est ingénieux, et il ne saurait I'étre
assez pour faire le bien. Donc la vraie religion doit enseigner
et pratiquer 'amour fraternel, méme l'amour des ennemis; le
pardon des offenses, sans toutefois favoriser le mal; la tolé-
rance envers les pécheurs, sans toutefois pactiser avec le
péché: «Je chéris sa personne et je hais son erreur», dit
Pauline dans Polyeucte. La vraie religion doit étre condescen-
dante envers les consciences faibles, sans toutefois abandonner
les principes (voir nn. V, VI et VIII).

XI. Une religion divine doit provoquer I'élan dans la jus-
tice et la sainteté. Dieu ¢tant le bien parfait, la justice parfaite,
la sainteté parfaite, il est évident qu'une religion divine ne
peut pactiser avec le mal sous aucune forme et sous aucun
prétexte. Une religion est divine dans la proportion ol elle
sanctifie. L.a sainteté est plus que la simple justice: la justice
est la pratique du bien entre les hommes; la sainteté, c'est le
bien divin en nous, c'est Dieu vivant en nous et nous en lui.
Donc une religion qui se bornerait a la simple honnéteté entre
les hommes, ne serait ni sainte ni divine dans la force méme
de ces expressions.

I1 faut, d’autre part, se méfier des fausses religions qui,
tout en paraissant viser a la sainteté et tout en se prétendant
divines, violent la morale. La maxime que «la fin justifie les
moyens », est profondément immorale et antireligieuse. Donc
faire le mal pour glorifier Dieu, dérober pour enrichir son
Eglise, calomnier pour exalter sa religion, c'est faire acte de
fausse religion.

XII. Une religion divine doit manifester action de Dieu
en elle. Dieu étant l'activité parfaite et la toute-puissance, doit
pouvoir intervenir dans la vraie religion par des actes supe-
rieurs & la science et & la puissance des hommes. Une religion
divine ne saurait étre, pour Dieu, une religion fermée, et sa
providence doit y agir selon sa sagesse infinie. Toutefois, si la



— 20 —

vraie religion ne saurait étre fermée a Dieu, elle ne saurait
étre ouverte & aucune contradiction de la part de Dieu. Dieu,
sagesse parfaite, ne se contredit point, et les lois établies par
sa volonté restent ce qu'il a voulu qu’elles fussent. L’absolu
qui serait & la merci du relatif ne serait pas 'absolu; comme
le nécessaire qui se plierait a la variabilité du contingent ne
serait pas le nécessaire. Nous verrons, en ¢étudiant les religions
positives historiques, que toutes ont admis le fait d'une révé-
lation par un ou plusieurs médiateurs. Cette doctrine s’har-
monise avec la notion de Dieu comme force supréme et par-
faite. Imaginer un Dieu qui aurait ¢été actif une fois pour
toutes, et qui, la chiquenaude de la création une fois donnée,
rentrerait dans l'inaction en abandonnant son cuvre a elle-
méme, c'est imaginer un Dieu trés imparfait et par conséquent
faux.

XII. Une religion divine doit développer la valeur per-
sonnelle de I'homme. Si Dieu, activité infinie, intervient dans
la religion, ce ne peut étre que pour aider ’homme a se per-
fectionner: donc pour favoriser le développement de ses
facultés intellectuelles, esthétiques, morales, I'évolution et le
progres de son étre, I'amélioration de sa liberté et de sa per-
sonne. Une religion issue de Dieu ou conforme a la vraie
notion de Dieu, ne saurait étre en contradiction avec l'action
créatrice; elle doit, au contraire, tendre au progrés constant
des étres créés, en général, et particulierement des créatures
raisonnables, libres et morales. De méme que l'étre tend a
I'étre et non au néant, ainsi la religion tend au développement
de ceux qui la pratiquent. En outre, si Dieu est triplement
personnel, une religion divine ne peut que développer dans
I'hnomme, image de Dieu, la personnalité, non les défauts de
celle-ci, mais ses qualités d'ordre intellectuel et moral, son
initiative pour le bien, sa spontané¢ité dans la pratique de la
vertu, un sentiment toujours plus délicat de sa propre respon-
sabilité, Toute hiérarchie religieuse ou ecclésiastique qui amoin-
drit les droits des fideles, qui tend & paralyser leur activité
soit intellectuelle soit morale par une passivité aveugle et des-
tructive, est encore plus antidivine qu’antihumaine.

XIV. Une religion divine doil étre une dans son essence
el multiple dans ses formes. Dieu étant un essentiellement et



i BT e

numériquement, la religion qui porte son caractere doit étre
une dans son essence et elle ne peut admettre d'autre multi-
plicité que celle des formes. D’ailleurs, la vérité étant une en
ce sens qu’elle n'est pas contradictoire avec elle-méme, une
religion vraie ne saurait ni enseigner des doctrines contradic-
toires, ni imposer des préceptes contradictoires. Donc les reli-
gions qui se contredisent dans leurs doctrines et dans leurs
préceptes ne sauraient étre également bonnes; et ainsi il appert
que l'indifférentisme qui proclame la bonté de toutes les reli-
gions, quelles qu'elles soient, est erroné.

D'autre part, Dieu étant infiniment participable, la religion
qui participe de lui doit étre variée dans ses formes, en ce
sens que telle forme doit faire ressortir davantage tel attribut
de Dieu, telle autre forme tel autre attribut. De méme que
Dieu, dans toutes ses manifestations, est partout un et le méme,
ainsi une religion divine doit étre une et la méme dans toutes
ses formes: une et la méme par son fond, c'est-a-dire par sa
substance doctrinale, morale et liturgique, mais non par les
formes accidentelles de cette substance.

De cette unité d'essence que doit avoir toute religion
divine, il est logique de conclure que cette religion doit étre
universelle et pour tous les hommes: wuniverselle, donc cher-
chant et glorifiant toutes les vérités, toutes les qualités, toutes
les vertus; pour tous les hommes, donc s’étendant a toutes les
races, & toutes les nations, & toutes les classes politiques et
sociales, aux petits et aux grands, aux faibles et aux forts,
aux pauvres et aux riches; imposant a tous la méme foi, la
méme morale, les mémes moyens de salut.

Dieu étant le Pere de tous, la religion vraie doit ensei-
oner et pratiquer la vraie fraternité, sans acception des per-
sonnes. Elle doit condamner et bannir tout esprit de caste et
de secte. L’esprit de caste enfante le cléricalisme, qui est
lélément corrupteur du clergé et, par le clergé, de I'Eglise:
L’esprit de secte produit 'orgueil d’Eglise, 'ambition confes-
sionnaliste, 'ignorance des vertus d'autrui, la jalousie, la mé-
disance, la calomnie envers les adversaires; il seme les ran-
cunes, attise les passions mauvaises, vit de 'universelle division,
entretient la crédulité, fabrique des légendes pour sa propre
olorification, sanctifie l'imposture, en fait un moyen de pro-
pagande au bénéfice des «élus»; il se croit et se proclame



infaillible, déclare »sa propre infaillibilité un article de foi,
souffle partout le fanatisme, se nourrit ainsi de mensonges
accumulés, qui a leur tour engendrent une pourriture cachée.
Enfin le sectarisme, comme l'indique le mot, a toujours un
sécateur a4 la main: il coupe, taille et retranche de l'arbre
humain les branches les plus saines, sous prétexte que leurs
fleurs et leurs fruits ne sont ni & sa convenance ni de son
golit. Tout ce qui n'est pas avec lui et pour lui, est jeté au
feu, et ses cendres dispersées et maudites. Au lieu de faire
sienne 1'Eglise universelle, il veut faire de sa propre Eglise
I'Eglise universelle; c’est sa sacristie qui doit étre le temple.
De méme qu'il veut que le soleil ne luise que pour lui, ainsi
veut-il que Dieu ne soit que pour lui seul.

A la question de l'unité se rattache la question de la
simplicité. Le simple est plus fort que le compliqué, comme
en morale la franchise est plus forte que les petites habiletés
enchevétrantes que le temps use vite. Une religion qui manque
de simplicité dans son dogme, dans sa morale, dans son culte,
dans sa constitution ecclésiastique, sera tdt ou tard vaincue
par la simplicité méme. L'unité¢ et la simplicit¢ du dogme con-
damnent la subtilité, la chicane, 'ergotage, les futiles questions
de mots; l'unité et la simplicité de la morale condamnent la
rouerie, la casuistique, cet escamotage des principes qui n’est
que l'art de jouer Dieu, de duper la vérité et la justice, d'ex-
ploiter les naifs, et de satisfaire les passions sous le masque
hypocrite de la religion.

L’'unité du fond et la variété des formes ne sauraient étre
mises en opposition, parce que l'une et l'autre sont des vérités
nécessaires. L'unité du fond doit apparaitre dans toutes les
formes, en ce sens que chaque forme religieuse doit manifester
I'aspiration vers le parfait et le divin, élever 'homme au-dessus
de lui-méme, le rendre meilleur, le rapprocher de Dieu en le
surnaturalisant. La variété des formes, en montrant la richesse
du fond, doit d'autant plus favoriser 1'épanouissement de la
personnalité des fideles que c’est un des caracteres divins de
la religion de développer la personnalité et le sentiment de la
responsabilité. Ainsi se concilient ces choses si diverses, parce
que leur diversité n’est pas une contradiction. De méme qu'«il
n’y a pas lieu de souhaiter de voir la méme €écorce a tous les
arbres» (Lessing), ainsi ne faut-il pas vouloir la méme forme
a toutes les religions,



XV. Une religion divine doit étre {mmuable dans ses élé-
ments essentiels. Cette vérité est la conséquence de la précé-
dente: car, si une religion divine doit étre une dans son
essence, elle doit aussi étre immuable, son essence ne pouvant
changer. Elle doit refléter ainsi l'immuabilité de Dieu. Elle
s'acquittera de ce devoir en développant dans I'homme la
fidélité aux principes, la recherche constante de la vérité, la
fixité du caractere, la stabilité dans le bien, l'inébranlable et
I'indomptable ¢énergie au service de Dieu. Par 1a méme, elle
combattra la frivolité capricieuse qui ne se complait que dans
le changement, qui ne s’alimente que de dévotions nouvelles,
uniquement parce qu'elles sont nouvelles et méme quand elles
sont d’ailleurs malsaines. Loin de se plier aux funestes engoue-
ments de l'ignorance, elle montrera qu’elle est divine en les
réprimant : car son devoir est de corriger et non de corrompre.

XVI. Une religion divine doit étrve, d'une certaine maniere,
flernelle. Dieu étant éternel et étant éternel parce qu'il est
toujours un et immuable dans son essence, la vraie religion
doit résister aux injures du temps, ainsi qu'aux caprices des
passions et & la versatilité des caracteres. Si 1'éternité consiste
dans le totum simul de 1'étre, la vraie religion doit maintenir
tous ses éléments essentiels et ne varier que dans ses éléments
variables; elle doit faire que le passé se continue dans le pré-
sent et le présent dans l'avenir, afin de perpétuer ainsi l'iden-
titée de la vie divine a travers les générations successives. Le
respect de la tradition, loin d'étre une momification, est une
garantie de force morale: car il ne peut y avoir de progreés
la ot 'on dédaigne de profiter des legons du passé. L'homme
vraiment religieux doit donc étre a la fois homme du passé
par le respect, homme du présent par le sens pratique, homme
de Davenir par l'élan, l'espoir, la confiance en Dieu: ommnia
possum in eo qui e confortat. C'est ainsi qu'il peut, dés cette
vie et dans cette vie mobile et changeante, avoir de la sta-
bilit¢ et de lunité, et refléter moralement, jusque dans les
relativités de son ame et de sa vie, la divine éternité.

XVIL. Une religion divine doit tendre a vendre tous les
hommies heurveux. Dieu étant la béatitude parfaite, n'a pu créer
I’homme et lui donner la capacité du bonheur qu'avec la volonté
positive et infiniment positive de le rendre heureux. La vraie



religion doit donc tendre a béatifier 'homme soit dans son
ame, soit dans son corps. Le moyen par lequel elle doit con-
duire ’homme a la félicité doit évidemment étre religieux:
c’est la sainteté, la sainteté qui enseigne lactivité et le tra-
vail, la lutte et la résignation, la pénitence et la joie.

La sainteté enseigne lactivité et le travail, parce que le
vrai bonheur rend actif et laborieux, comme aussi l'activité et
le travail rendent heureux: heureux les travailleurs religieux!
Regnum ceelorum wvim patitur et violenti vapiunt illud. La
sainteté enseigne la lutte et la résignation, parce que la vie
sur la terre est une lutte pour le triomphe de la vérité et de
la justice: mulitia est vita howminis super terram. Toutefois il
y a résignation et résignation: autant la résignation inerte et
aveugle paralyse et hébete, autant celle qui est éclairée et
courageuse, est sublime et divine. La sainteté enseigne la
pénitence et la joie, parce que la pénitence nous fait rompre
avec le péché, source de beaucoup de souffrances, et que
I'ame, une fois délivrée, maitresse d’elle-méme et consciente
de son union avec Dieu, se sent heureuse. Beati mundo corde
quoniam ipsi Deum videbunt!

Telles sont les principales propriétés que la religion doit
avoir d’apres l'exacte notion philosophique de Dieu. Voyons,
d’autre part, celles que l'exacte notion philosophique de 'homme
exige d’elle.

Ch. XI. Ce que la religion doit étre
par rapport a 'homme : ses qualités humaines.

On peut les résumer dans les quinze suivantes:

1. Une veligion humaine doit élrve imparfaite. 11 faut s'y
résigner. L’homme n'est qu’homme. Le surnaturel méme ne le
constitue pas dans une espéce nouvelle, Etant homme, il reste
imparfait, méme quand il aspire au parfait et qu’il est uni a
Dieu. Donc la religion, divine du coté de Dieu, est forcément
humaine du coété de 'homme.

Ce n'est pas a dire pour cela qu'il faille imputer a la
religion méme toutes les fautes, toutes les erreurs, tous les
crimes qui se commettent en son nom. Toutes ces choses ne
sont imputables qu'aux hommes qui comprennent mal et pra-
tiquent mal la religion. Ces crimes ne sont pas commis &



cause de la vraie religion, mais malgré la vraie religion.
Néanmoins toujours est-il que ce qui est humain est imparfait.
La liqueur a beau étre divine, le récipient dans lequel elle
séjourne et fermente lui donne un gofit terrestre qui la dété-
riore. Il n'est que juste, sage et religieux de vouloir corriger
toutes les défectuosités de I'humanité; mais il serait insensé
de croire qu'on y arrive jamais completement. De méme qu'’il
y aura toujours des pauvres dans la société civile, ainsi y
aura-t-il toujours des pécheurs dans l'ordre moral et religieux.
Donc, sans pactiser ni avec l'erreur ni avec le mal, la religion
en patira toujours. Toujours la superstition, 'hérésie, le schisme,
I'incrédulité, lUindifférentisme, régneront sur certains esprits;
c'est I'écume et la lie, I'écume que la mer méme, quoique im-
mense et profonde, n'évite pas, la lie que déposent méme les
meilleurs vins.

FErrare hwmanum est; donc en religion, comme en science,
en morale et en art, Uerreur est inévitable. Chose étrange, ce
sont les masses religieuses qui peut-¢tre tiennent le plus a
leurs superstitions, comme ce sont les incrédules qui tiennent le
plus a leur impiété; les erreurs non religieuses sont les moindres.

De ce que la religion est imparfaite, il ne résulte pas
qu’il faille la condamner. On ne doit condamner que les reli-
gions fausses ou immorales, qui enseignent positivement Uerreur
ou qui violent positivement la morale. Mais les simples imper-
fections inévitables doivent étre portées au passif de 1'huma-
nité¢ et non a celui de la religion. Max Miiller disait a un
palefrenier (Fferdebursch): «De méme que sans doute vous
n‘assommez pas du coup vos chevaux et ne les rejetez pas
d’emblée parce qu’ils ont quelques tares, s'effarent, ruent, se
cabrent, de méme je n’assomme pas toutes les religions (et
surtout la mienne) parce qu'elles ont quelques défauts, me
mettent dans I'embarras, comme vos chevaux dansent le nez
en l'air en se dressant sur les pieds de derriere, mais je
cherche 4 les comprendre. Or, beaucoup de religions, méme
la notre, ont des défauts, des faiblesses, tout comme vos che-
vaux. Mais vous étes-vous demandé ce que serait devenue
I’humanité sans les religions, sans la conviction qu'il doit y
avoir au delda de notre horizon, c'est-d-dire au dela de notre
frontiere, aussi quelque chose? Il n'y a pas de limite, sans
rien d’illimité. Cela est vrai comme un axiome de gé¢ométrie ».



— 26 —

II. Une religion humaine doit étre natuvelle. Nous avons
prouvé que la vraie religion doit étre surnaturelle du coté de
Dieu; s’ensuit-il qu'elle ne puisse pas étre naturelle du coté
de 'nomme, et que ce soit contradictoire d’exiger qu’elle soit
en méme temps surnaturelle et naturelle? Nullement. Le sur-
naturel, nous 'avons dit, n’est pas une contradiction du naturel,
comme le naturel n'est pas une négation du surnaturel. Ces
deux qualités ne sont pas inconciliables, et il est ais¢ de con-
cevoir que la religion intégrale doive étre humano-divine ou
divino-humaine. Si une religion se présentait comme devant
étre seulement divine ou seulement humaine, seculement sur-
naturelle ou seulement naturelle, elle ne serait pas cette vraie
religion qui, devant unir Dieu et I'homme, doit participer de
I'un et de l'autre.

On entend quelquefois par «religion naturelle » le déisme,
qui n'admet que les trois dogmes de l'existence de Dieu, de
la spiritualité de 'ame et de la vie future. Ce n’est pas du
déisme que nous voulons parler quand nous disons que la
vraie religion doit étre naturelle. Nous admettons ces trois
dogmes, mais nous enseignons qu'il en est encore d'autres, et
que c'est pour avoir méconnu ces autres dogmes que tous les
essais d’établissement d'une religion déiste ont échoué. Donc,
d'une part, la religion naturelle dans le sens purement déiste
est fausse, et, d’autre part, la vraie religion doit &tre naturelle,
mais non dans le sens purement déiste.

A. de Broglie a ainsi démontré 'impuissance de la philo-
sophie déiste & unir 'homme et Dieu comme ils doivent 'étre:
« Il faut que Dieu prenne soin de I'ame et que 'dme s'éleve
a Dieu. Ce n'est point assez de nous faire voir qu'il y a un
Dieu, il faut me faire sentir que ce Dieu songe a moi. Ce
n'est point assez de me dire que j'ai une ame, il faut donner
a mon ame le moyen de s’approcher de Dieu. Il faut que Dieu
devienne le premier de mes devoirs, le mobile et le principe
de tous les autres. Dieu, I'ame, le devoir, ce sont des pierres
éparses que la philosophie taille et nous livre; si I'on en veut
faire un édifice a l'abri duquel nous puissions placer notre
téte, il faut trouver un ciment qui les unisse... Le rapport
direct et vivant de I'homme et de Dieu, c'est 1a ce qui dis-
tingue aux yeux du vulgaire, dans sa pensée tantdt confuse
et tantot claire, mais au fond toujours juste, la religion de la



97

philosophie, la spéculation du penseur de la piété du croyant.
Le philosophe mesure le ciel, observe la terre; 'homme reli-
gieux dresse 1'échelle de Jacob pour passer facilement de 'un
a lautre. Des lors le probléme de la religion naturelle se
transforme & la fois et se complique. Pour savoir si la religion
naturelle est possible ou du moins suffisante, il ne s'agit pas
seulement de faire voir que la force de la raison et le spec-
tacle de la nature suffisent & démontrer l'existence de Dieu.
Nul débat ne s'engage, nul doute ne s'éleve a ce sujet. Mais
il s’agit de nous convaincre qu'entre la notion de Dieu, telle
que la raison la découvre, et 1'état de notre ame, tel que la
raison suftit pour l'observer et le décrire, peuvent s'établir
aisément ces rapports habituels et directs, ces liens intimes et
étroits qui sont 'essence et comme le fond méme de lidée de
toute religion?). »

Toutefois, si l'insuffisance du déisme comme religion natu-
relle est notoire, ce qui ne 'est pas moins, c'est que la vraie
religion doit étre naturelle, c'est-a-dire qu’elle doit s’harmoniser
avec toutes les facultés de 1'homme et donner satisfaction a
toutes les aspirations légitimes de la raison, du cceur et de la
conscience. Clest un fait que ce qui finit toujours par 1l'em-
porter dans l'homme, c’est 'humain. Donc la vraie religion,
loin de combattre 1a nature humaine méme, n'en doit combattre
que les défauts, en respectant toujours la grande force de
I'instinct et des sentiments humains.

Certains théologiens parlent avec mépris de la nature et
de la religion naturelle. Ils se trompent. Sans la nature, le
surnaturel serait impossible. Donc attaquer la nature comme
telle, c'est saper le surnaturel dans une de ses conditions
essentielles, sinon dans sa base méme. Max Miiller a été plus
perspicace, lorsqu’il a dit: «Ce que certains philosophes ap-
pellent avec mépris la religion naturelle est en réalité le plus
grand don que Dieu ait jamais fait aux enfants des hommes,
et sans cela, la religion révélée elleeméme n'aurait point
de ferme assise, point de racines vivantes dans le cceur de
I’homme 2). »

1Y A. DE BROGLIE, Questions de religion et d'histoire, t. 11, p. 265-266,

*) Essais sur [Phistoire des religions, préface, p. XLII; Paris, 1872, — Voir
aussi Zhe Philosophy of Natural 7Theology. An Essay in Confutation of the Skep-
ticism of the Present Day. By the Rev, William Jackson. New York, Randolph, 1875.



— 98

L. Une religion humaine doit étve intérieure et extérieure,
tnvisible et wvisible. L'homme étant composé d'un corps et
d’'une 4me, une religion vraiment humaine doit étre aussi
extérieure et intérieure, visible et invisible; elle doit avoir en
quelque sorte, elle aussi, un corps et une Aame.

Comment et dans quelle mesure cette religion doit-elle
étre spirituelle et corporelle, je le dirai dans le numéro suivant.
Dans le numéro présent, il s’agit seulement de constater que
telle doit étre la vraie religion, et ce qu'on entend par religion
extérieure et par religion intérieure,

Dire que la religion doit étre extérieure, visible et sen-
sible, est-ce dire que Dieu doit se rendre, dans la vraie religion,
sensible & nos sens? Non. Dieu est essentiellement Esprit:
donc son étre n’est ni visible a nos yeux, ni sensible 4 aucun
de nos sens.

Dire que la religion doit étre extérieure, visible et sen-
sible, est-ce dire que Dieu a besoin d'un culte extérieur?
Nullement. Dieu, Esprit infini, n’a besoin pour lui-méme
d’aucun culte extérieur. Et méme, comme FEtre absolu et
parfait, il ne saurait avoir aucun besoin: aucun culte n’est
nécessaire ni a4 sa perfection ni a sa béatitude, a plus forte
raison aucun culte extérieur. Rien ne manque & son étre, qui
par lui-méme est infiniment parfait.

Ce qu'on veut dire, c’est que 'homme, créature de Dieu
par son corps et par son ame, doit lui rendre hommage et
par son corps et par son ame, c’est-a-dire le glorifier par des
actes extérieurs et par des actes intérieurs. Son culte doit
donc étre a la fois externe et interne. Que quelques esprits
vivent tellement intérieurement que les choses extérieures soient
pour eux a peine apergues et & peine nécessaires a leur vie
intérieure, c’est une exception. Toujours est-il que ceux-la
méme doivent aussi pratiquer un culte extérieur, sinon par
propre besoin, du moins par devoir. Il suffit qu'ils soient
hommes pour qu’ils soient obligés, comme tels, de par leur
nature, de rendre & Dieu le culte que leur nature lui doit,

Mais, dit-on, la matiere et les actes corporels ne sont pas
de l'ordre religieux; donc ils ne sauraient trouver place dans
la religion, qui est essentiellement une chose de I’ame. Nous
répondons que les actes corporels, tout en restant ce qu’ils
sont, peuvent cependant et méme doivent concourir a 1'ex-



— 929 __

pression des idées et des sentiments. La morale aussi est
chose de conscience; et cependant tout en étant chose de
conscience, elle doit s’exprimer extérieurement. De méme la
religion. Il n'y a en cela aucune confusion de l'ordre matériel
et de l'ordre religieux (voir p. 11).

Bref, autant il est erroné de chercher Dieu avec les sens,
de lui rendre un culte sensuel, de le glorifier par des actes
exclusivement extérieurs, par une piété purement mécanique,
toute d’habitude, de routine et d’automatisme, autant il est
rationnel que 'homme prouve sa foi et sa piété envers Dieu
par tout 'étre qu’il a regu de lui, donc par des actes exté-
rieurs et par des actes intérieurs. Le culte sans manifestations
externes n’est que la moitié, moiti¢ intérieure, du vrai culte.

IV. Une religion humaine doit étre spiritualiste, c’est-a-
dire spirituelle et spiritualisante. Elle doit étre spirituelle, soit
parce que Dieu, Esprit absolu, doit étre adoré en esprit et en
vEérité, soit parce que '’homme, esprit contingent, doit aussi adorer
son créateur en esprit et en vérité. Elle doit étre spirvituali-
sante, en ce sens qu'elle doit rendre 1'homme de plus en plus
spirituel, en lui faisant comprendre que I'ame est supérieure
au corps, et que par conséquent le culte intérieur par l'idce,
par la foi, par le sentiment, doit I'emporter sur les actes ex-
téfrients,

Dans quelle mesure le culte extérieur et le culte intérieur
doivent-ils étre pratiqués? Cette question délicate doit étre
résolue d’apres les considérations suivantes :

1° Le corps doit étre pour l'ame un moyen et non un
obstacle. Donc les cérémonies extérieures doivent aussi étre
pour la religion intérieure un moyen et non un obstacle. Dong,
des qu’elles sont un obstacle par leur trop grande fréquence
ou leur trop grande longueur, il faut les réduire a une juste
proportion.

2° LLe corps n'ayant de valeur morale que comme ex-
pression de I'ame, le culte extérieur n’a de valeur religieuse
que comme expression de la foi et de la piété, comme sym-
bole intelligible et vivant de l'idée et du sentiment.

En appliquant exactement ces deux principes au culte,
il est ais¢ d’'éviter le formalisme et de tirer parti de tout ce
qu'un sage symbolisme contient de beau et d'édifiant. Il faut
€viter et combattre le formalisme, qui consiste, d’abord, dans



la prédominance de l'acte extérieur sur la pensée, sur 'atten-
tion, sur la foi, sur les vertus sentimentales et morales; en-
suite, dans la croyance que les choses divines, les grices
célestes, les forces religieuses sont annexées aux actes extérieurs
et dépendantes de ces mémes actes, comme si des cérémonies
corporelles pouvaient étre causes productrices de 1'élément
divin. Que de personnes ignorantes font dépendre, en effet,
I'efficacité de leur priere, la bonté et la protection de Dieu,
le don de la grace surnaturelle, d'un baiser donné a une
médaille, de I'égrénement d’'un chapelet, du balancement rituel
du corps, du nombre des prostrations, etc.!

Le symbolisme contenu dans de justes bornes est trés
beau et trés édifiant: alors, loin de voiler et d'étouffer 'idée,
il la suggere et la traduit poétiquement, de maniére a la faire
comprendre des intelligences les plus ordinaires et a la faire
admirer des intelligences les plus ¢levées. Mais, de méme qu’il
peut y avoir, dans le langage humain, des abus de mots, une
abondance excessive d'images démesurées et de phrases creuses
qui blessent le gofit des esprits sérieux, ainsi peut-il y avoir,
dans le symbolisme liturgique, des abus de cérémonies qui
provoquent le dégofit dans les dmes qui peuvent s'élever vers
Dieu sans ces cérémonies, inutiles et méme nuisibles pour
elles.

Donc, ce qui importe, c’est de pouvoir discerner la juste
mesure d'avec la surabondance et 'exces. Il est clair que cette
mesure dépend de I'é¢tat des esprits, du degré de culture, du
caractere et du tempérament, de la race, des traditions natio-
nales, du climat, du sol, etc. L’habitant du nord étant plus
froid et moins expansif que l'habitant du midi, doit avoir un
culte plus froid et proportionné & son état d’ame. Cette question
est donc une question de tact et de sagesse. Chose étrange,
certains francs-macons combattent le symbolisme religieux et
liturgique comme ridicule, et pratiquent eux-mémes dans leurs
loges un rituel compliqué. La vérité est que les cérémonies qui
touchent le cceur et fortifient la conscience doivent étre main-
tenues, et que celles qui sont incomprises, ennuyeuses et débili-
tantes, doivent disparaitre. Le culte bien compris doit porter les
ames a la conversion, au repentir, a la régénération, en un mot a
tous les actes de la vie spirituelle et religieuse; il n’a d’autre
raison d'étre que de tendre au développement de la pensée



31 —

religieuse et du sentiment religieux, donc a I'amélioration
morale de I'homme tout entier. Telle est la vraie norme.

[.e spiritualisme de la religion entraine avec lui, comme
conséquence, la prédominance de la conscience religieuse sur
la vie externe. C'est donc la vie externe qui doit étre subor-
donnée aux intéréts de la conscience, et non la conscience
qui doit étre sacrifiée a la position et a la fortune.

V. Une religion humaine doit étve individuelle el personnelle.
Nous avons déja démontré qu'au point de vue divin la religion
“doit développer la valeur personnelle de I'homme (ch. X, n.
XIII). La méme conclusion est imposée aussi par la nature
de 'homme. Tout homme étant un individu et une personne,
toute religion vraiment humaine sera individuelle et person.
nelle. On peut expliquer cette proposition dans les sens
suivants:

1° LLa religion est individuelle et personnelle, quand chaque
adhérent la pratique individucllement et personnellement. C’est
lui qui doit croire, espérer, aimer, agir, prier, adorer. Il ne
doit ni se décharger de ses devoirs religieux sur autrui, ni con-
fier son salut & aucun intermédiaire. Qu'il soit aidé par ses
freres, soutenu par ses pasteurs, c’est rationnel et humain.
Mais les médiateurs ne doivent étre que des aides et non des
obstacles; ils ne doivent pas intercepter l'action personnelle
des fidtles, encore moins ¢étouffer le culte individuel et per-
sonnel. Toute religion dans laquelle le clergé, sous prétexte
de médiation, amoindrit les droits et les devoirs des fideles,
empiete sur leur liberté et leur conscience, est fausse. Ce ne
sont pas les fideles qui existent pour le clergé, mais le
clergé qui existe pour les fideles. Le clergé, comme tel, ne
doit avoir d’autres intéréts que ceux de la religion et de
I'Eglise: car le clergé n’est pas I'Eglise, mais seulement une
partie de I'Eglise, la partie qui est chargée de servir les
fideles; les ministres sont, en effet, les serviteurs de I'Eglise;
ministerium signifie service et non Zmperium.

2° Tel individualisme est bon, et tel individualisme est
mauvais. L’individualisme est bon, quand il fortifie a la fois
les individus et la société; il est mauvais, quand il développe
les penchants mauvais des individus et affaiblit les liens sociaux.
Accorder trop aux individus et trop peu a la société, ou



trop a la société et trop peu aux individus, est une
double erreur, trés nuisible dans l'un et l'autre cas. 1l en
est de méme en religion. Autant l'individualisme religieux qui
développe dans les individus le sentiment de leur responsabi-
lité et de leur vraie dignité personnelle, est excellent et né-
cessaire, autant lindividualisme qui exagere les droits des
fideles jusqu’a favoriser l'arbitraire, le caprice, la versatilité,
la division, la contradiction, jusqu’a affaiblir et méme jusqu’a
ruiner I'Eglise, est pernicieux. Autant 'anarchie sociale est
fatale en politique et nuisible aux individus mémes qu'elle
prétend protéger, autant l'anarchie religieuse cause de dom-
mages non seulement a 'Eglise, mais encore 2 la vie religieuse
individuelle. Bersier s'est élevé contre l'individualisme religicux
qui ne voit que lindividu, «sans tenir compte du fait que cet
individu appartient 4 une espéce par une solidarité qu’il lui
est impossible de renier, et que le progrés ne consiste nulle-
ment pour lui & s'affranchir de cette solidaritél).» Bois a
combattu ce méme individualisme en disant: «L’homme n’est
pas tout entier dans l'individu, il n'est complet que dans 'indi-
vidu associé a la grande famille humaine ?).» Mazel, aussi pro-
testant, a écrit que Vinet, «sous la magie de son systéme
séducteur, mais erroné, a porté atteinte a l'autorit¢ de Dieu
méme ®%).» Etc.

3° Paul Janet a donné de lindividu et de la personne une
explication qui, sans rentrer précisément dans la précédente,
aboutit cependant aux mémes résultats pratiques. Selon lui, il
faut faire une distinction entre l'individu et la personne. Cette
distinction est capitale; elle montre qu’il faut combattre le
mauvais individualisme qui ne songe qu’'a ses droits et sur-
tout a ses licences, et favoriser le personnalisme 1égitime, bon,
qui a surtout souci de ses devoirs. Tout individu n’est pas
une personne. Ce qui, dans l'individu naturel, crée la personne,
c’est la moralité. L'individu a pour loi 'égoisme; il est aveugle
et se fait centre. La personne morale a pour loi le devoir,
c’est-a-dire le don de soi, le dévouement & autre chose que
soi. Il suit de 1a que, suivant qu'on réclame pour l'individu,
c’est-a-dire pour 1'égoisme animal, ou pour la personne morale,

) Mes actes e mes principes, p. 31, 1877,
%) Evangile et Liberté, p. 47.
%) Rewue de théologie (Montauban), juillet 1880, p. 233.



I - I

on aboutit & deux sortes d’individualismes de nature et de ten-
dance contraires. Cette juste remarque éclaire profondément
la lutte du socialisme et de l'individualisme. Au fond, qu’est
le socialisme prétendu scientifique et réellement révolutionnaire,
sinon linflation démesurée des égoismes et des appctits indi-
viduels, avec la négligence ou la suppression de la personne
morale? D’autre part, I'individualisme moral, c’est-a-dire celui
qui garantit le caractere moral de la personne, son droit, afin
qu'elle puisse remplir tout son devoir de dévouement et toute
sa destination qui est dans 'unité finale de toutes les personnes
morales, cet individualisme n'est-il pas de tous les systemes
celui qui sauvegarde les liens et les biens sociaux?

VI. Une religion humaine doit élre une dans som essence
et multiple dans ses formes. Nous avons déja établi cette
vérité en considérant la religion par rapport a Dieu (ch. X,
n. XIV); nous devons ¢galement 1'établir, en étudiant la reli-
gion par rapport a 'homme. L'homme, en effet, a une nature
qui est la méme dans tous les individus de 'espéce humaine:
dans tous la raison est une, le cceur un, la conscience une,
malgré les divergences des opinions individuelles, des sen-
timents individuels et des manieres particulieres d'interpréter
la loi morale naturelle. De la 'humanité une. Mais cette hu-
manité, qui est une dans son essence, est multiple dans ses
formes individuelles, en ce sens qu'aucun individu ne ressemble
a un autre individu dans les particularités qui constituent 1'in-
dividualité. De méme, la religion, pour étre en harmonie avec
I'’humanité, doit avoir un fond un et des formes variées. Ni
I'unité¢ du fond ne doit nuire & la varié¢té des formes, ni la
variété des formes a l'unité du fond. L'une et lautre sont
nécessaires. Les diverses formes religieuses doivent donc main-
tenir dans leur intégrité les éléments constitutifs de la religion,
les vérités nécessaires, les vertus nécessaires, les obligations
nécessaires, comme les verres de diverses couleurs doivent
toujours laisser passer la lumiere chacun dans sa propre
couleur.

En général, moins il y a de fond, plus il y a de formes;
moins il y a d'idées religieuses dans une religion, plus son
rituel est compliqué’); moins il y a d'unité doctrinale dans

') Voir Scheebel, La religion premiére, p. 76, 83.

Revueintern. de Théologie, Heft 41, 1903. 3



34 —

une Eglise, plus il y a de sentiments contradictoires et de
morcellements a l'infini. On ne saurait assez se prémunir soit
contre la variété excessive qui détruit 'unité nécessaire, soit
contre l'unité excessive qui empéche la variété nécessaire.
Dans le monde chrétien, par exemple, le protestantisme outré
et le papisme blessent l'un et l'autre la nature de la vraie
religion.

VIL. Une vreligion humaine doit concilier la liberté et I'au-
torité. La liberté et l'autorité sont nécessaires a 1'humanité.
Tout homme a des droifis relativement & son adme et a son
corps, par exemple: le droit d’exercer ses facultés spirituelles
et ses facultés corporelles selon la justice et la vérité. Tout
homme a aussi des devoirs relativement &4 son dme et a son
corps, par exemple: le devoir, pour le corps, de respecter la
supériorité de l'ame, et le devoir, pour l'ame, de respecter
l'infériorité du corps et de travailler & le spiritualiser.

Donc la vraie religion doit tenir compte et des droits et
des devoirs, et chercher a réaliser le grand principe: wens
sana in corpore sano. — Elle doit tenir compte des justes droits:
par conséquent respecter la liberté de lintelligence, du cceur,
de la conscience, du culte. C'est en ce sens que la vraie reli-
oion doit étre libérale, et que toute religion qui blesse les
droits naturels de I'homme est fausse; ce serait en vain que,
dans ce dernier cas, elle se prétendrait surnaturelle, car, au
lieu d’etre surnaturelle, elle serait antinaturelle. — ILa vraie
religion doit aussi tenir compte des justes devoirs: par con-
séquent protéger l'ame contre les usurpations du corps, et
protéger le corps contre les tyrannies de l'ame. C'est en ce
sens que la vraie religion doit ¢étre, non pas autoritaire (ce
mot étant pris en mauvaise part et signifiant maintenant un
abus d’autorité), mais ferme dans lautorité qu’elle doit exercer
et dans la défense des principes religieux qui sont confiés a
sa garde (v. ch. X, n. VIII).

Ces notions géndrales établies, comment faut-il juger la
liberté de penser et le rationalisme en religion? En démon-
trant la nécessité de la religion, nous avons déja réfuté la
libre-pensée #rréligieuse (ch. VII). En prouvant que la religion
doit étre éclairée et lumineuse (ch. X, n. V), nous avons réfuté
l'une des principales objections de la libre-pensée #rréligieuse,
a savoir: que la religion est contraire a la science et con-



35

damnée par la science. A ceux qui disent: «Ou la religion
sans la liberté, ou la liberté sans la religion», nous répondons
que ce dilemme est erroné, et que, loin d’admettre cette dis-
jonction, nous revendiquons l'union de ces deux choses vitales
et nécessaires, la religion et la liberté.

Autant la religion a le droit et méme le devoir de con-
damner les erreurs dans lesquelles un esprit mal dirigé peut
tomber quand il se sert mal de sa libert¢, autant elle doit res-
pecter la liberté, qui est un bien inaliénable de I'homme. Nous
avons démontré que la vraie religion doit développer la valeur
personnelle de 'homme (ch. X, n. XIII); or elle ne peut rem-
plir ce devoir sans respecter le droit que la raison et la cons-
cience possedent, de par leur nature, de penser et de croire,
d'examiner et de juger, de critiquer et de conclure. La vraie
religion doit se démontrer comme vérité, comme fait, comme
régle, et ne se faire accepter qu'en se démontrant: non mpo-
nenda fides, sed suadenda. «Se soumettre & l'autorité n’est pas
indigne d'un esprit libre, mais ce qu’il doit se réserver, c’est
d’en connaitre la nécessité» (Marheineke).

Etant donné que la vraie religion doit étre rationnelle, il
est évident que le mot «rationalisme» ne lui déplairait pas
plus que le mot «libre-pensée», si ces deux mots n'étaient pas
pris en mauvaise part et dans un sens irréligieux. La vraie
religion admet tout ce qui est rationnel, comme elle admet
tout ce qui est libre et juste. Elle condamne d’autant plus 1'ir-
rationalité ou la déraison, que c'est la déraison qui engendre
la superstition et l'incrédulité, ces deux grandes ennemies de
la vraie religion.

Donc nous tenons pour sacrés tous les droits de la raison.
Mais, d'autre part, nous n'oublions pas les devoirs non moins
sacrés qui empéchent la liberté de dégénérer en licence. Sur
ce dernier point, Paul Janet a dit avec un parfait bon sens:

«Si j'affirme avec Descartes que I'homme a le droit d’exa-
miner ce qu'on lui propose de croire et de ne se décider que
sur 1'évidence, je ne veux point dire pour cela que I'homme
ait le droit de penser, selon sa fantaisie et selon son caprice,
tout ce qui peut lui passer par la téte, que je puis volontaire-
ment et & mon gré déclarer vrai ce qui est faux et faux ce
qui est vrai, prendre ma passion pour souverain arbitre et
faire de mon bon plaisir la régle de mes jugements: ce serait



36 —

confondre la liberté avec larbitraire, et je ne sache pas
quaucun philosophe ait jamais réclamé ce droit extravagant.
Les sceptiques eux-mémes ne l'ont point entendu ainsi. Quel-
ques poétes seuls ont quelquefois réclamé pour toutes les fan-
taisies de leur imagination cette sorte de droit divin, mais
personne ne leur a donné raison; c'était d'ailleurs dans le
royaume des chimeres et des réves. Quant au royaume de la
vérité, nul n'y est libre qu'a la condition de se soumettre au
joug de la vérité seule. Tout droit suppose un devoir, le devoir
d'écarter toutes les causes d'erreur et d'illusion qui nous cap-
tivent et nous égarent, les passions, 'imagination, les affec-
tions mémes, de dégager en un mot de tous les nuages qui
la couvrent la pure lumieére de I'évidence. Il est tres singulier
que l'on conteste 'examen comme un droit, tandis qu'en méme
temps on I'impose comme un devoir. Lorsque les autres hommes
ne sont pas de notre avis, que leur répondons-nous d'ordi-
naire? C'est qu'ils parlent sans avoir étudié ni examiné la
question. Considérez la chose de plus pres, leur disons-nous,
et vous serez de notre avis. Ecoutez les prédicateurs dans les
chaires; ils vous diront que, si on ne croit pas a la religion,
c’'est qu'on ne l'a pas étudiée, qu'on n'y a pas appliqué son
examen. Ils vous invitent 4 cet examen et vous garantissent
que, si vous vous y mettez de bonne foi, vous serez convaincu;
ils parlent contre les préjugés qui ¢loignent de la religion et
vous recommandent de vous en affranchir; ils tonnent contre
le respect humain et font appel a la libre fierté de I'homme,
qui doit s'élever contre un joug servile, humiliant. Fort bien
jusqu'ici, voila l'examen qui a passé a I'état de devoir, et tous
nous parlons ainsi quand nous voulons persuader et convertir
les hommes. Comment se fait-il donc que ce méme examen,
s'il tourne contre vous, devienne tout & coup une méthode
criminelle et folle, née de l'orgueil, ennemie de la société et
de la morale? Il m’est permis, il m'est ordonné d’examiner,
mais a la condition que je sois de votre avis. Dites-moi tout
de suite qu'il faut que je sois de votre avis sans examen, cela
est plus simple...1).»

VII. Une religion humaine doit étre tolérante. Nous vou-
lons dire par 14, non pas qu'elle doive tolérer les erreurs sans

Y Rewue des Deux Mondes, 1°F septembre 1866, p. 42-47.



sy BF e

dire que ce sont des erreurs, sans les condamner et sans les
réfuter, — ni qu’elle doive tolérer les vices sans dire que ce
sont des vices, sans les condamner et sans leur opposer les
vertus contraires, — mais qu’elle doit tolérer les personnes
qui ont droit a4 la liberté de pensée, d'examen, de conscience,
de culte, etc. Soient donc les trois théses suivantes:

1° Que la vraie religion, qui doit étre éclairée, lumineuse,
vraie et véridique, ne puisse laisser passer l'erreur sans affir-
mer la vérité et sans soutenir la vérité contre l'erreur, c'est
I'évidence méme. La religion ne serait plus vérité et elle men-
tirait & son nom, a sa définition, a toutes ses qualités divines
et humaines, en un mot a ses devoirs les plus ¢lémentaires,
si elle restait indifférente envers lerreur et si elle laissait
celle-ci s’affirmer comme vérité. Aucun savant ne tolére que
sa science soit traitée d’erreur; aucun philosophe ne tolere
que ce qu’il tient pour erroné soit proclamé comme vérité. On
peut se tromper; mais, méme quand on se trompe, on doit
&tre sinceére.

2° Ce que nous disons a propos de l'erreur, nous devons
le dire ¢galement a propos du vice: car la vraie religion ne
peut pas plus étre indifférente envers le vice qu'envers 'erreur.

3° Quant aux personnes qui enseignent lerreur et qui
commettent le mal, il est évident qu’elles ne cessent pas d’étre
des personnes, et que la religion doit les traiter comme des
personnes. Respecter les droifs de la personne, ce n'est res-
pecter ni les erreurs, ni les toris de cette personne. On ne
saurait comprendre l'intolérance absolue qu'envers le mal
absolu; or le mal absolu n’existe pas plus que 'erreur absolue;
dans toute erreur il y a quelque vérité, comme dans les fautes
les plus condamnables se cache quelquefois une intention
bonne. H. Spencer a dit (Premiers principes): « Nous oublions
trop souvent, non seulement qu’il y a une aAme de bonté dans
les choses mauvaises, mais aussi qu’il y a une ame de vérité
dans les choses fausses.» Les doctrines publiques et les actes
publics relevent de la science et de la justice humaines, mais
les consciences ne relevent que de Dieu. « Ce n’est pas suivre
la religion que d'imposer la religion; on 1'accepte librement,
on ne la subit pas par violence » (Tertullien).

Les intolérants objectent que la tolérance est la fille du
scepticisme et de lindifférence; que plus elle se développe,



— 38 —

plus se développent aussi le scepticisme et l'indifférentisme;
que par conséquent la vraie religion, fille du ciel, ne saurait
tolérer ni 'erreur ni le péché. — Nous avons déja condamné
le scepticisme et l'indifférentisme. Nous ne faisons nullement
reposer la légitime tolérance sur le scepticisme ou sur 1'indiffé-
rentisme, mais bien, au contraire, sur la juste appréciation de
la loyauté de chacun, de la diversité des esprits et des points
de vue, sur le respect de I'ame humaine, sur la charité, sur
la compassion. Tel superstitieux s’appuie sur sa superstition
comme le malade sur un baton de mauvaise qualité, mais qui
I'aide pourtant & marcher; au lieu de battre ce malade avec
le baton malpropre dont il se sert, donnons-lui-en un autre,
propre et solide; remplagons la superstition par la vraie reli-
gion. Félix Bovet a dit dans son /lrénique et Poléniique (1891):
«Il en est d'une conviction religieuse puissante comme du
patriotisme: ce sont des vertus sur lesquelles ceux qui les ont
doivent veiller avec tout autant de soin que l'on veille sur
des défauts, car elles peuvent en devenir. Prenons garde que
la part de vérité que nous possédons, si grande qu’elle nous
paraisse, si grande qu'elle puisse étre réellement, ne nous
empéche de voir la petite part qu'en ont aussi les autres. Et
si nos adversaires sont injustes 4 notre égard, ne le soyons
jamais au leur: rappelons-nous que la vraie justice, la seule
que connaisse I'Evangile, consiste a traiter les autres non pas
comme ils nous traitent ou nous ont traités, mais comme nous
voudrions qu'ils nous traitassent. »

IX. Une religion humaine doit étre bienfaisante. La religion,
lien entre Dieu et les hommes, doit évidemment conduire les
hommes a Dieu. Son but est donc d’assurer le salut de 1'hu-
manité en glorifiant Dieu. Le salut de I'humanité consiste,
pour elle, & atteindre sa fin dernitre, & réaliser sa destinée, a
procurer & toutes ses facultés leur bien propre: la subsistance
matérielle au corps, le vrai aux facultés intellectuclles, le beau
aux facultés esthétiques, le bien aux facultés morales, le divin
aux facultés religieuses. La vraie religion doit donc étre bien-
faisante et utile; et elle l'est en procurant le bonheur soit en
cette vie soit dans la vie future, bonheur qui consiste dans la
satisfaction méme des aptitudes et des besoins, donc dans la
possession du vrai, du beau et du bien, dans la sauvegarde
des intéréts spirituels et matériels, éternels et temporels. C'est



ainsi que la vraie religion, tout en étant préoccupé€e avant
tout de la sanctification des hommes, travaille aussi a leur
prospérité terrestre: non qu'elle ait pour but d’enrichir maté-
riellement, mais elle fait en sorte que les riches aient l'esprit
de pauvreté, qu’ils ne soient pas corrompus par leur fortune,
qu'ils 'emploient & soulager leurs fréres pauvres et a faire
triompher la vérité et la justice; de plus, elle fait en sorte
que les pauvres aient, eux aussi, U'esprit de pauvreté, qu'ils
se résignent 4 la modestie de leur condition, tout en cherchant
a laméliorer, et qu'ils se consolent & la pensée que, s’ils sont
privés des biens de la terre, de ces biens que nul n'emporte
dans le tombeau, ils peuvent étre riches des biens du ciel, de
ces biens que nul ne peut dérober et qui nous suivent dans
I'éternité.

Donc, fausse est la religion qui, sous prétexte de mysti-
cisme et de surnaturalisme mal compris, condamne ou néglige
les intéréts temporels et matériels; fausse également est la
religion qui, absorbée par les intéréts temporels et matériels,
néglige les intéréts spirituels et éternels. La vérité est entre
ces deux erreurs: car tous les intéréts légitimes peuvent étre
conciliés; et en cas de conflits, il est clair que les intéréts de
de 1'ame doivent l'emporter sur ceux du corps. Il est clair
également que la religion, en sauvegardant les intéréts ter-
restres, ne sanctionne nullement pour cela 1'égoisme intéressé
et vil, la cupidité, I'avarice, 'ambition, ni aucune des passions
que développe la recherche exagérée et illégitime des légitimes
intércts. Cest ainsi que la religion, en permettant 'acquisition
de la fortune, apprend aux hommes & s'en détacher; qu'en
permettant les plaisirs honnétes, elle apprend a les modérer,
et aussi a utiliser et a sanctifier les souffrances. C'est ainsi
que la vraie religion est la voix méme du bon sens, 1'équilibre
entre les oscillations de la vie, la conciliation de I'humain et
du divin,

X. Une religion hwmaine dott étre évolutive et progressive.
Je dis évolutive et non dvolutionniste, parce que 1'évolution-
nisme de Darwin est pris souvent dans un sens positiviste
antichrétien, tandis que le mot évolutif n'indique que la simple
¢volution en général; le positivisme antichrétien est une erreur,
tandis que 1'évolution; en soi, est une vérité. Une religion hu-
maine doit étre progressive, en ce sens qu'elle doit favoriser et



40

approuver tous les progrés qui s'accomplissent en dehors d’elle,
et qu'elle doit aussi progresser elle-méme autant que possible.
Autant elle doit étre immuable dans son fond divin et éternel,
autant elle doit se perfectionner, et par conséquent évoluer et
se développer, dans ses ¢éléments Aumains: car la loi de
I'homme est de progresser, c'est-a-dire d’accroitre sans cesse
ses movens d'action, d’augmenter le capital de ses forces
intellectuelles, morales et religieuses, de déployer au service
de Dieu (Vérité infinie, Justice infinie, Amour infini, Sainteté
infinie) une activité toujours plus grande : justus justificetur ad’uc.
L’enfant doit devenir homme fait; l'expérience qu’il acquiert
avec le temps, avec le travail, avec la réflexion, doit servir
aussi a la religion, c'est-a-dire rendre la foi plus éclairée et
plus consciente, la vertu plus forte et plus consciencieuse, le
désintéressement plus profond. Ne pas progresser, c'est se
mettre en rébellion contre la volonté divine, rompre avec l'idéal,
vouloir en quelque sorte arréter la création dans sa marche
ascensionnelle vers Celui qui est son principe et sa fin. Une
religion qui ne devient pas toujours plus divine et toujours plus
humaine, toujours plus éclairée et toujours plus bienfaisante,
toujours plus pure et toujours plus sainte, n'est pas une reli-
gion vraie. Sa vérité se mesure a son progrés méme. Si Dieu
est absolu en lui-méme, la notion que nous en avons n'est
nullement absolue; nécessairement relative et imparfaite, elle
doit progresser a4 mesure que notre connaissance de l'univers,
ceuvre de Dieu, progresse, et que nous progressons nous-
mémes. Le progres de la religion est en raison directe du
progres de l'esprit dans la vérité et de la volonté dans la
vertu. «Par une loi qui assujettit toutes les choses créées, 1a
ol cesse le progres, la mort commence a s'introduire» (La-
cordaire). «On avance toujours, on n'arrive jamais» (V. Hugo).

Glorifier le vrai progres, c’est évidemment condamner les
faux progres, ainsi que les progres prématurés qui, comme les
fruits cueillis avant la maturité, manquent de saveur et se des-
se¢chent vite.

On objecte que plus 'homme progressera en science, plus
il deviendra indépendant de la nature, et par conséquent irré-
ligieux, la religion étant un sentiment de dépendance. — Nous
avons déja dit que la religion est fondée sur notre dépendance
non envers la nature, mais envers le créateur de la nature;



41 —

que plus nous connaitrons l'univers et le créateur de l'univers,
plus nous nous sentirons reconnaissants et dépendants envers
notre Maitre et notre Pere, par conséquent religieux.

XI. Une religion humaine doit étre intégrale, en ce sens
gqu'elle doit unir I'homme tout entier a Dieu et Dieu & 'homme
tout entier. D'ou il suit qu’elle doit renfermer: 1° des dogwmes,
doctrines provenant de Dieu ou dérivées de la notion de Dieu,
s'adressant a l'intelligence, constituant 1'objet de la foi divine
et faisant vivre religieusement la raison humaine; —— 2° une wo-
rale, s'adressant a la volonté et & la conscience, pour les faire
vivre religieusement par la pratique de la justice et de la
sainteté; — 3° une esthétique et une liturgie, s'adressant 2
I'imagination et au cceur, constituant 1'objet de l'espérance et
de la priere; esthétique et liturgie forcément symboliques, mais
répandant, sous 'enveloppe symbolique des rites, la vérité, le
sentiment, la grace; — 4° une constilution et une discipline,
réglant la vie externe et publique, et maintenant 'ordre dans
la société religicuse.

Tels sont les ¢léments essentiels a toute religion vraiment
humaine, parce que 'homme, créature de Dieu par son ame
et par son corps, doit rendre hommage & Dieu par toutes ses
facultés spirituelles et corporelles. Supprimer un de ces élé-
ments, c'est fausser la religion. Dieu percu par la raison, par
I'imagination, par le cceur, par la conscience, par la volonté,
doit etre adoré par toutes ces facultés et recevoir de chacune
le culte supréme qui lui est da.

Ont été suffisamment réfutés, dans la I partie de ce Traité,
les dogmatistes exclusifs, qui réduisent la religion au dogme;
les sentimentalistes exclusifs, qui la réduisent au sentiment;
les ritualistes exclusifs, qui la réduisent aux simples pratiques
liturgiques; les moralistes exclusifts, qui la réduisent a la simple
morale, dénué¢e de sa base dogmatique et de son complément
religieux, le culte positif.

XIL. Une religion humaine doit étre domestique ou fami-
liale. Soient, sur ce point, les cinq theéses suivantes :

1° Aucun individu n’est par lui-méme complet. L'homme,
étre essentiellement social et sociable, ne peut vivre, grandir,
se developper qu'avec l'aide de ses semblables. La premiere



SUU [ B

société dont il a besoin, c'est la famille. Donc tout homme,
outre sa vie individuelle, a une vie domestique.

2° La vraie religion devant favoriser tout ce qui est né-
cessaire et utile au développement et au bonheur de 'homme,
doit donc favoriser la famille et la vie de famille.

3° La vraie religion, tout en étant individuelle et person-
nelle, doit donc ¢étre aussi domestique ou familiale, en ce sens
qu'elle doit s’exercer dans le sein de la famille. Les peres ter-
restres entourés de leurs enfants, doivent glorifier ensemble
le Pere céleste. La famille, institution divine non moins qu’hu-
maine, doit, comme telle, glorifier Dieu.

40 T.a vraie religion doit donc avoir des actes religieux
concernant le mariage qui commence la famille, et concernant
la naissance des enfants qui perpétuent et complétent la famille.
Elle doit avoir des préceptes relatifs aux devoirs paternels,
maternels, filiaux et fraternels.

5° Loin de se substituer au peére et a la meére vis-a-vis
des enfants a instruire et a élever, la religion doit les rendre
plus actifs et plus dévoués dans I'accomplissement de leur tache
sainte, se bornant a les aider de ses secours, sans empiéter sur
les parents ni accaparer les enfants. Les parents doivent don-
ner a leurs enfants une instruction et une éducation religicuses
solides.

Bref, tout ce qui est naturel doit glorifier I'auteur de la
nature. La famille étant naturclle et tenant a 'essence de la
vie humaine, doit glorifier Dieu; devant perfectionner 'nomme,
elle doit donc aussi le rendre plus religieux. De 12 ce culte
domestique, si élev¢, si touchant, lorsqu’il est bien pratiqué.
Les parents doivent se considérer comme étant, aux yeux de
leurs enfants, la plus haute représentation de Dieu sur la
terre; et les enfants ne doivent jamais oublier que, pour ado-
rer dignement leur Pere qui est dans le ciel, ils doivent res-
pecter, aimer, vénérer leurs parents sur la terre, et leur témoi-
gner tout le dévouement dont ils ont été eux-mémes 1'objet de
leur part.

XII. Une weligion humaine doil élve publique el sociale.
Le bien que chaque homme tire de la société étant un don de
Dieu, doit étre, comme tous les autres, rapporté a Dieu.
L'homme devant étre religieux dans sa vie entitre, doit I'étre



dans sa vie sociale, comme dans sa vie individuelle et dans
sa vie domestique; par conséquent, le culte qu’il doit rendre
a Dieu doit étre non seulement individuel et domestique, mais
encore public et social. Toute religion qui n’aurait pas de culte
public et social, ne serait pas une vraie religion, parce que,
si irréprochable qu’elle pit étre d'ailleurs en ce qui concerne
la vie individuelle et la vie domestique, elle serait incom-
plete. De méme, tout homme qui ne remplit pas ses devoirs
religieux sociaux, peche contre Dieu et contre lui-méme, quelque
honnéte qu'il puisse étre d’ailleurs.

La loi de société étant une loi inévitable dans l'ordre cor-
porel et dans l'ordre spirituel, elle I’est aussi dans 'ordre re-
ligieux; et la religion affirmée et pratiquée socialement, est
plus claire, plus vivante, plus ferme, plus féconde que celle
qui ne l'est que privément.

Sans aucun doute, la religion est avant tout une affaire
de conscience; mais la conscience, tout en ¢étant une chose
intérieure, rayonne dans la vie publique a tous les points de
vue, en éducation, en politique, en morale; donc elle doit aussi
rayonner en religion.

C'est en ce sens que la religion peut étre une force pour
Ia société, et que la société peut aussi ¢tre une force pour la
religion. L'une et 'autre doivent s’aider et se fortifier, la so-
ciété en ¢étant religicuse et la religion en étant sociale. Il doit
y avoir une communication sociale de la croyance et une ma-
nifestation sociale des sentiments religieux; cette communica-
tion et cette manifestation ne peuvent qu'étre utiles soit a la
société, soit a la religion.

XIV. Une religion humaine doit éive nationale et humani-
latre. Si l'on veut préciser le caractére public et social de la
religion, on devra convenir qu'elle doit étre nationale et hu-
manitaire : car la société est composée de nations, lesquelles
constituent I'humanité. Etant donné que les nations et I’huma-
nité doivent étre religieuses, il est évident que la vraie reli-
gion doit &étre nationale et humanitaire.

Cela ne signifie nullement que chaque nation doive avoir
un Dieu national, unique pour elle seule. Il n'y a qu'un seul
Dieu véritable, qui doit étre le Dieu unique de toutes les na-
tions, et chaque nation doit lui rendre hommage. De méme
qu'on peut associer l'amour de sa propre nation et 'amour



— 44 —

de 'humanité entiere, ainsi peut-on associer la religion uni-
verselle et humanitaire a la vie nationale et au sentiment pa-
triotique. Les religions nationales payennes, fondées sur le po-
lythéisme, ont nui & 'humanité, parce qu'elles ont donné en
quelque sorte une sanction prétendue religieuse aux divisions
et aux haines nationales. Ce nationalisme faux a été anti-
humanitaire, parce qu'il a divisé 'humanité, qui doit étre une,
et antireligieux, parce qu'il a substitué au vrai Dieu de faux
dieux et a la vraie religion de fausses religions.

Mais, s'il est un faux nationalisme, il en est aussi un bon,
parce que la nationalité est en soi une chose bonne. Or le
nationalisme qui est bon peut aussi étre religieux. 1l doit méme
I'étre. C’est en ce sens que nous disons que la vraie religion
doit étre nationale. Enfin, tout en étant nationale, la religion
peut étre humanitaire : car 'humanité est composée de toutes
les nations et de tous les individus, et elle ne combat ni le
nationalisme vrai ni l'individualisme vrai. Ces vérités se con-
cilient fort bien entre elles: tous les individus, & quelque na-
tionalité qu'ils appartiennent, sont fréres; donc toutes les na-
tions sont sceurs; donc la religion vraie, qui est pour tous les
individus et pour toutes les nations, est aussi pour toute 1'hu-
manité; et de méme qu’elle est individuelle dans chaque indi-
vidu, ainsi est-elle nationale dans chaque nation et humanitaire
dans 'humanité; et cette religion n’en reste pas moins une
dans son individualisme, universelle dans son nationalisme,
divine dans son humanitarisme.

XV. Ce qu’il faut penser de la veligion el de I’ Efal. 1. Etat
n'est pas la nation, mais il est nécessaire & la nation. On peut
deés lors se demander ce que la religion, qui est nationale,
doit étre envers I'Etat et ce que I'Etat doit étre envers elle.
La vraie religion devant respecter et favoriser tout ce qui est
utile & la société en général et a chaque nation en particulier,
doit respecter et favoriser l'autorité et les droits de I'Etat,
I'Etat étant une délégation de la nation et tenant de la nation
méme son autorité dans le but de défendre tous les intéréts
nationaux. Comme les intéréts religieux d’une nation font par-
tie de ses intéréts nationaux, I'Etat, chargé de défendre ceux-
ci, doit donc défendre aussi ceux-la. Toutefois il ne doit et ne
peut s'occuper de la religion de la nation que dans la mesure
ol la nation méme lui en fait un devoir. Sila nation veut que



— 45 —

les intéréts religieux soient réservés aux individus, aux familles
et & elle-méme, et non & 1'Etat, celui-ci n’a ni le devoir ni le
droit de s'en occuper. Donc, 1a ol la nation décide que I'Etat
doit étre «laique», I'Etat ne doit étre que «laique», c'est-a-
dire non pas antireligieux, mais simplement non-religieux, ce
qui n’empéche ni la nation d’étre religieuse comme nation, ni
les familles d’étre religieuses comme familles, ni les individus
d'étre religieux comme individus.

Il va de soi, en toute hypothese, que ni la nation ni I'Etat
n’ont le droit d'imposer une religion aux individus et aux
familles qui refusent de la pratiquer, mais il va de soi, ¢gale-
ment, que tous les membres de la nation ont le devoir de res-
pecter la religion que la majorité de la nation a adoptée
comme nationale, sans préjudicier toutefois du droit qu'a cha-
cun de critiquer tout dogme ou tout acte religieux qui lui pa-
rait erroné¢, et toute décision, méme «nationale», qu'il croit
mauvaise.

On dit souvent que la patrie est une meére, que I'’humanité
est une mere, que la religion est une mere. N'est-ce pas
dire que le coeur humain est assez grand pour associer dans
cet amour un et triple la patrie, 'humanité ct la religion?

Tels sont les principaux caracteéres que la vraie religion
doit avoir au point de vue humain. Nous connaissons déja ceux
qu’elle doit avoir au point de vue divin. Donc nous sommes
en possession de la norme, vraiment rationnelle, avec laquelle
nous pouvons examiner et juger toutes les religions existantes.
Transportons-nous donc sur le terrain de lhistoire, et voyons,
parmi les religions historiques, s'il en est une qui soit conforme
a la religion typique que nous avons décrite.

E. MicrAUD.




	Esquisse d'un traité de la religion en général

