Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: M. Yanyscheff et I'ancien-catholicisme
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M. YANYSCHEFF ET L'ANCIEN-CATHOLICISME.

M. l'archiprétre Yanyscheff vient de traduire de 1’allemand
en russe la Réponse de la Commission de Rotterdam a la
Commission de Pétersbourg, ainsi que la Réponse de la Revue
internationale de Théologie & M. le professeur Gousseff, de
l'académie de Kazan. M. Yanyscheff a fait précéder sa tra-
duction d'une préface, qui mérite une attention toute particu-
liecre et que nous nous empressons d’offrir aux lecteurs de
notre Revue. Etant données la parfaite compétence de notre
vénérable ami en ces matiéres, sa compléte connaissance du
sujet, 'assiduité avec laquelle il a suivi notre mouvement des
le commencement, les discussions auxquelles il a pris part lui-
méme, avec le regretté professeur Ossinine, dans les confé-
rences de Bonn, enfin la haute position qu'il occupe dans son
Eglise et l'universelle considération dont il est P'objet, nous
n'avons point & faire ressortir davantage l'importance de son
appréciation. Ajoutons que ce n'’est pas seulement avec Ossi-
nine que M. Yanischeff a été d’accord pour rendre justice a
I’ancien-catholicisme, mais encore avec le savant archiprétre
Joseph Wassilieff, qui sut, par sa haute et large théologie,
glorifier le drapeau de l'orthodoxie en France en 1861, et qui,
je le dirai un jour, a ¢été un des premiers orthodoxes a4 m’en-
courager dans les voies de réforme orthodoxe, ou, depuis 1872,
nous ne cessons de marcher fidelement. Rappelons, & ce propos,
le trés intéressant article de M. A. Kiréeff dans la Revwue de
1896, p. 682-706: Der Operpriester Joseph Wasstlieff (1819-1887).

E. MicHAup.

Nouvelles données, officielles et autres, pour guider les
lecteurs dans I'appréciation de 'ancien-catholicisme.

La Commission synodale de St-Pétersbourg chargée d’étudier
I'ancien-catholicisme, a re¢u en 1899 une « Réponse de la Com-

Revue intern, de Théologie. Heft 41, 1903, 1



mission de Rotterdam» a son «Mémoire» paru dans le Mes-
sager ecclésiastique de 1897 (n° 38 et 39), conjointement avec
le compte rendu du IV® Congreés international ancien-catholique.
La publication de cette «Réponse» officielle des anciens-
catholiques a, si je ne me trompe, été différée, d'abord, a la
suite de la maladie et de la mort du professeur Bolotoff,
membre de la Commission synodale, auquel on avait remis le
texte officiel de la «Réponse» et qui devait en faire rapport
a la Commission; puis, & la suite d'une question soulevée dans
la presse par M. le professcur Gousseff, relativement a la
valeur dogmatique de l'expression «ex Patre solo» dans la
doctrine de la procession du Saint-Esprit, et aussi relativement
a la valeur dogmatique du mot «transsubstantiation» dans la
doctrine eucharistique. LLa Commission de St-Pétersbourg tenait
A avoir une réponse des anciens-catholiques & cette derniére
et importante question, afin de pouvoir livrer a la publicité,
toutes deux traduites en russe, et la Réponse de la Commission de
Rotterdam, et la Réponse des anciens-catholiques & M. Gousseff.

[.La Réponse a M. Gousseff, intitulée: « Nouvel essai
d’entente » (Nochmals zur Verstiindigung), est imprimée dans
les n 37, 38 et 39 (1902) de la ARevue inlernationale de
Théologie. Elle est signée par la Rédaclion, tout en étant
I'ccuvre de plusieurs collaborateurs. Dans cette méme Kevue
(n° 25, 1899) a ét¢ imprimée, en francais et en allemand, la
« Réponse» susmentionnée de la Commission de Rotterdam.

Nous sommes donc en possession de données écrites, par-
faitement suffisantes a faire apprécier exactement l'ancien-
catholicisme. Ce sont les éditions officielles anciennes-catho-
liques, énumérées par la Commission de St-Pétersbourg dans
son Rapport au St-Synode. Citons entre autres: 1° Le Manuel
pour l'enseignement de la religion catholique dans les écoles
supérieures; c’est I'expos¢ le plus détaillé de la doctrine et de
la morale anciennes-catholiques; 2° Les «Opinions des repré-
sentants autorisés de l'orthodoxie de 1ancien-catholicisme »;
3° Les éclaircissements détaillés (Zur Verstindigung) fournis
par les anciens-catholiques sur beaucoup de questions relatives
a leurs croyances: Réponse a M. 'archiprétre A. Maltzeff de
Berlin; 4° et 5° Les Réponses des anciens-catholiques (traduites
en russe pour la premiere fois) a la Commission de St-Péters-
bourg et a M. le professeur Gousseff,



Ces deux dernieres Réponses, ainsi que la majorité des
autres ouvrages précités, sont publiées dans nos Revues acadé-
miques, dans l'espoir que nos théologiens spécialistes surtout
en feront une sérieuse ¢tude. Ce sont précisément les théo-
logiens russes que les théologiens anciens-catholiques ont
particulierement en vue, ¢étant profondément convaincus
que leur foi ancienne-catholique est la foi méme de l'an-
cienne Eglise orthodoxe des sept conciles cecuméniques.
Ce qu'ils demandent & nos théologiens, c'est de ne pas
juger de la foi ancienne-catholique d’aprés tels ou tels
articles de tels ou tels journaux anciens-catholiques, qui sont
libres de toute censure et qui n'ont aucun caractére officiel.
Ces articles ont été plusieurs fois désavoués. Leur Eglise ne
doit étre jugée que d'aprés ses Catéchismes, ses Livres litur-
giques, ses déclarations officielles, et aussi d’aprés 'unique
base, reconnue et acceptée aux Conférences de Bonn, en vue
de T'union des Eglises, par tous les nombreux représentants
des Eglises chrétiennes, entre autres par ceux de plusieurs
Eglises autocéphales orthodoxes, a savoir: le dogme de 'ancienne
Eglise des sept conciles cecuméniques.

Dernierement, les principes mémes qui servent de base
a la théologie orthodoxe, ont été l'objet de jugements trés
hétérogénes de la part des patriarches de Constantinople.
Le patriarche Anthime VII, dans sa célébre Encyclique de
1895 et plus tard dans sa Lettre 4 M. le professeur Michaud,
a déclaré qu'il «se tient sur les mémes bases rationnelles que
les anciens-catholiques, et reconnait le méme critérium, si par-
faitement juste, que les anciens-catholiques»; il a reproduit et
glorifi¢ la régle si connue de Vincent de Lérins. Et, au con-
traire, un de ses successcurs, le patriarche Joachim III, semble
approuver «certaines appréciations des bases de l'ancien-
catholicisme, appréciations qui lui ont été soumises et qui ex-
priment l'incompatibilité de 1'ancien-catholicisme avec les
- dogmes de notre Eglise». Je ne sais pas au juste ce que con-
tient 'exposé soumis au patriarche. D’aprés un article de la
Wissenschaftliche Beilage sur Gervmania, traduit en russe et
publi¢ par la Revue «La Foi et I'Eglise», il semblerait que
la désapprobation patriarcale aurait €ét¢é¢ provoquée par une
soi-disant nouvelle doctrine des anciens-catholiques sur la Bible,
sur 'Eglise, sur I'enseignement religieux, sur les conciles cecu-



4

méniques, sur la sainte eucharistie et son caractere sacrifi-
catoire, sur les sacrements de la pénitence et de lordre.
Cependant, la nouveauté et I'erreur de cette doctrine ne sont
nullement prouvées par ce qu'enseignent les Catéchismes et
les Livres liturgiques de I'Eglise ancienne-catholique, mais
seulement par des extraits de journaux ou d'ouvrages anciens-
catholiques.

Quant au désaccord entre cette e¢nouvelle» doctrine et
I'orthodoxie, il serait constaté par la comparaison des doctrines
anciennes-catholiques, non avec la doctrine méme de l'ancienne
Eglise des huit premiers siécles, mais avec celles des livres
symboliques orthodoxes acfuels, particulicrement avec les
Lettres des patriarches orientaux et avec la Con/fessio orthodoxa
de Pierre Mohilas. D’aprés l'article de la Revue «lLa Foi et
I'Eglise », il serait méme superflu d'en appeler a la doctrine
de l'ancienne Eglise dans nos pourparlers avec les anciens-
catholiques. «Ce qu'il importe de constater avant tout, dit-il,
ce n'est nullement la conformité de la doctrine ancienne-
catholique avec la doctrine de I' Eglise des huil premiers siécles,
mais bien sa conformité avec la doctrine de I'Eglise catholique
orthodoxe orientale actuelle. »

Il importe de remarquer que cette maniére de poser la
question donnerait une base foufe nowuvelle & nos rapports avec
I'ancien-catholicisme ; elle n'exigerait plus ni discussion ni pour-
parlers avec les anciens-catholiques. Nos livres symboliques
leur sont parfaitement connus. Quant aux résultats de leurs
savantes études sur la doctrine de 'ancienne Eglise, ils seraient,
d’apres l'article en question, des plus pitoyables; «tout 'ancien-
catholicisme ne serait que du protestantisme sous une forme
nouvelle, mais non améliorée ».

Mais voici, d’autre part, un fait tout opposé qui se produit
dans notre littérature religieuse: ce méme ancien-catholicisme
est chaleureusement recommandé! En 1901, pour la plus grande
édification et instruction des lecteurs orthodoxes, parut un
ouvrage sous le titre imposant: «Principes fondamentaux de
la doctrine et de la morale chrétiennes; St-Pétersbourg, 1901.»
Or cet ouvrage n’est autre que le Catéchisme ancien-catholique,
publié en allemand par M. le Curé de Constance sous ce titre:
« Grundriss der katholischen Glaubens- und Sittenlehre. Ein
Leitfaden fiir den altkatholischen Religionsunterricht an héheren



Schulen, von W. Schirmer.» Les é&diteurs éclairés de cet
ouvrage, «amis et admirateurs de feu André Mouravieff » ),
ont trouvé bon de compléter, par la publication de ce livre
ancien-catholique, leur édition des «(Euvres les plus connues
et les plus édifiantes », comme celles de Mouravieff lui-méme et
celles qui s’harmonisent avec les siennes par leur contenu et leur
forme, comme par exemple le Recueil des pensées et des sen-
tences de Philarete, métropolitain de Moscou ?), les « Entretiens
sur les rapports entre 1'Eglise et les chrétiens» d’Amphithea-
troff, le Sermon de St. Grégoire le théologien et autres! Les
¢diteurs orthodoxes du Catéchisme ancien-catholique, ayant en
vue leurs lecteurs russes, ne pouvaient évidemment pas ne
pas y introduire quelques compléments (par exemple, par
rapport aux offices divins), ou quelques corrections (dans la
terminaison théologique), ou quelques omissions (spécialement
les remarques d'un caractére purement scientifique). Néan-
moins, somme toute, ce travail du prétre ancien-catholique a
conservé, dans son ¢dition russe, toute sa disposition systé-
matique et tout son contenu, et il indique parfaitement la
doctrine ancienne-catholique sur l'univers (Weltanschauung),
sur la personne et les actes du Sauveur, sur les conciles cecu-
méniques, sur la norme de Vincent de Lérins, sur 'eucharistie
comme sacrement et comme sacrifice, sur 'ordre et les autres
sacrements, sur les devoirs de la vie chrétienne, individuelle,
domestique et sociale. Ceux des théologiens anciens-catholiques
qui lisent le russe et qui suivent les publications théologiques
russes, auront intérét a comparer 1'édition russe avec le texte
original allemand. Les modifications qui y ont été introduites
ne leur paraitront sans doute ni inattendues ni inacceptables.
Ce qui les étonnera, ce sera de trouver, dans 1'édition russe,
un complément au § 8 des confessions de foi, en forme de
remarque sur les anciens-catholiques eux-mémes. On 'y indique la
différence entre la doctrine de I'Eglise orthodoxe et celle des
anciens-catholiques, différence consistant exclusivement en ce'que
les anciens-catholiques rejetteraient I'obligation de la confession
et du jeine, ainsi que le culte des images et des reliques. Les
traducteurs ont mal compris ou mal exprimé ce que le Caté-
chisme ancien-catholique enseigne contre les pratiques de

') Théologien russe fort connu.
?) Le plus grand théologien russe du XIXe sitcle.



— 6 —

I’Eglise romaine. Ce catéchisme rejette non l'obligation de la
confession et du jeline, mais la contrainie (Beichtswang, Fasten-
swang); i1l rejette non le culte des images et des reliques en
général, mais les abus romains en cette matiere (vdmische
Heiligen-, Reliquien- und Bilder-Verehrung). Quant au culte des
Saints et surtout de Marie, le Catéchisme en parle trés claire-
ment, la méme ou l'on explique la différence entre 1I'Eglise
ancienne-catholique et les autres Confessions.

L’Eglise orthodoxe ne nie pas la présence, & un certain
degré, méme dans I'Eglise protestante, de la vérité chrétienne
et de la grace divine, 1a ou le baptéme est administré valide-
ment. Quant au catholicisme romain, malgré son nouveau
dogme de l'infaillibilité et de I'omnipotence du pape (dogme
qui condamne pour ['é¢ternité ceux qui le rejettent), 1'Eglise
orthodoxe a admis jusqu'a présent la validité de son sacerdoce
et de ses sacrements. L'ancien-catholicisme, qui est né de la
négation méme de ce faux dogme, est resté fidele a I'ancienne
doctrine. Comment, deés lors, de toutes les confessions occi-
dentales, ne serait-il pas la confession la plus homogéne avec
I'Eglise orthodoxe?

Cette parenté ne se manifeste pas dansles formes extérieures,
dans les particularités de la discipline ecclésiastique et des
rites liturgiques, toutes choses dans lesquelles 1'Occident n’a
jamais été identique avec I'Orient, et dans lesquelles les Eglises
orthodoxes autocéphales elles-mémes, appartenant a des natio-
nalités diftérentes, sont loin d’étre identiques entre elles. Cette
parenté consiste dans ['inviolable sainielé de la vérilé divine-
ment révélée, dans les dogmes Strictement dislincts des juge-
ments humains que l'on porte sur ces mémes dogmes, dogmes
qui définissent le salut de I'humanité en J.-C. et 'essence de
la vie morale chrétienne.

Certes, l'ancien-catholicisme mérite de notre part une
attention toute spéciale et un jugement impartial et calme,
si ce n'est pour atteindre le but si élevé et si idéal de 1'union
des Eglises chrétiennes, du moins dans l'intérét de 'orthodoxie
elleméme et de la théologie orthodoxe, laquelle, en dehors de
la doctrine de l'ancienne Eglise indivisée, ne posséde aucun
critérium scientifique, ni, en général, aucune importance
scientifique. Y ANYSCHEFF.



e e

Note de la Direction. La Direction de la «Revue inter-
nationale de Théologie» remercie sincérement et vivement
M. Varchiprétre Yanyscheff de sa trés véridique et trés judi-
cieuse Préface. Elle se permet d’insister tout particulierement
sur ce point: que MM. les thé¢ologiens orthodoxes présents aux
Conférences de Bonn ont tous admis, comme un principe, que
les discussions en vue de l'union des Eglises chrétiennes ne
sauraient porter que sur les documents de I'Eglise indivisée
des huit premiers si¢cles, attendu 1° que, si I'Eglise a été une
pendant huit si¢cles avec ses livres dogmatiques, elle peut
encore étre une aujourd’hui avec les mémes livres, le vrai
dogme ne changeant pas; et 2° qu'il serait impossible et illo-
gique de chercher 1'union dans des documents que 1’ancienne
Eglise orthodoxe n'a pas connus, qui n'ont rien d’cccuménique,
qui ne peuvent donc pas plus étre imposés aux Occidentaux
que les documents et les conciles occidentaux ne peuvent
I'étre aux Orientaux; documents enfin, qui ont été rédigés a
des époques de discussions trop violentes et de passions trop
ardentes pour pouvoir étre invoqués en vue de la paix. Les
déclarations de MM. Anastasiadis, Ossinine et Yanyscheff sur
ce point sont formelles (voir la Revue intern. de Théologie, avril
1896, p. 347-348).

LLes anciens-catholiques resteront fideles a ces déclarations
et ne laisseront pas dévier la question sur un terrain dont
leurs adversaires orientaux ne voient pas assez les dangers,
dangers, disons-le trés hautement, qui menacent avant tout ’ort/o-
doxie méme: car, si les anciens-catholiques démontrent que
leurs doctrines ont été enscignies expressément par les FPeéres
— et ils le démontrent par des textes péremptoires publiés en
face de toutes les Eglises — comment quelques théologiens ortho-
doxes peuvent-ils les accuser de protestantisme? Comment ne
voient-ils pas que la conséquence logique de leur accusation
est celle-ci: ou bien les Peres ont enseigné le protestantisme,
ou bien le protestantisme est la doctrine méme des Peres?
Nous le répétons, nous citons les textes anthentiques des Peres;
nous nous déclarons méme préts, si nos adversaires de désirent,
a rédiger une profession de foi qui sera composée uniquement
des paroles des Peres, et méme des Feres grecs exlusivement.

Or quelques opposants nous traitent de frivoles, mais ne
nous réfutent pas. De quel coté est la frivolité? Notre foi



s O

orthodoxe est d’autant plus ferme et notre conscience d’autant
plus calme que nous savons que ces opposants ne sont pas
I'Eglise orientale; ils vivent en elle, oui, mais ils ne vivent
pas d’elle; les sources doctrinales ou ils s’alimentent ne sont
pas les Peres, ni les documents de l'ancienne Eglise, mais les
ceuvres romaines. Le seul fait qu'ils publient leurs attaques
dans la Germania, 1'un des journaux les plus ultramontains
de 'Allemagne, n'est-il pas déja significatif par lui-méme? Cette
confraternité d'armes n’est-elle pas ¢éloquente, a elle seule?
Certes, ce ne sont pas les contraires qui s'attirent dans cette
circonstance, mais bien les semblables. La Germania, on le
sait, ne peut publier que des ¢lucubrations romaines.

Bien plus, nos adversaires ne craignent méme pas — chose
inoute jusqu'ici, croyons-nous, dans [I'histoire de I'Eglise
d'Orient — ils ne craignent pas, dis-je, de proposer de
remplacer le témoignage des Peéres par celui d'un patriarche
de Jérusalem; ils ne craignent pas d'écarter le critérium
orthodoxe de la tradition universelle, constante et unanime, et
de lui substituer purement et simplement une affirmation locale
et momentanée, en un mot de transformer en symbole de foi,
indiscutable, infaillible et définitif, un document qui a été
rédigé a une des d¢poques les plus tristes de I'histoire de
I’Eglise, sous des influences et au milieu d'intrigues aujourd’hui
connues, influences etintrigues politiques absolument étrangéres
a la véritable orthodoxie, & la sérieuse théologie et a la vraie
religion, Il est en effet démontré aujourd’hui’) que le patriarche
Dosithée a été I'homme lige de 'ambassadeur Nointel, qui a
été linstrument servile de Louis X1V, qui a4 son tour n'était
que linstrument plus servile encore du P. Lachaise et des
jésuites. Cette chaine est visible & tous les yeux dans le monde
savant; ni le silence ni la simple dénégation ne la rompront.

Notre chaine, a4 nous, est autre: elle consiste uniquement
dans le lien dont St. Paul a parlé quand il a écrit aux Ephé-
siens (IV, 3): «Solliciti servare unitatem Spiritus n vinculo

' Voir nos Etudes sur la latinisation de I Orient, notamment dans la Kevue de
1895, p. 217-236, 236-242, et de 1896, p. 108-129. Il est trés regrettable que nos
adversaires ne veuillent ni réfuter les doctrines qui réfutent les leurs, ni ouvrir les
yeux aux plus éclatantes démonstrations de histoire. — Voir également I'étude de
M. Vévéque de Salisbury sur I'Eglise d’Angleterre et les patriarches orientaux (The
Church of England and the Eastern Patriarchates, 1902), que nous mentionnons plus
loin, dans nos Fetites Notices.



ey B

pacis», et a Philémon (13): « Ut ministraret iz vinculis Evan-
gelii»; ou, pour parler avec plus de précision, elle consiste
dans ce lien que St. Vincent de Lérins a si bien expliqué:
Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. ,

Nous en avons la ferme confiance: alors méme que
quelques théologiens orientaux, mal renseignés et abusés, nous
démentiraient, ['Eglise orientale, loin de briser jamais celle
chaine orthodoxe, saura bien, tot ou tard, discerner de quel
coté sont ses vierges prudentes et de quel coté ses vierges
folles, celles qui ont de l'huile dans leurs lampes et celles
qui n'en ont pas; et si quelques-uns de ses enfants s’obsti-
naient encore, malgré nos déclarations, a nous considérer
comme des ennemis, nous leur répondrions simplement, en
attendant des jours meilleurs pour nous, peut-étre plus tristes
pour eux (Rome n'envahit-elle pas ’Orient tous les jours davan-
tage?), nous leurs répondrions: Fas est et ab hoste doceri.

Pour plus ample réponse, on est prié de vouloir bien se
reporter aux réponses que nous avons dd¢ja faites sur ces
mémes matieéres et & ces mémes théologiens, en 1895 (Kevue,
p.770-777), en 1896 (Revue, p. 344-350), en 1897 (Revue, p.150-153
et 276-303), en 1899 (Revue, p. 104-114), etc.

Quant a l'¢éternelle et ridicule accusation de protestan-
tisme lancée contre nous, nous l'avons réfutée, en entrant dans
les détails les plus précis, dans nos articles intitulés: «Ni ultra-
montains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques» (Fevue,
1897, p.770-789), et surtout: « Anciens-catholiques et Protestants »
(Revue, 1899, p. 66-94), et enfin: «L’ancien-catholicisme et le
protestantisme » (FRevue, 1900, p. 673-690). Nous ne saurions
répondre éternellement aux mémes objections, ou plutdt aux
mémes insinuations de gens qui ne nous lisent méme pas, ou
qui s'obstinent a nous lire mal. D’ailleurs, on peut réfuter 'er-
reur, mais non la malveillance. Celle-ci, on ne peut que la
dédaigner ou la pardonner. Par égard pour I'Eglise d'Orient,
que nous vénérons et que nous aimons profondément, nous écar-
tons le dédain. Donc nous pardonnons, et d'un cceur réellement
compatissant et — cette fois nous acceptons le mot — «pi-
toyable ».




	M. Yanyscheff et l'ancien-catholicisme

