
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 11 (1903)

Heft: 41

Artikel: M. Yanyscheff et l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. YANYSCHEFF ET L'ANCIEN-CATHOLICISME.

M. l'archiprêtre Yanyscheff vient de traduire de l'allemand
en russe la Réponse de la Commission de Rotterdam à la
Commission de Pétersbourg, ainsi que la Réponse de la Revue
internationale de Théologie à M. le professeur Gousseff, de
l'académie de Kazan. M. Yanyscheff a fait précéder sa
traduction d'une préface, qui mérite une attention toute particulière

et que nous nous empressons d'offrir aux lecteurs de

notre Revue. Etant données la parfaite compétence de notre
vénérable ami en ces matières, sa complète connaissance du
sujet, l'assiduité avec laquelle il a suivi notre mouvement dès
le commencement, les discussions auxquelles il a pris part lui-
même, avec le regretté professeur Ossinine, dans les
conférences de Bonn, enfin la haute position qu'il occupe dans son
Eglise et l'universelle considération dont il est l'objet, nous
n'avons point à faire ressortir davantage l'importance de son
appréciation. Ajoutons que ce n'est pas seulement avec Ossinine

que M. Yanischeff a été d'accord pour rendre justice à

l'ancien-catholicisme, mais encore avec le savant archiprêtre
Joseph Wassilieff, qui sut, par sa haute et large théologie,
glorifier le drapeau de l'orthodoxie en France en 1861, et qui,
je le dirai un jour, a été un des premiers orthodoxes à m'en-

courager dans les voies de réforme orthodoxe, où, depuis 1872,

nous ne cessons de marcher fidèlement. Rappelons, à ce propos,
le très intéressant article de M. A. Kiréeff dans la Revue de

1896, p. 682-706: Der Operpriester Joseph Wassilieff (1819-1887).
E. Michaud.

Nouvelles données, officielles et autres, pour guider les
lecteurs dans l'appréciation de l'ancien-catholicisme.

La Commission synodale de St-Pétersbourg chargée d'étudier
l'ancien-catholicisme, a reçu en 1899 une « Réponse de la Com-

Revue intern, de Théologie. Heft 41, 1S03. 1



mission de Rotterdam» à son «Mémoire» paru dans le
Messager ecclésiastique de 1897 (nos 38 et 39), conjointement avec
le compte rendu du IVe Congrès international ancien-catholique.
La publication de cette «Réponse» officielle des anciens-

catholiques a, si je ne me trompe, été différée, d'abord, à la
suite de la maladie et de la mort du professeur Bolotoff,
membre de la Commission synodale, auquel on avait remis le
texte officiel de la «Réponse» et qui devait en faire rapport
à la Commission; puis, à la suite d'une question soulevée dans
la presse par M. le professeur Gousseff, relativement à la
valeur dogmatique de l'expression «ex Patre solo» dans la
doctrine de la procession du Saint-Esprit, et aussi relativement
à la valeur dogmatique du mot « transsubstantiation » dans la
doctrine eucharistique. La Commission de St-Pétersbourg tenait
à avoir une réponse des anciens-catholiques à cette dernière
et importante question, ahn de pouvoir livrer à la publicité,
toutes deux traduites en russe, et la Réponse de la Commission de

Rotterdam, et la Réponse des anciens-catholiques à M. Gousseff.
La Réponse à M. Gousseff, intitulée : « Nouvel essai

d'entente» (Nochmals zur Verständigung), est imprimée dans
les n08 37, 38 et 39 (1902) de la Revue internationale de

Théologie. Elle est signée par la Rédaction, tout en étant
l'œuvre de plusieurs collaborateurs. Dans cette même Revue
(n° 25, 1899) a été imprimée, en français et en allemand, la
«Réponse» susmentionnée de la Commission de Rotterdam.

Nous sommes donc en possession de données écrites,
parfaitement suffisantes à faire apprécier exactement l'ancien-
catholicisme. Ce sont les éditions officielles anciennes-catholiques,

énumérées par la Commission de St-Pétersbourg dans
son Rapport au St-Synode. Citons entre autres: 1° Le Manuel
pour l'enseignement de la religion catholique dans les écoles
supérieures; c'est l'exposé le plus détaillé de la doctrine et de

la morale anciennes-catholiques ; 2° Les « Opinions des
représentants autorisés de l'orthodoxie de l'ancien-catholicisme»;
3° Les éclaircissements détaillés (Zur Verständigung) fournis
par les anciens-catholiques sur beaucoup de questions relatives
à leurs croyances: Réponse à M. l'archiprêtre A. Maltzeff de

Berlin; 4° et 5° Les Réponses des anciens-catholiques (traduites
en russe pour la première fois) à la Commission de St-Pétersbourg

et à M. le professeur Gousseff.



Ces deux dernières Réponses, ainsi que la majorité des

autres ouvrages précités, sont publiées dans nos Revues
académiques, dans l'espoir que nos théologiens spécialistes surtout
en feront une sérieuse étude. Ce sont précisément les
théologiens russes que les théologiens anciens-catholiques ont
particulièrement en vue, étant profondément convaincus
que leur foi ancienne-catholique est la foi même de
l'ancienne Eglise orthodoxe des sept conciles œcuméniques.
Ce qu'ils demandent à nos théologiens, c'est de ne pas
juger de la foi ancienne-catholique d'après tels ou tels
articles de tels ou tels journaux anciens-catholiques, qui sont
libres de toute censure et qui n'ont aucun caractère officiel.
Ces articles ont été plusieurs fois désavoués. Leur Eglise ne
doit être jugée que d'après ses Catéchismes, ses Livres
liturgiques, ses déclarations officielles, et aussi d'après l'unique
base, reconnue et acceptée aux Conférences de Bonn, en vue
de l'union des Eglises, par tous les nombreux représentants
des Eglises chrétiennes, entre autres par ceux de plusieurs
Eglises autocéphales orthodoxes, à savoir : le dogme de l'ancienne
Eglise des sept conciles œcuméniques.

Dernièrement, les principes mêmes qui servent de base
à la théologie orthodoxe, ont été l'objet de jugements très
hétérogènes de la part des patriarches de Constantinople.
Le patriarche Anthime VII, dans sa célèbre Encyclique de
1895 et plus tard dans sa Lettre à M. le professeur Michaud,
a déclaré qu'il «se tient sur les mêmes bases rationnelles que
les anciens-catholiques, et reconnaît le même critérium, si
parfaitement juste, que les anciens-catholiques»; il a reproduit et

glorifié la règle si connue de Vincent de Lérins. Et, au
contraire, un de ses successeurs, le patriarche Joachim III, semble

approuver c certaines appréciations des bases de l'ancien-
catholicisme, appréciations qui lui ont été soumises et qui
expriment l'incompatibilité de l'ancien-catholicisme avec les

dogmes de notre Eglise». Je ne sais pas au juste ce que
contient l'exposé soumis au patriarche. D'après un article de la
Wissenschaftliche Beilage sur Germania, traduit en russe et

publié par la Revue «La Foi et l'Eglise», il semblerait que
la désapprobation patriarcale aurait été provoquée par une
soi-disant nouvelle doctrine des anciens-catholiques sur la Bible,
sur l'Eglise, sur l'enseignement religieux, sur les conciles œcu-



méniques, sur la sainte eucharistie et son caractère sacrifi-
catoire, sur les sacrements de la pénitence et cle l'ordre.
Cependant, la nouveauté et l'erreur de cette doctrine ne sont
nullement prouvées par ce qu'enseignent les Catéchismes et
les Livres liturgiques de l'Eglise ancienne-catholique, mais
seulement par des extraits de journaux ou d'ouvrages anciens-
catholiques.

Quant au désaccord entre cette c nouvelle» doctrine et
l'orthodoxie, il serait constaté par la comparaison des doctrines
anciennes-catholiques, non avec la doctrine même de l'ancienne
Eglise des huit premiers siècles, mais avec celles des livres
symboliques orthodoxes actuels, particulièrement avec les
Lettres des patriarches orientaux et avec la Confessio orthodoxa
de Pierre Mohilas. D'après l'article de la Revue «La Foi et
l'Eglise », il serait même superflu d'en appeler à la doctrine
de l'ancienne Eglise dans nos pourparlers avec les anciens-
catholiques. « Ce qu'il importe de constater avant tout, dit-il,
ce n'est nullement la conformité de la doctrine ancienne-
catholique avec la doctrine de l'Eglise des huit premiers siècles,
mais bien sa conformité avec la doctrine de l'Eglise catholique
orthodoxe orientale actuelle. »

Il importe de remarquer que cette manière de poser la
question donnerait une base toute nouvelle à nos rapports avec
l'ancien-catholicisme; elle n'exigerait plus ni discussion ni
pourparlers avec les anciens-catholiques. Nos livres symboliques
leur sont parfaitement connus. Quant aux résultats de leurs
savantes études sur la doctrine de l'ancienne Eglise, ils seraient,
d'après l'article en question, des plus pitoyables; «tout l'ancien-
catholicisme ne serait que du protestantisme sous une forme
nouvelle, mais non améliorée».

Mais voici, d'autre part, un fait tout opposé qui se produit
dans notre littérature religieuse: ce même ancien-catholicisme
est chaleureusement recommandé! En 1901, pour la plus grande
édification et instruction des lecteurs orthodoxes, parut un
ouvrage sous le titre imposant: «Principes fondamentaux de
la doctrine et de la morale chrétiennes; St-Pétersbourg, 1901.»
Or cet ouvrage n'est autre que le Catéchisme ancien-catholique,
publié en allemand par M. le Curé de Constance sous ce titre:
«Grundriss der katholischen Glaubens- und Sittenlehre. Ein
Leitfaden für den altkatholischen Religionsunterricht an höheren



— 5 —

Schulen, von W. Schirmer. » Les éditeurs éclairés de cet

ouvrage, «amis et admirateurs de feu André Mouravieff» *),

ont trouvé bon de compléter, par la publication de ce livre
ancien-catholique, leur édition des « Œuvres les plus connues
et les plus édifiantes», comme celles de Mouravieff lui-même et
celles qui s'harmonisent avec les siennes par leur contenu et leur
forme, comme par exemple le Recueil des pensées et des
sentences de Philarète, métropolitain de Moscou2), les «Entretiens
sur les rapports entre l'Eglise et les chrétiens » d'Amphithea-
troff, le Sermon de St. Grégoire le théologien et autres! Les
éditeurs orthodoxes du Catéchisme ancien-catholique, ayant en
vue leurs lecteurs russes, ne pouvaient évidemment pas ne

pas y introduire quelques compléments (par exemple, par
rapport aux offices divins), ou quelques corrections (dans la
terminaison théologique), ou quelques omissions (spécialement
les remarques d'un caractère purement scientifique).
Néanmoins, somme toute, ce travail du prêtre ancien-catholique a

conservé, dans son édition russe, toute sa disposition
systématique et tout son contenu, et il indique parfaitement la
doctrine ancienne-catholique sur l'univers (Weltanschauung),
sur la personne et les actes du Sauveur, sur les conciles
œcuméniques, sur la norme de Vincent de Lérins, sur l'eucharistie
comme sacrement et comme sacrifice, sur l'ordre et les autres
sacrements, sur les devoirs de la vie chrétienne, individuelle,
domestique et sociale. Ceux des théologiens anciens-catholiques
qui lisent le russe et qui suivent les publications tbéologiques
russes, auront intérêt à comparer l'édition russe avec le texte
original allemand. Les modifications qui y ont été introduites
ne leur paraîtront sans doute ni inattendues ni inacceptables.
Ce qui les étonnera, ce sera de trouver, dans l'édition russe,
un complément au § 8 des confessions de foi, en forme de

remarque sur les anciens-catholiques eux-mêmes. On y indique la
différence entre la doctrine de l'Eglise orthodoxe et celle des

anciens-catholiques, différence consistant exclusivement en ce "que
les anciens-catholiques rejetteraient l'obligation de la confession
et du jeûne, ainsi que le culte des images et des reliques. Les
traducteurs ont mal compris ou mal exprimé ce que le
Catéchisme ancien-catholique enseigne contre les pratiques de

') Théologien russe fort connu.
2) Le plus grand théologien russe du XIXe siècle.



l'Eglise romaine. Ce catéchisme rejette non l'obligation de la
confession et du jeûne, mais la contrainte (Beichtswang, Fasten-
swang) ; il rejette non le culte des images et des reliques en

général, mais les abus romains en cette matière (römische
Heiligen-, Reliquien- und Bilder-Verehrung). Quant au culte des
Saints et surtout de Marie, le Catéchisme en parle très clairement,

là même où l'on explique la différence entre l'Eglise
ancienne-catholique et les autres Confessions.

L'Eglise orthodoxe ne nie pas la présence, à un certain
degré, même dans l'Eglise protestante, de la vérité chrétienne
et de la grâce divine, là où le baptême est administré validement.

Quant au catholicisme romain, malgré son nouveau
dogme de l'infaillibilité et de l'omnipotence du pape (dogme
qui condamne pour l'éternité ceux qui le rejettent), l'Eglise
orthodoxe a admis jusqu'à présent la validité de son sacerdoce
et de ses sacrements. L'ancien-catholicisme, qui est né de la
négation même de ce faux dogme, est resté fidèle à l'ancienne
doctrine. Comment, dès lors, de toutes les confessions
occidentales, ne serait-il pas la confession la plus homogène avec
l'Eglise orthodoxe

Cette parenté ne se manifeste pas dans les formes extérieures,
dans les particularités de la discipline ecclésiastique et des

rites liturgiques, toutes choses dans lesquelles l'Occident n'a
jamais été identique avec l'Orient, et dans lesquelles les Eglises
orthodoxes autocéphales elles-mêmes, appartenant à des
nationalités différentes, sont loin d'être identiques entre elles. Cette
parenté consiste dans l'inviolable sainteté de la vérité divinement

révélée, dans les dogmes strictement distincts des
jugements humains que l'on porte sur ces mêmes dogmes, dogmes
qui définissent le salut de l'humanité en J.-C. et l'essence de

la vie morale chrétienne.

Certes, l'ancien-catholicisme mérite de notre part une
attention toute spéciale et un jugement impartial et calme,
si ce n'est pour atteindre le but si élevé et si idéal de l'union
des Eglises chrétiennes, du moins dans l'intérêt de l'orthodoxie
elle-même et de la théologie orthodoxe, laquelle, en dehors de

la doctrine de l'ancienne Eglise indivisée, ne possède aucun
critérium scientifique, ni, en général, aucune importance
scientifique. Yanyscheff.



— 7 —

Note de la Direction. La Direction de la «Revue
internationale de Théologie» remercie sincèrement et vivement
M. l'archiprêtre Yanyscheff de sa très véridique et très
judicieuse Préface. Elle se permet d'insister tout particulièrement
sur ce point : que MM. les théologiens orthodoxes présents aux
Conférences de Bonn ont tous admis, comme un principe, que
les discussions en vue de l'union des Eglises chrétiennes ne
sauraient porter que sur les documents de l'Eglise indivisée
des huit premiers siècles, attendu 1° que, si l'Eglise a été une
pendant huit siècles avec ses livres dogmatiques, elle peut
encore être une aujourd'hui avec les mêmes livres, le vrai
dogme ne changeant pas ; et 2° qu'il serait impossible et
illogique de chercher l'union dans des documents que l'ancienne
Eglise orthodoxe n'a pas connus, qui n'ont rien d'oecuménique,
qui ne peuvent donc pas plus être imposés aux Occidentaux
que les documents et les conciles occidentaux ne peuvent
l'être aux Orientaux; documents enfin, qui ont été rédigés à

des époques de discussions trop violentes et de passions trop
ardentes pour pouvoir être invoqués en vue de la paix. Les
déclarations de MM. Anastasiadis, Ossinine et Yanyscheff sur
ce point sont formelles (voir la Revue intern, de Théologie, avril
1896, p. 347-348).

Les anciens-catholiques resteront fidèles à ces déclarations
et ne laisseront pas dévier la question sur un terrain dont
leurs adversaires orientaux ne voient pas assez les dangers,
dangers, disons-le très hautement, qui menacent avant tout l'orthodoxie

même: car, si les anciens-catholiques démontrent que
leurs doctrines ont été enseignées expressément par les Pères
— et ils le démontrent par des textes péremptoires publiés en
face de toutes les Eglises —¦ comment quelques théologiens orthodoxes

peuvent-ils les accuser de protestantisme? Comment ne
voient-ils pas que la conséquence logique de leur accusation
est celle-ci: ou bien les Pères ont enseigné le protestantisme,
ou bien le protestantisme est la doctrine même des Pères?
Nous le répétons, nous citons les textes anthentiques des Pères;
nous nous déclarons même prêts, si nos adversaires de désirent,
à rédiger une profession de foi qui sera composée uniquement
des paroles des Pères, et même des Pères grecs exlusivement.

Or quelques opposants nous traitent de frivoles, mais ne
nous réfutent pas. De quel côté est la frivolité? Notre foi



orthodoxe est d'autant plus ferme et notre conscience d'autant
plus calme que nous savons que ces opposants ne sont pas
l'Eglise orientale ; ils vivent en elle, oui, mais ils ne vivent
pas d'elle ; les sources doctrinales où ils s'alimentent ne sont
pas les Pères, ni les documents de l'ancienne Eglise, mais les
œuvres romaines. Le seul fait qu'ils publient leurs attaques
dans la Germania, l'un des journaux les plus ultramontains
de l'Allemagne, n'est-il pas déjà significatif par lui-même? Cette
confraternité d'armes n'est-elle pas éloquente, à elle seule?
Certes, ce ne sont pas les contraires qui s'attirent dans cette
circonstance, mais bien les semblables. La Germania, on le
sait, ne peut publier que des élucubrations romaines.

Bien plus, nos adversaires ne craignent même pas — chose
inouïe jusqu'ici, croyons-nous, dans l'histoire de l'Eglise
d'Orient — ils ne craignent pas, dis-je, de proposer de

remplacer le témoignage des Pères par celui d'un patriarche
de Jérusalem ; ils ne craignent pas d'écarter le critérium
orthodoxe de la tradition universelle, constante et unanime, et
de lui substituer purement et simplement une affirmation locale
et momentanée, en un mot de transformer en symbole de foi,
indiscutable, infaillible et définitif, un document qui a été

rédigé à une des époques les plus tristes de l'histoire de

l'Eglise, sous des influences et au milieu d'intrigues aujourd'hui
connues, influences et intrigues politiques absolument étrangères
à la véritable orthodoxie, à la sérieuse théologie et à la vraie
religion. Il est en effet démontré aujourd'huil) que le patriarche
Dosithée a été l'homme lige de l'ambassadeur Nointel, qui a
été l'instrument servile de Louis XIV, qui à son tour n'était
que l'instrument plus servile encore du P. Lachaise et des

jésuites. Cette chaîne est visible à tous les yeux dans le monde
savant; ni le silence ni la simple dénégation ne la rompront.

Notre chaîne, à nous, est autre: elle consiste uniquement
dans le lien dont St. Paul a parlé quand il a écrit aux Ephésiens

(IV, 3) : « Solliciti servare unitatem Spiritus in vinculo

1 Voir nos Etudes sur la latinisation de l'Orient, notamment dans la Revue de

1895, P' 217-236, 236-242, et de 1896, p. 108-129. H est très regrettable que nos
adversaires ne veuillent ni réfuter les doctrines qui réfutent les leurs, ni ouvrir les

yeux aux plus éclatantes démonstrations de l'histoire. — Voir également l'étude de
M. l'évêque de Salisbury sur l'Eglise d'Angleterre et les patriarches orientaux (The
Church of England and the Eastern Patriarchates, 1902), que nous mentionnons plus
loin, dans nos Petites Notices.



pacts», età Philemon (13): «Ut ministraret in vinculis Evan-
gelii » ; ou, pour parler avec plus de précision, elle consiste
dans ce lien que St. Vincent de Lérins a si bien expliqué:
Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus ereditimi est.

Nous en avons la ferme confiance: alors même que
quelques théologiens orientaux, mal renseignés et abusés, nous
démentiraient, l'Eglise orientale, loin de briser jamais cette

chaîne orthodoxe, saura bien, tôt ou tard, discerner de quel
côté sont ses vierges prudentes et de quel côté ses vierges
folles, celles qui ont de l'huile dans leurs lampes et celles
qui n'en ont pas; et si quelques-uns de ses enfants s'obstinaient

encore, malgré nos déclarations, à nous considérer
comme des ennemis, nous leur répondrions simplement, en
attendant des jours meilleurs pour nous, peut-être plus tristes
pour eux (Rome n'envahit-elle pas l'Orient tous les jours davantage?),

nous leurs répondrions: Fas est et ab hoste doceri.
Pour plus ample réponse, on est prié de vouloir bien se

reporter aux réponses que nous avons déjà laites sur ces
mêmes matières et à ces mêmes théologiens, en 1895 (Revue,
p. 770-777), en 1896 (Revue, p. 344-350), en 1897 (Revue, p. 150-153

et 276-303), en 1899 (Revue, p. 104-114), etc.
Quant à l'éternelle et ridicule accusation de protestantisme

lancée contre nous, nous l'avons réfutée, en entrant dans
les détails les plus précis, dans nos articles intitulés : «Ni
ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques» (Revue,
1897, p. 770-789), et surtout : « Anciens-catholiques et Protestants »

(Revue, 1899, p. 66-94), et enfin: «L'ancien-catholicisme et le
protestantisme» (Revue, 1900, p. 673-690). Nous ne saurions
répondre éternellement aux mêmes objections, ou plutôt aux
mêmes insinuations de gens qui ne nous lisent même pas, ou
qui s'obstinent à nous lire mal. D'ailleurs, on peut réfuter
l'erreur, mais non la malveillance. Celle-ci, on ne peut que la
dédaigner ou la pardonner. Par égard pour l'Eglise d'Orient,
que nous vénérons et que nous aimons profondément, nous écartons

le dédain. Donc nous pardonnons, et d'un cœur réellement
compatissant et — cette fois nous acceptons le mot —
«pitoyable ».


	M. Yanyscheff et l'ancien-catholicisme

