
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 40

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


736 —-

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

L. Bray: Du Beau, Essai sur l'origine et l'évolution du
sentiment esthétique; Paris, Alcan, in-8°, 1902, 5 fr.

Cet ouvrage est très sérieux, et il renferme, sinon une
solution des problèmes esthétiques, du moins d'utiles observations

qui mettront sur la voie de cette solution. L'auteur ne
s'en tient pas aux origines psychologiques du sentiment esthétique

; il remonte aux origines biologiques et physiologiques,
et il cherche à faire le pont entre celles-ci et celles-là. Le point
de vue est intéressant et fécond.

L'auteur est ainsi amené à mentionner, parmi les faits
psychologiques, les traditions, les superstitions, les mythes, les
vocables et les symboles de toute nature. « Ne les dédaignons
pas, dit-il : c'est grâce à eux que s'est constituée cette admirable

science des religions, qui jette une lumière si curieuse
sur l'âme des premiers hommes. Un jour peut-être, interrogés
à ce point de vue, nous livreront-ils quelque secret intéressant
sur la longue et lente éducation esthétique de l'humanité. Pour
le moment, nous n'en voulons retenir qu'une seule indication.
L'étude des mythes appartenant à des peuples très divers et
qui n'ont pu avoir entre eux aucune relation, suggère
irrésistiblement l'idée que l'essor de l'intelligence a précédé notablement

celui de la moralité. L'épuration intellectuelle du concept
de beauté aurait débuté, dans ce cas, à une époque fort
antérieure à l'épuration morale. Cela reviendrait à déterminer
comme suit la marche générale théorique du progrès esthétique :

une première phase, limitée à la perception de qualités purement

physiques ; une deuxième, où la distinction porterait à la
fois sur des qualités physiques et intellectuelles; une troisième
et dernière y ajouterait les qualités morales. Il semble bien
d'ailleurs que le phénomène se répète journellement sous nos

yeux, dans le développement individuel de tout être humain :



— 737 —

l'enfant, comme le peuple, comme le sauvage, se montre d'abord
sensible à des excitations exclusivement sensorielles (couleurs,
rythme, harmonie, symétrie) ; il se laisse toucher ensuite par
les propriétés d'ordre intellectuel (brillant, esprit, élégance, etc.)
et ne parvient que bien plus tard à comprendre la valeur des

facteurs moraux et sociaux. Cette façon de comprendre l'origine
et l'évolution du beau, n'a pas seulement en sa faveur de

reposer uniquement sur les données de sciences étrangères à

toutes préoccupations esthétiques, garantie sérieuse contre les
sollicitations de l'esprit de système. Elle joint à cela l'avantage
de nous montrer, chemin faisant, le point de départ des fausses
conceptions de la beauté. C'est là une nouvelle preuve de son
exactitude ; la véritable pierre de touche d'une théorie évolu-
tionniste gît dans l'explication naturelle des déviations et des

aberrations, autant et plus peut-être que des enchaînements
réguliers. Nous nous sommes attaché surtout à ruiner la
tentative malheureuse d'identifier la beauté avec le jeu, c'est-à-dire
avec ce genre d'activité qu'engendra, sans autre but immédiat,
le besoin de se dépenser, parce cpte les noms de Kant, de

Spencer et de Ribot lui ont assuré une vogue aussi considérable

qu'imméritée, et que nous redoutons l'influence d'une
pareille doctrine sur la plus haute manifestation de la beauté :

l'art, dont elle méconnaît le sens et la véritable fin» (p. 199-201).

Signalons en particulier, comme ingénieux, le eh. VII sur
le gracieux, le joli et le sublime, et comme incomplets les ch. IV,
A' et VI sur l'idéal, le laid et le goût. Une seconde édition les
améliorera. E. M.

P. L. Couchoud : Benoît de Spinoza; Paris, Alcan, in-8°,
1902, 5 fr.

Comment écrire le nom de Spinoza, sans être rempli
d'admiration pour son génie, cle respect pour sa vertu, de
vénération pour sa piété? Cet homme qui, mort à quarante-quatre
ans, laissa des œuvres d'une telle profondeur, et qui, en même
temps qu'il était si eminent par la pensée, était d'un tel
désintéressement, d'une telle droiture, si passionné pour la vérité,
pour Dieu, pour la nature, pour l'humanité, que les gens du
peuple, à son enterrement, s'écrièrent: «Sûrement celui-là est
au ciel!» Vox populi, vox Dei.



__ 738 —

Ce n'est pas que toute la doctrine de Spinoza soit claire,
solide et admissible. Non certes. De nombreux griefs peuvent
lui être adressés sur maintes questions capitales. Comme le
dit très justement M. Couchoud, « la construction sans doute
est admirable dans le détail; la technique philosophique n'a
jamais été plus consciencieuse ni plus habile. Mais de la
perfection même du chef d'oeuvre naît à certains moments le
sentiment de sa vanité : on sent parfois la combinaison gratuite,
le jeu d'échecs métaphysique » (p. 302). Ce serait un travail
difficile d'établir un bilan exact et complet de ses vérités et
de ses erreurs, de dire le dernier mot sur ce que fut l'homme,
le savant, le philosophe, le moraliste, le politique, l'exégète et
le théologien, l'homme religieux et mystique ; car Spinoza fût
tout cela, et à un degré eminent, sauf en sciences naturelles,
où il fut médiocre. La place me manque ici pour ce travail
long et compliqué.

Je ne puis parler que bibliographiquement du volume de
M. Couchoud, qui est un des meilleurs de cette intéressante
collection des «Grands Philosophes», et qui, cle tous les livres
sur Spinoza, est peut-être le plus objectif, le plus sobre et le
plus saisissant, notamment clans le portrait qui le termine (car
l'auteur a commencé par étudier l'œuvre, et il a fini par
caractériser la personne). Qu'il me permette toutefois de
différer sur un point. Il reproche à Colerus de s'être trop épris
de la bonté, de la douceur, du charme de Spinoza, et d'avoir
parié de lui « d'un ton confit » ; et pour sa part, au contraire,
il lui reproche d'avoir été «dur, sans humilité, sans tendresse»,
d'avoir manqué de résignation, de n'avoir pas été tendre de

nature, et de n'avoir été bon que par intelligence (p. 278-279).
Il est regrettable que M. Couchoud ne cite pas de faits à

l'appui de cette < dure > appréciation. Que Spinoza ait manqué
de sensibilité, c'est possible; mais est-il nécessaire d'être
sensible pour être vraiment bon, aimant et dévoué? Non. Quant
à sa résignation, elle fut admirable, et M. Couchoud ne l'avoue-
t-il pas lui-même lorsqu'il dit (p. 283) : « Il connut le stoïcisme
d'action. Dans cette atmosphère, la simple tolérance devenait
du courage. Il fit partie d'un séminaire héroïque contre la
foule. Qu'il n'ait pas été déconcerté par le meurtre de Jean de

Witt, par la ruine de tout son programme religieux, politique,
moral, qu'il ait pu garder, malgré quelques ressauts, la séré-



— 739 —

nité de sa vie et qu'il ait recommencé sans récrimination à

être un bon citoyen, c'est la plus belle épreuve qui ait été

faite de sa force d'âme».
Peut-être aussi y aurait-il lieu, dans une nouvelle édition,

de mettre davantage d'accord entre elles les pp. 5 et 6 d'une

part, et 270-271 d'autre part, sur la vie future et l'immortalité
de l'âme.

En somme, l'auteur a voulu faire l'histoire des œuvres de

Spinoza, sans réfuter ni rajeunir sa doctrine (p. IX) ; il a voulu
décrire les milieux intellectuels et sociaux que Spinoza a
traversés: «le milieu rabbinique et italianisant de la synagogue
à Amsterdam, le milieu théologien et cartésien de Leyde, le
milieu stoïque et républicain de l'entourage de Jean de Witt
à La Haye». Et il y a fort bien réussi. A mesure que l'on
avance dans la lecture de sa savante étude, on voit l'œuvre
du maître se dérouler dans son ensemble et dans son
développement, dans sa signification historique et dans sa structure
de détail. Si ce volume contient quelques pages ohscures, voire
même pénibles à lire, la faute n'en est qu'à Spinoza. Là où
l'auteur a été le plus intéressant, c'est dans l'analyse qu'il a
faite des Traités de théologie et de politique, et de l'Ethique.

Il a montré l'originalité et l'importance de l'exégète et du

critique biblique, et comment bien des contresens seraient
évités si l'on prenait garde à la psychologie du Juif, et si,

comprenant exactement la valeur du style oriental, on
interprétait l'Ecriture par l'Ecriture elle-même (p. 106-111,290-291).
« Il est remarquable que Spinoza, qui ne soupçonna jamais la
vraie méthode des sciences naturelles, ait trouvé la méthode
de l'exégèse contemporaine et l'ait appliquée avec bonheur à

une foule de questions. Il ne se livre à aucune de ces conjectures

personnelles qui, bien après lui, ont tenté, par leur tour
paradoxal et comme artistique, des critiques tels que Renan.
Les points qu'il établit sont incomparablement plus fermes »

(p. 102).
Le Traité de Théologie et de Politique (16/0), qui comprend

quinze dissertations sur la théologie et cinq sur la politique,
est, dit M. Couchoud, « une sorte d'apologie de la religion
chrétienne. Elle parut la même année, on peut dire le même
mois que celle de Pascal. Les deux ouvrages ne se ressemblent

pas pour la composition. Le Traité de Spinoza est œuvre



— 740 --

de raison sereine. Il est fait, presque sans art, cle documents
soigneusement vérifiés ; de matériaux éprouvés, pris même à
des adversaires ; de raisonnements trop appuyés parfois, mais
exposés en toute probité ; de développements sommaires,
impersonnels, où la force de la pensée se retient toujours cle

jaillir en éloquence... L'Apologie cle Spinoza est rude, franche,
évidente. L'une et l'autre diffèrent aussi par le but qu'elles se

proposent. Spinoza veut raffermir la religion, en montrant
qu'elle n'a nul besoin des vaines parures de la superstition ; il
fait la réglementation de frontière entre la foi et la philosophie.

Pascal tente proprement la conversion du lecteur. Mais
sous ces oppositions, on sent dans les deux livres l'accent cle

deux âmes qui s'accordent. Le fond des pensées est bien près
d'être le même. Pour Spinoza et pour Pascal, la religion est
une vie plus qu'une croyance intellectuelle. Aux mêmes
obstacles, ils opposent le même principe : l'âme avant tout »

(p. 125.)

Bref, le but de Spinoza fut d'abord le suivant: «raffermir
par l'exégèse la foi religieuse, armature cle la société, que les
disputes théologiques ébranlaient; donner pour fondements
solides à l'Etat la neutralité confessionnelle et le libéralisme
autoritaire. Mais la mort de Jean de Witt le rendit à sa petite
vie. Il compléta son essai d'exégèse par un essai de grammaire

hébraïque, et son programme pour la République, qui
avait été sans influence, par un programme pour le stathou-
dérat, qu'il ne put achever et qui passa inaperçu. Il démêla
certains principes élémentaires sur lesquels reposait la scolastique,

et il donna les règles morales qui avaient dirigé sa vie
sous une forme qui les rendait presque illisibles. Personne
n'entendit la voix faible de ce solitaire qui, incommodé par
une fièvre lente, traînant sa vie modique, voulait affirmer qu'il
est beau d'être fort et d'aimer. Il passa auprès des plus
bienveillants pour un esprit bizarre qu'on ne comprenait pas
(p. 277)... Il fut passionné d'intelligence plus que cle connaissance.

Il n'eut pas la curiosité de Descartes, l'intérêt large,
magnifique, porté à tout, ni l'esprit objectif de Leibniz, la
complaisance habituelle envers toute chose, l'hospitalité rayonnante

et large de l'assimilateur indifférent à ce qu'il apprend.
Les objets qui l'intéressèrent sont en petit nombre : l'exégèse
du Vieux Testament, la politique pure, la morale et, par rap-



— 741 —

port à la morale, la métaphysique spéciale et la théorie des

passions, pour résumer, le salut public et particulier. Comme

il confondait le salut avec l'exercice de l'intelligence, la pureté
de la connaissance lui importait bien plus que son étendue
(p. 286)... Une connaissance l'intéresse comme une pièce dans

la construction de sa sérénité intérieure: attitude tout opposée
à ce qui est pour nous l'esprit scientifique, et singulière même
à cette époque. Il ébauche seulement sa métaphysique et sa
théorie des passions, parce que cela suffit au but qu'il se

propose. S'il mène plus loin son exégèse biblique, c'est qu'il faut,
en cette matière, pour que la foi religieuse soit sauvée, pousser

la critique jusqu'au bout. Bien qu'il soit nourri plus qu'un
autre de lectures, personne n'a moins cherché que lui la
connaissance pour elle-même » (p. 288).

Enfin, si Spinoza fut passionné d'intelligence, il ne le fut
pas moins de religion. Il se délectait dans la notion de Dieu
et dans l'idée d'éternité. Il avait une confiance absolue dans
l'éternel et clans l'absolu. C'était le pur sentiment religieux.
Et malgré la dureté algébrique de son intelligence, il était né,
dit encore M. Couchoud, avec un caractère d'amour dans le

cœur, qui s'est développé à mesure que son esprit s'est élargi.
C'est à une religion intellectuelle, proportionnée aux habiles,
qu'il a songé, mais cependant à une religion de concorde et

d'universalité, « catholique » comme il dit, et dont le dernier
mot est amour (p. 292). E. Michaud.

Joseph Fabre: La Pensée antique. De Moïse à Marc-
Aurèle; Paris, Alcan, in-8°, 1902, 5 fr.

Ce volume est le premier d'un ouvrage qui sera «une
esquisse des évolutions de la pensée humaine». Les quatre
tomes suivants seront intitulés : La pensée chrétienne. Des

Evangiles à limitation de J.-C. — La pensée moderne. De
Luther à Leibniz. — Les pères de la Révolution. De Bayle à

Condorcet. — La pensée nouvelle. De Kant à Tolstoï.
Nous ne saurions mieux en caractériser l'esprit que l'auteur

ne l'a fait lui-même dans sa Préface. «Conçus en dehors de

tout esprit de système, non enfermés dans les cadres usités,
succincts sur les points très connus, accordant une large place



— 742 —

aux périodes de transition et d'enfantement, donnant toujours
le pas au concret sur l'abstrait et au moral sur le spéculatif,
ces livres, a-t-il dit, ne sont pas des Manuels. Toutefois du
Manuel ils ont la brièveté Tout simplifier sans rien
dénaturer, est la loi d'une œuvre philosophique qui veut être en
même temps une œuvre littéraire. Par suite, il m'arrive de placer
dans la bouche de tel ou tel des paroles qui ne sont pas
littéralement ce qu'il a dit ni dans l'ordre où il l'a dit. Mais j'ai
mis toute ma conscience à traduire fidèlement les doctrines
que je résumais.»

Certes personne ne doutera de la «conscience» de l'auteur,
dont les nombreux ouvrages sont connus, et chacun d'eux est
une preuve de sa sincérité. Toujours est-il, cependant, que ce

qu'il impute à tel philosophe doit non seulement être exact,
mais encore le paraître. Dans un ouvrage où les sources
employées ne sont pas mentionnées, encore faudrait-il indiquer,
ne fût-ce que par des guillemets ou autres signes, les textes
mêmes des auteurs. M. Fabre déclare qu'il s'est donné beaucoup
de peine pour en épargner à ses lecteurs; comment ne voit-il
pas qu'il leur impose celle de discerner ce qui est de lui et
ce qui est exactement des auteurs mêmes? Sans tomber dans
la vaine curiosité, on veut cependant savoir avec précision ce

que chaque penseur a dit ou n'a pas dit.
Que l'auteur me permette encore une observation au sujet

de sa conception de l'Eglise chrétienne. Il s'exprime ainsi
(p. 359): «D'abord petite société de gens unis par une croyance
commune, puis espèce de république religieuse — où l'on
distinguait les surveillants, aujourd'hui les évêques, les anciens,
aujourd'hui les prêtres, et les diacres, c'est-à-dire les serviteurs

chargés de la distribution du bien commun, tous élus

par les suffrages de leurs coreligionnaires, — ensuite
confédération d'Eglises, les unes orientales, les autres occidentales,
ayant chacune son autonomie et ses rites, l'Eglise finit par
devenir une monarchie spirituelle solidement organisée, dont
les gouvernants, avec leur hiérarchie, leurs ressources et
leur juridiction propre, furent indépendants des gouvernés
et formèrent un clergé ay7ant pour sujets les fidèles, pour
chef le Pape. > Une partie de l'Eglise chrétienne s'est, en
effet, laissé entraîner dans le schisme et l'hérésie sous
l'action antichrétienne de la papauté romaine; c'est l'Eglise



— 743 —

romaine. Elle est devenue une monarchie spirituelle et même
temporelle, et son clergé, indépendant des fidèles ou plutôt des

«gouvernés», est complètement à la merci du pape. L'auteur,
qui est Français et qui, comme la plupart des Français, ne voit
pas assez ce qui existe en dehors de la France, n'a pas remarqué

que les Eglises orientales, les Eglises protestantes, l'Eglise
anglicane, les Eglises anciennes-catholiques, qui sont certes des

Eglises chrétiennes, ne se sont nullement érigées en «monarchie
spirituelle», que leur clergé n'y est nullement «indépendant des

gouvernés», et qu'aucune d'elles n'a «pour chef le Pape». Les
papistes, quelque nombreux qu'ils soient, sont en minorité non
seulement intellectuelle, mais numérique, par rapport aux autres
Eglises chrétiennes, qui les combattent. C'est un cliché, très
commun en France, même dans la presse libre-penseuse, de dire
«l'Eglise» tout court, en parlant de l'Eglise romaine; mais ce
cliché est une grosse erreur, et il faut espérer que, dans les
volumes qtri lui restent à publier, l'auteur en tiendra compte. Ce
serait dommage si un ouvrage de cette valeur allait sombrer
dans les erreurs banales qui courent les rues et les sacristies,
et si l'auteur, qui est un indépendant, ne commençait pas par
s'en rendre lui-même indépendant. Nous attachons tant
d'importance à sa nouvelle œuvre que nous la voudrions irréprochable

et parfaite. E. Michaud.

S. Karppe: Essais de critique et d'histoire de philosophie;
Paris, Alcan, 1902, in-8°, 3 fr. 75.

M. Karppe semble vouloir se faire une spécialité de la
littérature juive dans ses rapports avec la philosophie et la
théologie. Déjà nous avons signalé sa savante « Etude sur les

origines et la nature du Zohar»1). Dans le présent volume, il
s'agit d'abord de Phiion et de la Patristique. L'auteur ne se

borne pas à rappeler que Phiion, né l'an 25 avant J.-C. et
mort après l'an 40 de l'ère chrétienne, s'est efforcé de
concilier les doctrines juives et les doctrines grecques, et qu'il a

été assez connu des premiers penseurs chrétiens pour exercer
une action déterminante sur la forme première de la théologie
chrétienne ; il entre dans des détails peu connus, dont plusieurs

') Voir la Revue de juillet 1901, p. 644-645, et de juillet 1902, p. 585-587.

Heyne intern, de Théologie. Heft -10, 1902. 49



_ 744 —

sont fort importants, notamment ceux qui ont trait au Logos;
il cite des rapprochements de textes positifs entre Phiion, d'une
part, et, d'autre part, S. Paul, S. Matthieu, S. Jean, l'auteur
de l'épître aux Hébreux, Justin, Athénagore, Irénée, Clément
d'Alexandrie, Origene, Eusèbe, S. Ambroise, S. Jérôme. Que
l'auteur me permette d'appeler son attention sur l'utilité qu'il
y aurait, pour fortifier sa thèse chez les lecteurs français et
en général chez les lecteurs qui n'ont pas sous la main les

ouvrages qu'il cite, à donner, dans une seconde édition, les
textes mêmes, avec leur traduction. L'auteur termine ainsi
cette première et importante étude : « Ainsi coule à travers
l'Eglise chrétienne le courant puissant de l'allégorisme et de

la doctrine de Phiion. L'ingéniosité, la subtilité et parfois aussi,
il faut le dire, la sophistique des Pères de l'Eglise, tendent à

trouver clans l'Ecriture la doctrine qui leur est chère, selon
les transformations qu'elle subit et avec tous les contours
qu'elle prend; Phiion y cherchait la confirmation de son éclectisme

philosophique. Mais ici comme là c'est le même principe
apologétique ou scolastique, c'est-à-dire que la méthode est
entièrement au service de la doctrine Nous aurions voulu
montrer comment telle conception théologique qui partage en
deux camps ennemis des scolastiques ultérieurs, comment
même telle lutte violente et sanguinaire entre deux ordres a

souvent et en dernière analyse son point de départ dans un
contresens des Septante, dans une erreur de la Vulgate, dans
un jeu de mots ou un symbolisme de Phiion et de ceux sur
lesquels il a agi. On pourrait écrire une œuvre intéressante
qui serait intitulée : Le rôle du contresens dans l'histoire de la
pensée humaine et dans l'histoire de l'humanité. La logique n'a
tenu jusqu'à présent qu'une place de figurante. Le premier
rôle est dévolu au sophisme. Et le grand coupable n'est pas
l'esprit humain qui se trompe, mais l'humanité qui veut être
trompée» (p. 32-33). Nous engageons vivement l'auteur à

écrire cet ouvrage. Voir notre étude sur les abus de mots et
les fausses équivalences en théologie l), et aussi celle sur
l'erreur par les mots2).

La seconde étude est intitulée : Quelques mots touchant le

') Revue d'octobre 1901, p. 6S9-705.
2) Revue de janvier 1902, p. 53-84.



— 745 —

groupement des idées autour du christianisme naissant. L'auteur

veut établir l'existence parmi les Juifs, bien avant la
naissance du christianisme proprement dit, de sectes ayant
rejeté plus ou moins complètement la tradition mosaïque. Ces
sectes seraient nées tantôt sous l'action de l'évolution juive
même, tantôt sous l'action des doctrines grecques ; elles
constitueraient une espèce de christianisme sporadique avant la
lettre, et une partie d'entre elles se seraient perdues dans le
christianisme naissant (p. 53). L'origine cle ces divisions serait
celle-ci : tels Juifs, tout en admettant l'interprétation allégorique
superposée au texte, ne rejetaient pas pour cela le sens littéral
et par conséquent maintenaient les lois et les cérémonies dont
ce sens était l'expression ; tels autres pensaient que le sens
allégorique se substituait complètement au sens littéral et
entraînait la disparition complète de toutes les lois pratiques
contenues dans l'Ecriture (p. 45). Tous voulaient un retour à

un judaïsme primitif par delà le judaïsme et l'hébraïsme
constitués : les uns remontaient avant Moïse, les autres même
avant Noé. La force des choses et les conditions nouvelles de
la vie ayant contraint les Juifs à négliger la plupart des
observances légales, ils cherchaient à y substituer en bloc
l'idée d'un médiateur, de manière que ce médiateur suffît au
salut sans qu'il fût nécessaire de faire appel aux cérémonies.
Les uns personnifiaient ce médiateur dans Caïn (les Caïnites),
d'autres dans Seth (les Séthites), d'autres dans le serpent (les
Ophites), d'autres dans Melkisédek (les Melkisédécites). L'auteur
cherche à expliquer ce que fut cette dernière secte par quelques

textes de l'épître aux Hébreux: mais son explication est
loin d'être convaincante. Peut-être n'a-t-il pas assez considéré
que la nécessité d'un médiateur pour le salut a pu être rendue
évidente bien avant la loi mosaïque, par les seules difficultés
de la loi naturelle, par le seul spectacle des luttes intérieures
de la conscience aux prises avec le devoir, et par le sentiment
que l'homme n'a pas tardé à avoir de son insuffisance dans
l'œuvre du salut.

Les études suivantes sont particulièrement consacrées à

Spinoza. L'auteur cherche à déterminer quelques points de sa

philosophie morale et religieuse, et à expliquer sous quelles
influences (celle de ILA. T. notamment) il a été conduit à

formuler son système. Elles sont toutes fort sérieuses, criticables



— 746 —

sur quelques points, je crois, et en tout cas très instructives.
Peu d'écrivains connaissent cette matière aussi bien que
M. Karppe. Dans le chapitre intitulé: Monothéisme et Monisme,
l'auteur s'est appliqué à montrer comment le monothéisme de

l'A. T. a inspiré à Spinoza son monisme : à la place du mot
Jahveh, Spinoza a mis le mot Être et le mot Substance ; dans son
esprit, substance et cause étaient synon3'mes, ainsi que Être
éternel et Être absolu, Substance éternelle et absolue, etc.
Dans le chapitre sur Richard Simon et Spinoza, M. Karppe
fait ressortir la timidité cle Richard Simon qui reproche à
Spinoza cle décrier l'autorité du Pentateuque, parce que Spinoza
considérait comme des retouches tout humaines celles qui
avaient été faites sur les textes primitifs. Le fait est que
Richard Simon a été, comme critique, beaucoup plus timide
que Spinoza, mais qu'il a cependant vu les difficultés qui frappent

dans l'A. T., qu'il les a présentées dans leur jour
véritable, et qu'ainsi il a été un fondateur de la critique biblique
moderne, et cela sans amoindrir en rien la gloire que Spinoza
s'est aussi acquise dans cet ordre d'idées. Les mérites cle l'un
ne diminuent en rien ceux de l'autre. Il est certain que, clans

son Tractatus (1670), Spinoza a tracé une méthode d'interprétation

biblique et établi déjà des conclusions, et cela huit ans
avant YHistoire critique du Vieux Testament de Richard Simon.

L'auteur termine son volume par d'intéressantes considérations

sur Herder comme précurseur cle Darwin et sur le

spinozisme de Gœthe. Il montre les rapprochements, sur des

points importants, entre Spinoza, Herder, Gœthe et Darwin.
Ce qu'il y7 a de plus original dans toutes ses études spinozistes,
c'est le point de vue auquel il se place. « Ce qui jusqu'à nos jours
a mêlé des erreurs à la conception que l'on se fait du spinozisme

— et cela est particulièrement frappant chez Kuno
Fischer — c'est, dit-il, qu'on n'a voulu voir en lui qu'un
philosophe. Spinoza est surtout et peut-être exclusivement un esprit
religieux, voire même un esprit mystique. L'idée mystique du
salut, de la rédemption de l'homme, du retour, de la remontée
vers Dieu traverse toute sa doctrine et domine toute sa pensée.
Le mysticisme caractérise la fin que Spinoza propose à l'homme
et aussi les moj7ens efficaces pour y atteindre » (p. 89-90 ; voir
aussi pp. 93 et 211). Avis aux philosophes qui dédaignent la
religion. E. M.



747

Rudolf Keussen : John Henry Newman. Eine Studie zur
englischen Kirchengeschichte im 19. Jahrhundert. Separatabdruck

aus dem „Deutschen Merkur", 1901/1902. 100 S.

Zum hundertjährigen Geburtstage Newmans, 21. Februar
1901. begann der „Deutsche Merkur'" in Bonn eine Artikelreihe
zu veröffentlichen, die leider erst vor kurzem zu Ende geführt
werden konnte, weil der geringe Umfang des Bonner Blattes
nur immer den Abdruck kurzer Abschnitte gestattete. Diese

Zerrcissung der Arbeit Keussens musste natürlich ihrer Wirkung
grossen Abbruch tun : um so freudiger muss es begrüsst werden,
dass sie jetzt — wenn auch vorerst nur für einen engeren
Kreis von Freunden — als geschlossenes Ganzes vorliegt.

Was an Keussens Studie sofort sympathisch auffallt und
sie von anderen neueren Arbeiten vorteilhaft unterscheidet, ist
ihre wissenschaftliche Haltung, d. h. ihre streng sachliche
Darstellung, die durchaus nicht, wie eben dieses Beispiel beweist,
eines Untertons persönlicher Wärme und Anteilnahme zu
entbehren braucht. Inhaltlich wird sie wesentlich dazu beitragen,
das Urteil über Newman in deutschen theologisch und kirchlich
interessierten Kreisen zu klären und leider noch immer
geglaubten Märchen entgegenzuwirken, nach denen Newman
lediglich ein Jesuitenwerkzeug zur Romanisierung der
anglikanischen Kirche gewesen wäre. Über die liebe= und verständnisvolle

Darstellung von Newmans religiösem Entwicklungsgange
hinaus beleuchtet Keussen zugleich den kirchlichen Zustand
Englands, soweit er Newman in irgend einer Form in
Mitleidenschaft zieht, und gibt somit ein gross entworfenes und
dabei in sich abgeschlossenes Bild, indem er uns in einer Person
das Verständnis einer ganzen Zeit vermittelt.

Es würde zu weit führen und hiesse dem Verfasser
vorgreifen, hier Einzelheiten aus diesem Bilde wiederzugeben. Nur
der allgemeine Plan der Arbeit sei kurz entworfen. Die
Einleitung gibt eine vorbereitende Charakteristik Newmans nach
der Seite seiner allgemeinen Denkanlage hin, einmal als eines
nicht eigentlich objektiven, sondern mehr als ihm selbst bewusst
von der Seite des Gemütes beeinflussten Denkers, sodann als
empfänglich, um nicht zu sagen empfindlich gegen die Argumente
des Gegners und daher der Skepsis einen weiten Spielraum
gebend. Der erste Abschnitt entwirft ein Bild der englischen



— 748 —

Staatskirche, zeigt vor allem die Angriffspunkte auf, die sie
der römischen Kirche bot, der zweite gibt uns eine Geschichte
der römisch-katholischen Kirche in England kurz vor und nach
der Emanzipation. Auf dieser Basis schildert der dritte
Abschnitt Newmans religiöses Keimen und Werden, besonders die
Einflüsse des Oxforder Kreises auf ihn, die bereits den Grund
zu seiner ganzen späteren Entwicklung nach Rom hin legten.
Festigung erfuhren diese Einflüsse in seinen ersten umfassenderen
Studien, und auch ein Besuch in Italien und die durch ihn
vermittelte nähere Bekanntschaft mit den für ihn abstossenden
italienischen Formen der Frömmigkeit konnten sie nicht mehr
erschüttern (4. Abschnitt). Er begann zusammen mit einigen
Freunden seine Wirksamkeit, das katholische Bewusstsein in
der anglikanischen Kirche gegenüber dem protestantischen
wachzurufen: hierbei wagte ersieh schliesslich so weit vor, dass
seine Stellung in der anglikanischen Kirche unhaltbar wurde
(5. und 6. Abschnitt]. In der Einsamkeit fand er bei seinen
weiteren Studien und unter andauernden Selbstprüfungen keinen
andern Ausweg als den Anschluss an die römische Kirche
(7. Abschnitt). Die beiden letzten Abschnitte führen dann aus,
wie Newman zwar im römischen Bekenntnisse seine innere
Ruhe fand, wie er aber den Ultramontanen doch immer der
Fremdling blieb, selbst solchen, die gleich ihm erst konvertiert
waren, und wie er erst dann zur höchsten "Würde des Kardinals

gelangte, als er gleichsam schon eine geschichtliche
Persönlichkeit geworden war.

Dieses Skelett umhüllt Keussens Darstellung mit Fleisch
und Blut; es ist dringend zu wünschen, dass sein „eminent
wissenschaftliches Werk", wie ein berühmter evangelischer
Theologe es genannt, ..eine so sachkundige Arbeit", die
F. N. Kraus mit Interesse las und gern selbst gefördert
hätte, recht bald als Buch dem grossen Leserkreise zugänglich
werde. E. K. Z-a.

D. Kyriakos : Geschichte der orientalischen Kirche von
1453-1898 ; Übersetzung von E. Rausch ; Leipzig, Deichert,
in-8°, 280 S., 4 M., 1902.

Le texte grec de cet important ouvrage a été publié en
1881 (lre édition) et en 1898 (2e édition); voir la « Revue inter-



— 749 —

nationale de théologie», 1898, n° 24, p. 841-842. Nous sommes
heureux d'annoncer la traduction allemande de la partie
moderne par M. le Dr. Erwin Rausch, et il serait fort utile qu'une
traduction française fût aussi publiée. Les relations ecclésiastiques

entre l'Orient et l'Occident doivent être établies désormais

sur la base d'une science théologique méthodique et

sévère, et non sur la base des projets de domination ourdis
par la papauté romaine en Orient, projets étayés sur mille
erreurs et étrangers à la vraie religion. Les Orientaux qui n'ont
vu en Occident que les agissements de la papauté romaine et
les divisions des Eglises protestantes, n'ont vu que la moitié
des choses et n'ont pu avoir de la véritable situation religieuse
de l'Occident qu'une connaissance incomplète et souvent
même erronée. C'est un fait que des théologiens orientaux,
pour réfuter les papistes, ont souvent puisé dans les ouvrages
protestants, et que, pour réfuter les ouvrages protestants, ils
ont eu souvent recours à des arguments papistes. De la sorte
deux courants se sont créés parmi eux. Le courant papiste
est aujourd'hui particulièrement visible ; à force de jouer avec
les arguments ultramontains, on a fini par les adopter, sans

remarquer qu'ils étaient forcés et même erronés. Il eût mieux
valu étudier davantage et mieux les ouvrages des Pères de

l'Eglise, lesquels n'étaient ni papistes, ni protestants, et auraient
suffi pour écarter les deux erreurs. C'est à ce point de vue, à

la fois nouveau et ancien, que les relations ecclésiastiques entre
l'Occident et l'Orient doivent être reprises, croyons-nous, si l'on
veut rétablir l'union religieuse entre les Eglises séparées. Les
Orientaux ont besoin de mieux connaître la théologie occidentale,

et nous, Occidentaux, nous ne connaissons pas assez non
plus la théologie orientale. L'ouvrage de M. le professeur
Kyriakos nous y aidera. Ce n'est qu'un résumé sans doute,
et par conséquent incomplet dans ses indications, mais il peut
déjà nous être extrêmement utile. Nous espérons que l'auteur
en complétera peu à peu les parties les plus importantes, en

nous donnant, par exemple, l'analyse objective et la critique
exacte des œuvres théologiques les plus substantielles et des

faits ecclésiastiques les plus remarquables. Dans un résumé
aussi bref que celui qui est sous nos yeux, tout est un peu
sur le même plan, et maints lecteurs sont exposés à attribuer
une égale valeur à tous les personnages et à tous les événe-



— 750 —

ments qui leur sont indiqués. L'auteur doit maintenant, ou
dans des éditions nouvelles, ou dans de nouvelles publications,
nous donner les reliefs en question. Qu'il laisse davantage
dans l'ombre les non-valeurs, et qu'il fasse mieux connaître
les valeurs véritables. Sans doute les sujets sont quelquefois
délicats et difficiles, mais la saine critique et la vraie science
n'existent qu'à ce prix. Que notre savant ami nous permette
de lui signaler particulièrement les §§ 17 et 18, 37-40, 56, 58

et 60 ; nous lui serons reconnaissants de tous les renseignements

supplémentaires, soit bibliographiques, soit critiques,
qu'il voudra bien publier sur ces matières. E. M.

L. Leger: Le monde slave, études politiques et littéraires;
IIe série; Paris, Hachette, in-18, 1902.

Ce volume contient dix études d'intérêt divers. Je signalerai,

entre autres, les deux sur les manuscrits slaves et sur
l'Evangéliaire slavon de Reims, et celles qui résument les
origines de la Russie et l'histoire de la Pologne. Elles ne
présentent toutefois rien de neuf1). Nul n'ignore que l'histoire de

l'Eglise chrétienne en Russie ne remonte pas au delà du
IXe siècle ; que c'est par suite de leurs rapports avec Byzance
que les Russes adoptèrent la forme dite orthodoxe (pravo
slavna) de la religion chrétienne; que, si Novgorod était resté
le siège du nouvel Etat russe, le christianisme lui serait sans
doute venu de la Suède sous la forme latine (p. 192). Quant
à la Pologne, son histoire est fort instructive pour quiconque
veut se rendre compte de la manière dont le romanisme jésuitique

divise, paralyse, exploite et ruine une nation.
La Galicie orientale avait été touchée, au IXe siècle, par

l'apostolat slave de Cyrille et de Méthode ; puis la liturgie slave

y disparut devant la liturgie latine venue de Gniezno. « Il
importe de noter ce détail, dit M. Leger: le catholicisme romain
des Polonais devait être pour eux une cause de sérieuse
infériorité dans leur longue lutte contre les Russes de religion
grecque ou orthodoxe» (p. 25). L'auteur fait ressortir «l'inca-

]) Sur l'Evangéliaire slavon de Reims, voir l'article de M. le curé Schirmer,
dans la Revue de juillet 1900, p. 553-556.



— 751 —

pacité » du clergé polonais (p. 27) ; comment, au XIIIe siècle,
ce même clergé renonça définitivement au mariage, et
comment les monastères se multiplièrent alors. Cette recrudescence
de mysticisme ne fut pas heureuse. Les princes, au lieu de
civiliser le peuple, s'efforcèrent de le latiniser, ou plutôt de le
romaniser et de le papifier ; le clergé devint trop puissant. On

prit Rome pour point de mire et pour norme contre les orthodoxes

et contre les hussites. En 1562, les jésuites pénétrèrent
dans le paj7s; la haine contre l'orthodoxie redoubla. «La
noblesse ne songe qu'à exploiter le peuple et affaiblir la
royauté. Le pays est déchiré par les luttes égoïstes de
certaines grandes familles, les Potocki et les Czartoryski » (p. 49).
De là, en partie, les trois partages de la Pologne en 1772,
1791 et 1795. On sait le reste.

Les conséquences à tirer semblent évidentes. Quand on
s'est empoisonne, la seule ressource est d'évacuer le poison
et non d'en redoubler la dose. Si les Français semblent
commencer à le comprendre et à vouloir se purger du cléricalisme
et du congrégationnalisme, que les Polonais fassent enfin de
même ; qu'ils consacrent leurs forces et leur intelligence à des

développements pratiques et féconds, en considérant le papisme
et le jésuitisme comme leurs ennemis héréditaires ; qu'ils élèvent
leur clergé et leur jeunesse dans cet ordre d'idées, qui est la
vérité historique, politique et religieuse ; et les plus heureux
progrès ne tarderont pas à se produire. Les faits parlent si
clairement qu'il faudrait être aveugle pour ne pas les voir, et

que partir en guerre contre eux, ne serait plus de la vaillance,
mais du donquichottisme. E. M.

P. Lemaire: Le cartésianisme chez les bénédictins, Dom
Robert Desgabets; Paris, Alcan, in-8°, 6 fr. 50, 1902.

Cet ouvrage a deux titres: l'un général, l'autre particulier.
Si on le juge d'après son titre général (le cartésianisme chez
les bénédictins), on doit le déclarer incomplet; car il ne
contient, sur ce sujet assez vaste, que des indications. Si on le
juge d'après son titre particulier (Dom Robert Desgabets, son
système, son influence et son école), on trouvera que c'est
peut-être trop d'un volume in-8° de 424 pages consacré à cette
personnalité de quatrième ou cinquième ordre.



— 752 —

11 est vrai qu'un de ses amis, Sylvain Régis, a appelé
Dom Desgabets l'un des plus grands métaphysiciens du siècle
(p. 283); que Clerselier, qui, souvent embarrassé, avait souvent
besoin de ses services de plume, a fait de lui de grands éloges
(p. 303) ; que Cousin n'a pas craint de le compter « parmi les
précurseurs de Locke et de Condillac » (p. 307; voir aussi

p. 159-160). Mais, d'autre part, sans aller aussi loin que Mme de

Grignan qui l'appelait un « éplucheur d'écrevisses » (p. 249),
nous savons que le cardinal de Retz lui a reproché de « s'imaginer

que ce qui est le plus outré clans les sciences est le

plus vrai » (p. 307) ; qu'il a été condamné, quoique janséniste,
par Arnauld et Nicole ; que Malebranche aurait préféré n'être
pas défendu par lui dans son différend avec l'abbé Simon
Foucher ; qu'enfin ses supérieurs eux-mêmes ont jugé à propos
de lui interdire d'enseigner son explication cartésienne de
l'eucharistie.

Quoi qu'il en soit cle l'ampleur ou de la maigreur de ce

religieux, il eût fallu, pour nous mettre à même de le juger
exactement, publier, sinon tous ses écrits, du moins les
principaux. Or M. Lcmaire ne nous a donné que « Descartes à la
lambic» (sic), p. 320-325; l'opuscule «de l'union de l'âme et
du corps», p. 326-347; la Réponse d'un Cartésien à la lettre
d'un philosophe de ses amis, p. 347-378; enfin, la lettre du
5 septembre 1671 à Bossuet, p. 378-380. Nous avions déjà la
«Critique de la Critique de la Recherche de la vérité», ainsi
que les «Considérations sur l'état présent de la controverse
touchant le très saint sacrement de l'autel». Mais c'est trop
peu, si l'on considère la quantité d'opuscules sortis de la
plume de ce fécond bénédictin (voir p. 8-22). L'auteur nous
promet (p. 111) de les publier peut-être un jour. Nous 1'}*

engageons vivement, du moins à se borner à tous ceux qui
peuvent donner de la valeur aux débats auxquels il a pris
part, notamment au débat eucharistique. M. Lemaire a publié
à la fin de son volume (p. 387-410) un long Mémoire de Dom
Mège contre un écrit du P. Gai, sans donner aucun détail sur
ce P. Gai, et surtout sans dire quels sont les deux bénédictins
incriminés par Dom Mège (p. 406). Evidemment Dom Desgabets

est l'un des deux. Ce point important devait être mis en
relief. Ce Mémoire est du 25 mai 1672; Desgabets n'est mort
que le 13 mars 1678; n'a-t-il rien écrit pour sa défense? ou,



— 753 —

parmi ses nombreux manuscrits eucharistiques, n'en est-il
aucun qui contienne la réfutation des griefs de ses adversaires?
C'est ce qu'il faudrait dire.

En somme, Desgabets était un grand adversaire de la
théologie scolastique ; il croyait qu'elle avait fait beaucoup de
mal à l'Eglise et qu'il fallait la répudier. Il cherchait des

explications nouvelles, plus conformes à la raison et à la
science. Descartes lui parut un sauveur, le véritable homme
prédestiné pour cette œuvre. Ardent partisan de sa physique,
il l'appliqua à l'eucharistie, dans le sens de l'indéfectibilité des
substances et du maintien de la matière du pain et du vin
dans l'eucharistie ; ce qui le fit accuser de luthéranisme ou
d'impanation. Quant aux théories sur la nature de l'âme, sur
son union avec le corps, sur le mode de la connaissance, sur
l'immortalité, etc., il ne craignit pas de passer le cartésianisme
à «l'alambic» et de 1'« éplucher». Au fond, il avait conservé
de son éducation scolastique et aristotélicienne plus de
principes qu'il ne croyait, et il était plus empirique que cartésien.
De là le jugement cle Cousin : « Il mérite d'être compté fort
au-dessous de Hobbes et de Gassendi, mais au-dessus de Sor-
bière et de La Chambre, parmi les précurseurs de Locke et
de Condillac Il se place sans hésiter entre Gassendi et
Spinoza. » Encore une fois, c'est lui faire trop d'honneur.

Il enseignait « qu'il n'y a rien dans l'entendement qui n'y
soit entré par les sens; que tout ce que l'on connaît possède
le degré d'être que l'on y7 aperçoit, en d'autres termes que
toute idée a un objet réel ; que les qualités secondes de la
matière ne sont autre chose que des perceptions de l'âme;
que les accidents des substances sont passagers, tandis que la
substance, l'être en soi, étant simple et indivisible, ne peut
être conçue comme pouvant être détruite ; » etc. (p. 296). Selon
Amédée Hennequin, Desgabets appartenait à Descartes par
ses principes, et tendait vers Spinoza par sa conclusion ; il
servait de transition entre le Discours de la Méthode et le

Theologico-Politicus, et il aidait à faire comprendre le mot de

Leibniz: «Le spinozisme n'est qu'un cartésianisme immodéré»
(p. 306).

A dire vrai et d'après le peu de pages que nous avons
de lui, il m'apparaît comme une intelligence chercheuse, hardie
même, mais plus confuse que claire, encore embarrassée non



— 754 —

seulement dans la terminologie scolastique, mais dans la
scolastique même. Il en appelait aux Pères de l'Eglise, qu'il ne
paraît pas avoir étudiés. A part son obstination de conscience
sur l'indéfectibilité des substances, il ne paraît pas avoir été
doué cle plus de fermeté de caractère que de clarté
d'intelligence; car il se soumit à l'archevêque Harlay, qui était
anticartésien, et, dans sa lettre du 10 septembre 1671, il alla
même jusqu'à dire à ce scandaleux prélat: «Je suis soumis à

Votre Grandeur comme à l'un des plus saints et des plus
illustres prélats qui gouvernent l'Eglise, et je ferai gloire de

lui obéir en toutes choses, avec toute la dépendance qu'elle
doit attendre de celui qui est avec tout le respect, Monseigneur»

etc. (p. 128). De plus, le style lourd et pâteux ne valait
pas mieux que le caractère. E. M.

Xavier Léon: La philosophie de Fichte, ses rapports
avec la conscience contemporaine; Paris, F. Alcan, in 8°,
524 p., 10 fr., 1902.

L'auteur nous promet une Vie de Fichte, qui sera comme
le complément de la Philosophie de Fichte. Espérons qu'elle
sera suivie d'un troisième volume: la Critique de la philosophie
de Fichte. Ce serait ce troisième volume qui serait le plus
intéressant des trois : car la philosophie même de Fichte est
si obscure, si laborieuse, et même si paradoxale sur plusieurs
points, qu'il est plus nécessaire encore de pouvoir l'apprécier
exactement que de la connaître. L'auteur s'est efforcé de nous
la faire connaître ; il n'a reculé, pour atteindre ce but très
difficile, devant aucun effort, je dirai même devant aucune
répétition ; car, après avoir essayé de préciser un point, il
sentait évidemment que la précision était insuffisante, et se

remettait de nouveau au travail. C'est ainsi que son long
volume a été accusé de « redondance » par M. Boutroux lui-
même. L'accusation est fondée: d'une part, l'ouvrage contient
des longueurs, des répétitions, du délayage ; d'autre part, il ne
vise pas assez à la simplification et à l'élucidation des
questions. Les problèmes soulevés par Fichte sont formidables, les
essais de solution très compliqués et très problématiques eux-
mêmes, et l'auteur nous aurait rendu un service considérable



— 755 —

en écartant les détails inutiles et en les remplaçant par une
critique qui eût été en même temps une lumière. Je ne sais

que trop combien le travail que j'eusse désiré est difficile,
mais du moment que l'auteur l'abordait par un côté, il aurait
pu l'aborder aussi par d'autres.

Ceci n'est point pour amoindrir l'importance de cette
première étude, très objective et très sincère, mais seulement
pour en montrer le caractère incomplet. Je n'essaierai pas d'y
suppléer dans un simple article bibliographique ; mais je signalerai

en particulier aux lecteurs de la Revue la « théorie de

la religion», qui présuppose d'ailleurs la «théorie de la science».
Ces deux « théories » se tiennent. Fichte toutefois place dans
la moralité, plutôt que dans la science même, la racine du
sentiment religieux et du concept de Dieu. De là, en partie, les
faiblesses de sa « théorie » religieuse. Ce n'est pas que Fichte
ait confondu la religion avec la moralité ; mais on peut dire
qu'il l'en a trop rapprochée, en la distançant trop de

l'intelligence et de la science proprement dite. On peut dire qu'il a

trop favorisé, sur ce point, le sentimentalisme religieux, et pas
assez la vraie métaphysique religieuse. J'entends par vraie
métaphysique religieuse celle qui explique, aussi clairement
que notre raison peut le faire, les notions d'absolu et de

relatif, de nécessaire et de contingent, de force, de cause,
d'effet, de raison suffisante, d'idéal, de perfection, d'infini et
de fini, etc. Certes, Fichte parle, et à satiété, de l'Absolu,
mais sans expliquer suffisamment sa pensée; il vole sur les
cimes, avant d'avoir solidifié et éclairci son point de départ.

« La Religion, dit M. Léon, n'a de sens (pour Fichte) que
celui que la Moralité lui donne, que celui qu'elle autorise. De
la Religion Fichte a donc énergiquement exclu tout ce qui lui
paraissait incompatible avec la Moralité : l'idée d'un Dieu
substantiel conçu à l'image des objets, des choses, et aussi l'idée
d'un Dieu personnel, siégeant dans un autre monde, dispensateur

du bonheur et du malheur en celui-ci » (p. 493). Comment

et pourquoi un Dieu substantiel et personnel est-il
« incompatible avec la Moralité s C'est ce qu'il aurait fallu
démontrer. Fichte sabre à tort et à travers dans toutes ces
questions avec un aplomb d'autant moins philosophique qu'il
est plus fantaisiste et plus dénué de preuves. De minimis non
curat prœtor. La vraie science, au contraire, a souci des



— 756 —

moindres choses et tient à justifier ses moindres assertions.
La « théorie » de la religion de Fichte contient certes d'excellentes

vérités, mais aussi, croyons-nous, de graves erreurs.
Son système, tout en abîmes, est rempli de la fumée des
abîmes. M. Léon l'a laissée flotter en longues traînées dans
une bonne partie de son volume; j'aurais mieux aimé qu'il
l'eût dissipée.

« S'il est impossible de douter, a-t-il dit, que Fichte ait
posé l'existence d'un ordre divin en dehors de la sphère
particulière de la Moralité, il est beaucoup plus délicat de
préciser en quoi consiste au juste pour lui cette existence, et
l'on se heurte ici au problème le plus difficile peut-être de la
philosophie de Fichte et, pour dire tout de suite son importance,

il nous suffira cle faire observer que de sa solution
dépend le sens tout entier de la philosophie de Fichte, la
question de savoir si le S3"stème est conséquent, s'il, forme un
tout o! ganique, ou si, comme l'affirment quelques-uns de ses

interprètes, il y a chez Fichte un second système qui est
comme la négation du premier et, pour ainsi dire, une seconde
philosophie » (p. 378). C'est dire, d'abord, combien la philosophie

religieuse tient de place dans la philosophie même, et
ensuite, combien la clarté est de rigueur dans des explications
de ce genre : car une philosophie des mystères qui est encore
plus mystérieuse que les mystères mêmes, est-elle bien une
philosophie vraie et féconde Il est permis de désirer mieux.
Le grand avantage de la philosophie religieuse de Fichte est
d'élever les esprits, de les dématérialiser et surtout de montrer

combien il est difficile de rendre compte du relatif sans
l'absolu. De nos jours, ce point de vue a son utilité.

E. M.

F. Pillon: L'année philosophique, 1901; Paris, Alcan, in-8°,
1902, 5 fr.

Cette publication, qui poursuit actuellement sa treizième
année, contient des études remarquables. La presse en parle
peu, parce qu'elle parie peu des choses sérieuses en général
et des questions philosophiques en particulier. Raison de plus
pour les spécialistes de leur accorder une attention plus
soutenue. Sans remonter à la première année (1890) qui contient



— 757 —

de M. Pillon une critique sur « la première preuve cartésienne
de l'existence de Dieu et la critique de l'infini», signalons dans
le volume de 1901 une étude du même auteur sur «la critique
du théisme cartésien par Bayle». M. Pillon s'est particulièrement

occupé de la philosophie des XVIIe et XVIIIe siècles :

ses études sur le cartésianisme, sur le spinozisme, sur le male-
branchisme, sur l'évolution cle l'idéalisme, sur le scepticisme
de Bayle, sont très fouillées, trop peut-être, en ce sens qu'elles
renferment des longueurs, longueurs sur des nuancer examinées

à la loupe avec une conscience extrêmement scrupuleuse,
mais nuances qui, au fond, sont souvent des non-valeurs.

Le volume de 1901 renferme des études de M. Brochard
sur l'œuvre de Socrate, de M. Hamelin sur la logique des

stoïciens, de M. L. Robin sur le traité de l'âme d'Aristote, et
de M. Dauriac sur la catégorie de l'être. Suit l'analyse d'une
centaine d'ouvrages sur la métaphysique, la psychologie, la
philosophie des sciences, la morale, l'histoire et la philosophie
religieuses, la philosophie de l'histoire, la sociologie, la
pédagogie, l'histoire de la philosophie, l'esthétique et la critique.
Il va de soi que cette analyse, ainsi que les ouvrages anatysés,
est de valeur inégale. Toujours est-il que ce Recueil est un
répertoire utile et instructif, faisant heureusement contrepoids,
pour l'honneur de la France, à la quantité débordante des

ouvrages frivoles, vides et malpropres. E. M.

Ch. Richet et Sully Prudhomme: Le problème des causes
finales; Paris, Alcan, in-18, 1902, 2 fr. 50.

Que l'on ait abusé des causes finales jusqu'à les rendre
ridicules, surtout en théologie ; que l'on ait fait de l'homme le
centre du monde et la fin de l'univers, cela est certain. De là
la réaction des antifinalistes et le mot de Voltaire : « Le nez
est fait pour porter des lunettes».

Mais, si l'on a eu tort d'abuser de la finalité, on a eu tort
aussi de la nier. M. Ch. Richet n'a pas craint d'insister sur
ce second tort dans un article qu'il a publié sous ce titre :

« L'effort vers la vie et la théorie des causes finales » ; il n'a
pas craint de démontrer que l'œil est fait pour voir, l'oreille
pour entendre, etc.



— 758 -
M. Sully Prudhomme, qui voudrait n'être pas finaliste,

s'est efforcé de prouver que, d'après la méthode scientifique,
on ne peut pas affirmer en toute rigueur la finalité. Il entend
par méthode scientifique la seule méthode expérimentale, comme
si la pensée qui dépasse l'expérience et l'observation externe
n'était pas aussi scientifique, lorsqu'elle est logique et fondée
sur la vérité, même sur la vérité dite métaphysique. C'est un
fait que le savant, même dans ses expériences de physique et
de chimie, recourt journellement à la finalité comme à une
méthode parfaitement scientifique et entièrement sûre. C'est
donc une illogiche de nier les causes finales dans l'explication
de l'univers. Le secret de cette opposition et de cette négation
est simplement l'athéisme des antifinalistes: ils comprennent
très bien que, s'il y a une finalité dans la nature, il y a,
comme disait Claude Bernard, une idée directrice, et c'est cette
idée directrice qu'ils ne veulent pas admettre, parce que, s'il
y a une idée directrice, il y a aussi une intelligence directrice,
qui est la cause efficiente et créatrice. Et c'est là leur bête
noire.

M. Sully7 Prudhomme, qui se débat contre cette démonstration

dans des chapitres longs et obscurs, est cependant
contraint à la fin d'admettre un être métaphysique, une
substance qui est la raison d'être du physique et du psychique.
« Peu importe le nom, dit-il : c'est ce en quoi diffère du néant
ce qui est éternel dans l'univers, et il faut bien qu'il y subsiste
quelque chose d'éternel, puisqu'on ne peut concevoir son total
anéantissement. Ce qui est éternel, ne pouvant pas ne pas
exister, existe nécessairement ; ce qui est nécessaire, n'existant
d'ailleurs par le secours d'aucune autre chose que soi, ne
dépend que de soi, c'est-à-dire porte en soi toutes ses
conditions d'existence et par là même est absolu; en outre, ce

qui est absolu ne comporte pas de limite, car ce qui le
limiterait le conditionnerait; c'est donc quelque chose dé infini. Ces

diverses propriétés (attributs, disent les philosophes) de l'objet
métaphysique se déduisent de la première, de l'impossibilité
pour l'univers d'être totalement anéanti; au surplus, de

n'importe laquelle se déduisent toutes les autres» (p. 171).
En somme, la thèse des causes finales, bien comprise,

trouve dans cet intéressant volume plus d'arguments favorables

que de défavorables. De M. Richet, sont à signaler par-



— 759 —

ticulièrement les aveux des pages 6-13, 57, 136-138, 140 et 141;
et de M. Sully Prudhomme, ceux des pages 117-118, 121-122,
125, 171. E. M.

Dr. E. Schäfer : Beiträge zur Geschichte des spanischen
Protestantismus und der Inquisition im XVI.
Jahrhundert; Gütersloh, Bertelsmann, 3. B. 1902, 30 M.

Quoique la Revue ait déjà publié, sur ce savant ouvrage,
une étude très élogieuse '), nous voulons y ajouter quelques
lignes pour nos lecteurs français. Il s'agit d'un ouvrage capital,
qui doit non seulement ne pas passer inaperçu, mais avoir
place dans toutes les bibliothèques sérieuses. Il contient, en
effet, non de simples appréciations, toujours discutables, mais
des faits dûment constatés, des documents originaux et authentiques,

qui mettent en pleine lumière soit l'histoire de l'Inquisition

espagnole, soit l'histoire du protestantisme espagnol, au
XVI8 siècle. L'auteur, privat-docent à l'université de Rostock,
a étudié avec autant de perspicacité que de conscience les
archives de Madrid et de Simancas, et quoiqu'il n'ait pas voulu
écrire une histoire complète, cependant il est entré dans des
détails fort nombreux, très précis et très précieux. Nous ne
saurions le suivre dans ce simple article bibliographique, que
nous compléterons plus tard. L'auteur a bien fait d'en appeler
à cette belle maxime, qui indique l'esprit de son livre : Histo-
riarum vera lex est, veritatem efferre nudam sine discrimine
partium! E. M.

E. K. Zelenka : Wesen und Wirkung des römischen
Systems und die Mittel zu seiner Abwehr; Halle,
Strien, 1902, M. 1.

Excellent petit livre de propagande, où les funestes effets
du système romaniste sont clairement indiqués, d'après les

sources actuelles. C'est une démonstration incomplète, il est

vrai, mais bien mise au point, et qui sera fort utile dans les
circonstances présentes. Le Los von Rom est amplement
motivé, si l'on veut considérer comment Rome a falsifié le
dogme, violé la constitution de l'Eglise, corrompu la vie reli-

>) N" 39, juillet 1902, p. 554-558-

Revue intern, de Théologie. Heft 40,1902. 50



— 760 -—

gietise, abaissé la morale, condamné la science, exploité et
opprimé le peuple chrétien. Une réforme du catholicisme est
plus que jamais nécessaire; cle nombreux catholiques, en

Allemagne et en France, le comprennent; le mouvement qui
s'intitule «der Reformkatholizismus», en est la preuve.
Malheureusement ses chefs veulent concilier l'inconciliable; ce sont
des médecins qui, pour ne pas faire souffrir le malade, refusent
d'ouvrir son abcès et le laissent périr. Ces savants ne voient
pas que les tentatives de réforme avec Rome ont toutes échoué,
et qu'elles ne peuvent qu'échouer. Rome, en effet, ne veut pas
de réforme, et elle ne petit pas en vouloir, parce qu'une
réforme serait sa mort. Fondée, de fait, sur mille falsifications,
mille quiproquos, mille erreurs, Rome n'aurait plus de raison
d'être, dès qu'elle consentirait à mettre fin à toutes ces
falsifications, à tous ces quiproquos, à toutes ces erreurs. C'est
l'ancien-catholicisme qui a compris ce grand fait historique et
cette grande leçon ; c'est lui qui, resté dans l'Eglise catholique,
mais libéré de la papauté romaine, a la liberté de ses
mouvements pour opérer cette réforme salutaire. Il y travaille
avec méthode, science, persévérance, en union avec les autres
Eglises indépendantes de Rome, et, à mesure que les
conditions sociales s'amélioreront au détriment du système papiste,
qui déjà craque de toutes parts, ses efforts seront cle plus en

plus féconds et couronnés de succès. Espérons et travaillons.
Telles sont les impressions que donne la lecture de cette

très opportune publication. E. M.

Petites Notices.
:-: G. Lechalas : Etudes esthétiques ; Paris, Alcan, in-8°,

1902, 5 fr. — Le beau et le laid, l'art en général, l'art et la
nature, l'art et les mathématiques, la suggestion dans l'art,
affinités et associations des divers arts, l'art et la curiosité,
l'art et la morale; telles sont les huit études contenues dans
ce volume très sérieusement écrit, mais souvent diffus et obscur.
Ces « études » sont plutôt des causeries décousues que des

analyses serrées. Elles n'ont rien de didactique, quoique
l'érudition y surabonde à certaines pages, par exemple clans le

chapitre sur l'art et les mathématiques, où sont exposées les
théories des abbés Theys et de Lescluze, et de M. Ch. Henry;



— 761 —

dans le chapitre sur la suggestion dans l'art, où la physiologie
occupe tant de place, inutilement, croyons-nous. Que de
minuties aussi sur les sensations lumineuses et les sensations
acoustiques! L'auteur passe avec une extrême facilité d'un art
à l'autre. En somme, on chercherait en vain une théorie, voire
même des principes fondamentaux clairs et solidement enchaînés,
sur la littérature comme art; ni les détails relatifs à quelques
pièces de théâtre, ni les griefs justement élevés contre quelques

paradoxes de M. Brunetière, clans les deux derniers
chapitres, ne constituent une théorie. L'auteur s'est abandonné au

plaisir de délayer, et il a oublié la nécessité, même dans les

œuvres d'art, de la précision et de la concision.
* E. Petavel-Olliff : Le plan de Dieu clans l'évolution,

étude sur Ievolutionuisine chrétien; Lausanne, Pavot, 1902,

in-18, 112 p. — L'auteur a bien fait de réunir en brochure les
deux articles qu'il a publics, en 1898, dans la Revue chrétienne,
et que nous avons signalés dans notre Revue (janvier 1899,

n° 25, p. 208-209). Il démontre d'abord que la thèse de l'évo-
lutionnisme est fondée sur la science et que, dès lors, la théologie

scientifique ne saurait la répudier. Il explique ensuite les
trois premiers chapitres de la Genèse dans le sens évolution-
niste, et son explication est tort ingénieuse (p. 49-58). Enfin,
il indique les avantages qu'il y aurait à concilier ainsi les
doctrines anciennes avec les nouvelles.

* Paul Sabatier : S. Francisci Legendcc veteris Fragmenta
quœdam; Paris, Fischbacher, in-8°, 80 p., 4 fr., 1902.— Cette
publication est le 3e fascicule des « Opuscules de critique
historique», que publie Mne Ducros, Valence (Drôme), France,
10 fr. par an. Dans ce fascicule, il s'agit de quelques chapitres
de la compilation franciscaine connue sous le nom de Legenda
antiqua (c. 1322), qui paraissent provenir de la Legenda vêtus
(c. 1246). On sait quelle précision de méthode M. P. Sabatier
apporte dans ses investigations historiques et dans sa critique.
La belle passion qu'il éprouve pour S. François d Assise nous
vaudra encore, espérons-le, de nombreuses publications; huit
sont annoncées comme prochaines, et d'abord une légende
inédite de S. François d'après un manuscrit ombrien cle la
première moitié du XIIIe siècle. Nous les signalerons à nos
lecteurs à mesure qu'elles paraîtront. L'adresse permanente de
M. P. Sabatier est à Chantegrillet, près Crest (Drôme).



— 762 —

* C. A. Witz-Oberlin : Jesus Christus nach dem Evangelium
Johannis. Exegetisch-homiletische Reden über die Worte des
Herrn, Kap. 5-7; Berlin, Schwetschke, in-8°, 1902, M. 3.60,—
Ces 24 discours, ou plutôt méditations, ont un but très objectif,
non d'étalage scientifique, mais d'édification vraie et bienfaisante.

Les lire attentivement, et avec foi, est une joie
spirituelle. On y sent l'esprit du Christ, on se nourrit de ce pain
de vie, on s'incorpore à sa personne, qui est la source de la
vie, on s'élève jusqu'au Père céleste ; c'est encore la terre et
c'est déjà le ciel. L'auteur a bien raison de dire : « Ist es nicht
für unsere Glaubenserkenntnis wie für unser Glaubensleben
viel erspriesslicher, das Urbild zu schauen, welches uns die
Evangelisten entwarfen?»

Librairie.
Deutschland, Monatsschrift für die gesamte Kultur,

herausgegeben von Graf von Hoensbroech; Berlin, Schwetschke,
Vierteljahrespreis 6 M. — Vollständige Unabhängigkeit nach
allen Seiten ist der Charakter der Zeitschrift «Deutschland».

Das freie Wort, Halbmonatsschrift herausgegeben von Max
Henning; Frankfurt a. M. — In Nr. 20, August 1902, siehe:
Zur Klosterfrage in Baden, von A. Röthlingk. 40 Pf.

V. Giraud: Taine; Paris, Picard, in-8°, 1902, 5 fr.; fait partie
(n° 17) de la «Bibliothèque de Bibliographies critiques»,
publiée par la Société des études historiques. Signalons à

cette occasion le n° 3 sur Bossuet par M. Ch. Urbain, et le
n° 12 sur Bourdaloue par le P. Griselle.

Dr. G. Heinrici : Theologie und Religionswissenschaft ; Leipzig,
Dürr, in-S°, 50 Pf.

Theologischer fahresbericht (Krüger und Kœhler). XXL Band,
Literatur des Jahres 1901: I. Abteilung. Vorderasiatische
Literatur und ausserbiblische Religionsgeschichte, von Beer
und Lehmann ; IL Abteilung. Das Alte Testament, von Bruno
Baentsch. Berlin. Schwetschke, 1902, M. 9. 90.

A&-


	Bibliographie théologique

