Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 40

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

.. BrRay: Du Beau, Essai sur l'origine et 'évolution du
sentiment esthétique; Paris, Alcan, in-8°, 1902, 5 fr.

Cet ouvrage est trés sérieux, et il renferme, sinon une
solution des problemes esthétiques, du moins d'utiles observa-
tions qui mettront sur la voie de cette solution. L'auteur ne
s'en tient pas aux origines psychologiques du sentiment esthé-
tique; il remonte aux origines biologiques et physiologiques,
et il cherche a faire le pont entre celles-ci et celles-1a. Le point
de vue est intéressant et fécond.

L’auteur est ainsi amené¢ a mentionner, parmi les faits
psychologiques, les traditions, les superstitions, les mythes, les
vocables et les symboles de toute nature. « Ne les dédaignons
pas, dit-il: c'est grice a eux que s’est constituée cette admi-
rable science des religions, qui jette une lumidre si curieuse
sur 'ame des premiers hommes. Un jour peut-&tre, interrogés
a4 ce point de vue, nous livreront-ils quelque secret intéressant
sur la longue et lente ¢ducation esthétique de 'humanité. Pour
le moment, nous n’en voulons retenir qu'une seule indication.
L’étude des mythes appartenant a des peuples trés divers et
qui n'ont pu avoir entre eux aucune relation, suggere irrésis-
tiblement 1'idée que l'essor de lintelligence a précéd¢ notable-
ment celui de la moralité, L’épuration intellectuelle du concept
de beauté aurait débuté, dans ce cas, & une époque fort anté-
rieure a l'¢épuration morale. Cela reviendrait & déterminer
comme suit la marche générale théorique du progres esthétique:
une premiere phase, limitée & la perception de qualités pure-
ment physiques; une deuxiéme, olt la distinction porterait & la
fois sur des qualités physiques et intellectuelles; une troisieme
et derniére y ajouterait les qualités morales. Il semble bien
d’ailleurs que le phénomeéne se répéte journellement sous nos
yveux, dans le développement individuel de tout étre humain:



— 737 —

I'enfant, comme le peuple, comme le sauvage, se montre d’abord
sensible & des excitations exclusivement sensorielles (couleurs,
rythme, harmonie, symétrie); il se laisse toucher ensuite par
les propriétés d'ordre intellectuel (brillant, esprit, élégance, etc.)
et ne parvient que bien plus tard & comprendre la valeur des
facteurs moraux et sociaux. Cette facon de comprendre l'origine
et I'évolution du beau, n'a pas seulement en sa faveur de re-
poser uniquement sur les données de sciences étrangeéres a
toutes préoccupations esthétiques, garantie sérieuse contre les
sollicitations de l'esprit de systéme. Elle joint a4 cela 'avantage
de nous montrer, chemin faisant, le point de départ des fausses
conceptions de la beauté. C'est 1a une nouvelle preuve de son
exactitude; la véritable pierre de touche d'une théorie évolu-
tionniste git dans l'explication naturelle des déviations et des
aberrations, autant et plus peut-étre que des enchainements
réguliers. Nous nous sommes attaché surtout a ruiner la ten-
tative malheureuse d’'identifier 1a beauté avec le jeu, c'est-a-dire
avec ce genre d'activité qu'engendra, sans autre but immédiat,
le besoin de se dépenser, parce que les noms de Kant, de
Spencer et de Ribot lui ont assuré une vogue aussi considé-
rable quimmeéritée, et que nous redoutons linfluence d'une
pareille doctrine sur la plus haute manifestation de la beauté:
I'art, dont elle méconnait le sens et la véritable fin» (p. 199-201).
Signalons en particulier, comme ingénieux, le ch. VII sur
le gracieux, le joli ¢t le sublime, et comme incomplets les ch. IV,
V et VI sur l'idéal, le laid et le gott. Une seconde édition les
améliorera. E. M.

P. L. Coucnoup: Benoit de Spinoza; Paris, Alcan, in-8°,
1902, 5 fr.

Comment écrire le nom de Spinoza, sans étre rempli d'ad-
miration pour son génie, de respect pour sa vertu, de véné-
ration pour sa pié¢té¢? Cet homme qui, mort & quarante-quatre
ans, laissa des ccuvres d'une telle profondeur, et qui, en méme
temps qu'il €tait si éminent par la pensée, était d'un tel désin-
téressement, d'une telle droiture, si passionné pour la vérité,
pour Dieu, pour la nature, pour 'humanité, que les gens du
peuple, 4 son enterrement, s'¢erieérent: «Slrement celui-la est
au ciel!» Tox populi, vox Del.



Ce n’est pas que toute la doctrine de Spinoza soit claire,
solide et admissible. Non certes. De nombreux griefs peuvent
lui étre adressés sur maintes questions capitales. Comme le
dit tres justement M. Couchoud, «la construction sans doute
est admirable dans le détail; la technique philosophique n'a
jamais été plus consciencieuse ni plus habile. Mais de la per-
fection méme du chef d'ceuvre nait a4 certains moments le sen-
timent de sa vanité: on sent parfois la combinaison gratuite,
le jeu d’échecs métaphysique» (p. 302). Ce serait un travail
difficile d’établir un bilan exact et complet de ses vérités et
de ses erreurs, de dire le dernier mot sur ce que fut 'nomme,
le savant, le philosophe, le moraliste, le politique, I'exégéte et
le théologien, 'homme religieux et mystique; car Spinoza fut
tout cela, et a un degré ¢minent, sauf en sciences naturelles,
ou il fut médiocre. La place me manque ici pour ce travail
long et compliqué.

Je ne puis parler que bibliographiquement du volume de
M. Couchoud, qui est un des meilleurs de cette intéressante
collection des « Grands Philosophes», et qui, de tous les livres
sur Spinoza, est peut-étre le plus objectif, le plus sobre et le
plus saisissant, notamment dans le portrait qui le termine (car
lauteur a commencé par étudier l'ccuvre, et il a fini par
caractériser la personne). Qu'il me permette toutefois de dif-
férer sur un point. Il reproche a Colerus de s'étre trop épris
de la bonté, de la douceur, du charme de Spinoza, et d'avoir
parlé de lui «d’'un ton confit»; et pour sa part, au contraire,
il lui reproche d’'avoir été «dur, sans humilité, sans tendresse »,
d’avoir manqué de résignation, de n’avoir pas ét¢ tendre de
nature, et de n'avoir été bon que par intelligence (p. 278-279),

\

[1 est regrettable que M. Couchoud ne cite pas de faits a
lappui de cette «dure» appréciation. Que Spinoza ait manqué
de sensibilité, c'est possible; mais est-il nécessaire d'étre sen-
sible pour étre vraiment bon, aimant et dévoué? Non. Quant
a sa résignation, elle fut admirable, et M. Couchoud ne 'avoue-
t-il pas lui-méme lorsqu'il dit (p. 283): «Il connut le stoicisme
d’action. Dans cette atmosphere, la simple tolérance devenait
du courage. Il fit partie d'un séminaire héroique contre la
foule. Qu'il n'ait pas été déconcerté par le meurtre de Jean de
Witt, par la ruine de tout son programme religieux, politique,
moral, qu'il ait pu garder, malgré quelques ressauts, la séré-



— §35 —

nité de sa vie et qu'il ait recommencé sans récrimination a
étre un bon citoyen, c'est la plus belle épreuve qui ait €té
faite de sa force d’ame ».

Peut-étre aussi y aurait-il lieu, dans une nouvelle édition,
de mettre davantage d'accord entre elles les pp. 5 et 6 d'une
part, et 270-271 d’autre part, sur la vie future et l'immortalité
de 1'ame.

En somme, l'auteur a voulu faire l'histoire des ceuvres de
Spinoza, sans réfuter ni rajeunir sa doctrine (p. IX); il a voulu
décrire les milieux intellectuels et sociaux que Spinoza a tra-
versés: «le milieu rabbinique et italianisant de la synagogue
a Amsterdam, le milieu théologien et cartésien de Leyde, le
milieu stoique et républicain de l'entourage de Jean de Witt
a La Haye». Et il v a fort bien réussi. A mesure que l'on
avance dans la lecture de sa savante étude, on voit l'ceuvre
du maitre se dérouler dans son ensemble et dans son déve-
loppement, dans sa signification historique et dans sa structure
de détail. Si ce volume contient quelques pages ohscures, voire
méme pénibles a lire, la faute n'en est qu'a Spinoza. La ol
l'auteur a été le plus intéressant, c'est dans l'analyse qu'il a
faite des Traités de théologie et de politique, et de I'Ethique.

Il a montré 'originalité et 'importance de l'exégéte et du
critique biblique, et comment bien des contresens seraient
évités si l'on prenait garde a la psychologie du Juif, et si,
comprenant exactement la valeur du style oriental, on inter-
prétait I'Ecriture par 'Ecriture elle-méme (p. 106-111, 290-291).
«Il est remarquable que Spinoza, qui ne soup¢onna jamais la
vraie méthode des sciences naturelles, ait trouvé la méthode
de l'exégese contemporaine et l'ait appliquée avec bonheur a
une toule de questions. [1 ne se livre & aucune de ces conjec-
tures personnelles qui, bien aprés lui, ont tenté, par leur tour
paradoxal et comme artistique, des critiques tels que Renan.
Les points qu'il établit sont incomparablement plus fermes »
(p. 102),

Le Traité de Théologie et de Politique (1670), qui comprend
quinze dissertations sur la théologie et cing sur la politique,
est, dit M. Couchoud, «une sorte d'apologie de la religion
chrétienne. Elle parut la méme année, on peut dire le méme
mois que celle de Pascal. Les deux ouvrages ne se ressem-
blent pas pour la composition. Le Traité de Spinoza est ceuvre



740 -

de raison sereine. Il est fait, presque sans art, de documents
soigneusement vérifiés; de matériaux éprouvés, pris méme a
des adversaires; de raisonnements trop appuyés parfois, mais
exposés en toute probité; de développements sommaires, im-
personnels, ol la force de la pensée se retient toujours de
jaillir en ¢loquence... L’Apologie de Spinoza est rude, franche,
évidente. L'une et Vautre different aussi par le but qu'elles se
proposent. Spinoza veut raffermir la religion, en montrant
qu’elle n'a nul besoin des vaines parures de la superstition; il
fait la réglementation de frontiére entre la foi et la philoso-
phie. Pascal tente proprement la conversion du lecteur. Mais
sous ces oppositions, on sent dans les deux livres l'accent de
deux ames qui s'accordent. Le fond des pensées est bien preés
d’étre le méme. Pour Spinoza et pour Pascal, la religion est
une vie plus qu'une croyance intellectuclle. Aux mémes
obstacles, ils opposent le méme principe: 'ame avant tout!»
(P 125

Bref, le but de Spinoza fut d'abord le suivant: «raffermir
par T'exégese la foi religieuse, armature de la société, que les
disputes théologiques ébranlaient; donner pour fondements
solides a I'Etat la neutralité confessionnelle et le libéralisme
autoritaire. Mais la mort de Jean de Witt le rendit & sa petite
vie. Tl compléta son essai d'exégese par un essai de gram-
maire hébraique, et son programme pour la République, qui
avait ét¢é sans influence, par un programme pour le stathou-
dérat, qu’'il ne put achever et qui passa inapercu. Il déméla
certains principes élémentaires sur lesquels reposait la scolas-
tique, et il donna les reégles morales qui avaient dirigé sa vie
sous une forme qui les rendait presque illisibles. Personne
n'entendit la voix faible de ce solitaire qui, incommodé¢ par
une fievre lente, trainant sa vie modique, voulait affirmer qu'il
est beau d’étre fort et d’aimer. Il passa auprés des plus bien-
veillants pour un esprit bizarre qu'on ne comprenait pas
(p. 277)... 1l fut passionné d'intelligence plus que de connais-
sance. Il n'eut pas la curiosité de Descartes, l'intérét large,
magnifique, porté a tout, ni l'esprit objectif de Leibniz, la
complaisance habituelle envers toute chose, 'hospitalité rayon-
nante et large de l'assimilateur indifférent & ce qu'il apprend.
Les objets qui l'intéressérent sont en petit nombre: l'exégese
du Vieux Testament, la politique pure, la morale et, par rap-



741 —

port 4 la morale, la métaphysique spéciale et la théorie des
passions, pour résumer, le salut public et particulier. Comme
il confondait le salut avec l'exercice de l'intelligence, la pureté
de la connaissance lui importait bien plus que son étendue
(p. 286)... Une connaissance l'intéresse comme une pitce dans
la construction de sa sérénité intérieure: attitude tout opposée
a ce qui est pour nous l'esprit scientifique, et singulicre méme
a cette époque. Il ébauche seulement sa métaphysique et sa
théorie des passions, parce que cela suffit au but qu'il se pro-
pose. S'il meéne plus loin son exégese biblique, c’est qu'il faut,
en cette matiére, pour que la foi religieuse soit sauvée, pous-
ser la critique jusqu’au bout. Bien qu'il soit nourri plus qu'un
autre de lectures, personne n'a moins cherché que lui la con-
naissance pour elleeméme» (p. 288).

Enfin, si Spinoza fut passionné d’intelligence, il ne le fut
pas moins de religion. 1l se délectait dans la notion de Dieu
et dans l'idée d’éternité. Il avait une confiance absolue dans
I'éternel et dans 'absolu. C'était le pur sentiment religieux.
Et malgré la dureté algébrique de son intelligence, il était né,
dit encore M. Couchoud, avec un caractére d'amour dans le
cceur, qui s'est développé a mesure que son esprit s'est élargi.
C’est 4 une religion intellectuelle, proportionnée aux habiles,
qu'il a songé¢, mais cependant & une religion de concorde et
d’'universalité, «catholique» comme il dit, et dont le dernier
mot est amour (p. 292). E. MicHAUD.

Joseph FaBre: La Pensée antique. De Moise a Marc-
Aurele; Paris, Alcan, in-8°, 1902, 5 fr.

Ce volume est le premier d'un ouvrage qui sera «une
esquisse des évolutions de la pensée humaine». Les quatre
tomes suivants seront intitulés: La pensée chrétienne. Des

Evangiles a I'Imitation de J.-C. — La pensée wnioderne. De
Luther & Leibniz. — Les péres de la Révolution. De Bayle a
Condorcet. — La pensée nouvelle. De Kant a Tolstol.

Nous ne saurions mieux en caractériser I'esprit que l'auteur
ne l'a fait lui-méme dans sa Préface. «Concus en dehors de
tout esprit de systéme, non enfermés dans les cadres usités,
succincts sur les points trés connus, accordant une large place



— TP

aux périodes de transition et d’enfantement, donnant toujours
le pas au concret sur l'abstrait et au moral sur le spéculatif,
ces livres, a-t-il dit, ne sont pas des Manuels. Toutefois du
Manuel ils ont la brieveté ... Tout simplifier sans rien dé-
naturer, est la loi d'une ceuvre philosophique qui veut étre en
méme temps une ceuvre littéraire. Par suite,il m’arrive de placer
dans la bouche de tel ou tel des paroles qgui ne sont pas litté-
ralement ce qu’il a dit ni dans l'ordre ou il 'a dit. Mais j'ai
mis toute ma conscience a traduire fidelement les doctrines
que je résumais.»

Certes personne ne doutera de la «conscience» de l'auteur,
dont les nombreux ouvrages sont connus, et chacun d’eux est
une preuve de sa sincérité. Toujours est-il, cependant, que ce
qu’il impute & tel philosophe doit non seulement étre exact,
mais encore le paraitre. Dans un ouvrage ol les sources em-
ployées ne sont pas mentionnées, encore faudrait-il indiquer,
ne flt-ce que par des guillemets ou autres signes, les textes
meémes des auteurs. M. Fabre déclare qu’il s’est donné beaucoup
de peine pour en épargner a ses lecteurs; comment ne voit-il
pas qu'il leur impose celle de discerner ce qui est de lui et
ce qui est exactement des auteurs mémes? Sans tomber dans
la vaine curiosité, on veut cependant savoir avec précision ce
que chaque penseur a dit ou n'a pas dit.

Que l'auteur me permette encore une observation au sujet
de sa conception de I'Eglise chrétienne. Il s’'exprime ainsi
(p. 359): «D’abord petite société de gens unis par une crovance
commune, puis espéce de république religieuse — ou l'on dis-
tinguait les surverllants, aujourd’hui les évéques, les anciens,
aujourd’hui les prétres, et les diacres, c’est-a-dire les servi-
teurs chargés de la distribution du bien commun, tous élus
par les suffrages de leurs coreligionnaires, — ensuite con-
fédération d'Eglises, les unes orientales, les autres occidentales,
ayant chacune son autonomie et ses rites, I'Eglise finit par
devenir une monarchie spirituelle solidement organisée, dont
les gouvernants, avec leur hiérarchie, leurs ressources et
leur juridiction propre, furent indépendanis des gouvernés
et formeérent un clergé ayant pour sujels les fidéles, pour
chef le Pape.» Une partie de I'Eglise chrétienne s’est, en
effet, laissé entrainer dans le schisme et I'hérésie sous
laction antichrétienne de la papauté romaine; c'est I'Eglise



romaine. Elle est devenue une monarchie spirituelle et méme
temporelle, et son clergé, indépendant des fideles ou plutét des
«gouvernés», est compleétement a la merci du pape. I’auteur,
qui est Frangais et qui, comme la plupart des Francgais, ne voit
pas assez ce qui existe en dehors de la France, n'a pas remar-
qué que les Eglises orientales, les Eglises protestantes, 'Eglise
anglicane, les Eglises anciennes-catholiques, qui sont certes des
Eglises chrétiennes, ne se sont nullement érigées en «monarchie
spirituelle», que leur clergé n'y est nullement <«indépendant des
gouvernéss, et qu'aucune d’elles n’a «pour chef le Pape». Les
papistes, quelque nombreux qu'ils soient, sont en minorité non
seulement intellectuelle, mais numérique, par rapport aux autres
Eglises chrétiennes, qui les combattent. C’est un cliché, tres
commun en France, méme dans la presse libre-penseuse, de dire
«I'Eglise» tout court, en parlant de I'Eglise romaine; mais ce
cliché est une grosse erreur, et il faut espérer que, dans les
volumes qui lui restent & publier, I'auteur en tiendra compte. Ce
serait dommage si un ouvrage de cette valeur allait sombrer
dans les erreurs banales qui courent les rues et les sacristies,
et si l'auteur, qui est un indépendant, ne commencait pas par
s'en rendre lui-méme indépendant. Nous attachons tant d’im-
portance a sa nouvelle ceuvre que nous la voudrions irrépro-
chable et parfaite. E. Micravub.

S. Karrepe: Essais de critique et d’histoire de philosophie;
Paris, Alcan, 1902, in-8°, 3 fr. 75.

M. Karppe semble vouloir se faire une spécialité de la
littérature juive dans ses rapports avec la philosophie et la
théologie. Déja nous avons signalé sa savante « Etude sur les
origines et la nature du Zohar»1!). Dans le présent volume, il
s’agit d'abord de Philon et de la Patristique. L'auteur ne se
borne pas a rappeler que Philon, né I'an 25 avant J.-C. et
mort aprés l'an 40 de l'eére chrétienne, s'est efforcé de con-
cilier les doctrines juives et les doctrines grecques, et qu'il a
€été assez connu des premiers penseurs chrétiens pour exercer
une action déterminante sur la forme premitre de la théologie
chrétienne; il entre dans des détails peu connus, dont plusieurs

1) Voir la Revue de juillet 1901, p. 644-6435, et dejuillet 1902, p. 585-587.

Revue intern. de Théologie. Heft 10, 1902, 49



— 744 —

sont fort importants, notamment ceux qui ont trait au Logos;
il cite des rapprochements de textes positifs entre Philon, d'une
part, et, d'autre part, S. Paul, S. Matthieu, S. Jean, l'auteur
de l'¢épitre aux Hébreux, Justin, Athénagore, Irénée, Clément
d'Alexandrie, Origéne, Eusébe, S. Ambroise, S. Jérome. Que
l'auteur me permette d’appeler son attention sur l'utilité qu’il
y aurait, pour fortifier sa theése chez les lecteurs francgais et
en général chez les lecteurs qui n’ont pas sous la main les
ouvrages qu'il cite, a4 donner, dans une seconde édition, les
textes mémes, avec leur traduction. L’auteur termine ainsi
cette premiére et importante étude: « Ainsi coule a travers
I’Eglise chrétienne le courant puissant de l'allégorisme et de
la doctrine de Philon. L'ingéniosité, la subtilité et parfois aussi,
il faut le dire, la sophistique des Peres de I'Eglise, tendent a
trouver dans 1'Ecriture la doctrine qui leur est chere, selon
les transformations qu’elle subit et avec tous les contours
qu'elle prend; Philon y cherchait la confirmation de son éclec-
tisme philosophique. Mais ici comme la c’'est le méme principe
apologétique ou scolastique, c'est-a-dire que la wmiéthode est
entierement au service de la doctrine ... Nous aurions voulu
montrer comment telle conception théologique qui partage en
deux camps ennemis des scolastiques ultérieurs, comment
méme telle lutte violente et sanguinaire entre deux ordres a
souvent et en derniére analyse son point de départ dans un
contresens des Septante, dans une erreur de la Vulgate, dans
un jeu de mots ou un symbolisme de Philon et de ceux sur
lesquels il a agi. On pourrait écrire une ceuvre intéressante
qui serait intitulée: Le rdle du contresens dans I'histoive de la
pensée humaine et dans I'histoire de I'hwmanité. La logique n’a
tenu jusqu'a présent qu'une place de figurante. Le premier
role est dévolu au sophisme. Et le grand coupable n’est pas.
T'esprit humain qui se trompe, mais 'humanité qui veut étre
trompée» (p. 32-33). Nous engageons vivement l'auteur a
écrire cet ouvrage. Voir notre étude sur les abus de mots et
les fausses équivalences en théologie!), et aussi celle sur l'er-
reur par les mots 2).

La seconde étude est intitulée: Quelques mots touchant ie

1) Revue d’octobre 1901, p. 68g-7035.
) Revue de janvier 1902, p. 53-84.



— 745 —

groupement des iddes autour du christianisme naissant. L'au-
teur veut ¢établir l'existence parmi les Juifs, bien avant la
naissance du christianisme proprement dit, de sectes ayant
rejeté plus ou moins complétement la tradition mosaique. Ces
sectes seraient nées tantot sous l'action de I'évolution juive
méme, tantdt sous l'action des doctrines grecques; elles cons-
titueraient une espéce de christianisme sporadique avant la
lettre, et une partic d'entre elles se seraient perdues dans le
christianisme naissant (p. 53). L'origine de ces divisions serait
celle-ci: tels Juifs, tout en admettant l'interprétation allégorique
superposée au texte, ne rejetaient pas pour cela le sens littéral
et par conséquent maintenaient les lois et les cérémonies dont
ce sens était l'expression; tels autres pensaient que le sens
allégorique se substituait complétement au sens littéral et
entrainait la disparition complete de toutes les lois pratiques
contenues dans l'Ecriture (p. 45). Tous voulaient un retour 2
un judaisme primitif par dela le judaisme et I’'hébraisme cons-
titués: les uns remontaient avant Moise, les autres méme
avant Noé. La force des choses et les conditions nouvelles de
la vie ayvant contraint les Juifs & négliger la plupart des
observances légales, ils cherchaient & y substituer en bloc
l'idée d'un médiateur, de maniére que ce médiateur suftit au
salut sans qu’il fit nécessaire de faire appel aux cérémonies,.
Les uns personnifiaient ce médiateur dans Cain (les Cainites),
d'autres dans Seth (les Séthites), d’autres dans le serpent (les
Ophites), d’autres dans Melkisédek (les Melkisédécites). L’auteur
cherche a expliquer ce que fut cette derniere secte par quel-
ques textes de 1'épitre aux Hébreux: mais son explication est
loin d’étre convaincante. Peut-étre n'a-t-il pas assez considéré
que la nécessité d'un médiateur pour le salut a pu étre rendue
évidente bien avant la loi mosaique, par les seules difficultés
de la loi naturelle, par le seul spectacle des luttes intérieures
de la conscience aux prises avec le devoir, et par le sentiment
que 'homme n'a pas tardé a avoir de son insuffisance dans
I'ceuvre du salut.

Les études suivantes sont particulierement consacrées a
Spinoza. L’auteur cherche a déterminer quelques points de sa
philosophie morale et religicuse, et a expliquer sous quelles
influences (celle de I'A. T. notamment) il a été conduit a for-
muler son systéme. Elles sont toutes fort sérieuses, criticables



— 746 —

sur quelques points, je crois, et en tout cas trés instructives.
Peu d'¢crivains connaissent cette matiere aussi bien que
M. Karppe. Dans le chapitre intitulé: Monothéisme et Monisme,
lauteur s'est appliqué a montrer comment le monothéisme de
'A. T. a inspiré a Spinoza son monisme: a la place du mot
Jahveh, Spinoza a mis le mot Etre et Ie mot Substance; dans son
esprit, substance et cause étaient synonymes, ainsi que FEtre
éternel et FEtre absolu, Substance éternelle et absolue, etc.
Dans le chapitre sur Kichard Simon et Spinoza, M. Karppe
fait ressortir la timidit¢ de Richard Simon qui reproche a Spi-
noza de décrier lautorité du Pentateuque, parce que Spinoza
considérait comme des retouches tout humaines celles qui
avaient été faites sur les textes primitifs. Le fait est que
Richard Simon a été, comme critique, beaucoup plus timide
que Spinoza, mais qu'il a cependant vu les difficultés qui frap-
pent dans I'A. T., qu'il les a présentées dans leur jour véri-
table, et qu'ainsi il a ¢té un fondateur de la critique biblique
moderne, et cela sans amoindrir en rien la gloire que Spinoza
s'est aussi acquise dans cet ordre d’idées. Les mérites de I'un
ne diminuent en rien ceux de l'autre. Il est certain que, dans
son T7ractatus (1670), Spinoza a tracé une méthode d'interpré-
tation biblique et établi déja des conclusions, et cela huit ans
avant U'Histoire critique die Vienx Testament de Richard Simon.
L’auteur termine son volume par dintéressantes considé-
rations sur Herder comme précurseur de Darwin et sur le
spinozisme de (scethe. Il montre les rapprochements, sur des
points importants, entre Spinoza, Herder, Geethe et Darwin.
Ce qu'il v a de plus original dans toutes ses €études spinozistes,
c’est le point de vue auquel il se place. « Ce qui jusqu’a nos jours
a mélé des erreurs a la conception que l'on se fait du spino-
zisme — et cela est particulierement frappant chez Kuno
Fischer — c’est, dit-il, qu'on n'a voulu voir en lui qu'un phi-
losophe. Spinoza est surtout el peut-étre exclusivement un esprit
religieux, voire méme un esprit mystique. L’idé¢e mystique du
salut, de la rédemption de I'homme, du retour, de la remontée
vers Dieu traverse toute sa doctrine et domine toute sa pensée.
Le mysticisme caractérise la fin que Spinoza propose a 'homme
et aussi les moyens efficaces pour y atteindre» (p. 89-90; voir
aussi pp. 93 et 211). Avis aux philosophes qui dédaignent la
religion. | E. M.



Rudcelf Kevussex: John Henry Newman. Eine Studie zur eng-
lischen Kirchengeschichte im 19. Jahrhundert. Separatab-
druck aus dem ,Deutschen Merkur®, 1901/1902. 160 S.

Zum hundertjihrigen Geburtstage Newmans, 21. Februar
1901, begann der ,Deutsche Merkur® in Bonn eine Artikelreihe
zu veroftentlichen, die leider erst vor kurzem zu Ende gefiihrt
werden konnte, weil der geringe Uwmfang des Bonner Blattes
nur immer den Abdruck kurzer Abschnitte gestattete. Diese
Zerreissung der Arbeit Keussens musste natiirlich ihrer Wirkung
grossen Abbruch tun: um so freudiger muss es begriisst werden,
dass sie jetzt — wenn auch vorerst nur fiir einen engeren
Kreis von Freunden als geschlossenes Ganzes vorliegt.

Was an Keussens Studie sofort sympathisch auffillt und
sie von anderen neuercn Arbeiten vorteilhaft unterscheidet, ist
ihre wissenschaftliche Haltung, d. h. ihre streng sachliche Dar-
stellung, die durchaus nicht, wie eben dieses Beispiel beweist,
eines Untertons personlicher Wérme und Anteilnahme zu ent-
behren braucht. Inhaltlich wird sie wesentlich dazu beitragen,
das Urteil tiber Newman in deutschen theologisch und kirchlich
interessierten Kreisen zu kliren und leider noch immer ge-
glaubten Mirchen entgegenzuwirken, nach denen Newman
lediglich ein Jesuitenwerkzeug zur Romanisierung der angli-
kanischen Kirche gewesen wire. Uber die liebe- und verstiindnis-
volle Darstellung von Newmans religiosem Entwicklungsgange
hinaus beleuchtet Keussen zugleich den kirchlichen Zustand
Englands, soweit er Newman in irgend einer Form in Mit-
leidenschaft zieht, und gibt somit ein gross entworfenes und
dabei in sich abgeschlossenes Bild, indem er uns in einer Person
das Verstindnis einer ganzen Zeit vermittelt.

Es wiirde zu weit fihren und hiesse dem Verfasser vor-
greifen, hier Einzelheiten aus diesem Bilde wiederzugeben. Nur
der allgemeine Plan der Arbeit sei kurz entworfen. Die Ein-
leitung gibt eine vorbereitende Charakteristik Newmans nach
der Seite seiner allgemeinen Denkanlage hin, einmal als eines
nicht eigentlich objektiven, sondern mehr als ihm selbst bewusst
von der Seite des Gemiites beeinflussten Denkers, sodann als
empfinglich, um nicht zu sagen empfindlich gegen die Argumente
des Gegners und daher der Skepsis einen weiten Spielraum
gebend. Der erste Abschnitt entwirft ein Bild der englischen




s TUE e

Staatskirche, zeigt vor allem die Angriffspunkte auf, die sie
der romischen Kirche bot, der zweite gibt uns eine Geschichte
der romisch-katholischen Kirche in England kurz vor und nach
der Emanzipation. Auf dieser Basis schildert der dritte Ab-
schnitt Newmans religioses Keimen und Werden, besonders die
Einfliisse des Oxforder Kreises auf ihn, die bereits den Grund
zu seiner ganzen spiteren Entwicklung nach Rom hin legten.
Festigung erfuhren diese Einfliisse in seinen ersten umfassenderen
Studien, und auch ein Besuch in Italien und die durch ihn
vermittelte nihere Bekanntschaft mit den fiir ihn abstossenden
italienischen Formen der Frommigkeit konnten sie nicht mehr
erschiittern (4. Abschnitt). Er begann zusammen mit einigen
Freunden seine Wirksamkeit, das katholische Bewusstsein in
der anglikanischen Xirche gegeniiber dem protestantischen
wachzurufen: hierbei wagte er sich schliesslich so weit vor, dass
seine Stellung in der anglikanischen Kirche unhaltbar wurde
(. und 6. Abschnitt). In der Linsamkeit fand er bei seinen
weiteren Studien und unter andauernden Selbsipriifungen keinen
andern Ausweg als den Anschluss an die romische Kirche
(7. Abschnitt). Die beiden letzten Abschnitte fithren dann aus,
wie Newman zwar im rémischen Bekenntnisse seine innere
Ruhe fand, wie er aber den Ultramontanen doch immer der
Fremdling blieb, selbst solchen, die gleich ihm erst konvertiert
waren, und wie er erst dann zur hochsten Wiirde des Kardi-
nals gelangte, als er gleichsam schon eine geschichtliche Person-
lichkeit geworden swar.

Dieses Skelett umhiillt Keussens Darstellung mit Fleisch
und Blut; es ist dringend zu wiinschen, dass sein ,eminent
wissenschaftliches Werk®, wie ein berithmter evangelischer
Theologe es genannt, ,eine so sachkundige Arbeit”, die
F. X, Kraus mit Interesse las und gern selbst gefordert
hatte, recht bald als Buch dem grossen Leserkreise zugianglich
werde. E. K. Z-a.

D. Kvriakos: Geschichte der orientalischen Kirche von
1453-1898; Ubersetzung von E. Rausch; Leipzig, Deichert,
in-8°, 280 S., 4 M., 1902.

Le texte grec de cet important ouvrage a été publi¢ en

1881 (1r® édition) et en 1898 (2° édition); voir la « Revue inter-



— 749 —

nationale de théologie», 1898 n° 24, p. 841-842. Nous sommes
heureux d’annoncer la traduction allemande de la partie mo-
derne par M. le Dr. Erwin Rausch, et il serait fort utile qu'une
traduction francaise ftit aussi publiée. Les relations ecclésias-
tiques entre 1'Orient et 1'Occident doivent étre établies désor-
mais sur la base d'une science théologique méthodique et
sévere, et non sur la base des projets de domination ourdis
par la papauté romaine en Orient, projets étayés sur mille
erreurs et étrangers a la vraie religion. Les Orientaux qui n’ont
vu en Occident que les agissements de la papauté romaine et
les divisions des Eglises protestantes, n’ont vu que la moitié
des choses et n'ont pu avoir de la véritable situation religieuse
de I'Occident qu'une connaissance incompléte et souvent
méme erronée. Clest un fait que des théologiens orientaux,
pour réfuter les papistes, ont souvent puisé dans les ouvrages
protestants, et que, pour réfuter les ouvrages protestants, ils
ont eu souvent recours a des arguments papistes. De la sorte
deux courants se sont créés parmi eux. Le courant papiste
est aujourd’hui particulierement visible; a force de jouer avec
les arguments ultramontains, on a fini par les adopter, sans
remarquer qu'ils étaient forcés et méme erronés, Il efit mieux
valu étudier davantage et mieux les ouvrages des Peres de
I'Eglise, lesquels n’étaient ni papistes, ni protestants, et auraient
suffi pour écarter les deux erreurs, C'est 4 ce point de vue, a
la fois nouveau et ancien, que les relations ecclésiastiques entre
I'Occident et 'Orient doivent étre reprises, croyons-nous, si 1'on
veut rétablir 1'union religieuse entre les Eglises séparées. Les
Orientaux ont besoin de mieux connaitre la théologie occiden-
tale, et nous, Occidentaux, nous ne connaissons pas assez ncn
plus la théologie orientale. L’ouvrage de M. le professeur
Kyriakos nous y aidera. Ce n'est quun résumé sans doute,
et par conséquent incomplet dans ses indications, mais il peut
déja nous étre extrémement utile. Nous espérons que l'auteur
en complétera peu & peu les parties les plus importantes, en
nous donnant, par exemple, l'analyse objective et la critique
exacte des ceuvres théologiques les plus substantielles et des
faits ecclésiastiques les plus remarquables. Dans un résumé
aussi bref que celui qui est sous nos yeux, tout est un peu
sur le méme plan, et maints lecteurs sont exposés a attribuer
une égale valeur a tous les personnages et 4 tous les événe-



— 750 —

ments qui leur sont indiqués. L’auteur doit maintenant, ou
dans des ¢ditions nouvelles, ou dans de nouvelles publications,
nous donner les reliefs en question. Qu'il laisse davantage
dans l'ombre les non-valeurs, et qu’il fasse mieux connaitre
les valeurs véritables. Sans doute les sujets sont quelquefois
délicats et difficiles, mais la saine critique et la vraie science
n'existent qu'a ce prix. Que notre savant ami nous permette
de lui signaler particulierement les §§ 17 et 18, 37-40, 56, 58
et 60; nous lui serons reconnaissants de tous les renseigne-
ments supplémentaires, soit bibliographiques, soit critiques,
qu'il voudra bien publier sur ces matiéres. E. M.

L.Lecer: Le monde slave, études politiques et littéraires;
Il® série; Paris, Hachette, in-18, 1902.

Ce volume contient dix ¢études d'intérét divers. Je signa-
lerai, entre autres, les deux sur les manuscrits slaves et sur
I'Evangéliaire slavon de Reims, et celles qui résument les
origines de la Russie et l'histoire de la Pologne. Elles ne pré-
sentent toutefois rien de neuf?!). Nul n'ignore que l'histoire de
I'Eglise chrétienne en Russie ne remonte pas au dela du
IXe siecle; que c'est par suite de leurs rapports avec Byzance
que les Russes adoptéerent la forme dite orthodoxe (pravo
slavna) de la religion chrétienne; que, si Novgorod était resté
le siege du nouvel Etat russe, le christianisme lui serait sans
doute venu de la Suéde sous la forme latine (p. 192). Quant
a la Pologne, son histoire est fort instructive pour quiconque
veut se rendre compte de la maniére dont le romanisme jésui-
tique divise, paralyse, exploite et ruine une nation.

La Galicie orientale avait été touchée, au IX*® siecle, par
I'apostolat slave de Cyrille et de Méthode; puis la liturgie slave
y disparut devant la liturgie latine venue de Gniezno. «Il im-
porte de noter ce détail, dit M. Leger: le catholicisme romain
des Polonais devait &tre pour eux une cause de sérieuse z7f¢-
riorité dans leur longue lutte contre les Russes de religion
grecque ou orthodoxe» (p. 25). L’auteur fait ressortir «l'inca-

!) Sur I'Evangéliaire slavon de Reims, voir l'article de M. le curé Schirmer,
dans la Revue de juillet 1900, p. §553-556.



— 751 —

pacité » du clergé polonais (p. 27); comment, au XIII® siecle,
ce méme clergé renonc¢a définitivement au mariage, et com-
ment les monastéres se multiplierent alors. Cette recrudescence
de mysticisme ne fut pas heureuse. Les princes, au lieu de
civiliser le peuple, s’efforcérent de le latiniser, ou plutot de le
romaniser et de le papifier; le clergé devint trop puissant. On
prit Rome pour point de mire et pour norme contre les ortho-
doxes et contre les hussites. En 1562, les jésuites pénétrerent
dans le pays; la haine contre l'orthodoxie redoubla. «La
noblesse ne songe qu'a exploiter le peuple et affaiblir la
rovauté. Le pays est déchiré par les luttes égoistes de cer-
taines grandes familles, les Potocki et les Czartoryski» (p. 49).
De 14, en partie, les trois partages de la Pologne en 1772,
1791 et 1795. On sait le reste.

Les conséquences a tirer semblent évidentes. Quand on
s’est empoisonn¢, la seule ressource est d’évacuer le poison
et non d’'en redoubler la dose. Si les Francais semblent com-
mencer a le comprendre et & vouloir se purger du cléricalisme
et du congrégationnalisme, que les Polonais fassent enfin de
méme; qu'ils consacrent leurs forces et leur intelligence a des
développements pratiques et féconds, en considérant le papisme
et le jésuitisme comme leurs ennemis héréditaires; qu'ils élevent
leur clergé et leur jeunesse dans cet ordre d'idées, qui est la
vérit¢ historique, politique et religieuse; et les plus heureux
progrés ne tarderont pas & se produire. Les faits parlent si
clairement qu'il faudrait étre aveugle pour ne pas les voir, et
que partir en guerre contre eux, ne serait plus de la vaillance,
mais du donquichottisme. E. M.

P. LeMaire: Le cartésianisme chez les bénédictins, Dom
Robert Desgabets; Paris, Alcan, in-8°, 6 fr. 50, 1902.

Cet ouvrage a deux titres: l'un général, l'autre particulier.
Si on le juge d'apres son titre général (le cartésianisme chez
les bénédictins), on doit le déclarer incomplet; car il ne con-
tient, sur ce sujet assez vaste, que des indications. Si on le
juge d’apreés son titre particulier (Dom Robert Desgabets, son
systeme, son influence et son é€cole), on trouvera que c'est
peut-étre trop d'un volume in-8° de 424 pages consacré a cette
personnalité de quatriéme ou cinquiéme ordre.



— 732 —

Il est vrai qu'un de ses amis, Sylvain Régis, a appelé
Dom Desgabets 'un des plus grands métaphysiciens du siéecle
(p. 283); que Clerselier, qui, souvent embarrassé, avait souvent
besoin de ses services de plume, a fait de lui de grands éloges
(p. 303); que Cousin n'a pas craint de le compter «parmi les
précurseurs de Locke et de Condillac» (p. 307; voir aussi
p. 159-160). Mais, d’'autre part, sans aller aussi loin que M™¢ de
Grignan qui lappelait un «éplucheur d’écrevisses» (p. 249),
nous savons que le cardinal de Retz lui a reproché de «s'ima-
giner que ce qui est le plus outré dans les sciences est le
plus vrai» (p. 307); qu'il a été condamné, quoique janséniste,
par Arnauld et Nicole; que Malebranche aurait préféré n'étre
pas défendu par lui dans son différend avec l'abb¢é Simon
Foucher; qu'enfin ses supérieurs eux-mémes ont jugé a propos
de lui interdire d'enseigner son explication cartésienne de
I'eucharistie.

Quoi qu'il en soit de 'ampleur ou de la maigreur de ce
religieux, il efit fallu, pour nous mettre & méme de le juger
exactement, publier, sinon tous ses écrits, du moins les prin-
cipaux. Or M. Lemaire ne nous a donné que «Descartes a la
lambic» (sic), p. 320-325; l'opuscule «de l'union de l'ame et
du corps», p. 326-347; la Réponse d'un Cartésien a la lettre
d'un philosophe de ses amis, p. 347-378; enfin, la lettre du
5 septembre 1671 a Bossuet, p. 378-380. Nous avions dé¢ja la
« Critique de la Critique de la Recherche de la vérité», ainsi
que les «Considérations sur 1'¢tat présent de la controverse
touchant le trés saint sacrement de lautel», Mais c'est trop
peu, si l'on considere la quantité d'opuscules sortis de la
plume de ce fécond bénédictin (voir p. 8-22). L’auteur nous
promet (p. 111) de les publier peut-étre un jour. Nous !y
engageons vivement, du moins a4 se borner &4 tous ceux qui
peuvent donner de la valeur aux débats auxquels il a pris
part, notamment au débat eucharistique. M. Lemaire a publié¢
a la fin de son volume (p. 387-410) un long Mémoire de Dom
Meége contre un écrit du P. Gal, sans donner aucun détail sur
ce P. Gal, et surtout sans dire quels sont les deux bénédictins
incriminés par Dom Mege (p. 406). Evidemment Dom Desga-
bets est 'un des deux. Ce point important devait étre mis en
relief. Ce Mémoire est du 25 mai 1672; Desgabets n’est mort
que le 13 mars 1678; n'a-t-il rien écrit pour sa défense? ou,



e 7B ==

parmi ses nombreux manuscrits eucharistiques, n'en est-il
aucun qui contienne la réfutation des griefs de ses adversaires?
C'est ce qu’il faudrait dire.

En somme, Desgabets était un grand adversaire de la
théologie scolastique; il croyait qu'elle avait fait beaucoup de
mal a TEglise et qu'il fallait la répudier. Il cherchait des
explications nouvelles, plus conformes a la raison et a la
science. Descartes lui parut un sauveur, le véritable homme
prédestiné pour cette ceuvre. Ardent partisan de sa physique,
il 'appliqua 4 l'eucharistie, dans le sens de l'indéfectibilité des
substances et du maintien de la matiére du pain et du vin
dans l'eucharistie; ce qui le fit accuser de luthéranisme ou
d’impanation. Quant aux théories sur la nature de I'ame, sur
son union avec le corps, sur le mode de la connaissance, sur
I'immortalité, etc., il ne craignit pas de passer le cartésianisme
a «l'alambic» et de '« éplucher». Au fond, il avait conservé
de son éducation scolastique et aristotélicienne plus de prin-
cipes qu'il ne croyait, et il était plus empirique que cartésien.
De 1a le jugement de Cousin: «Il mérite d’étre compté fort
au-dessous de Hobbes et de Gassendi, mais au-dessus de Sor-
biere et de La Chambre, parmi les précurseurs de Locke et
de Condillac... Il se place sans hésiter entre Gassendi et
Spinoza.» Encore une fois, c’est lui faire trop d’honneur.

Il enseignait «qu’il n'y a rien dans 1'entendement qui n'y
soit entré par les sens; que tout ce que l'on connait possede
le degré d'étre que l'on y apercoit, en d'autres termes quec
toute idée a un objet réel; que les qualités secondes de la
matiére ne sont autre chose que des perceptions de l'ame,
que les accidents des substances sont passagers, tandis que la
substance, 1'étre en soi, étant simple et indivisible, ne peut
étre con¢ue comme pouvant étre détruite;» etc. (p. 296). Selon
Amédée Hennequin, Desgabets appartenait & Descartes par
ses principes, et tendait vers Spinoza par sa conclusion; il
servait de transition entre le Discours de la Méthode et le
Theologico-Politicus, et il aidait a faire comprendre le mot de
Leibniz: «Le spinozisme n'est qu'un cartésianisme immodéré»
(p. 306).

A dire vrai et d'aprés le peu de pages que nous avons
de lui, il m’apparait comme une intelligence chercheuse, hardie
méme, mais plus confuse que claire, encore embarrassée non



— 754 —

seulement dans la terminologie scolastique, mais dans la sco-
lastique méme. Il en appelait aux Peres de I'Eglise, qu'il ne
parait pas avoir étudiés. A part son obstination de conscience
sur l'indéfectibilité des substances, il ne parait pas avoir été
doué de plus de fermeté de caractere que de clarté d'intel-
ligence; car il se soumit & l'archevéque Harlay, qui était anti-
cartésien, et, dans sa lettre du 10 septembre 1671, il alla
méme jusqu’a dire & ce scandaleux prélat: «Je suis soumis a
Votre Grandeur comme a l'un des plus saints et des plus
illustres prélats qui gouvernent 'Eglise, et je ferai gloire de
lui obéir en toutes choses, avec toute la dépendance qu’elle
doit attendre de celui qui est avec tout le respect, Monsei-
gneur» etc. (p. 128). De plus, le style lourd et pateux ne valait
pas mieux que le caractere. E. M.

Xavier Lfon: La philosophie de chhte, ses rapports
avec la conscience contemporaine; Paris, F. Alcan, in-8°,
524 p., 10 fr., 1902,

L'auteur nous promet une TV7e de Fichfe, qui sera comme
le complément de la Philosophie de Fichte. Espérons qu'elle
sera suivie d'un troisieme volume: /a Critique de la philosophie
de Fichte. Ce serait ce troisiéme volume qui serait le plus
intéressant des trois: car la philosophie méme de Fichte est
si obscure, si laborieuse, et méme si paradoxale sur plusieurs
points, qu’il est plus nécessaire encore de pouvoir 'apprécier
exactement que de la connaitre. L'auteur s’est efforcé de nous
la faire connaitre; il n’a reculé, pour atteindre ce but treés
difficile, devant aucun effort, je dirai méme devant aucune
répétition; car, apres avoir essayé de préciser un point, il
sentait évidemment que la précision était insuffisante, et se
remettait de nouveau au travail. Clest ainsi que son long
volume a été accus¢ de «redondance» par M. Boutroux lui-
méme. L'accusation est fondée: d'une part, 'ouvrage contient
des longueurs, des répétitions, du délayage; d'autre part, il ne
vise pas assez a la simplification et a 1'élucidation des ques-
tions. Les problémes soulevés par Fichte sont formidables, les
essais de solution trés compliqués et trés problématiques eux-
mémes, et l'auteur nous aurait rendu un service considérable



— 755 —

en ¢cartant les détails inutiles et en les remplagant par une
critique qui efit été en méme temps une lumiere. Je ne sais
que trop combicn le travail que j'cusse désiré est difficile,
mais du moment que l'auteur l'abordait par un co6té, il aurait
pu l'aborder aussi par d’autres.

Ceci n'est point pour amoindrir l'importance de cette pre-
miére ¢tude, trés objective et trés sincére, mais seulement
pour en montrer le caractére incomplet. Je n’essaierai pas d'y
suppléer dans un simple article bibliographique,; mais je signa-
lerai en particulier aux lecteurs de la Revie la «théorie de
la religion », qui présuppose d'ailleurs la «théorie de la science ».
Ces deux «théories» se tiennent. Fichte toutefois place dans
la moralité, plutdot que dans la science méme, la racine du
sentiment religieux et du concept de Dieu. De 14, en partie, les
faiblesses de sa «théorie» religieuse. Ce n'est pas que Fichte
ait confondu la religion avec la moralité; mais on peut dire
qu'il 'en a trop rapprochée, en la distangant trop de !intel-
ligence et de la science proprement dite. On peut dire qu'il a
trop favorisé, sur ce point, le sentimentalisme religieux, et pas
assez la wvrare métaphysique religieuse. J'entends par wraie
métaphysique religieuse celle qui explique, aussi clairement
que notre raison peut le faire, les notions d’absolu et de
relatif, de nécessaire et de contingent, de force, de cause,
d’effet, de raison suffisante, d'idéal, de perfection, d'infini et
de fini, etc. Certes, Fichte parle, et a satiété, de 1’Absoly,
mais sans expliquer suffisamment sa pensée; il vole sur les
cimes, avant d'avoir solidifié et éclairci son point de départ.

«La Religion, dit M. Léon, n’a de sens (pour Fichte) que
celui que la Moralité lui donne, que celui qu'elle autorise. De
la Religion Fichte a donc énergiquement exclu tout ce qui lui
paraissait incompatible avec la Moralité: l'idée d'un Dieu sub-
stantiel con¢u a l'image des objets, des choses, et aussil'idée
d'un Dieu personnel, siégeant dans un autre monde, dispen-
sateur du bonheur et du malheur en celui-ci» (p. 493). Com-
ment et pourquoi un Dieu substantiel et personnel est-il
«incompatible avec la Moralité »? Clest ce qu’il aurait fallu
démontrer. Fichte sabre & tort et & travers dans toutes ces
questions avec un aplomb d'autant moins philosophique qu'il
est plus fantaisiste et plus dénué de preuves. De minimis non
curat pretor. La vraie science, au contraire, a souci des



— 756 —

moindres choses et tient & justifier ses moindres assertions.
La «théorie» de la religion de Fichte contient certes d’excel-
lentes vérités, mais aussi, croyons-nous, de graves erreurs.
Son systeme, tout en abimes, est rempli de la fumée des
abimes. M. Léon !’a laissée flotter en longues trainées dans
une bonne partie de son volume; j'aurais mieux aimé qu'il
l'efit dissipée.

«S'il est impossible de douter, a-t-il dit, que Fichte ait
posé l'existence d'un ordre divin en dehors de la sphere par-
ticulicre de la Moralité, il est beaucoup plus délicat de pre-
ciser en quoi consiste au juste powur [lui cette existence, et
Pon se heurte ici au probléme le plus difficile peut-étre de la
philosophie de Fichte et, pour dire tout de suite son impor-
tance, il nous suffira de faire observer que de sa solution
dépend le sens tout entier de la philosophie de Fichte, la
question de savoir si le systeme est conséquent, s'il forme un
tout organique, ou si, comme l'affirment quelques-uns de ses
interpretes, il y a chez Fichte un second systéme qui est
comme la négation du premier et, pour ainsi dire, une seconde
philosophie » (p. 378). C'est dire, d’abord, combien la philoso-
phie religieuse tient de place dans la philosophie méme, et
ensuite, combien la clarté est de rigueur dans des explications
de ce genre: car une phiiosophie des mysteres qui est encore
plus mystérieuse que les mysteres meémes, est-elle bien une
philosophie vraie et féconde? Il est permis de désirer mieux.
Le grand avantage de la philosophie religieuse de Fichte est
d'élever les esprits, de les dématérialiser et surtout de mon-
trer combien il est difficile de rendre compte du relatif sans
I'absolu. De nos jours, ce point de vue a son utilité.

E. M.

F. Pr.Lon: L’année philosophique, 19or; Paris, Alcan, in-8°,
1902, & fr.

Cette publication, qui poursuit actuellement sa treiziéme
année, contient des études remarquables. La presse en parle
peu, parce qu'elle parie peu des choses sérieuses en général
et des questions philosophiques en particulier. Raison de plus
pour les spécialistes de leur accorder une attention plus sou-
tenue. Sans remonter 4 la premiére année (1890) qui contient



— 737 —

de M. Pillon une critique sur «la premiére preuve cartésienne
de l'existence de Dieu et la critique de l'infini », signalons dans
le volume de 1901 une étude du méme auteur sur «la critique
du théisme cartésien par Bayle». M. Pillon s’est particuliére-
ment occupé de la philosophie des XVII® et XVIII® siecles:
ses études sur le cartésianisme, sur le spinozisme, sur le male-
branchisme, sur l'évolution de l'idéalisme, sur le scepticisme
de Bayle, sont tres fouillées, trop peut-étre, en ce sens qu'elles
renferment des longueurs, longueurs sur des nuances exami-
nées a la loupe avec une conscience extrémement scrupuleuse,
mais nuances qui, au fond, sont souvent des non-valeurs.

Le volume de 1901 renferme des études de M. Brochard
sur l'ccuvre de Socrate, de M. Hamelin sur la logique des
stoiciens, de M. L. Robin sur le traité de 'ame d'Aristote, et
de M. Dauriac sur la catégorie de 1'étre. Suit 'analyse d'une
centaine d'ouvrages sur la métaphysique, la psychologie, la
philosophie des sciences, la morale, 'histoire et la philosophie
religieuses, la philosophie de I'histoire, la sociologie, la péda-
gogie, l'histoire de la philosophie, l'esthétique et la critique.
I1 va de soi que cette analyse, ainsi que les ouvrages analysés,
est de valeur inégale. Toujours est-il que ce Recueil est un
répertoire utile et instructif, faisant heureusement contrepoids,
pour l'honneur de la France, & la quantité¢ débordante des
ouvrages frivoles, vides et malpropres. E. M.

Ch. Ricrer et SurLy PrubHoMME: Le probleme des causes
finales; Paris, Alcan, in-18, 1902, 2 fr. 50.

Que l'on ait abusé des causes finales jusqu'a les rendre
ridicules, surtout en théologie; que l'on ait fait de I'homme le
centre du monde et la fin de l'univers, cela est certain. De la
la réaction des antifinalistes et le mot de Voltaire: «Le nez
est fait pour porter des lunettes».

Mais, si 'on a eu tort d'abuser de la finalité, on a eu tort
aussi de la nier. M. Ch. Richet n'a pas craint d'insister sur
ce second tort dans un article qu'il a publié sous ce titre:
« L'effort vers la vie et la théorie des causes finales»; il n’a
pas craint de démontrer que l'ceil est fait pour voir, l'oreille
pour entendre, etc.



— 738 —

M. Sully Prudhomme, qui voudrait n’étre pas finaliste,
s’est efforcé de prouver que, d'aprés la méthode scientifique,
on ne peut pas affirmer en toute rigueur la finalité. Il entend
par méthode scientifique la seule méthode expérimentale, comme
si la pensée qui dépasse l'expérience et l'observation externe
n’était pas aussi scientifique, lorsqu’elle est logique et fondée
sur la vérité, méme sur la vérité dite métaphysique. C'est un
fait que le savant, méme dans ses expériences de physique et
de chimie, recourt journellement a la finalité comme a une
méthode parfaitement scientifique et entiérement stre. Clest
donc une illogicité de nier les causes finales dans l'explication
de l'univers. Le secret de cette opposition et de cette négation
est simplement l'athéisme des antifinalistes: ils comprennent
trés bien que, s'il y a une finalité dans la nature, il y a,
comme disait Claude Bernard, une idée directrice, et c'est cette
idée directrice qu'ils ne veulent pas admettre, parce que, s'il
y a une idée directrice, il y a aussi une intelligence directrice,
qui est la cause efficiente et créatrice. Et c'est 1la leur béte
noire.

M. Sully Prudhomme, qui se débat contre cette démons-
tration dans des chapitres longs et obscurs, est cependant
contraint a la fin d’'admettre un étre métaphvsique, une sub-
stance qui est la raison d'étre du physique et du psychique.
« Peu importe le nom, dit-il: c’est ce en quoi differe du néant
ce qui est éfernel dans l'univers, et il faut bien qu’il y subsiste
quelque chose d’éternel, puisqu’on ne peut concevoir son total
anéantissement. Ce qui est éternel, ne pouvant pas ne pas
exister, existe nécessaivement, ce qui est nécessaire, n'existant
d’ailleurs par le secours d'aucune autre chose que soi, ne
dépend que de soi, c'est-a-dire porte en soi toutes ses con-
ditions d'existence et par 12 méme est absolu, en outre, ce
qui est absolu ne comporte pas de limite, car ce qui le limi-
terait le conditionnerait; c'est donc quelque chose d'infini. Ces
diverses propriétés (attributs, disent les philosophes) de I'objet
métaphysique se déduisent de la premiere, de l'impossibilité
pour l'univers d'étre totalement anéanti; au surplus, de n'im-
porte laquelle se déduisent toutes les autres» (p. 171).

En somme, la these des causes finales, bien comprise,
trouve dans cet intéressant volume plus d'arguments favora-
bles que de défavorables. De M. Richet, sont & signaler par-



— 759 —

ticulierement les aveux des pages 6-13, 57, 136-138, 140 et 141;
et de M. Sully Prudhomme, ceux des pages 117-118, 121-122,
125, 171, E. M.

Dr. E. Scuirer: Beitridge zur Geschichte des spanischen
Protestantismus und der Inquisition im XVI. Jahr-
hundert; Giitersloh, Bertelsmann, 3. B. 1902, 30 M.

Quoique la Revue ait déja publié, sur ce savant ouvrage,
une ¢tude tres €logieuse!), nous voulons y ajouter quelques
lignes pour nos lecteurs francais. I1 s’agit d'un ouvrage capital,
qui doit non seulement ne pas passer inaperc¢u, mais avoir
place dans toutes les bibliothéques sérieuses. Il contient, en
effet, non de simples appréciations, toujours discutables, mais
des faits diiment constatés, des documents originaux et authen-
tiques, qui mettent en pleine lumiére soit I'histoire de I'Inqui-
sition espagnole, soit T'histoire du protestantisme espagnol, au
XVIe® siecle. L'auteur, privat-docent a l'université de Rostock,
a étudié avec autant de perspicacité que de conscience les
archives de Madrid et de Simancas, et quoiqu’il n’ait pas voulu
écrire une histoire complete, cependant il est entré dans des
détails fort nombreux, trés précis et trés précieux. Nous ne
saurions le suivre dans ce simple article bibliographique, que
nous compléterons plus tard. L'auteur a bien fait d’en appeler
a cette belle maxime, qui indique l'esprit de son livre: Histo-
riarum vera lex est, veritatem efterre nudam sine discrimine
partium! E. M.

E. K. ZeLenka: Wesen und Wirkung des romischen
Systems und die Mittel zu seiner Abwehr; Halile,
Strien, 1902, M. 1.

Excellent petit livre de propagande, oll les funestes effets
du systéme romaniste sont clairement indiqués, d’aprés les
sources actuelles. C'est une démonstration incomplete, il est
vrai, mais bien mise au point, et qui sera fort utile dans les
circonstances présentes. Le Los wvor Rom est amplement
motivé, si l'on veut considérer comment Rome a falsifié le
dogme, violé la constitution de I'Eglise, corrompu la vie reli-

1) Ne 39, juillet 1902, p. 554-558.
Revue intern, de Théologie, Heft 40, 1902, 50



— 760 —

gieuse, abaiss¢ la morale, condamné la science, exploité et
opprimé le peuple chrétien. Une réforme du catholicisme est
plus que jamais nccessaire; de nombreux catholiques, en Alle-
magne et en France, le comprennent; le mouvement qui s'in-
titule «der Reformkatholizismus», en est la preuve. Malheu-
reusement ses chefs veulent concilier linconciliable; ce sont
des médecins qui, pour ne pas faire souffrir le malade, refusent
d’ouvrir son abces et le laissent périr. Ces savants ne voient
pas que les tentatives de réforme avec Romie ont toutes échoud,
et qu'elles ne peuvent qu'échouer. Rome, en effet, ne veut pas
de réforme, et elle ne peut pas en vouloir, parce qu'une
réforme serait sa mort. Fondée, de fait, sur mille falsifications,
mille quiproquos, mille erreurs, Rome n'aurait plus de raison
d'¢tre, des qu'elle consentirait a mettre fin a toutes ces falsi-
fications, & tous ces quiproquos, a toutes ces crreurs. Clest
I'ancien-catholicisme qui a compris ce grand fait historique et
cette grande lecon; c'est lui qui, resté dans I'Eglise catholique,
mais libéré de la papauté romaine, a la liberté de ses mou-
vements pour opérer cette rdéforme salutaire. 1 y travaille
avec méthode, science, persévérance, en union avec les autres
Eglises indépendantes de Rome, et, & mesure que les con-
ditions sociales s'amélioreront au détriment du systéme papiste,
qui déja craque de toutes parts, ses efforts seront de plus en
plus féconds et couronnc¢s de succes. Espérons et travaillons.
Telles sont les impressions que donne la lecture de cette
trés opportune publication, E. M.

Petites Notices.

(. LecnavLas: Ftudes esthétiques, Paris, Alcan, in-5°,
1902, 5 fr. — Le beau et le laid, 'art en général, l'art et la
nature, Uart et les mathématiques, la suggestion dans lart,
affinités et associations des divers arts, l'art et la curiosité,
I'art et la morale; telles sont les huit études contenues dans
ce volume tres sérieusement écrit, mais souvent diftus et obscur.
Ces «études» sont plutdt des causeries décousues que des
analyses serrées. Elles n'ont rien de didactique, quoique 1'éru-
dition y surabonde a certaines pages, par exemple dans le
chapitre sur l'art ct les mathématiques, ol sont exposces les
théories des abbés Theys et de Lescluze, et de M. Ch. Henry,



— 761 —

dans le chapitre sur la suggestion dans l'art, ou la physiologie
occupe tant de place, inutilement, croyons-nous., Que dec mi-
nuties aussi sur les sensations lumineuses ct les sensations
acoustiques! L'auteur passe avec une extréme facilité d'un art
a l'autre. En somme, on chercherait en vain une théorie, voire
méme des principes fondamentaux clairs et solidement enchainés,
sur la littérature comme art; ni les détails relatifs a quelques
picces de théatre, ni les griefs justement ¢levés contre quel-
ques paradoxes de M. Bruneti¢re, dans les deux derniers cha-
pitres, ne constituent une théorie. L'auteur s’est abandonné au
plaisir de délayer, et il a oubli¢ la nécessité, méme dans les
ccuvres d'art, de la précision ct de la concision.

¥ B, PeTaveL-OLLier: Le plan de Dien dans ['évolulion,
ftude sur ['évolutionnisme chirétien; Lausanne, Payot, 1902
in-18, 112 p. — L'auteur a bien fait de réunir en brochure les
deux articles qu'il a publi¢s, en 1898, dans la Revue chrétienne,
et que nous avons signalés dans notre evwie (janvier 1899,
n° 25, p. 208-209). Il démontre d’abord que la theése de I'¢vo-
lutionnisme est fondc¢e sur la science et que, deés lors, la théo-
logie scientifique ne saurait la répudier. 1l explique ensuite les
trois premiers chapitres de la Genese dans le sens évolution-
niste, et son explication est fort ingénicuse (p. 49-55). Iinfin,
il indique les avantages qu'il v aurait a concilier ainsi les
doctrines anciennes avec les nouvelles.

# Paul SaBaTier: S. Francisci Legende veleris Fraginenta
quedam ;| Paris, Fischbacher, in-8°, 80 p., 4 fr., 1902, — Cette
publication est le 3¢ fascicule des «Opuscules de critique his-
torique », que publie M=¢ Ducros, Valence (Drome), France,
10 fr. par an. Dans ce fascicule, il s’agit de quelques chapitres
de la compilation franciscaine connue sous le nom de Legenda
antiqua (c. 1322), qui paraissent provenir de la Legenda vetus
{c. 1246). On sait quelle précision de méthode M. P. Sabatier
apporte dans ses investigations historiques et dans sa critique.
La belle passion qu'il éprouve pour S. Francois d’ . \ssise nous
vaudra encore, espérons-le, de nombreuses publications; huit
sont annoncées comme prochaines, et d'abord une légende
inédite de S. Francois d'aprés un manuscrit ombrien de la
premiere moiti¢ du XIII® siecle. Nous les signalerons a nos
lecteurs a mesure qu'elles paraitront. I’adresse permanente de
M. P. Sabatier est a Chantegrillet, pres Crest (Drome).



— 762 —

¥ C. A Wrtz-OBERLIN: Jesus Christus nach dem Evangelinm
Johannis. Exegetisch-homiletische Reden iiber die Worte des
Herrn, Kap. 5-7; Berlin, Schwetschke, in-8°, 1902, M. 3. 60. —
Ces 24 discours, ou plutdt méditations, ont un but trés objectif,
non d'étalage scientifique, mais d'édification vraie et bienfai-
sante. Les lire attentivement, et avec toi, est une joie spiri-
tuelle. On y sent l'esprit du Christ, on se nourrit de ce pain
de vie, on s'incorpore a sa personne, qui est la source de la
vie, on s'éleve jusqu'au Pere céleste; c’est encore la terre et
c’est déja le ciel. L'auteur a bien raison de dire: «Ist es nicht
flir unsere Glaubenserkenntnis wie fiir unser Glaubensleben
viel erspriesslicher, das Urbild zu schauen, welches uns die
Evangelisten entwarfen?»

Librairie.

Deutschiand , Monatsschrift fiir die gesamte Kultur, heraus-
gegeben von Graf von Hoensbroech; Berlin, Schwetschke,
Vierteljahrespreis 6 M. — Vollstindige Unabhiingigkeit nach
allen Seiten ist der Charakter der Zeitschrift « Deutschland».

Das freie Wort, Halbmonatsschrift herausgegeben von Max
Henning; Frankfurt a. M. — In Nr. 20, August 1902, siehe:
Zur Klosterfrage in Baden, von A. Roéthlingk. 40 Pf.

V. Girauvp: Taine; Paris, Picard, in-8°, 1902, 5 fr.; fait partie
(n° 17) de la «Bibliotheque de Bibliographies critiques »,
publiée par la Société des études historiques. Signalons a
cette occasion le n° 3 sur Bossuet par M. Ch. Urbain, et le
n° 12 sur Bourdaloue par le P. Griselle.

Dr. G. Hewrici: Theologie und Religionswissenschaft; Leipzig,
Diirr, in-8°, 50 Pf.

Theologischer Jahresbericht (Kriiger und Kceehler). XXI. Band,
Literatur des Jahres 1901: I. Abteilung. Vorderasiatische
Literatur und ausserbiblische Religionsgeschichte, von Beer

und Lehmann; II. Abteilung. Das Alte Testament, von Bruno
Bantsch. Berlin, Schwetschke, 1902, M, 9. 90.

—_ Y



	Bibliographie théologique

