
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 39

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


567

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Arvède Barine: La jeunesse de la Grande Mademoiselle
(1627-1652), 2e édit.; Paris, Hachette, in-16, 3 fr. 50, 1902.

Alme Arvède Barine est trop connue dans le monde des

lettres pour qu'il soit besoin de louer son esprit, son talent
d'observation, sa manière de rendre l'histoire pleine d'intérêt
et de piquant, sans toutefois commettre la moindre inexactitude.
Son style pittoresque, incisif, tout en relief, sa franchise, son
jet primesautier, son habileté à saisir sur le vif les caractères,
à animer les portraits, à faire vraiment vivre ses personnages,
rappellent Saint-Simon et donnent à ce livre un rare attrait.
Il faut étudier de près les portraits de Louis XIII, de Gaston
d'Orléans, d'Anne d'Autriche, de Richelieu, de Mazarin, de

Retz, de M. le Prince, de la duchesse de Chevreuse, de la
princesse Palatine, de la duchesse de Longueville, etc. Tous
sont enlevés de main de maître. Ceux des hommes de lettres
ne sont pas moins exacts dans leur concision. Il va de soi
qu'en retraçant la jeunesse de Alademoiselle, l'auteur a peint
les intrigues mêmes de la cour, et que le tableau dépasse de

beaucoup le cadre. On remarquera en particulier ce qui est
dit de la grossièreté des mœurs du XATP siècle, de l'éducation

des filles et des jeunes gens, et surtout du clergé. Le
chapitre intitulé: «Renaissance catholique» (p. 219-238)
contient des faits importants et trop oubliés. On oublie trop, en
particulier, que les Port-royalistes, qui ont tant contribué à

cette renaissance, ont été persécutés et écrasés par les jésuites,
qui revendiquent aujourd'hui les bénéfices de cette renaissance.
L'auteur ne craint pas de rappeler, en quelques pages, une
partie de la vérité.

« De quelque côté, dit-il, que l'on tournât les yeux, les
sujets d'humiliation et de douleur l'emportaient de beaucoup
sur les autres pour les rares prélats de foi et de zèle disse-



— 568 —

minés dans les diocèses. Le contraste présenté par la France
protestante leur rendait plus douloureuse encore la contemplation

des plaies de leur propre Eglise; il était tout à l'avantage

des réformés. Nous ne faisons ici que de l'histoire, et
non de la théologie. Diverses raisons, n'ayant rien à voir avec
le principe même de leur croyance, concouraient à rendre la
minorité protestante infiniment plus morale que la majorité
catholique. La plus forte, peut-être, de ces raisons, était le
désavantage social qui s'attachait à la qualité de réformé.
Une minorité qui se sent surveillée par un milieu hostile, se

surveille elle-même de très près, si elle a la moindre prudence
et que l'orgueil ou la vanité ne l'aient point aveuglée. Elle se
débarrasse en outre, par un processus naturel, des âmes
peureuses ou intéressées qui jugent trop onéreux d'appartenir au
parti des tracassés. Ce fut presque toujours l'intérêt qui fit
rentrer la noblesse protestante dans l'Eglise romaine. Il y
avait tant de profit à se faire catholique, que peu à peu, un
à un, les seigneurs se rangèrent à la religion qui rapportait
les commandements militaires, les grades, les gouvernements,
tous les honneurs comme toutes les charges lucratives. Le
protestantisme, s'il en fut affaibli, en fut encore plus épuré.
Des causes analogues assuraient à son clergé des conditions
de recrutement très supérieures, à ne prendre que l'ensemble,
à celles qui perdaient le clergé catholique. * Etc.

L'auteur, on le voit, sait rehausser ses récits par des
réflexions qui en doublent le prix. On croit ne faire que de

l'histoire, et l'on fait en même temps de la philosophie et de
la morale. On croit n'étudier que le passé, et l'on fait en
même temps, si l'on est intelligent, une enquête sur la
décadence présente. E. AI.

P. Batiffol: Etudes d'histoire et de théologie positive;
Paris, Lecoffre, in-18, 1902, 3 fr. 50.

Ce volume contient quatre études, dont trois de moindre
étendue : la discipline de l'arcane, la hiérarchie primitive,
l'agape, et une très considérable: les origines de la pénitence.
Toutes sont importantes par la nature même du sujet, par le
soin avec lequel elles sont traitées, par l'érudition que l'auteur
déploie, et par les conclusions qu'il adopte.



— 569 —

Lorsque certains théologiens ont à défendre les doctrines
nouvelles que Rome érige en dogmes, et lorsqu'ils sont
contraints d'avouer qu'elles n'ont pas été enseignées dans
l'ancienne Eglise, ils ont recours à deux trucs: celui de la foi
latente et celui de la discipline du secret. Cette foi latente et

implicite, disent-ils, était cachée parce qu'il était défendu de

la proclamer au grand jour C'était la fameuse « loi » de

l'arcane, loi qui a si bien servi à faire passer, par exemple,
l'innovation de la transsubstantiation. M. Batiffol pousse la loyauté
jusqu'à saper cette prétendue loi et jusqu'à signaler comme
du doigt « les scolastiques du XVIIe et du XVIIIe siècle » qui
l'ont exploitée (p. 30). Donc il démontre que, si en effet
l'institution du catéchuménat a donné naissance à une certaine
discipline à observer dans la liturgie et dans l'homilétique
vis-à-vis des catéchumènes, jamais, d'autre part, il n'a été

question ni d'atténuer, ni de dissimuler les dogmes, pas même
celui de l'eucharistie, devant les questions posées par les

payens et autres adversaires. On a exposé au grand jour les
formules sacramentaires et les explications dogmatiques; et si
la transsubstantiation n'a pas été enseignée par les Pères, ce
n'est nullement parce qu'ils auraient voulu et dû la cacher,
mais uniquement parce qu'ils n'en avaient aucune idée et que
la doctrine eucharistique était tout autre que cette théorie
scolastique. Les mystères chrétiens étaient des mystères, parce
que tout ce qui est divin ou religieux est mystérieux, mais ils
n'étaient ni magie ni miracle (dans le sens moderne du mot),
et le prêtre était d'autant moins un magicien ou un faiseur
de miracle que le pain et le vin étaient «sanctifies» ou
«consacrés » par l'Esprit saint et non par le prêtre. On voit par
ces réflexions toute la portée de cette étude, qui est très
documentée et péremptoire; il faut la lire en entier et très
attentivement. L'auteur n'en tire sans doute pas toutes les
conclusions qu'elle renferme, mais il n'importe.

L'étude sur la hiérarchie primitive est aussi excellente.
Le sujet est difficile. L'auteur commence par donner les anciens
textes qui forment la matière de la question ; il indique ensuite
les diverses théories auxquelles ils ont donné lieu; puis il
établit la sienne, qui est fort sérieuse. Elle n'est pas tout à

fait celle de M. le prof. Michiels (de Malines), mais je crois
qu'au fond la dispute porte plus sur les mots que sur les



— 570

choses. En tout cas, AL Batiffol reconnaît avec M. Boudinhon
qu'sil n'y a pas de différence d'ordre entre le prêtre et
l'évêque » ; que l'épiscopat n'est pas un sacrement, mais que
l'épiscopat et la prêtrise sont un seul et même sacerdoce
(p. 267-268).

M. Batiffol, dans son étude sur l'agape, distingue les divers
sens de ce mot. Si on lui donne le sens de repas, il reconnaît
bien qu'il y a eu des repas sur la tombe des défunts, dans les

cimetières, et qu'en cela des chrétiens ont imité les parentalia
des payens (p. 303); il reconnaît aussi qu'il y a eu des repas
sur la tombe des martyrs pour leurs anniversaires (p. 305) ; et

encore, qu'outre ces réjouissances de pèlerinages, il y a eu
des banquets où des chrétiens se sont réunis à frais communs
(p. 306). Alais il nie que ces agapes aient été liturgiques et
qu'il y ait jamais eu une agape liturgique autre que l'eucharistie

même ; c'est là le fond de son étude. Donc tous les textes
des Pères où il est question de l'agape liturgique, des mets
apportés par les fidèles et des abus commis quelquefois, se

rapportent, selon l'auteur, à la célébration même de l'eucharistie.

Si, au contraire, on donne au mot « agape » le sens
d'aumône, M. Batiffol reconnaît que, sous le nom d'agape, on
a distribué aux pauvres, dans les églises, de la monnaie
(nummi), des fruits et des viandes (p. 303-304, 307-309). Dans
toute cette question, l'auteur entend réfuter Lightfoot, Keating,
Harnack, Funk, Kraus, Zahn, etc. A^oir sa conclusion, p. 309-311.

Enfin, dans l'étude sur les origines de îa pénitence, l'auteur,
se plaçant à un point de vue presque exclusivement historique,
cherche à préciser les principales évolutions de l'administration
de la pénitence ecclésiastique, d'abord au IIe siècle, en
analysant Hermas; ensuite au IIIe, en analysant Tertullien et le
décret du pape Calliste, et en exposant la crise novatienne et
les doctrines soit de St. Cyrien, soit du pape Corneille; enfin,
aux IVe et Xe siècles, en indiquant les pratiques suivies par
les papes Sirice, Innocent et Léon, et en faisant l'histoire des

pénitenciers et des pénitents. La fin de cette étude est
consacrée à une critique de quelques travaux récents, faits sur le
même sujet par MM. Boudinhon, Duchesne, Brucker, Vacandard,
Harent et Plogan. On voit que l'auteur ne connaît pas les
travaux publiés dans notre Revue par M. l'évêque Herzog.

Il est impossible d'analyser, dans une simple notice biblio-



— 571 —

graphique, une telle quantité de documents. M. Batiffol est

objectif, très sincère, très franc, et il ne craint pas de

critiquer, même sévèrement, ceux de ses collègues qui ne pensent

pas comme lui. Il veut être clair et précis, et son étude
est une excellente contribution pour éclaircir toute cette question

historiquement très complexe et doctrinalement très
confuse. AI. Batiffol a terminé son étude par quatre conclusions,
qu'il appelle « principes » (p. 222), mais qui sont loin de toucher
au fond même de la question. J'aurais préféré qu'il répondît,
par exemple, aux questions suivantes : quel est essentiellement
le pouvoir des clefs? quelle est son étendue? a-t-il toujours été

en usage? tous les chrétiens coupables y sont-ils soumis
absolument? quelles sont les conditions de son exercice?... Que
ces conditions aient varié, M. Batiffol le montre très bien, mais
il reste obscur sur le reste, et surtout il ne se demande pas
si l'on peut conclure de ces variations à un dogme, ni quel
est ce dogme. M. Hogan a nié que l'antiquité chrétienne nous
donnât «une théorie définie» sur la part de la contrition, de

la confession, de la satisfaction et de l'absolution dans la
réconciliation du pécheur (p. 221).

Si je ne me trompe, le point que M. Batiffol a le plus à

cœur, c'est de montrer que dans l'exomologèse, quelque publique
qu'elle ait été, et même dans la rapide réconciliation générale
du jeudi-saint, il y avait, entre le pénitent et le pénitencier,
une instruction préalable secrète, « une consultation secrète »

(p. 208), disons le mot «une confession secrète» (p. 212) ou
«auriculaire» (p. 217). Que deviendrait le sixième canon de
la XIVe session du concile de Trente, sans cette « confession
faite en secret au prêtre seul, en usage dans l'Eglise catholique
depuis le commencement » M. Batiffol ne craint pas de dire
qu'il ne voit pas comment Al. Boudinhon « peut concilier sa
doctrine avec celle du concile » (p. 204). Lui-même, pour ce

qui le concerne, semble assez embarrassé; il préférerait une
autre rédaction ; « il faut, dit-il, entendre les conciles, comme
les Pères, bénignement». C'est dire qu'il est avec la doctrine
des accommodements Alais en quoi a consisté cette prétendue
confession auriculaire, secrète, faite au prêtre seul ou à l'évêque
seul? a-t-elle été une simple indication de la faute commise
(fornication, idolâtrie, homicide)? n'a-t-elle même été que l'aveu
d'un peccatimi graviiis sans plus de précision? ou, comme le



— 572 -
dit l'auteur lui-même (p. 199), cet aveu n'a-t-il «impliqué qu'une
attitude » Ne semble-t-il pas que ce soit ici le vrai sens du
texte de S. Léon, où il est dit que les pécheurs qui se
condamnent par leur propre jugement (proprio se judicio condem-
nantes), ne peuvent obtenir leur pardon que par les «

supplications des prêtres (supplicationibus sacerdotum) » Il n'y avait
donc qu'à se présenter dans l'assemblée de l'exomologèse ; le
seul fait d'y paraître était par lui-même un aveu de culpabilité
fait aux prêtres qui la présidaient; ceux-ci priaient, et si les
pénitents étaient réellement repentis aux yeux de Dieu, la
réconciliation avait lieu (p. 188). Oh! sans doute, je le sais, il
n'en a pas été ainsi à toutes les époques ; mais ne suffit-il pas
qu'il en ait été ainsi à l'époque de S. Léon pour que le
prétendu fait de la confession « auriculaire, secrète et obligatoire »

n'ait pas été constant, et pour que, par conséquent, le prétendu
dogme romain ne soit pas un vrai dogme?

AI, Vacandard avoue que nous ne connaissons, au IIe siècle,
« aucun texte positif qui établisse le dogme du pouvoir des
clefs à cette époque » (p. 208) ; et de plus, il doute « qu'on ait
connu, dans l'Eglise latine, durant les trois premiers siècles et
même au temps de S. Ambroise et de S. Augustin, une autre
pénitence soumise au pouvoir des clefs que la pénitence
publique ». Le P. Harent va encore plus loin, lorsqu'il enseigne
« que la contrition peut suffire à la rémission des péchés avant
le sacrement lui-même; que cette pénitence non sacramentelle
est la seule que décrivent les textes de la Bible, où les Pères
trouvaient la substance de leurs homélies (p. 213); qu'autrefois
les pieux fidèles et même les saints dont on nous a conservé
la vie, n'ayant pas commis de péché mortel depuis le baptême
qu'en général ils avaient reçu assez tard, ne se confessaient
jamais; que pour les péchés mortels, l'obligation de la
confession existait, sans doute; mais que beaucoup de fidèles,
paraît-il, n'en tenaient pas compte en pratique, et, sans être
purifiés par la pénitence (sic), se joignaient, les jours de fêtes,
à la grande foule qui s'approchait de la sainte table» (p. 214).

Ce sont là de graves aveux. Tout ce livre en est rempli.
C'est dire que nous le recommandons vivement.

E. Michaud.



573

C. Bos: Psychologie de la croyance; Paris, Alcan, in-18,
1902, 2 fr. 50.

Qu'est-ce que la croyance? comment se rattache-t-elle à

l'intelligence et à la volonté? en quoi diffère-t-elle de la science?
comment préciser l'élément moral qu'elle contient quelle est
son origine? quel est son rôle par rapport à la certitude?
Etc., etc. A toutes ces questions, les réponses les plus diverses
ont été faites, et s'il est un sujet obscur, c'est bien celui-là, à

le considérer dans les systèmes auxquels il a donné lieu. En
soi, cependant, il est plus simple et plus facile à éclaircir
qu'il ne paraît, non que la psychologie de chacun soit la même
et que chacun se fasse la même conception ou éprouve le
même sentiment de tous les mouvements de son âme, mais
en ce sens qu'on peut cependant, au sujet de ces matières,
établir un processus certain et préciser une doctrine dont il
faille convenir.

Les Hume, les Kant, les Fichte, les Schelling, les Spencer,
les Renouvier, sont loin d'avoir éclairci le problème ; on ne le

verra que trop en lisant ce volume. L'auteur, à son tour, a

plutôt étendu le problème qu'il ne l'a résolu. Il répondra qu'il
y a de la croyance partout. C'est vrai, mais à la condition de

prendre le mot « croyance » dans son sens général et vulgaire,
et non dans son sens strictement philosophique : car, en
philosophie, on distingue précisément le savoir et le croire; le

savoir, qui est fondé sur la vue des choses, soit sur l'évidence
intuitive, soit sur l'évidence discursive ; le croire, qui, comme
tel, ne va pas jusqu'à l'évidence, mais s'arrête à un certain
point de la question, où l'intelligence, à bout de ressources,
est remplacée ou aidée par la volonté ; en sorte qu'il y a dans
la croyance, ainsi comprise, un élément moral ou volontaire,
qu'il s'agirait d'élucider, de mesurer et de peser en quelque
sorte, soit psychologiquement, soit logiquement. Il est certain
que nous ne puisons pas tous nos motifs de croire dans notre
raison, mais plusieurs dans nos sensations, d'autres dans notre
sensibilité et nos émotions, d'autres dans notre imagination,
dans nos intérêts, dans nos passions, dans les sophismes de

notre cœur, dans nos habitudes plus ou moins automatiques,
dans nos instincts, etc. On le voit, le champ psychologique de

la croyance est très vaste, et l'auteur l'a assez bien parcouru



— 574 —

dans la Ire partie de son étude (la composition de la croyance).
Je l'ai trouvé moins heureux dans la IIe (de la nature de l'acte
de croyance); non qu'il n'y ait mis de la finesse: il y en a
même beaucoup, et de la finesse confinant à la subtilité, en
certaines pages. J'en voudrais moins, et plus d'exactitude, par
exemple sur la croyance en un Moi pensant, qui n'est fondée,
dit l'auteur, «que sur le fait d'avoir un corps» (p. 111). Egalement,

en ce qui concerne l'origine de la croyance religieuse,
il m'est impossible d'admettre la théorie cle l'auteur, qui pense
que l'humanité a débuté par les religions fétichistes et
naturistes (p. 144), et qui s'imagine que l'Absolu n'existe pas par
lui-même, mais «qu'il se fait par nous» (p. 175). J'avoue très
humblement n'avoir aucune conscience d'une participation
quelconque à cette confection de l'Absolu. A ces hypothèses
dénuées de preuves, je préfère de beaucoup les pages où l'auteur

réfute le scepticisme et montre que les progrès de

l'intelligence et de la science ne sont nullement meurtriers pour
la cro37ance (p. 132-136).

En général, l'auteur n'a pas fait à l'évidence la place à

laquelle elle a droit. Il a trop écouté AI. Renouvier, qui, ignorant

en effet ce qu'est l'évidence et la clarté, prétend qu'on
ne doit pas l'expliquer par une intuition, mais par un instinct,
sorte cle besoin de « qualifier d'évidents les postulats qu'on ne

peut pas expliquer». Ce n'est pas chez les néo-Kantistes qu'il
faut étudier cette question, bien qu'ils n'aient que trop souvent
abusé de leurs propres « croyances ». Quoi qu'il en soit, on
lira avec profit ce volume, qui sera suivi d'un second, sur la
pathologie cle la croyance. J'espère que le second complétera,
éclaircira et rectifiera le premier. E. M.

A. Farges : La liberté et le devoir, fondements de la
morale, et critique des systèmes de morale
contemporains; Paris, Berche et Tralin, in-8°, 518 p., 1902, 7 fr. 50.

L'auteur est sulpicien et supérieur du séminaire de l'Institut

catholique d'Angers. Il a entrepris une série d'Etudes
philosophiques « pour vulgariser les théories d'Aristote et de

S.Thomas et leur accord avec les sciences». C'est dire que
ces Etudes ont toutes les faveurs de Léon XIII, qui a
effectivement félicité l'auteur dans une lettre du 21 mars 1892. Ces



— 575 —

Etudes comprennent, jusqu'à présent, huit forts volumes: les
trois premiers sur le monde, les trois suivants sur l'homme,
le septième sur Dieu, le huitième sur la morale. C'est de ce
dernier seulement qu'il s'agit dans cette notice. Je regrette
vivement de ne pas connaître les sept premiers, notamment
les volumes sur l'âme et sur Dieu, auxquels l'auteur renvoie
plusieurs fois pour faire la preuve de plusieurs de ses thèses;
je ne puis ainsi juger qu'imparfaitement de la valeur de celles-ci.
J'espère y revenir.

A le juger d'après son huitième volume, l'auteur est un
organisateur; il a de la méthode et s'applique à diviser de

son mieux ses matières en nombreux articles, qu'il classe
ensuite avec clarté. Il est de plus un érudit; il a lu les
philosophes modernes, il connaît leurs systèmes, et il s'efforce de
les réfuter lorsqu'il les croit erronés. Enfin, son style est lucide,
didactique, sauf dans les passages où il cherche à suppléer
par l'image à la faiblesse de la pensée. Il se propose de «

vulgariser » la scolastique, et son livre est en effet un livre de

vulgarisation plutôt que de recherches profondes; les laïques
instruits et les étudiants qui ont besoin d'une introduction à
la théologie, le liront avec fruit.

Ce n'est pas que j'en approuve toutes les théories. Qui
songe aujourd'hui, dans le monde réellement scientifique, à

mettre Aristote et Thomas d'Aquin « d'accord avec les sciences

» Celles-ci ont trop progressé pour retourner en arrière,
pour s'affubler d'une terminologie usée et réellement impuissante

à expliquer les idées, et pour jurer encore sur la parole
du Stagirite ou de l'Ange de l'école. L'auteur croit-il, par
exemple, avoir réellement éclairci la notion de l'âme, en disant
qu'elle est «la forme substantielle du corps» (p. 165)? Quel
chimiste, quel naturaliste, quel anthropologiste admet aujourd'hui
la théorie des « formes substantielles » Que veut-on dire, en
affirmant que «l'âme atteint par le dedans les cellules
nerveuses et qu'elle les informe jusqu'au plus intime de leur être»
(p. 167)? Que veut-on dire, en avançant que «l'acte du moteur
premier sert de forme à l'acte du mobile» (p. 172)? Que signifient

vraiment des phrases comme celles-ci: «Attribuer l'effet
prohibant à la causalité formelle et substantielle de l'âme
informant la cellule nerveuse et l'empêchant d'agir; l'effet
décrochant à la causalité efficiente de l'âme agissant sur elle-

Kevue intern, de Théologie. Heft 39, 1902. 38



- 576 —

même pour faire cesser son information de ladite cellule »

(p. 174)?

Il est évident que des assertions aussi confuses et aussi
arbitraires ne sauraient expliquer quoi que ce soit, ni convaincre
qui que ce soit. De là des parties très faibles dans tout ce
volume.

D'autres sont très bonnes. Toutefois — que l'auteur veuille
bien me permettre ce regret — elles auraient pu être
meilleures, plus creusées, plus péremptoires. Par exemple, il cite
la preuve connue de notre liberté, preuve tirée de la
conscience intime que nous en avons (p. 77); mais il ne l'approfondit

pas. C'est une de nos meilleures preuves, mais à la
condition qu'on la mette en pleine lumière, et il ne l'a pas
assez fait. Il n'a pas non plus montré assez clairement
l'impuissance des idées-forces à produire les décisions que nous
attribuons avec raison à la liberté (p. 91); il ne fallait pas
seulement dire avec Aristote que « l'acte libre est un acte de

la volonté éclairée par la raison » (p. 92), il fallait le mettre en
évidence, en exposant davantage les rapports de la raison et
de la volonté (question difficile, je l'avoue). L'auteur sait très
bien quelle importance les phénoménistes attachent à leur
théorie des phénomènes et des états de conscience, et il les a
réfutés (p. 96-98); mais sa réfutation me semble manquer
d'ampleur et de force. Ce point est capital, et il n'est traité
qu'en point secondaire. J'en dirai autant de la question du

qualitatif et du quantitatif (p. 176-177), de l'homogène et de

l'hétérogène (p. 180), de la théorie de l'effort d'arrêt (p. 189-190\
de la théorie de l'effort musculaire (p. 184-185), de la théorie
de l'effort d'attention (p. 187), etc. On voudrait plus de lumière
sur ces points essentiels, et moins de longueurs ailleurs.

La troisième partie de cet ouvrage, qui est consacrée à

la critique des systèmes de morale contemporains (p. 346-51S),
est sinon la plus importante, du moins la plus intéressante
par les nombreuses actualités qu'elle renferme. Certes les
intentions de l'auteur sont excellentes, et ses explications sont
souvent fort justes; mais quelques-unes aussi peuvent paraître
discutables, notamment sur la question de la morale indépendante.

L'auteur n'a pas distingué la morale imparfaite, fondée
sur la notion du bien en général, et la morale parfaite, fondée
sur la notion du bien parfait, qui est Dieu. Et pour n'avoir



— o// —

pas fait cette distinction qu'il est aisé de justifier, il émet des

principes trop absolus, comme ceux-ci : « L'obligation morale
ne saurait être indépendante de l'existence de Dieu » (p. 476),
« Dieu est le fondement du devoir » (p. 478), « Sans Dieu pas
de sanction » (p. 480). Principes non seulement dangereux et

qui pourraient conduire logiquement à cette conclusion qu'il
n'y a pas de morale obligatoire pour l'athée, mais encore
erronés, en ce sens que la raison a dans la notion du bien
comme tel (sans qu'il soit besoin de recourir au bien infini)
une base certaine, quoique imparfaite, et que de cette notion,
qui s'impose, elle peut en tirer logiquement une loi et une
sanction, dont tout homme de raison et de conscience reconnaît

le bien-fondé. Peut-être l'auteur a-t-il une tendance à voir
plutôt les défectuosités des doctrines modernes en général,
tendance qui lui vient à son insu de son admiration outrée

pour la scolastique, et qui l'empêche de tirer un sage parti
des vérités contenues dans ces doctrines. Ses Etudes philosophiques

seraient autrement solides et fécondes, s'il savait
concilier toutes les vérités, d'où qu'elles viennent : et ab hoste

doceri. E. M.

Jean Gaillard: Un prélat janséniste, Choart de Buzen-
val, évêque de Beauvais (1651—1679) ; Paris, Picard,
in-8°, 1902.

Cet évêque de Beauvais, qui eut pour prédécesseur son
oncle Augustin Potier et pour successeur le célèbre Forbin
Janson, fut un saint par les vertus eminentes qu'il pratiqua
pendant tout son épiscopat, notamment par sa charité inépuisable,
sa douceur, sa modestie, son désintéressement admirable. L'auteur,

qui est entré dans de très grands détails sur son
administration episcopale, s'est appliqué à faire ressortir ses
qualités; il faut d'autant plus lui rendre cette justice que le parti
ultramontain et jésuitique ne manquera sans cloute pas de trouver

ce portrait trop favorable : comment un évêque janséniste
pourrait-il être un vrai saint? Rapin, dans ses Mémoires, le
lui a bien prouvé, quand il l'a ainsi caricaturé : « Quoiqu'il
eût l'âme belle, il l'avait petite, car il était naturellement né
à la dépendance, et ce fut par là qu'il se perdit, lui et son
diocèse, par le malheur qu'il eut de tomber entre les mains



— 578 —

de trois jansénistes», etc. Cet évêque, qui n'a pas craint de
résister à Louis XIV, était «né à la dépendance». Pourquoi?
Parce qu'il était janséniste! Comme si la marque du jansénisme

avait été la dépendance, et comme si cet évêque, en
luttant contre son chapitre, avait montré par cela même de la
dépendance!

L'auteur n'a pas craint de rapporter cette vilaine page
de Rapin ; il n'a pas craint non plus de traiter le chanoine
Hermant de «sectaire opiniâtre», et sa vertu d'« orgueilleuse
vertu » (p. 246), comme il n'a pas craint de trouver « malheureuse

» (p. 223) la restriction que l'évêque avait jugé à propos
de faire dans sa lettre d'adhésion à la bulle d'Alexandre VII
(du 15 février 1665), restriction par laquelle il déclarait que
l'infaillibilité de l'Eglise ne saurait être invoquée lorsque le

pape attribue certaines erreurs à un auteur ou à un livre
(p. 224). Certes, l'auteur a bien le droit de professer la
doctrine ultramontaine sur ce point et de croire l'évêque en faute.
Mais il ne saurait trouver mauvais que l'on constate ses
complaisances envers le parti ultramontain. Il a voulu plaire, ou
plutôt déplaire, aux deux partis en prononçant le jugement
suivant : « Evêque, officiai, chanoines, archidiacres, tout le
monde est sorti de cette lutte amoindri et humilié ; Buzenval
s'est laissé mener par Plermant comme le chapitre par Chail-
lou; et de quelque côté qu'ait été la vérité, les armes employées
pour son triomphe n'ont été toujours ni très loyales ni très
courtoises» (p. 233). En vérité, je ne vois aucun manque de

lo37auté ni de courtoisie dans aucun des actes de l'évêque, et
je ne le trouve ni amoindri ni humilié. Quoique l'auteur soit
avocat à la cour d'appel de Paris, je crois qu'il est d'autant
plus permis d'en appeler de son jugement qu'il ne cite aucun
fait, que je sache, qui puisse réellement discréditer soit l'évêque,
soit même le prétendu « sectaire » Hermant. L'un et l'autre
ont suivi leur conscience, rien de plus ; ils ont voulu rester
fidèles à leur catholicisme, qui était certainement plus authentique

que celui des ultramontains et du Père Annat ; était-ce
là du sectarisme?

L'ouvrage de M. Gaillard n'en est pas moins très intéressant

sur une quantité de points, par exemple : » l'état
préjanséniste» du diocèse de Beauvais sous l'épiscopat d'Augustin
Potier; l'apostolat du P. Bourdoise et de Vincent de Paul à



— 579 —

Beauvais, l'un et l'autre préparant « le milieu de culture »

nécessaire à l'éclosion du jansénisme (p. 26-28); comment le
jansénisme a été moins un conflit sur la nature de la grâce
(nature que personne ne connaît) qu'une entreprise de la part
des jésuites et des ultramontains pour changer la constitution
de l'Eglise, pour favoriser les empiétements du pape sur la
juridiction ordinaire des évêques, et pour essayer d'établir par
des jugements doctrinaux la prétendue infaillibilité du pape
(pp. 78-79, 181, 200); le triste état du diocèse de Beauvais en
1653 (p. 97-99); l'insuffisance manifeste des études théologiques
au séminaire de Beauvais, qui était cependant alors un des
moins mauvais de France (p. 101-105); l'histoire du chapitre
de Beauvais (p. 161-169); les démêlés sur la question janséniste

et sur ce qu'on a appelé «hérésie de Beauvais», démêlés
qui forment le chapitre IV (p. 161-247). C'est dans ce chapitre
que l'auteur fait l'excellent aveu suivant, sur les visées et la
conduite du parti ultramontain à Beauvais dans toute cette
affaire : « Pour le doyen Chaillou et ses partisans, le conflit
de juridiction n'était qu'un prétexte et la question religieuse
n'était pas non plus l'essentielle ; ce qui dominait tout, c'était
la question politique: ils étaient du parti de la cour et du

pape» (p. 247). Or, la cour, c'était alors le P. Annat; c'était la
reine Anne d'Autriche, qui voulait que son fils « vécût bien
avec le pape, extirpât entièrement l'hérésie et achevât de
détruire le jansénisme » (p. 227) ; c'était surtout Louis XIV,
intervenant, comme autrefois Justinien dans la question des Trois
chapitres, dans la question janséniste pour ordonner aux
évêques de France de signer sans explication les formulaires de

l'évêque de Rome! C'était Louis XIV, signifiant, le 11 mars 1675,
à l'évêque de Beauvais d'avoir à faire réciter dans son église
le petit office de la Vierge, qu'il venait de supprimer pendant
le carême (p. 236).

Je demande à M. Gaillard la permission de regretter qu'il
n'ait pas trouvé grotesque l'immixtion de Louis XIV dans ces
sortes de choses, lui qui a trouvé « orgueilleuse » la vertu
d'Hermant et «amoindri» l'évêque Buzenval!

E. Michaud.



— 580 —

Hoensbroech: Das Papsttum in seiner social-kulturellen
Wirksamkeit. Zweiter Band: Die ultramontane Moral. 4, unv.
Auflage. Leipzig, Breitkopf & Härtel, 1902.

Der Verfasser beabsichtigte ursprünglich (Vorw. z. 1. B.),
im 2. Band das Gebiet der päpstlichen Socialpolitik und
Nationalökonomie zu behandeln. Es schien ihm aber nötiger und
nützlicher, eine zusammenfassende Darlegung der gesamten
ultramontanen Moral in diesem 2. Bande zu geben. Die
angekündigte Behandlung verschiedenartiger Gegenstände aus dem
Gebiete der päpstlichen Socialpolitik und Nationalökonomie
will der A7erfasscr, wenn das Interesse an seiner Arbeit rege
wie bisher bleibt, in einem 3. Band nachholen. Gleich dem
1. Band bietet auch der vorliegende, 621 Seiten starke 2. Band
ein überaus reiches Quellemnaterial über die zur Behandlung
stehende Frage. In drei Büchern bewältigt der A'erfasser den
weiten Stoff. Das 1. Buch giebt eine Darstellung der Sittlichkeit

des Christentums. ..Diese Sittlichkeit", sagt der ATerfasser,
„steht, weil göttlichen Ursprungs, weil überirdischen Zieles,
auf höchster Stufe ethisch-religiöser ATollenclung. Ihre Tiefe
ist unergründlich, ihre Lauterkeit in ihrem ganzen AYerte
tmfassbar." AAir haben in der That selten so Schönes über
die Sittlichkeit des Christentums gelesen wie dieses erste Buch.
Axon diesem lichtfarbigen Hintergründe hebt sich um so schreiender

das graue Zerrbild der ultramontanen Moral ab. A'on der
richtigen A7oraussetzung ausgehend, class der Ultramontanismus,
um als das erkannt zu werden, was er ist, sich selbst zeichnen
muss, lässt der A'erfasser die anerkannten A'ertreter der
ultramontanen Moral zu Worte kommen, allen voran Liguori, den

,.Fürsten der katholischen Moraltheologie". Bekanntlich ist
Liguori durch das Breve Pius IN. vom 7. Juli 1871 zum
„doctor ecclesia^" erklärt worden, wodurch er, wie der Jesuit
Hurter (Nomencl. 3,464) sagt, ..den hh. Athanasius, Augustinus,
Bernardus, Thomas, Bonaventura und anderen Säulen der
Kirche und der theologischen AAissenschaft beigesellt wurde".
Auf Liguori fusst die gesamte katholische Aforaltheologie der
Gegenwart. Mit Liguoris Moral aber wandert die Jesuiten-
mored durch die AATelt, denn sein achtbändiges AATerk ist nichts
anderes als eine Erläuterung und Erweiterung des
Moralwerkes des Jesuiten Busenbaum (p. 75). Systematisierung und



— 581 —

Schabionisierung erreichen ihren Höhepunkt: die Kasuistik
überwuchert die Theorie. Versuche, die Moral in gesunde
Bahnen zu lenken, die besonders in Deutschland gemacht
wurden (Sailer, Hirscher), blieben vereinzelt und wurden wieder

erstickt, ..In den einfachen, gross und geradlinig angelegten
Bau des christlichen Sittengesetzes wurde die winkelige,
entstellende ultramontane Kasuistik hineingezwängt" (p. 47). Das

ganze 2. Buch des Bandes (p. 42—574) handelt von dieser
Moral: Probabilismus, Formalismus, Sünde, A'erhalten zu Gott,
ATerhalten zum Nächsten, Abhalten zum Staat, das 6. Gebot,
das Sakrament der Ehe, Gewissensf'älle, Pastoralmeclizin, das

bürgerliche Gesetzbuch und die ultramontane Moral,
Frauenverachtung in der katholischen Theologie, der Cölibat, die
Beichte. Es sind sittliche Abgründe, die sich in diesen
Abschnitten vor uns aufthun, und wir können sie nicht treffender
illustrieren, als mit den AA'orten des Abbé de Rancé, des Reformators
des Trappistenorclcns: „Die Moral der meisten Molinisten
(Jesuiten) ist so verderbt, ihre Grundsätze stehen so im AAider-
spruche mit der Heiligkeit des Evangeliums und mit allen
Regeln und Erweisungen, die Christus durch sein AA'ort oder
durch seine Heiligen uns gegeben hat, dass mir nichts
peinlicher ist, als zu sehen, wie man sich meines Namens bedient,
tun Ansichten zu autorisieren, die ich von ganzem Herzen
verabscheue AVenn Gott sich nicht der AArelt erbarmt
und den Eifer zunichte macht, mit dem man daran arbeitet,
die wahren Grundsätze zu zerstören und dafür andere zu setzen,
die nicht wahr sind, so wird das Übel immer mehr zunehmen
und bald eine fast allgemeine ATerwüstung wahrzunehmen sein"
(p. 65). Diese A'erwüsttmg ist auch thatsächlich in der
römischkatholischen Christenheit in erschreckendem Masse offenkundig.
Die Schuld daran — das führt der Verfasser im 3. Buche aus —
trägt im letzten Grunde das Papsttum. „Alle Schlechtigkeit,
alle Hinterlist, alle geschlechtliche A^erirrung der ultramontanen
Moral fällt den „Statthaltern Christi" zur Last Sie

beanspruchen, kraft göttlicher Einsetzung und A7erleihung, das Amt
und das Recht, irrtumslos zu wachen über alles, was das

ethisch-religiöse Leben nicht nur der Katholiken, sondern der
Menschheit überhaupt betrifft. Da giebt es dann kein Entrinnen
vor der Folgerung: also trägt das Papsttum die volle A^erant-

wortung für die von ihm in seinem Hause geduldete und gebilligte



— 582 —

ultramontane Moral ; da giebt es dann auch kein Entrinnen voider

andern Folgerung : also ist das Papsttum als Träger dieser
Moral nicht göttlich" (p. 576). Die ganze Materie des 1. und
2. Bandes zusammenfassend, gelangt der Verfasser zu dem

Schlussergebnis: „Wer in der Geschichte lesen und durch sie

lernen will, für den ist das „göttliche" Papsttum eine ungeheuerliche

Unwahrheit."
Haben wir den ersten Band eine „encyclios disciplina"

genannt, so ist es dieser zweite, mit erstaunlichem Fleiss und
einer fast unheimlichen Gewissenhaftigkeit bearbeitete Band
nicht minder, ein für die einschlägige Materie fortan
unentbehrliches, sicher beratendes Nachschlagebuch.

Pfr. Schirmer.

A. Houtin: La question biblique chez les catholiques de
France; Paris, A. Picard, in-88, 4 fr., 1902.

Le titre de cet ouvrage pourrait faire croire qu'on trouvera

dans le volume l'examen détaillé et approfondi des questions

bibliques et des passages de la Bible qui ont soulevé des
discussions chez les catholiques de France au XIXe siècle.
Mais tel n'a certainement pas été le but de l'auteur: car, à

part les trois questions du déluge, des trois témoins célestes
et des origines du Pentateuque, qu'il a traitées à part (chap.
XII, XPV et XV), il ne s'est guère borné qu'à des indications
sur le reste. Et encore a-t-il plutôt envisagé « la question
biblique » dans ses rapports avec l'apologétique catholique-
romaine que dans tous les autres points de vue qui pouvaient
être étudiés. Il a touché à la chronologie biblique, à l'antiquité

du monde et de l'homme, à l'interprétation du récit de
la création d'après la Genèse (Hexaméron), au jour de vingt-
quatre heures et au jour-époque (périodisme), à l'évolutionisme,
à l'étendue de l'inspiration biblique, etc., sans traiter aucune
de ces questions ex professo. Ayant adopté pour son exposé
historique l'ordre chronologique, il n'a pas pu suivre le lien
intrinsèque et didactique que ces questions ont entre elles; il
a voulu, je crois, n'être qu'historien et non exégète, encore
moins dogmatiste. Il a omis les discussions qui ont eu lieu
sur les paroles du Christ à Pierre, et écarté ainsi le débat sur
l'infaillibilité papale; il a omis l'examen des paroles du Christ



— 583 —

sur la rémission des péchés, et écarté ainsi le débat sur la
confession auriculaire romaine ; il a omis l'examen des textes
bibliques où il est question du péché originel, et écarté ainsi
le débat sur l'immaculée-conception, bien que l'abbé Laborde
ait donné, en 1854, un volume sur «la croyance à

l'immaculée-conception», et l'abbé Guettée, en 1857, un autre volume
sur le même sujet : « Le nouveau dogme en présence de VEcriture

sainte et de la tradition catholique», en réponse à celui
de M. l'évêque Alalou.

Le concile de Trente ayant ordonné que l'Ecriture fût
interprétée d'après la tradition unanime des Pères, une étude

complète de la question biblique devrait embrasser aussi la
manière dont les théologiens catholiques-romains ont dénaturé
le sens des Ecritures sur nombre de points, et violé le sens que-
les Pères y ont attaché. L'auteur n'a pas touché à ce côté de

la question.
Il a fait suivre les dix-sept chapitres de son volume d'un

appendice bibliographique fort utile, mais inévitablement
incomplet, où manquent, par exemple, l'indication du volume de
Al. Meignan sur « les Evangiles et la critique au XIXe siècle »

(Bar-le-Duc, 1864), celle du Commentaire du P. Gratry sur
l'Evangile de Matthieu, etc.

Mais ces lacunes n'empêchent pas ce volume de contenir
une quantité de renseignements très utiles qu'on chercherait
vainement ailleurs, par exemple : sur l'ignorance de certains
archevêques en matière d'exégèse (ne citons que Le Coz et
Gousset); sur le très éloquent cri d'alarme d'Edgar Quinet
en 1843 (p. 39-42); sur les évolutions de la critique biblique
en France, pendant le dernier siècle; sur celles, en particulier,-
du cardinal Meignan, dont l'auteur a tracé un portrait fin et
piquant (p. 205-206); sur les trois mises à l'index de MM. Le-
drain, Fr. Lenormant et Lasserre, en 1887; sur l'Institut
catholique de Paris, ouvert en 1878; sur les abbés Glaire, de

Valroger, d'Hulst, de Broglie, Vigouroux, Duchesne, Loisy, et
sur les tendances de leur esprit et de leur enseignement ; sur
la très grande pauvreté des études bibliques dans les séminaires
de France en 1825 et même encore à l'heure actuelle, malgré
les désirs d'amélioration exprimés par Al. l'évêque Le Camus et
quelques autres; sur les mauvaises méthodes qui ont été suivies-
et qui le sont encore; etc., etc.



— 5S4 —

Ce qui rend la lecture de cet ouvrage extrêmement
intéressante, c'est aussi la sincérité de l'auteur. Alembre de l'Eglise
romaine, obligé par conséquent d'être soumis aux directions
pontificales (disons jésuitiques, pour nous tenir sur le terrain de

l'histoire), il ne peut pas tout dire ; on ne le comprend que
trop. Mais du moins va-t-il aussi loin qu'il peut. Il appartient
à l'école critique de MAL Duchesne et Loisy, et il ne s'en
cache pas; il relate en historien, avec une patience très contenue

(et que j'admirerais si je croyais que c'est de la vertu
bien placée), les obstacles qu'on suscite à la recherche
scientifique cle la vérité; il essaie d'en triompher, ou du moins il
fera, clans ce but, tout ce qu'il croira permis. Les chercheurs
non moins loyaux que lui ne peuvent que lui être
sympathiques.

Un de ses arguments ou plutôt de ses espoirs est celui-ci:
puisque Rome a consenti, en 1835, à retirer de l'Index les

œuvres coperniciennes, puisqu'elle a fait cette concession à

l'astronomie manifestement victorieuse, puisqu'elle a toléré le

système des jours-périodes après l'avoir combattu, elle peut
donc faire encore d'autres concessions sur la chronologie
biblique, sur la critique historique et littéraire, etc. (p. 63). Plus
les savants démontreront la vérité et feront triompher la science,
plus Rome sera dans la nécessité de se soumettre clans l'avenir

comme par le passé. Continuons donc à faire cle la science
quand même! Et pour se couvrir, AL Houtin écrit en tête de

son volume, comme un drapeau, ce mot de Léon XIII: «La
première loi de l'histoire est de ne pas oser mentir; la
seconde de ne pas craindre de dire vrai; en outre, que l'historien

ne prête au soupçon ni de flatterie ni d'animosité. »

Ce serait parfait si Léon XIII, qui parle si bien, agissait
de même, et s'il ne reprenait pas cle la main droite ce qu'il a

donné de la main gauche A quoi sert sa belle déclaration
théorique, quand on sait que, de fait, le 15 janvier 1897, il a maintenu,

malgré la démonstration du contraire, et imposé de son
chef la prétendue authenticité du fameux texte des «trois
témoins» (p. 229)? A quoi bon sa belle déclaration théorique,
quand on sait que, de fait, dans son encyclique du 8
septembre 1899, il a condamné la critique scientifique comme une
«étrange et périlleuse tactique» (p. 261)? De même, à quoi
bon les superbes paroles de Al. l'archevêque Aiignot, dont



— 585 —

M. Houtin a fait l'oméga de son livre, paroles pleines d'élan

pour la recherche de la science, à quoi bon, dis-je, quand on
sait que le dernier mot de l'archevêque est la soumission à

Rome et à l'Index? Ce n'est plus de la méthode théologique,
scientifique, c'est du bâillonnement et du coupe-gorge.

Je loue, certes, la sincérité, mais je blâme le défaut de

logique. Bref, les deux écoles, la traditionniste et la criticiste,
étant l'une et l'autre romaines, veulent, avant tout ou après
tout, sauver la papauté romaine. Or, l'une et l'autre, loin de
la sauver, la perdront: la première, par les erreurs qui sont
savie et qui, démasquées, deviendront sa mort; la seconde, parles
vérités qu'elle proclamera et qui saperont par la base les

légendes romaines, les falsifications romaines, la fausse exégèse
romaine, en un mot le système romain, qui est erreur et
mensonge. Pour nous, catholiques de l'ancienne Eglise, nous ne

pouvons qu'applaudir aux résultats inévitables de l'une et de

l'autre école, tout en répudiant énergiquement les procédés de

la première et respectueusement les timidités de la seconde.
E. Michaud.

S. Karppe: Etude sur les origines et la nature du Zohar,
précédée d'une étude sur l'histoire de la Kabbale ;

Paris, Alcan, 1901, in-8°, 7 fr. 50.

Nous avons déjà signalé ce savant ouvrage (voir le numéro
de juillet 1901, p. 644-645). Une lecture plus approfondie nous
fait un devoir d'insister sur son importance, pour toutes les

questions communes au judaïsme et au christianisme. L'auteur
ne connaît pas seulement la Bible, mais aussi toute la littérature

talmudique. A côté des textes bibliques, il importe, si l'on
veut bien comprendre toute l'étendue des questions qu'ils
soulèvent, de se rendre un compte exact des commentaires dont
ils ont été l'objet dans les diverses écoles juives. Ce volume
abonde en renseignements fort utiles, pour la comparaison à

faire entre le paganisme, le judaïsme et le christianisme. Je
ne saurais entrer ici dans les détails, qui sont très nombreux.
Mais on lira avec intérêt l'extrait suivant, qui termine le volume
(p. 589-591):

« Ce que le mysticisme juif a de commun avec tous les

mysticismes, c'est qu'il est l'expression extrême d'un besoin



— 586 —

impérieux de l'âme humaine, le besoin de se mettre en rapport
avec l'absolu. Cette expression tient tantôt plus du sentiment,
tantôt plus de la raison, mais d'une part comme de l'autre,
c'est le même sentiment de l'infini, le même désir d'approcher
de l'inaccessible, de voir l'invisible. Peut-être le mysticisme,
cela est particulièrement vrai pour le Zohar, est-il aussi
l'expression de la connexité intérieure et profonde des choses, qui
fait que la distinction des noms n'est qu'une fiction et que tout est
lié en un tout. De la sorte, les transports mystiques ne sont
que l'effort du fragment tendant à connaître et à rejoindre
l'ensemble. Nous avons dit que le mysticisme se déploie
surtout après les périodes de grande vitalité et d'agitation
douloureuse, comme si l'âme, en quelque sorte pour rétablir l'équilibre,

voulait secouer le poids cle plomb qui l'entraînait vers
la terre et prendre son vol. L'âme, guérie par l'action du vide
de la contemplation, laisse reparaître cette contemplation à.

mesure que l'activité se rétrécit. Le mysticisme juif n'échappe
pas à cette loi. C'est après la catastrophe de l'exil qu'il apparaît;

les premières vexations de l'époque talmudique lui
donnent son premier développement; les misères entraînées par
les croisades et les persécutions ultérieures l'exaspèrent et le

poussent jusqu'à sa limite extrême. Puis, ayant atteint son
sommet, il retombe et échoue en cet amas de superstitions et
de folie théurgique connu sous le nom de Kabbale pratique...

« Pour nous qui refusons à la Kabbale et au mysticisme
juif cette antiquité reculée, et qui lui donnons un développement

progressif depuis l'époque post-exilique jusqu'aux XIIIe
et XIATe siècles, la question devient simple. Il n'est plus alors
besoin de le comparer à tel ou tel système en bloc, mais il est
lui-même d'abord, il a sa raison d'être en soi, il a un
développement vivant issu de sa nature. D'autre part, il prend son
bien partout où il le trouve. Lorsqu'à un moment donné, il se

produit une connexité entre les éléments juifs et les éléments
non juifs, le mysticisme recueille, laisse pénétrer une quantité
variée et disparate d'éléments étrangers. Ces éléments laissent
un double dépôt, un dépôt direct produit par les mêmes causes
qui ont fait l'alexandrinisme et la gnose, et un dépôt indirect
produit par l'intermédiaire des apocryphes, de Phiion, de Plo-
tin, dibn Gabirol pour le platonisme et le néo-platonisme, de
Maïmonide et des Arabes pour Paristotélisme, dibn Ezra pour



— 587 —

le pythagorisme et le néo-pythagorisme, des esséniens et des

gnostiques pour la gnose, des esséniens et du Talmud pour le
folklore babylonien et la doctrine mazdéenne, des panthéistes
juifs pour le stoïcisme, de tous les pseudo-écrits pour tout ce

qui ne rentre pas dans tel ou tel système ; et à tout cela il
faut encore ajouter l'œuvre inconsciente et insaisissable des

traditions, rien ne passant plus facilement et plus confusément

d'un groupe d'hommes à un autre que les idées mystiques,

c'est-à-dire les idées touchant les grands problèmes de

la vie. » E. M.

G. Krause: Die Reformation und Gegenreformation im
ehemaligen Königreich Polen, besonders in den jetzt
preussischen Provinzen Posen und Westpreussen. Posen,
Kommissionsverlag der Alerzbach'schen Buchdruckerei. 1901.

„Die Geschichte Polens ist nichts anderes als ein Befreiungskampf

der unterdrückten Konfessionsgenossen und Nationen."
Eine Illustration dieses AVortes Dr. Ad. Zehlikes haben wir
in der vorigen Nummer der „Revue" in der Studie über das

Alartyrium der Uniaten in Galizien gegeben. Abfliegendes Buch
G. Krauses sagt uns, dass die Protestanten dieselbe
Leidensgeschichte in diesem Lande durchzumachen hatten. Schon im
15. Jahrhundert kamen böhmische Brüder nach Polen und wurden
durch fortdauernde Zuzüge im 16. und 17. Jahrhundert
verstärkt. Teils gleichzeitig mit den böhmischen Brüdern, teils
nach diesen wanderten auch viele Evangelische lutherischen
Bekenntnisses, besonders aus Schlesien, in Polen ein. Eine
A-ereinigung der drei Bekenntnisse der Lutheraner, Reformierten
und böhmischen Brüder fand 1570 auf der Synode zu Sendomir
statt. „Darnach sollten alle böhmischen, lutherischen und
reformierten Christen in Gross- und Kleinpolen, Reussen, Lithauen,
AVestpreussen und Samogitien eine gemeinsame, polnisch-evangelische

Kirche bilden, aber keine der drei vereinigten Kirchen
sollte berechtigt sein, einer andern ihr besonderes
Glaubensbekenntnis aufzudrängen." Leider dauerte dieser „Consensus
Sendomiriensis", von dem man sich grossen Segen für den
Protestantismus in Polen versprochen hatte, nur von 1570 bis
1645. Gegen diese Evangelisation Polens setzte die
römischkatholische Gegenbewegung sehr früh ein. Schon unter Jagello
wurden scharfe Anordnungen gegen die böhmischen Brüder



— 588 —

erlassen. Sigismund I. (1520) verbot die Einführung lutherischer
Schriften „bei Strafe der Vermögensentziehung und der
Landesverweisung". Auf der Synode zu Lenczyc (1524) wurde der
Bann über alle Andersgläubigen verhängt. Aber alles dies hat
der Ausbreitung clor neuen Lehren keinen Abbruch gethan.
Erst dem Jesuitenorden gebührt das „Verdienst", „die Idee
einer vollständigen kirchlichen Restauration nicht nur aufgestellt,

sondern auch mit beispiellosem Erfolge durchgeführt zu
haben". AAie der Protestantismus von Etappe zu Etappe
zurückgedrängt wurde, wie er unter dem „Jesuitenkönig'"
Sigismund III. (1587—1632) zwei Dritteile seiner Kirchen und
Gemeinden verlor, wie er dann unter Johann Kasimir (1648 bis
1669) geradezu als vernichtet angesehen werden konnte, das
schildert uns der Verfasser in flammenden Zügen. Erst durch
einen im Jahre 1767 zwischen Russland und Preussen
geschlossenen Vertrag „wurden den protestantischen Dissidenten
und den nicht mit dem römischen Stuhle vereinigten
griechischen Katholiken ihre alten, durch die Konföderation von
1573 und durch spätere Gesetze verbrieften Freiheiten und
Rechte zurückgegeben". Aber freilich, der römisch-katholische
Glaube ward nichtsdestoweniger feierlich als der in Polen
herrschende anerkannt. Nach der Teilung Polens (1772, 1793

und 95) gestalten sich die Schicksale der Protestanten nattir-
gemäss verschieden. „Hochherzig, ohne jeden Druck für
Andersglaubende, sind Preussens Herrscher seitdem bemüht gewesen,
die noch vorhandenen schwachen Reste der früher zahlreichen
evangelischen Bevölkerung der heutigen Provinzen Posen und
Westpreussen wieder zu sammeln und ihr kirchliches Bewusstsein

zu beleben." AVesentlich anders beschrieben ist das Blatt,
welches die Evangelischen in Österreichisch- und in Russisch-
Polen ihrer Geschichte einzuverleiben haben.

Wenn man sich gegenwärtig hält, wie gerade in unseren
Tagen neuerdings der Name „Polen" zum Feldgeschrei
geworden, und wie es dieselbe A^ölkerbrände schürende kuriale
Politik ist, die mit diesem Feldgeschrei auf den Kampfplatz
tritt, so wird man vorliegende, äusserst gewissenhafte Arbeit
dankbar begrüssen, die uns die Feinde unserer und aller
kulturellen Arbeit wie in einem Spiegel klar schauen lässt.
Historia magistra. Pfr. Sciiirmee.



— 589 —

Dr. AV. Küppers : Neue Untersuchungen über den Quellenwert
der vier Evangelien. Verlag von Edwin Runge in Gross-

Lichterfelde-Berlin, 8°. 123 S., 1902. Preis Mk. 2. 50.

Dass der Herausgeber dieser Zeitschrift mich ersucht, selbst
einen Bericht über mein soeben erschienenes Buch zu
verfassen, darf ich wohl als einen Beweis besonderen Vertrauens
ansehen. Da es sich nicht um persönliche Anschauungen,
sondern um Darlegung eines objektiven Thatbestandes handelt,
kann ich das ja auch schliesslich mindestens ebensogut wie
irgend ein anderer, zumal die Sache, um die es sich handelt,
äusserst einfach ist.

Dass die vier Evangelien eigenartige gegenseitige
Beziehungen und ebenso eigenartige Beziehungslosigkeiten aufweisen,
ist eben so bekannt wie die Folge davon, dass man nämlich die

verschiedensten Versuche gemacht hat, diese verwickelten
gegenseitigen Verhältnisse aus der Entstehungsgeschichte der
vier Schriften zu erklären. Von „Urschriften", wie sie in der

neueren Einleitungswissensehaft eine so grosse Rolle spielen,
hat man erst zu reden angefangen, als alle Bemühungen, den

einen Evangelisten aus dem andern befriedigend zu erklären,
gescheitert waren; class aber trotz so mannigfacher neuerer
Funde nie etwas aufgefunden worden ist, was auch nur im
entferntesten als Stück einer „Urschrift" eines unserer jetzigen
Evangelien bezeichnet werden könnte, ist diesen modernen
Erklärungsversuchen gewiss nicht günstig. Angesichts der vielen
vergeblichen Bemühungen auf diesem Gebiete hat sich nun im
allgemeinen unter den Theologen eine Stimmung herausgebildet,
die jedem neuen A'ersuch, in dieses Chaos Licht zu bringen,
mit ausgesprochener Skepsis gegenübersteht.

So ist es auch mir ergangen, bis ich durch Gottes Fügung
aus dem Dunkel heraus ganz unerwartet schnell ins Licht
gelangte. Vor fünf Jahren erschien nämlich eine Schrift von
Wuttig1), in der, zwar in schlechtem Stil, aber mit vortrefflicher

Logik dargelegt wurde, dass die übliche Annahme,
Johannes habe als letzter geschrieben, keineswegs gut begründet
sei, sondern dass vielmehr das Gegenteil, nämlich dass
Johannes als erster geschrieben hat, sehr triftige Gründe für

') Das Johanneische Evangelium und seine Abfassnngszeit. Leipzig',
bei Deichert's Nachf., 1897.



— 590 —

sich habe. Der genannte Verfasser, jetzt Pfarrer in Dresden,
hat die bittere Erfahrung machen müssen, dass die sogenannte
Kritik, die über Erfolg oder Nichterfolg neuer Bücher
entscheidet, keineswegs fähig ist, über völlig neue Auffassungen
sogleich ein treffendes Urteil zu fällen. Man nahm sich nicht
die Mühe, AVuttigs Gründe sorgfältig zu erwägen, und so kam
es, dass die Schrift trotz ihrer Tüchtigkeit nicht durchschlug,
dass es mithin für die grosse AVeit bei dem alten Glauben
blieb, Johannes habe zuletzt geschrieben.

Nichtsdestoweniger trat eine ganze Anzahl sachkundiger
Theologen — freilich kein Universitätsprofessor — unumwunden
auf AAiittigs Seite ; mir aber wurde das Glück zu teil, von diesem
neuen Standpunkte aus endlich über die Entstehung aller vier
Evangelien das lang ersehnte klare Bild zu gewinnen.

Zunächst wurde ich darauf aufmerksam, dass Johannes im
allgemeinen nur die Festbesuche Jesu in Jerusalem beschreibt,
dazwischen aber grosse Lücken lässt. Da nun Lukas in der
Einleitung zu seinem Evangelium den Inhalt desselben als
TcsTiX^goqogrj(is'va Tcgây^axa, also als Thatsachen bezeichnet,
die der Vollständigkeit halber zusammengetragen worden
seien — die andern Erklärungen des Ausdrucks sind
gezwungen — versuchte ich, den ganzen Stoff' seines
Evangeliums der Reihe nach auf die Lücken der Johanneischen
Darstellung zu verteilen, und fand zu meiner Freude, class dabei
eine verblüffende Ordnung zu Tage tritt. Luk. 1, 5—4, 13

kommt vor Joh, 1,19—4, 54; an den Joh. 5 beschriebenen
Festbesuch reiht sich dann die von Lukas beschriebene galiläische
AVirksamkeit, die bis zum nächsten Osterfest reicht, wo Luk. 9

und Joh. 6 im Speisungswunder zusammentreffen. Luk. 9—19
verteilt sich vortrefflich auf die von Johannes für das letzte
Lebensjahr Jesu angegebenen Ortsveränderungen, und in der
Leidensgeschichte erweist sich der Bericht des Lukas ganz
offenkundig als eine Vervollständigung des Johanneischen ; nur
dadurch, dass Lukas ängstlich jede AAiederholung aus Johannes
vermeidet, erklärt es sich, dass sein Verhältnis zu Johannes
so lange unentdeckt geblieben ist.

Als ein Schlüssel für alles AVeitere erwies sich mir Matth. 3,1.
Die Geschichte des Täufers beginnt da mit den AVorten
sv tuïç rj/isgaic sxsivaiç. Was für Tage das aber waren, ist
weder aus dem A^orhergehenden noch aus dem Folgenden



— 591 —

irgendwie zu ersehen. Wie aber, dachte ich eines Tages plötzlich,

wenn damit die Luk. 3, 1—3 so eingehend beschriebenen
Tage gemeint wären Die Vermutung wurde zur Wahrscheinlichkeit,

als ich bemerkte, dass der Bericht des Matthäus über
den Täufer einerseits wörtlich mit Lukas übereinstimmt, andererseits

aber (siehe Matth. 3,4—7) eine sichtliche Ergänzung und
A^erbesserung des Lukanisehen ist. Bald erkannte ich auch die
Geburtsgeschichte bei Matthäus als eine Ergänzung des bei
Lukas Kapitel 1 und 2 Berichteten — die umgekehrte
Annahme stösst bekanntlich auf ein unüberwindliches Hindernis —
und schliesslich erkannte ich klar und deutlich, dass das

Matthätisevangelium von Anfang bis zu Ende eine ganz plan-
mässig durchgeführte Berichtigung des Lukasevangeliums ist.
Alan hat sich stets über das bei Matthäus 91mal vorkommende
xóxs gewundert, zumal man nichts anderes darin sah, als
eine schwerfällige Übergangspartikel ; ich merkte dagegen
bald, dass Matthäus mit xóxs besonders solche Abschnitte
einführt, die bei Lukas in einem andern Zusammenhang
vorkommen, dass mithin xóxs meist den vollen Sinn von „damals"
hat und eben dazu dient, ein Ereignis bewusst in eine vorher

genau angegebene Zeit zu verlegen. Matthäus kann sich
das als Augenzeuge Lukas gegenüber erlauben ; und in dieser
Überlegenheit des Alatthäus den chronologischen Anordnungen
seines ATorgängers gegenüber beruht der hohe AATert seines von
der modernen Kritik so vielgeschmähten Evangeliums.

Für Markus konnte ich dann nachweisen, dass er die
Berichte von Lukas und Matthäus vor sich liegen hatte und bald
nach dem einen, bald nach dem andern gearbeitet hat, aber
nicht als überlegener Bearbeiter, sondern nur, um hie und da

genauere Einzelheiten beizufügen. Da aber Markus, wie selbst
Harnack zugeben muss, bald nach 64 geschrieben zu haben
scheint, ergab sich für Matthäus die Zeit um 60, für Lukas
die Mitte der fünfziger Jahre, also die Zeit, wo Lukas der
„neuen" Chronologie zufolge mit Paulus zwei Jahre in Palästina

weilte, und für Johannes blieben nur noch die Jahre vor
der Gefangennahme des Paulus, wo er noch mit Jakobus zu
den Säulen der Gemeinde in Jerusalem gehörte.

Welch erfreuliches Licht bei diesen Ansätzen auf das im

vergangenen Jahrhundert so viel misshandelte apostolische
Zeitalter fällt, darüber habe ich anhangsweise einiges beige-

Rarne intern, de Théologie. Heft 39. 1902. 39



— 592 —

gefügt. Anfangs beabsichtigte ich auch, als Anhang noch eine
vollständig durchgeführte Evangelienharmonie abdrucken zu
lassen ; denn selbst die Auferstehungsberichte fügten sich bei
dieser neuen Auffassung zwanglos ineinander! Doch ich
beschränkte mich auf das Nötigste und entschloss mich, die
Harmonie erst drucken zu lassen, wenn der Erfolg der
grundlegenden Untersuchungen gesichert wäre. Denn sollte die
Kritik — was allerdings nach den mir bisher zu teil gewordenen
Anerkennungen nicht zu erwarten ist — auch an dieser Schrift
wie an der von AVuttig vorübergehen, so würde die auf ihr
beruhende Harmonie trotz ihrer diesmal wirklich vorhandenen
Harmonie doch nur ein Ladenhüter werden.

Zum Schluss möchte ich nicht um nachsichtige, sondern
um recht strenge Prüfung meiner Untersuchungen bitten. Die
Sache ist wahrlich des Schweisses der Edeln wert. Handelt es

sich doch um den geschichtlichen Quellenwert der vier einzigen
Berichte, die wir über das Erdenleben des Einen haben, der
allein von sich sagen konnte : Ich bin der Weg, die AA7ahrheit

und das Leben ; niemand kommt zum Vater, ausser durch mich
Dr. AV. K.

K. Rönneke, Die. theol.: Los von Rom-Bewegung in Italien.
München, Lehmann. 1902.

Der Ruf „Los von Rom", wie er seit den Ereignissen von
1848 und 1859 immer stärker sich erhob, hatte nichts zu thun
mit dem Verlangen eines religiösen Bedürfnisses, sondern nur
mit der Sehnsucht nach politischer Einheit. Und es ist eine
Thatsache, dass die einziehenden italienischen Truppen von
den getreuen Unterthanen des Papstes, „den Römern aus
Rom", am 20. September 1870 mit begeisterten Zurufen als
Befreier begrüsst wurden. Das ist und bleibt die grosse
Bedeutung der Bresche bei Porta Pia am 20. September 1870,
dass in politischer Beziehung Fürst und Volk katholischen
Bekenntnisses sich ohne Bedenken von Rom und seiner Oberherrschaft

lossagten. Nicht bloss Gottes züchtigende, sondern auch
gnädige Hand sah darin der Jesuit dirci. Aber als er weiter
ging und Reformen forderte, da stand er allein. Der
Abgeordnete Minervini hat die Sachlage mit kurzen AATorten

gezeichnet: „Von meinem Freunde, dem Freidenker Macchi, an-



— 593 —

gefangen bis zum Katholiken par excellence, dem Abgeordneten
Toscanelli, weiss ich keinen Menschen, der sich bei uns ernsthaft

mit der religiösen Frage beschäftigt." Dennoch waren
Anzeichen dafür vorhanden, dass auch in Italien das
unauslöschliche Bedürfnis des Herzens und Gewissens zu seinem
Rechte kommen will. Rosmini, Gioberti, Lambruschini, Audisio,
Liverani, Passaglia, die Vorläufer Curcis, haben Samenkörner
ausgestreut, welche den AVeg ebneten, um das „Los von Rom"
nicht bloss kirchenpolitisch, sondern religiös zu verstehen und
zu erstreben. Nachdem das Königreich beider Sizilien und mit
ihm seine bisherige Hauptstadt Neapel politisch frei geworden
w7aren, bildete sich unter der Führung des Dominikanermönchs
Luigi Prota-Giurleo eine „Italienische Nationalkirche", welche
vor allem im Gottesdienste die Landessprache einführte, die
obligatorische Ohrenbeichte aufhob und die Feier des hl. Abendmahls

in beiderlei Gestalt aufnahm. Leider war es die Regierung,

welche die vielversprechende Bewegung im Keime
knickte und vernichtete. Ein Reformversuch des Professors
Filopanti an der Universität Bologna musste ergebnislos
verlaufen, Aveil Filopanti die wichtigsten AVahrheiten des Christentums

verschlossen blieben. Da erhob 1881 Graf H. von Campello

seine Stimme. „Nach zehnjähriger reiflicher Überlegung,
inneren Kämpfen und getäuschten Hoffnungen kann ich feierlich

vor Gott und Jesu Christo schwören, der uns alle richten
wird, dass ich diesen Schritt in keiner andern Absicht thue,
als den Frieden meines Gewissens zu finden." So schrieb Campello

an den Kardinal Borromeo, den Erzpriester der
vatikanischen Basilica. Bald erhielt er auch die ersehnten
Mitarbeiter: Andrea cl' Alfagene, Cruciani, Savarese, Cichitti Suriani.
Jahrelange, rastlose Arbeit unter unsäglichen Schwierigkeiten
blieb nicht unbelohnt. Es bildeten sich kleine, aber vielver-
heissende Gemeinden. Im Jahre 1896 bildete Miraglia,
unabhängig von Campello, eine romfreie Gemeinde in Piacenza,
und in Mailand liess Negroni den Ruf „Los von Rom"
erschallen. Man begreift nicht — darin hat der ATerfasser sehr
recht — warum sich diese letzteren nicht der Arbeit
Campellos anschlössen. Einigkeit hätte auch da stark gemacht und
gestützt. Das kann man an den fünf kirchlichen
Gemeinschaften evangelischen Bekenntnisses sehen, welche es für ihre
Aufgabe halten, dem Evangelium in ihrem A'aterlande Aner-



— 594 —

kennung zu verschaffen und Anhänger zu gewinnen, den Wal-
densern, der Evangelischen Italienischen Kirche, den Methodisten,

den Wesleyanern und den Baptisten, welche am 20. Juni
1901 eine Art Konföderation der italienischen Protestanten
beschlossen, die, wenn Wirklichkeit geworden, für die
evangelische Sache in Italien, ja für Italien von Segen sein muss.
In diesem Sinne sprach auch Crispi zu einer Deputation der
Evangelischen Italienischen Kirche das AVort: „Ihr mit eurer
Kirche und dem Evangelium werdet für das ATaterland viel
mehr thun können, als alle unsere Staatskunst und alle unsere
Liberalen."

Alan sieht, der Verfasser bietet hier — wir haben nur den
Umriss skizziert — ein reiches Material zur neuesten
Geschichte Italiens. Gediegene Sachkenntnis, warmes Herz für
das Reich Gottes, vornehme Sprache empfehlen die überaus
lesenswerte, zeitgemässe Schrift.

Pfr. Schirmer.

Petites Notices.
* A. Chéradame : L'Allemagne, la France et la question

d'Autriche ; Paris, Pion, 1902, 3 fr. 50. — Ce livre étant avant
tout politique, nous n'avons pas à nous en occuper ici. Si nous
le mentionnons, c'est pour signaler dans sa thèse une grosse
lacune et une grave erreur. 11 dit (p. 237-244) que la question
d'Autriche est politique, économique et sociale ; il oublie de

dire qu'elle est aussi religieuse. Il prétend que le Los von Rom
(pp. 148-149, 167-168) n'est que politique; il se trompe, car il
est aussi religieux. Les autorités ultramontaines sur lesquelles
il essaie de fonder son assertion sont trop intéressées dans la
question, pour faire poids. La Revue a démontré le caractère
religieux du mouvement antipapiste en Autriche, et elle a cité
des faits. L'auteur affirme (p. 225) que «sur 15 millions de

Slaves cisleithans, H1/« ne sont pas orthodoxes». Il est clair que
tout cet état de choses doit inspirer à l'Allemagne, à la Russie,
voire même à la France, de graves réflexions, et que l'étude
des moyens de solution mériterait d'être approfondie à tous
les points de vue. Si nous avions voix au chapitre, ce ne serait,
bien entendu, qu'au point de vue religieux.



— 595 —

* Lie. C. von Kügelgex : Die Ethik Huldreich Zitnnglis ;
Leipzig, R. AVöpke, 1902, br. AI. 4. — Ouvrage très bien imprimé
en caractères anciens, mais avec quelques fautes dans les
textes français. L'auteur a ainsi divisé ses matières : I. Von
der Tugend zur Begnadigung; II. 'Von der Begnadigung zur
Tugend: Die Sittlichkeit Zwingiis: 1. in ihrer AAirklichkeit als
tugendhafte Gesinnung, 2. in ihrer Erweisung als pflichtmäs-
siges Handeln : a) das individuelle A^erhalten (Gebet, Askese) ;

b) das sociale Verhalten (häusliche, gesellschaftliche, staatliche,
kirchliche).

* Prof. F. Loops: Symbolik oder christliche Konfessionskunde,

I. Band; Leipzig, Alohr, 1902. — Après une histoire
abrégée des symboles de l'ancienne Eglise, l'auteur étudie
d'abord les Eglises orientales, puis le catholicisme occidental,
soit dans sa forme romaine, soit dans sa forme ancienne-catholique

; il consacre aussi un paragraphe au « Deutschkatholizismus».

Cette étude, qui porte sur tout le contenu des symboles,
notamment sur les dogmes, n'est guère qu'un exposé avec quelques

détails sur l'évolution historique des doctrines et du culte ;

ce n'est ni un examen ni une discussion des doctrines mêmes.
L'ouvrage n'en est pas moins considérable par le nombre des

sujets auxquels il touche, par la conscience avec laquelle l'auteur

s'acquitte de sa tâche, par les indications d'érudition qu'il
accumule au bas des pages. En ce qui concerne l'ancien-catholicisme,

il se borne au strict nécessaire ; on voit que les sources
françaises lui sont peu connues. Nous reviendrons sur ce savant
ouvrage, lorsque le second volume aura paru. Signalons toutefois

dès maintenant les détails très objectifs qu'il contient sur
l'Eglise orientale, et notamment sur l'influence dogmatique exercée

par la théologie romaine dans l'Eglise orientale en ce qui
concerne l'eucharistie. Ce dernier point est important (voir pp.
148 et 149).

* Dr J. W. Rothstein : Die Genealogie des Königs fojachin
und seiner Nachkommen (I Chroii. 3, 17—24) in geschichtlicher
Beleuchtung. Eine kritische Studie zur jüdischen Geschichte und
Litteratur. Nebst einem Anhange: Ein übersehenes Zeugnis für
die messianische Auffassung des « Knechtes Jalnces ». Berlin,
Reuther u. Reichard, 1902, AI. 5. — Inhalt: I. Jojachin und



— 596 —

seine Söhne; IT. Serubbabel nicht Schealtiels, sondern Pedajas
Sohn. Pedaja das erste Haupt der neuen Gemeinde ; III. Serub-
babels Nachkommenschaft. (Ouvrage très spécial et très
savamment travaillé.)

* J. G. Sakellarides : 'O (pdgoç xrjç'AvaToXi'ç, 1902. Galata-
Constantinople. — Comparer ce Recueil-Indicateur à l'«Alma-
nach Hachette», ne serait pas tout à fait exact, parce qu'il
n'est pas aussi complet que ce dernier. Il contient toutefois
beaucoup de renseignements auxquels nous sommes étrangers
et qui n'en sont que plus intéressants pour nous. Je citerai
en particulier les renseignements ecclésiastiques et la galerie
de portraits: l'imposante figure du patriarche Joachim III en
tête, avec sa biographie ; les métropolitains, les évêques, les
membres du saint synode, etc. Puis les rois et reines, les princes
et princesses, les chefs d'Etat du monde entier ; des descriptions,

avec vues, de diverses parties de l'Orient; des poésies
grecques; enfin les principaux représentants de la presse grecque.

* Th. Schneider : Worin besteht meine Schuld, dass ich nicht
Pfarrer geworden bin? AViesbaden, 1901, 56 S. — Cette
brochure est intéressante comme illustration de la question
suivante : quels sont les droits et les devoirs de conscience et de

fonction, d'un pasteur, dans l'enseignement de la doctrine
religieuse? Ce pasteur a sa manière de comprendre la Confession
de foi de son Eglise, en opposition avec la manière officielle
de cette Eglise. Au lieu de s'en tenir à l'enseignement officiel
qui répugne à sa conscience, il prêche son propre enseignement.

L'Eglise le destitue. Que faire? Quels sont ses droits?
La question n'est pas difficile si c'est vraiment l'Eglise qui le
destitue; mais presque toujours c'est un fonctionnaire de l'Etat,
ou un simple membre de la hiérarchie ecclésiastique. Alors le
cas est différent, et rentre, comme on le voit, dans la question
des rapports de l'Eglise et de l'Etat. Cette question générale est
loin d'être résolue : ici comme ailleurs, les principes sont confus,
ou du moins l'application qu'on en fait est loin d'être
satisfaisante ; ici comme ailleurs, c'est la vérité qui donnera la
liberté, Veritas liberabit. Mais la vérité, qui la cherche Omnes

quœ sua sunt quœrunt, disait St. Paul. Que n'eût-il pas dit,
s'il eût connu la bureaucratie de notre temps?



— 597 —

* H. Triloff: Die neuen epistolischen Perikopen ; Leipzig,
Dürr, 1902, in-8°, 262 S., 3 M. 50 Pf. — Recueil de plans de

sermons ou de méditations, pour les dimanches et fêtes de

l'année, sur des textes des diverses Epîtres du N.-T. Ces plans
sont très utiles pour les pasteurs et les instituteurs, qui
doivent donner des leçons de religion, leçons non moins édifiantes
qu'instructives. L'auteur est lui-même maître supérieur au
séminaire de Pyritz.

* J. AVestphal : Hilfsbuch für den Religionsunterricht an
evangelischen Prdparandenanstalten ; Leipzig, Dürr, 1902, in-8°,
140 S., 1 M. 70 Pf. — Ouvrage divisé en trois parties: 1. Les
chants d'Eglise, dans l'antiquité chrétienne, au moyen âge et
dans les temps modernes (chez les luthériens, chez les réformés,
chez les Frères moraves). 2. Les psaumes les plus importants. —
3. L'année liturgique et la répartition de ses fêtes dans l'Eglise
évangélique. — Excellent livre pour son ordre et sa méthode.

* G. AVildeboer : De la formation du canon de l'ancien
Testament ; trad, du hollandais en français par M. le pasteur
L. Perriraz; Lausanne, Bridel, in-8°, 128 p. — Cette savante
étude, qui a paru d'abord dans la « Revue de théologie » de

Lausanne (1901 et 1902), est très documentée et pleine
d'érudition. L'auteur joint à sa compétence une méthode très claire.
Aussi son travail n'a-t-il besoin d'aucune recommandation : il
est de ceux qui se recommandent d'eux-mêmes, et qui sont
indispensables. Que n'avons-nous sur le canon du N.-T. une
étude d'égale valeur, aussi solide, aussi condensée et aussi
méthodique

Librairie.
S. Berger : Alémoire (posthume) sur les préfaces jointes aux

livres de la Bible dans les manuscrits de la Vulgate; Paris,
Klincksieck, 1902, in-4°, 78 p., 3 Fr. 20. — Utile contribution
à l'histoire de la Vulgate."S '

P. L. Couchoud: Benoit de Spinoza; Paris, Alcan, 1902, 5 Fr.
(sera analysé dans la prochaine livraison).



— 598 —

AV. Ingram, M. A: The Creed of science religious, moral, and
social; London, Kegan and Trench, 1884, second édition.
(Ouvrage de science et de philosophie, très intéressant.)

S. Karppe: Essais de critique et d'histoire de philosophie; Paris,
Alcan, in-8°, 3 fr. 75. (Sera analysé dans la prochaine
livraison).

Prof. Dr A. Oncken: Geschichte der Nationalökonomie; I. Teil,
die Zeit vor Adam Smith; Leipzig, Hirschfeld, 1902. — A'^oir

notamment l'étude intitulée : Das System der kirchlich-feudalen

Naturalwirtschaft, S. 79-100.

C. P. Spanoudi : iIerTogixai 2sXiâsç. 'Iooaxsìfx 6 J", rgaqsia «Ta%v-
ó'gófiov» sic KiovacavTivovTCoXiv.

G. Tschirn : AVeltenträtselung Grundriss des Ideal-Realismus
als der Versöhnung von Natur und Geist, 2 M. — Die ewige
Verdamnis Streitschrift wider den kirchlichen Jenseitsglauben,
1902, IM. — Buddha und Christus! Bamberg, Handels-
Druckerei, 0,50 AI.

Avis. —¦ Nous rappelons à nos amis que la « Revue » ne
publie que des travaux écrits en allemand, en anglais et en

français, et que, lorsqu'on désire qu'elle publie un compte-
rendu sur un ouvrage écrit clans une langue autre que les
trois indiquées, l'auteur ou l'éditeur est prié de vouloir bien

envoyer cet ouvrage directement à l'un des collaborateurs de

la « Revue » dans la langue en question (voir la 2me page de

la couverture).



599

SAINT CYRILLE D'ALEXANDRIE
ET L'EUCHARISTIE.

i.
Nous ne saurions, dans une seule étude, citer tous les

textes dans lesquels St. Cyrille d'Alexandrie a expliqué la sainte
Eucharistie. Commençons par ceux du Traité De adoratione in
spiritu et veritate, qui forme le T. 1"' de ses oeuvres, édition
Migne. Nous les ferons suivre des conclusions qui peuvent en
être tirées logiquement.

L. VI, n. 177. Cyrille parle du texte : Qui manducat corpus
Christi, et il le rapproche de cet autre: Benedicam pctncm tuum.
Son explication ne tend nullement à nous faire croire à une
manducation corporelle, mais uniquement à une manducation
spirituelle, c'est-à-dire à une réception d'une grâce spirituelle.
C'est là le but: la sanctification de l'âme par la grâce
spirituelle et divine. Le reste n'est que le signe de cette chose et
le moyen de ce but. Il ne craint pas d'employer les mots sens
mystique et caché, qu'il met en opposition avec le sens grossièrement

visible de la manducation charnelle d'un corps visible:
« Mysticus hic sermo est atque abditus ; nam sincerîs Dei ctil-
toribus illa Christi mysteriorum communicatio et sancti baptismatis

gratia ad spirituellem benedictionem valet... lis igitur
qui vere Dei sunt amatores, pro benedictione, inqtiit, erit illa
sanctorum mysteriorum communicatio.» On voit qu'il explique
l'eucharistie par le baptême: tous les sacrements sont des

¦mystères spirituels du même ordre, tous ont le même but, tous
confèrent la même grâce.

L. VII, n. 231. Cyrille appelle le corps et le sang du
Christ «la bénédiction vivifiante >. «Prœclarum nobis viaticum
seipsum adjecit, ut immaculata hostia et ut ovis ad victimam
propter nos ductus, largitusque ut vivificic benedictionis, id est,


	Bibliographie théologique

