Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 39

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Arvede BariNne: La jeunesse de la Grande Mademoiselle
(1627-1652), 2¢ édit.; Paris, Hachette, in-16, 3 fr. 50, 1902.

Mme Arvede Barine est trop connue dans le monde des
lettres pour qu’il soit besoin de louer son esprit, son talent
d’observation, sa mani¢re de rendre l'histoire pleine d’intérét
et de piquant, sans toutefois commettre la moindre inexactitude.
Son style pittoresque, incisif, tout en relief, sa franchise, son
jet primesautier, son habilet¢ & saisir sur le vif les caracteres,
A animer les portraits, a faire vraiment vivre ses personnages,
rappellent Saint-Simon et donnent & ce livre un rare attrait,
Il faut étudier de preés les portraits de Louis XIII, de Gaston
d’Orléans, d'Anne d’Autriche, de Richelieu, de Mazarin, de
Retz, de M. le Prince, de la duchesse de Chevreuse, de la
princesse Palatine, de la duchesse de Longueville, etc. Tous
sont enlevés de main de maitre. Ceux des hommes de lettres
ne sont pas moins exacts dans leur concision. Il va de soi
qu'en retracant la jeunesse de Mademoiselle, 'auteur a peint
les intrigues mémes de la cour, et que le tableau dépasse de
beaucoup le cadre. On remarquera en particulier ce qui est
dit de la grossiéreté des mceurs du XVII® siecle, de 1'éduca-
tion des filles et des jeunes gens, et surtout du clergé. Le
chapitre intitulé : «Renaissance catholique» (p. 219-238) con-
tient des faits importants et trop oubliés. On oublie trop, en
particulier, que les Port-royalistes, qui ont tant contribué a
cette renaissance, ont été persécutés et écrasés par les jésuites,
qui revendiquent aujourd’hui les bénéfices de cette renaissance.
L’auteur ne craint pas de rappeler, en quelques pages, une
partie de la vérité,

«De quelque coté, dit-il, que l'on tournat les yeux, les
sujets d’humiliation et de douleur l'emportaient de beaucoup
sur les autres pour les rares prélats de foi et de zele dissé-



— 368 —

minés dans les diocéses. Le contraste présenté par la France
protestante leur rendait plus douloureuse encore la contem-
plation des plaies de leur propre Eglise; il était tout a l'avan-
tage des réformés. Nous ne faisons ici que de l'histoire, et
non de la théologie. Diverses raisons, n'ayant rien a voir avec
le principe méme de leur croyance, concouraient a rendre la
minorité protestante infiniment plus morale que la majorité
catholique. La plus forte, peut-étre, de ces raisons, était le
désavantage social qui s’attachait a la qualité de réformé.
Une minorité qui se sent surveillée par un milieu hostile, se
surveille elle-mé&me de trés preés, si elle a la moindre prudence
et que l'orgueil ou la vanité ne l'aient point aveuglée. Elle se
débarrasse en outre, par un processus naturel, des ames peu-
reuses ou intéressées qui jugent trop onéreux d'appartenir au
parti des tracassés. Ce fut presque toujours lintérét qui fit
rentrer la noblesse protestante dans 1'Eglise romaine. Il y
avait tant de profit a se faire catholique, que peu a peu, un
a un, les seigneurs se rangeérent 4 la religion qui rapportait
les commandements militaires, les grades, les gouvernements,
tous les honneurs comme toutes les charges lucratives. Le
protestantisme, s’il en fut affaibli, en fut encore plus épuré.
Des causes analogues assuraient 4 son clergé des conditions
de recrutement trés supérieures, & ne prendre que l'ensemble,
a celles qui perdaient le clergé catholique.» Etc.

L’auteur, on le voit, sait rehausser ses récits par des
réflexions qui en doublent le prix. On croit ne faire que de
I’histoire, et I'on fait en méme temps de la philosophie et de
la morale. On croit n'étudier que le passé, et l'on fait en
méme temps, si 'on est intelligent, une enquéte sur la déca-
dence présente, E. M.

P. BatirroL: Etudes d’histoire et de théologie positive;
Paris, Lecoffre, in-18, 1902, 3 fr. 50.

Ce volume contient quatre études, dont trois de moindre
étendue : la discipline de ['arcane, la hiérarchie primitive,
l'agape, et une trés considérable: les origines de la pénitence.
Toutes sont importantes par la nature méme du sujet, par le
soin avec lequel elles sont traitées, par I'érudition que l'auteur
déploie, et par les conclusions qu'il adopte.



— 569 —

Lorsque certains théologiens ont a défendre les doctrines
nouvelles que Rome érige en dogmes, et lorsqu’ils sont con-
traints d’avouer qu’'elles n’ont pas été enseignées dans 1l'an-
cienne Eglise, ils ont recours & deux trucs: celui de la foi
latente et celui de la discipline du secret. Cette foi latente et
implicite, disent-ils, ¢tait cachée parce qu’il était défendu de
la proclamer au grand jour! Cétait la fameuse «loi» de l'ar-
cane, loi qui a si bien servi a faire passer, par exemple, l'in-
novation de la transsubstantiation. M. Batiffol pousse la loyauté
jusqu'a saper cette prétendue loi et jusqu'a signaler comme
du doigt «les scolastiques du XVII® et du XVIII® sieécle » qui
I'ont exploitée (p. 30). Donc il démontre que, si en effet l'ins-
titution du catéchuménat a donné naissance a4 une certaine
discipline a observer dans la liturgie et dans l'homilétique
vis-a-vis des catéchumeénes, jamais, d'autre part, il n'a été
question ni d’atténuer, ni de dissimuler les dogmes, pas méme
celui de l'eucharistie, devant les questions posées par les
payens et autres adversaires. On a exposé au grand jour les
formules sacramentaires et les explications dogmatiques; et si
la transsubstantiation n'a pas été enseignée par les Peéres, ce
n'est nullement parce qu'ils auraient voulu et d@ la cacher,
mais uniquement parce qu'ils n'en avaient aucune idée et que
la doctrine eucharistique était tout autre que cette théorie
scolastique. Les mysteres chrétiens étaient des mysteres, parce
que tout ce qui est divin ou religieux est mystérieux, mais ils
n'étaient ni magie ni miracle (dans le sens moderne du mot),
et le prétre ¢était d’autant moins un magicien ou un faiseur
de miracle que le pain et le vin étaient «sanctifiés» ou «con-
sacrés» par I'Esprit saint et non par le prétre. On voit par
ces réflexions toute la portée de cette étude, qui est trés
documentée et péremptoire; il faut la lire en entier et trés
attentivement. L’auteur n'en tire sans doute pas toutes les
conclusions qu’elle renferme, mais il n'importe.

L’étude sur la hiérarchie primitive est aussi excellente.
Le sujet est difficile. L’auteur commence par donner les anciens
textes qui forment la matiére de la question; il indique ensuite
les diverses théories auxquelles ils ont donné lieu; puis il
établit la sienne, qui est fort sérieuse. Elle n'est pas tout a
fait celle de M. le prof. Michiels (de Malines), mais je crois
qu'au fond la dispute porte plus sur les mots que sur les



— 570

choses. En tout cas, M. Batiffol reconnait avec M. Boudinhon
qu'«il n'y a pas de diftérence d'ordre entre le prétre et
I'évéque »; que 1'épiscopat n’est pas un sacrement, mais que
I'épiscopat et la prétrise sont un seul et méme sacerdoce
(p. 267-268).

M. Batiffol, dans son étude sur l'agape, distingue les divers
sens de ce mot. Si on lui donne le sens de repas, il reconnait
bien qu'il y a eu des repas sur la tombe des défunts, dans les
cimetiéres, et qu'en cela des chrétiens ont imité les parentalia
des payens (p. 303); il reconnait aussi qu’'il y a eu des repas
sur la tombe des martyrs pour leurs anniversaires (p. 303); et
encore, qu'outre ces réjouissances de pélerinages, il y a eu
des banquets ol des chrétiens se sont réunis a frais communs
(p. 306). Mais il nie que ces agapes aient été liturgiques et
qu’il y ait jamais eu une agape liturgique autre que !'eucha-
ristie méme; c'est 14 le fond de son étude. Donc tous les textes
des Peres o1 il est question de l'agape liturgique, des mets
apportés par les fideles et des abus commis quelquefois, se
rapportent, selon l'auteur, a la célébration méme de l'eucha-
ristie. Si, au contraire, on donne au mot «agape» le sens
d’aumodne, M. Batiffol reconnait que, sous le nom d’agape, on
a distribué aux pauvres, dans les ¢églises, de la monnaie
(nummi), des fruits et des viandes (p. 303-304, 307-309). Dans
toute cette question, l'auteur entend réfuter Lightfoot, Keating,
Harnack, Funk, Kraus, Zahn, etc. Voir sa conclusion, p. 309-311.

Enfin, dans I'étude sur les origines de la pénitence, 'auteur,
se placant a un point de vue presque exclusivement historique,
cherche & préciser les principales évolutions de 'administration
de la pénitence ecclésiastique, d'abord au II® siécle, en ana-
lysant Hermas; ensuite au III*, en analysant Tertullien et le
décret du pape Calliste, et en exposant la crise novatienne et
les doctrines soit de St. Cyrien, soit du pape Corneille; enfin,
aux IVe et Ve siecles, en indiquant les pratiques suivies par
les papes Sirice, Innocent et Léon, et en faisant l'histoire des
pénitenciers et des pénitents. La fin de cette ¢tude est con-
sacrée a une critique de quelques travaux récents, faits sur le
meéme sujet par MM. Boudinhon, Duchesne, Brucker, Vacandard,
Harent et Hogan. On voit que l'auteur ne connait pas les
travaux publiés dans notre Revwe par M. I'évéque Herzog.

Il est impossible d'analyser, dans une simple notice biblio-



— 571 —

oraphique, une telle quantité de documents. M. Batiffol est
objectif, trés sinceére, trés franc, et il ne craint pas de cri-
tiquer, méme séverement, ceux de ses collegues qui ne pen-
sent pas comme lui. Il veut étre clair et précis, et son étude
est une excellente contribution pour éclaircir toute cette ques-
tion historiquement trés complexe et doctrinalement trés con-
fuse. M. Batiffol a terminé son étude par quatre conclusions,
qu'il appelle « principes» (p. 222), mais qui sont loin de toucher
au fond méme de la question. J'aurais préféré qu'il répondit,
par exemple, aux questions suivantes: quel est essentiellement
le pouvoir des clefs? quelle est son étendue? a-t-il toujours été
en usage? tous les chrétiens coupables y sont-ils soumis abso-
lument? quelles sont les conditions de son exercice?.. Que
ces conditions aient varié, M, Batiffol le montre trés bien, mais
il reste obscur sur le reste, et surtout il ne se demande pas
si 'on peut conclure de ces variations a un dogme, ni quel
est ce dogme. M, Hogan a nié¢ que 1'antiquité chrétienne nous
donnat «une théorie définie» sur la part de la contrition, de
la confession, de la satisfaction et de l'absolution dans la
réconciliation du pécheur (p. 221).

Si je ne me trompe, le point que M. Batiffol a le plus a
ceeur, c'est de montrer que dans 'exomologése, quelque publique
qu'elle ait été, et méme dans la rapide réconciliation générale
du jeudi-saint, il y avait, entre le pénitent et le pénitencier,
une instruction préalable secréte, «une consultation secreéte »
(p. 208), disons le mot «une confession secrete» (p. 212) ou
«auriculaire» (p. 217). Que deviendrait le sixiéme canon de
la XIV® session du concile de Trente, sans cette «confession
faite en secret au prétre seul, en usage dans I'Eglise catholique
depuis le commencement»! M. Batiffol ne craint pas de dire
qu'il ne voit pas comment M. Boudinhon «peut concilier sa
doctrine avec celle du concile» (p. 204). Lui-méme, pour ce
qui le concerne, semble assez embarrassé; il préférerait une
autre rédaction; «il faut, dit-il, entendre les conciles, comme
les Peres, bénignement». Clest dire qu'il est avec la doctrine
des accommodements! Mais en quoi a consisté cette prétendue
confession auriculaire, secréte, faite au prétre seul ou a I'évéque
seul? a-t-elle été une simple indication de la faute commise
(fornication, idolatrie, homicide)? n’a-t-elle méme été que 'aveu
d'un peccatum gravius sans plus de précision? ou, comme le

<



— 572 —

dit l'auteur lui-méme (p. 199), cet aveu n'a-t-il «impliqué qu'une
attitude » 7 Ne semble-t-il pas que ce soit ici le vrai sens du
texte de S. Léon, ou il est dit que les pécheurs qui se con-
damnent par leur propre jugement (proprio se judicio condem-
nantes), ne peuvent obtenir leur pardon que par les «suppli-
cations des prétres (supplicationibus sacerdotum)»? Il n'y avait
donc qu'a se présenter dans l'assemblée de 1'exomologese; le
seul fait d’y paraitre était par lui-méme un aveu de culpabilité
fait aux prétres qui la présidaient,; ceux-ci priaient, et si les
pénitents ¢taient réellement repentis aux yeux de Dieu, la
réconciliation avait lieu (p. 188). Oh! sans doute, je le sais, il
n'en a pas été ainsi 4 toutes les époques; mais ne suffit-il pas
qu'il en ait été ainsi a I'époque de S. Léon pour que le pré-
tendu fait de la confession «auriculaire, secréte et obligatoire »
n'ait pas été constant, et pour que, par conséquent, le prétendu
dogme romain ne soit pas un vrai dogme?

M. Vacandard avoue que nous ne connaissons, au II° siécle,
«aucun texte positif qui établisse le dogme du pouvoir des
clefs a cette époque» (p. 208); et de plus, il doute «qu'on ait
connu, dans I'Eglise latine, durant les trois premiers siécles et
méme au temps de S. Ambroise et de S. Augustin, une autre
pénitence soumise au pouvoir des clefs que la pénitence pu-
blique ». Le P. Harent va encore plus loin, lorsqu'il enseigne
«que la contrition peut suffire & la rémission des péchés avant
le sacrement lui-méme; que cette pénitence non sacramentelle
est la seule que décrivent les textes de la Bible, oll les Peres
trouvaient la substance de leurs homélies (p. 213); qu'autrefois
les pieux fideles et méme les saints dont on nous a conservé
la vie, n’ayant pas commis de péché mortel depuis le baptéme
qu'en général ils avaient recu assez tard, wme Se confessaient
Jamais,; que pour les péchés mortels, 'obligation de la con-
fession existait, sans doute; mais que beaucoup de fideles,
parait-il, n’en tenaient pas compte en pratique, et, sans étre
purifiés par la pénitence (sic), se joignaient, les jours de fétes,
a la grande foule qui s'approchait de la sainte table» (p. 214).

Ce sont la de graves aveux. Tout ce livre en est rempli.
C'est dire que nous le recommandons vivement.

E. Micnaup.



C. Bos: Psychologie de la croyance; Paris, Alcan, in-18,
1902, 2 fr. 50.

Qu’est-ce que la croyance? comment se rattache-t-elle a
I'intelligence et a la volonté? en quoi differe-t-elle de la science?
comment préciser 'élément moral qu’elle contient? quelle est
son origine? quel est son rdle par rapport a la certitude?
Etc., etc. A toutes ces questions, les réponses les plus diverses
ont été faites, et s'il est un sujet obscur, c'est bien celui-la, a
le considérer dans les systémes auxquels il a donné lieu. En
soi, cependant, il est plus simple et plus facile a éclaircir
qu'il ne parait, non que la psychologie de chacun soit la méme
et que chacun se fasse la méme conception ou éprouve le
méme sentiment de tous les mouvements de son dme, mais
en ce sens quon peut cependant, au sujet de ces matiéres,
établir un processus certain et préciser une doctrine dont il
faille convenir.

Les Hume, les Kant, les Fichte, les Schelling, les Spencer,
les Renouvier, sont loin d’avoir éclairci le probleme; on ne le
verra que trop en lisant ce volume. L’auteur, & son tour, a
plutdt étendu le probleme qu’il ne 1'a résolu. Il répondra qu'il
y a de la croyance partout. C'est vrai, mais a la condition de
prendre le mot «croyance » dans son sens général et vulgaire,
et non dans son sens strictement philosophique: car, en phi-
losophie, on distingue précisément le savoir et le croire; le
savoir, qui est fondé sur la vue des choses, soit sur 1'évidence
intuitive, soit sur 1'évidence discursive; le croire, qui, comme
tel, ne va pas jusqu'a l'évidence, mais s’arréte a un certain
point de la question, ou lintelligence, & bout de ressources,
est remplacée ou aidée par la volonté; en sorte qu'il y a dans
la croyance, ainsi comprise, un élément moral ou volontaire,
qu’il s’agirait d’élucider, de mesurer et de peser en quelque
sorte, soit psychologiquement, soit logiquement. Il est certain
que nous ne puisons pas tous nos motifs de croire dans notre
raison, mais plusieurs dans nos sensations, d’autres dans notre
sensibilité et nos émotions, d’autres dans notre imagination,
dans nos intéréts, dans nos passions, dans les sophismes de
notre cceur, dans nos habitudes plus ou moins automatiques,
dans nos instincts, etc. On le voit, le champ psychologique de
la croyance est trés vaste, et l'auteur I’a assez bien parcourt



— 574 —

dans la I*® partie de son étude (la composition de la croyance).
Je T'ai trouvé moins heureux dans la JI® (de la nature de l'acte
de croyance); non qu’il n'y ait mis de la finesse: il y en a
méme beaucoup, et de la finesse confinant a la subtilité, en
certaines pages. J'en voudrais moins, et plus d’exactitude, par
exemple sur la croyance en un Moi pensant, qui n'est fondée,
dit 'auteur, « que sur le fait d’avoir un corps» (p. 111). Egale-
ment, en ce qui concerne l'origine de la croyance religieuse,
il m'est impossible d'admettre la théorie de 'auteur, qui pense
gque 'humanité a débuté par les religions fétichistes et natu-
ristes (p. 144), et qui s’'imagine que I’Absolu n’existe pas par
lui-méme, mais «qu'il se fait par nous» (p. 175). J'avoue trés
humblement n’avoir aucune conscience d'une participation
quelconque a cette confection de I'Absolu. A ces hypotheses
dénuces de preuves, je préfere de beaucoup les pages ou l'au-
teur réfute le scepticisme et montre que les progres de lin-
telligence et de la science ne sont nullement meurtriers pour
la croyance (p. 132-136).

En général, l'auteur n'a pas fait & 1'évidence la place a
laquelle elle a droit. I1 a trop écouté M. Renouvier, qui, igno-
rant en effet ce qu'est 1'évidence et la clarté, prétend qu’on
ne doit pas l'expliquer par une intuition, mais par un instinct,
sorte de besoin de «qualifier d’évidents les postulats qu’'on ne
peut pas expliquer». Ce n’est pas chez les néo-Kantistes qu'il
faut étudier cette question, bien qu'ils n’aient que trop souvent
abusé de leurs propres «croyvances». (Quoi qu'il en soit, on
lira avec profit ce volume, qui sera suivi d'un second, sur la
pathologie de la croyance. J'espére que le second complétera,
éclaircira et rectifiera le premier. E. M.

A. Farces: La liberté et le devoir, fondements de la
morale, et critique des systémes de morale contem-
porains; Paris, Berche et Tralin, in-8°, 518 p., 1902, 7 fr. 50.

L’auteur est sulpicien et supérieur du séminaire de !'Ins-
titut catholique d’Angers. Il a entrepris une série d'Etudes
philosophiques «pour vuigariser les théories d'Aristote et de
S. Thomas et leur accord avec les sciences». C'est dire que
ces Etudes ont toutes les faveurs de Léon XIII, qui a effec-
tivement félicité 'auteur dans une lettre du 21 mars 1892, Ces



— 58 —

Etudes comprennent, jusqu’a présent, huit forts volumes: les
trois premiers sur le monde, les trois suivants sur 'homme,
le septieme sur Dieu, le huitieme sur la morale. Clest de ce
dernier seulement qu’il s'agit dans cette notice. Je regrette
vivement de ne pas connaitre les sept premiers, notamment
les volumes sur I'dme et sur Dieu, auxquels l'auteur renvoie
plusieurs fois pour faire la preuve de plusieurs de ses theéses;
je ne puis ainsi juger qu'imparfaitement de la valeur de celles-ci.
J'espére y revenir.

A le juger d'aprés son huitieme volume, l'auteur est un
organisateur; il a de la méthode et s’'applique a diviser de
son mieux ses matieres en nombreux articles, qu’il classe
ensuite avec clarté. Il est de plus un érudit; il a lu les phi-
losophes modernes, il connait leurs systémes, et il s'efforce de
les réfuter lorsqu’il les croit erronés. Enfin, son style est lucide,
didactique, sauf dans les passages ou il cherche a suppléer
par l'image a la faiblesse de la pensée. Il se propose de «vul-
gariser » la scolastique, et son livre est en eftet un livre de
vulgarisation plutdét que de recherches profondes; les laiques
instruits et les étudiants qui ont besoin d'une introduction a
la théologie, le liront avec fruit.

Ce n'est pas que jen approuve toutes les théories. Qui
songe aujourd’hui, dans le monde réellement scientifique, a
mettre Aristote et Thomas d’Aquin «d’accord avec les scien-
ces»? Celles-ci ont trop progressé pour retourner en arriere,
pour s'affubler d'une terminologie usée et réellement impuis-
sante & expliquer les idées, et pour jurer encore sur la parole
du Stagirite ou de I'Ange de 1'école. L’auteur croit-il, par
exemple, avoir réellement éclairci la notion de I'ame, en disant
qu'elle est «la forme substantielle du corps» (p. 163)? Quel
chimiste, quel naturaliste, quel anthropologiste admet aujourd’hui
la théorie des «formes substantielles»? Que veut-on dire, en
affirmant que «l'ame atteint par le dedans les cellules ner-
veuses et qu’elle les informe jusqu'an plus intime de leur étre»
(p. 167)? Que veut-on dire, en avancant que «l'acte du moteur
premier sert de forme a Uacte du mobile» (p. 172)? Que signi-
fient vraiment des phrases comme celles-ci: «Attribuer l'effet
prohibant A la causalité formelle et substantielle de 1ame
informant la cellule nervemuse et 1'empéchant d’agir; l'effet
décrochant a la causalité efficiente de I'ame agissant sur elle-

Revue intern. de Théologie. Heft 39, 1902. 38



= 376 -

méme pour faire cesser son information de ladite cellule »
(p. 174)?

Il est évident que des assertions aussi confuses et aussi
arbitraires ne sauraient expliquer quoi que ce soit, ni convaincre
qui que ce soit. De la des parties trés faibles dans tout ce
volume.

D’autres sont trés bonnes. Toutefois — que l'auteur veuille
bien me permettre ce regret — elles auraient pu étre meil-
leures, plus creusées, plus péremptoires. Par exemple, il cite
la preuve connue de notre liberté, preuve tirée de la cons-
cience intime que nous en avons (p. 77); mais il ne lappro-
fondit pas. Clest une de nos meilleures preuves, mais a la
condition qu'on la mette en pleine lumiére, et il ne l'a pas
assez fait. Il n'a pas non plus montré assez clairement !'im-
puissance des idées-forces a produire les décisions que nous
attribuons avec raison a la liberté (p. 91); il ne fallait pas
seulement dire avec Aristote que «l'acte libre est un acte de
la volonté éclairée par la raison» (p. 92), il fallait le mettre en
évidence, en exposant davantage les rapports de la raison et
de la volonté (question difficile, je 'avoue). L’auteur sait tres
bien quelle importance les phénoménistes attachent a leur
théorie des phénomenes et des états de conscience, et il les a
réfutés (p. 96-98); mais sa réfutation me semble manquer
d’ampleur et de force. Ce point est capital, et il n'est traité
qu'en point secondaire. J'en dirai autant de la question du
qualitatif et du quantitatif (p. 176-177), de l'homogeéne et de
I'hétérogene (p. 180), de la théorie de 'effort d’arrét (p. 189-190),
de la théorie de l'effort musculaire (p. 184-183), de la théorie
de l'effort d’attention (p. 187), etc. On voudrait plus de lumiere
sur ces points essentiels, et moins de longueurs ailleurs.

La troisieme partie de cet ouvrage, qui est consacrée a
la critique des systémes de morale contemporains (p. 346-518),
est sinon la plus importante, du moins la plus intéressante
par les nombreuses actualités qu'elle renferme. Certes les
intentions de l'auteur sont excellentes, et ses explications sont
souvent fort justes; mais quelques-unes aussi peuvent paraitre
discutables, notamment sur la question de la morale indépen-
dante. L’auteur n’a pas distingué la morale imparfaite, fondée
sur la notion du bien en général, et la morale parfaite, fondée
sur la notion du bien parfait, qui est Dieu. Et pour n’avoir



77—

|

pas fait cette distinction qu’il est ais¢ de justifier, il émet des
principes trop absolus, comme ceux-ci: «L’obligation morale
ne saurait étre indépendante de l'existence de Dieu» (p. 4706),
« Dieu est le fondement du devoir» (p. 478), «Sans Dieu pas
de sanction» (p. 480). Principes non seulement dangereux et
qui pourraient conduire logiquement a cette conclusion qu'il
n'y a pas de morale obligatoire pour l'athée, mais encore
erronés, en ce sens que la raison a dans la notion du bien
comme tel (sans qu'il soit besoin de recourir au bien infini)
une base certaine, quoique imparfaite, et que de cette notion,
qui s'impose, elle peut en tirer logiquement une loi et une
sanction, dont tout homme de raison et de conscience recon-
nait le bien-fondé. Peut-étre 'auteur a-t-il une tendance a voir
plutot les défectuosités des doctrines modernes en général,
tendance qui lui vient & son insu de son admiration outrée
pour la scolastique, et qui 'empéche de tirer un sage parti
des vérités contenues dans ces doctrines. Ses FEtudes philoso-
plhiques seraient autrement solides et fécondes, s'il savait con-
cilier toutes les vérités, d'ou qu'elles viennent: e/ ab hoste
docert, E. M.

Jean GairLarp: Un prélat janséniste, Choart de Buzen-
val, évéque de Beauvais (1651—1679); Paris, Picard,
in-8°, 1902.

Cet évéque de Beauvais, qui eut pour prédécesseur son
oncle Augustin Potier et pour successeur le célebre Forbin
Janson, fut un saint par les vertus ¢éminentes qu'il pratiqua
pendant tout son épiscopat, notamment par sa charité inépuisable,
sa douceur, sa modestie, son désintéressement admirable. L'au-
teur, qui est entré dans de trés grands détails sur son admi-
nistration épiscopale, s’est appliqué a faire ressortir ses qua-
lités; il faut d’autant plus lui rendre cette justice que le parti
ultramontain et jésuitique ne manquera sans doute pas de trou-
ver ce portrait trop favorable: comment un évéque janséniste
pourrait-il étre un vrai saint? Rapin, dans ses Mémoires, le
lui a bien prouvé, quand il 1'a ainsi caricaturé: «Quoiqu'il
elit 'ame belle, il 'avait petite, car il était naturellement né
a la dépendance, et ce fut par la qu'il se perdif, lui et son
diocése, par le malheur qu’il eut de tomber entre les mains



— 578 —

de trois jansénistes», etc. Cet évéque, qui n'a pas craint de
r¢sister & Louis XIV, était «né a la dépendance ». Pourquoi?
Parce qu’il était janséniste! Comme si la marque du jansé-
nisme avait été la dépendance, et comme si cet évéque, en
luttant contre son chapitre, avait montré par cela méme de la
dépendance!

L'auteur n'a pas craint de rapporter cette vilaine page
de Rapin; il n'a pas craint non plus de traiter le chanoine
Hermant de «sectaire opinidtre», et sa vertu d'«orgueilleuse
vertu» (p. 246), comme il n’a pas craint de trouver «malheu-
reuse » (p. 223) la restriction que I'évéque avait jugé a propos
de faire dans sa lettre d’adhésion a la bulle d’Alexandre VII
(du 15 février 1665), restriction par laquelle il déclarait que
l'infaillibilité de I'Eglise ne saurait étre invoquée lorsque le
pape attribue certaines erreurs a4 un auteur ou a un livre
(p. 224). Certes, l'auteur a bien le droit de professer la doc-
trine ultramontaine sur ce point et de croire 'évéque en faute.
Mais il ne saurait trouver mauvais que l'on constate ses com-
plaisances envers le parti ultramontain. Il a voulu plaire, ou
plutot déplaire, aux deux partis en pronongant le jugement
suivant: «Evéque, official, chanoines, archidiacres, tout le
monde est sorti de cette lutte amoindri et humilié; Buzenval
s'est laissé mener par Hermant comme le chapitre par Chail-
lou; et de quelque coté qu'ait été la vérité, les armes employées
pour son triomphe n'ont été toujours ni trés loyales ni trés
courtoises » (p. 233). En vérité, je ne vois aucun manque de
loyauté ni de courtoisie dans aucun des actes de l'évéque, et
je ne le trouve ni amoindri ni humilié. Quoique l'auteur soit
avocat a la cour d'appel de Paris, je crois qu’il est d'autant
plus permis d'en appeler de son jugement qu’il ne cite aucun
fait, que je sache, qui puisse réellement discréditer soit 'évéque,
soit méme le prétendu «sectaire» Hermant. L'un et 'autre
ont suivi leur conscience, rien de plus; ils ont voulu rester
fideles a leur catholicisme, qui était certainement plus authen-
tique que celui des ultramontains et du Pére Annat; était-ce
la du sectarisme?

L’ouvrage de M. Gaillard n'en est pas moins trés intéres-
sant sur une quantité de points, par exemple: »1'état préjan-
séniste» du diocese de Beauvais sous l'épiscopat d’Augustin
Potier; l'apostolat du P. Bourdoise et de Vincent de Paul a4



Jl

— ’379

Beauvais, I'un et l'autre préparant «le milieu de culture» né-
cessaire a l'éclosion du jansénisme (p. 26-28); comment le jan-
sénisme a été moins un conflit sur la nature de la grice
(nature que personne ne connait) qu'une entreprise de la part
des jésuites et des ultramontains pour changer la constitution
de 1'Eglise, pour favoriser les empiétements du pape sur la
juridiction ordinaire des évéques, et pour essayer d’établir par
des jugements doctrinaux la prétendue infaillibilité du pape
(pp. 78-79, 181, 200); le triste ¢tat du diocése de Beauvais en
1653 (p. 97-99); l'insuffisance manifeste des études théologiques
au séminaire de Beauvais, qui était cependant alors un des
moins mauvais de France (p. 101-103); T'histoire du chapitre
de Beauvais (p. 161-169); les démélés sur la question jansé-
niste et sur ce qu’'on a appelé «hérésie de Beauvais», démélés
qui forment le chapitre IV (p. 161-247). C'est dans ce chapitre
que l'auteur fait ’excellent aveu suivant, sur les visées et la
conduite du parti ultramontain & Beauvais dans toute cette
affaire: «Pour le doyen Chaillou et ses partisans, le conflit
de juridiction n’était qu'un prétexte et la question religieuse
n’était pas non plus l'essentielle; ce qui dominait tout, c’était
la question politique: ils étaient du parti de la cour et du
pape» (p. 247). Or, la cour, c'était alors le P. Annat; c'était la
reine Anne d'Autriche, qui voulait que son fils «véct bien
avec le pape, extirpat entiérement I'hérésie et achevat de dé-
truire le jansénisme » (p. 227); c’était surtout Louis XIV, inter-
venant, comme autrefois Justinien dans la question des Trois
chapitres, dans la question janséniste pour ordonner aux évé-
ques de France de signer sans explication les formulaires de
I'évéque de Rome! C'était Louis XIV, signifiant, le 11 mars 1675,
a 'évéque de Beauvais d’avoir a faire réciter dans son église
le petit office de la Vierge, qu'il venait de supprimer pendant
le caréme! (p. 236).

Je demande a M. Gaillard la permission de regretter qu'il
n'ait pas trouvé grotesque l'immixtion de Louis XIV dans ces
sortes de choses, lui qui a trouvé «orgueilleuse» la vertu
d'Hermant et «amoindri » I'évéque Buzenval!

E. MicHAUD..



HoexssroecH : Das Papsttum in seiner social-kulturellen Wirk-
samkeit. Zweiter Band: Die ultramontane Moral. 4. unv.
Auflage. Leipzig, Breitkopf & Hiirtel, 1902.

Der Verfasser beabsichtigte urspringlich (Vorw. z. 1. B.),
im 2. Band das Gebiet der péipstlichen Socialpolitik und National-
okonomie zu behandeln. Es schien ihm aber nétiger und
nitzlicher, eine zusammenfassende Darlegung der gesamten
ultramontanen Moral in diesem 2. Bande zu geben. Die ange-
kiindigte Behandlung verschiedenartiger Gegenstinde aus dem
Gebiete der pipstlichen Socialpolitik und Nationalokonomie
will der Verfasser, wenn das Interesse an seiner Arbeit rege
wie bisher bleibt, in einem 3. Band nachholen. Gleich dem
1. Band bietet auch der vorliegende, 621 Seiten starke 2. Band
cin tiberaus reiches Quellenmaterial tiber die zur Behandlung
stehende Frage. In drei Biichern bewiiltigt der Verfasser den
weiten Stoft. Das 1. Buch giebt cine Darstellung der Sittlich-
keit des Christentums. ,Diese Sittlichkeit*, sagt der Verfasser,
»steht, weil gottlichen Ursprungs, weil tberirdischen Zieles,
autf hochster Stufe ethisch-religioser Vollendung. Thre Tiefe
ist unergriindlich, ihre Lauterkeit in ihrem ganzen Werte
unfassbar.®  Wir haben in der That selten so Schoénes {iiber
die Sittlichkeit des Christentums gelesen wie dieses erste Buch.
Von diesem lichtfarbigen Hintergrunde hebt sich um so schreien-
der das graue Zerrbild der ultramontanen Moral ab. Von der
richtigen Voraussetzung ausgehend, dass der Ultramontanismus,
um als das erkannt zu werden, was er 1::t, sich b@lb‘:t zeichnen
muss, lisst der Verfasser die anerkannten Vertreter der ultra-
montanen Moral zu Worte kommen, allen voran Liguori, den
JFlrsten der katholischen Moraltheologie®. Bekanntlich ist
Liguori durch das Breve Pius IX. vom 7. Juli 1871 zum
wdoctor ecclesiee® erkliirt worden, wodurch er, wie der Jesuit
Hurter (Nomencl. 3,464) sagt, .den hh. Athanasius, Augustinus,
Bernardus, Thomas, Bonaventura und anderen Sidulen der
Kirche und der theologischen Wissenschaft beigesellt wurde®.
Auf Liguori fusst die gesamte katholische Moraltheologie der
Gegenwart. DMit Liguoris Moral aber wandert die .Jesuiten-
moral durch die Welt, denn sein achtbindiges Werk ist nichts
anderes als eine Erlduterung und Erweiterung des DMoral-
werkes des Jesuiten Busenbaum (p. 75). Systematisierung und



— 581 —

Schablonisierung erreichen ihren Hohepunkt; die Kasuistik
iiberwuchert die Theorie. Versuche, die Moral in gesunde
Bahnen zu lenken, die besonders in Deutschland gemacht
wurden (Sailer, Hirscher), blieben vereinzelt und wurden wie-
der erstickt. .In den einfachen, gross und geradlinig angelegten
Bau des christlichen Sittengesetzes wurde die winkelige, ent-
stellende ultramontane Kasuistik hineingezwiingt“ (p. 47). Das
ganze 2. Buch des Bandes (p. 42—574) handelt von dieser
Moral: Probabilismus, Formalismus, Stinde, Verhalten zu Gott,
Verhalten zum Nachsten, Verhalten zum Staat, das 6. Gebot,
das Sakrament der Ehe, Gewissensfiille, Pastoralmedizin, das
biirgerliche Gesetzbuch und die ultramontane Moral, Frauen-
verachtung in der katholischen Theologie, der Colibat, die
Beichte. Es sind sittliche Abgriinde, die sich in diesen Ab-
schnitten vor uns aufthun, und wir koénnen sie nicht treffender
illustrieren, als mit den Worten des Abbé de Rancé, des Reformators
des Trappistenordens: ,Die DMoral der meisten Molinisten
(Jesuiten) ist so verderbt, ihre Grundsitze stehen so im Wider-
spruche mit der Heiligkeit des Evangeliums und mit allen
Regeln und Erweisungen, die Christus durch sein Wort oder
durch seine Heiligen uns gegeben hat, dass mir nichts pein-
licher ist, als zu sehen, wie man sich meines Namens bedient,
um Ansichten zu autorisieren, die ich von ganzem Herzen
verabscheue . . . . Wenn Gott sich nicht der Welt erbarmt
und den Eifer zunichte macht, mit dem man daran arbeitet,
die wahren Grundsiitze zu zerstoren und dafilir andere zu setzen,
die nicht wahr sind, so wird das Ubel immer mehr zunehmen
und bald eine fast allgemeine Verwiistung wahrzunehmen sein*
(p. 65). Diese Verwistung ist auch thatséichlich in der romisch-
katholischen Christenheit in erschreckendem Masse offenkundig.
Die Schuld daran — das fiihrt der Verfasser im 3. Buche aus —
tragt im letzten Grunde das Papsttum. ,Alle Schlechtigkeit,
alle Hinterlist, alle geschlechtliche Verirrung der ultramontanen
Moral fallt den ,Statthaltern Christi* zur Last. . . . . Sie bean-
spruchen, kraft gottlicher Einsetzung und Verleihung, das Amt
und das Recht, irrtumslos zu wachen tber alles, was das
ethisch-religiose Leben nicht nur der Katholiken, sondern der
Menschheit tiberhaupt betrifft. Da giebt es dann kein Entrinnen
vor der Folgerung: also trigt das Papsttum die volle Verant-
wortung fiir die von ihm in seinem Hause geduldete und gebilligte



ultramontane Moral; da giebt es dann auch kein Entrinnen vor
der andern Folgerung: also ist das Papsttum als Triger dieser
Moral nicht gottlich® (p. 576). Die ganze Materie des 1. und
2. Bandes zusammenfassend, gelangt der Verfasser zu dem
Schlussergebnis: |, Wer in der Geschichte lesen und durch sie
lernen will, fiir den ist das ,gittliche’ Papsttum eine ungeheuer-
liche Uniwahrheit.”

Haben wir den ersten Band eine ,encyclios disciplina®
genannt, so ist es dieser zweite, mit erstaunlichem Fleiss und
einer fast unheimlichen Gewissenhaftigkeit bearbeitete Band
nicht minder, ein fiur die einschligige Materie fortan unent-
behrliches, sicher beratendes Nachschlagebuch.

Pfr. SCHIRMER.

A. Houtin: La question biblique chez les catholiques de
France; Paris, A. Picard, in-8°, 4 fr., 1902,

Le titre de cet ouvrage pourrait faire croire qu'on trou-
vera dans le volume l'examen détaillé et approfondi des ques-
tions bibliques et des passages de la Bible qui ont soulevé des
discussions chez les catholiques de France au XIX® siécle.
Mais tel n'a certainement pas été le but de l'auteur: car, a
part les trois questions du déluge, des trois témoins célestes
et des origines du Pentateuque, qu'il a traitées a part (chap.
XII, XIV et XV), il ne s'est guere borné qu'a des indications
sur le reste. Et encore a-t-il plutot envisagé «la gquestion bi-
blique » dans ses rapports avec l'apologétique catholique-
romaine que dans tous les autres points de vue qui pouvaient
étre étudi¢s. Il a touché a la chronologie biblique, a l'anti-
quité du monde et de 'homme, a linterprétation du récit de
la création d'aprés la Geneése (Hexaméron), au jour de vingt-
quatre heures et au jour-époque (périodisme), & ’évolutionisme,
a 'étendue de linspiration biblique, etc., sans traiter aucune
de ces questions ex professo. Ayant adopté pour son exposé
historique l'ordre chronologique, il n'a pas pu suivre le lien
intrinséque et didactique que ces questions ont entre elles; il
a voulu, je crois, n'étre qu'historien et non exégéte, encore
moins dogmatiste. Il a omis les discussions qui ont eu lieu
sur les paroles du Christ & Pierre, et écarté ainsi le débat sur
I'infaillibilité papale; il a omis I'examen des paroles du Christ



|

— B8

sur la rémission des péchés, et écarté ainsi le débat sur la
confession auriculaire romaine; il a omis 'examen des textes.
bibliques ou il est question du péché originel, et écarté ainsi
le débat sur l'immaculée-conception, bien que l'abbé Laborde
ait donné, en 1854, un volume sur «la croyance a l'immacu-
lée-conception », et I'abbé Guettée, en 1857, un autre volume
sur le méme sujet: «Le nouveau dogme en présence de I'Ecri-
ture sainte et de la tradition catholique», en réponse a celui
de M. I'évéque Malou.

Le concile de Trente ayant ordonné que l'Ecriture fat
interprétée d'aprés la tradition unanime des Peéres, une étude
complete de la question biblique devrait embrasser aussi la
maniere dont les théologiens catholiques-romains ont dénaturé
le sens des Ecritures sur nombre de points, et viol¢ le sens que
les Peéres y ont attaché. L’auteur n’a pas touché a ce coté de
la question.

Il a fait suivre les dix-sept chapitres de son volume d'un
appendice bibliographique fort utile, mais inévitablement in-
complet, o manquent, par exemple, l'indication du volume de
M. Meignan sur «les Evangiles et la critique au XIXe® siecle »
(Bar-le-Duc, 1864), celle du Commentaire du P. Gratry sur
I'’Evangile de Matthieu, etc.

Mais ces lacunes n'empéchent pas ce volume de contenir
une quantité de renseignements trés utiles qu’on chercherait
vainement ailleurs, par exemple: sur l'ignorance de certains
archevéques en matiere d'exégese (ne citons que I.e Coz et
Gousset); sur le trés éloquent cri d'alarme d’Edgar Quinet
en 1843 (p. 39-42); sur les évolutions de la critique biblique
en France, pendant le dernier siécle; sur celles, en particulier,
du cardinal Meignan, dont l'auteur a tracé un portrait fin et
piquant (p. 205-206); sur les trois mises a l'index de MM. Le-
drain, Fr. Lenormant et Lasserre, en 1887; sur !l'lnstitut ca-
tholique de Paris, ouvert en 1878; sur les abbés Glaire, de
Valroger, d’'Hulst, de Broglie, Vigouroux, Duchesne, Loisy, et
sur les tendances de leur esprit et de leur enseignement; sur
la trés grande pauvreté des études bibliques dans les séminaires
de France en 1825 et méme encore a l'heure actuelle, malgré
les désirs d'amélioration exprimés par M. I'éveéque Le Camus et
quelques autres; sur les mauvaises méthodes qui ont été suivies.
et qui le sont encore; etc., etc.



— 584 —

Ce qui rend la lecture de cet ouvrage extrémement inté-
ressante, c'est aussi la sincérité de 'auteur. Membre de 'Eglise
romaine, obligé par conséquent d'étre soumis aux directions
pontificales (disons jésuitiques, pour nous tenir sur le terrain de
I'histoire), il ne peut pas tout dire; on ne le comprend que
trop. Mais du moins va-t-il aussi loin qu'il peut. Il appartient
a l'école critique de MM. Duchesne et Loisy, et il ne s’en
cache pas; il relate en historien, avec une patience trés conte-
nue (et que j'admirerais si je croyvais que c'est de la vertu
bien placée), les obstacles gqu'on suscite a la recherche scien-
tifique de la vérité; il essaie d’en triompher, ou du moins il
fera, dans ce but, tout ce qu'il croira permis. Les chercheurs
non moins lovaux que lui ne peuvent que lui étre sympa-
thiques.

Un de ses arguments ou plutdt de ses espoirs est celui-ci:
puisque Rome a consenti, en 1835, a retirer de l'Index les
ceuvres coperniciennes, puisqu'elle a fait cette concession a
I'astronomie manifestement victorieuse, puisqu’elle a toléré le
systeme des jours-périodes aprés l'avoir combattu, elle peut
donc faire encore d'autres concessions sur la chronologie bi-
blique, sur la critique historique et littéraire, etc. (p. 63). Plus
les savants démontreront la vérité et feront triompher la science,
plus Rome sera dans la nécessité de se soumettre dans l'ave-
nir comme par le passé. Continuons donc a faire de la science
quand méme! Et pour se couvrir, M. Houtin ¢écrit en téte de
son volume, comme un drapeau, ce mot de Léon XIII: «La
premiére loi de 1'histoire est de ne pas oser mentir; la se-
conde de ne pas craindre de dire vrai; en outre, que l'histo-
rien ne préte au soupcon ni de flatterie ni d'animosité. »

Ce serait parfait si Léon XIII, qui parle si bien, agissait
de méme, et s'il ne reprenait pas de la main droite ce qu’il a
‘donné¢ de la main gauche A quoi sert sa belle déclaration théo-
rique, quand on sait que, de fait, le 15 janvier 1897, il a main-
tenu, malgré la démonstration du contraire, et imposé de son
chef la prétendue authenticité du fameux texte des «trois
témoins » (p. 229)? A quoi bon sa belle déclaration théorique,
quand on sait que, de fait, dans son encyclique du 8 sep-
tembre 1899, il a condamné la critique scientifique comme une
« étrange et périlleuse tactique» (p. 261)? De méme, a quoi
bon les superbes paroles de M. l'archevéque Mignot, dont



— B85 —

M. Houtin a fait 'oméga de son livre, paroles pleines d'élan
pour la recherche de la science, & quoi bon, dis-je, quand on
sait que le dernier mot de l'archevéque est la soumission a
Rome et a 'Index? Ce n'est plus de la méthode théologique,
scientifique, c’est du baillonnement et du coupe-gorge.

Je loue, certes, la sincérité, mais je blame le défaut de
logique. Bref, les deux écoles, la traditionniste et la criticiste,
étant I'une et l'autre romaines, veulent, avant tout ou apres
tout, sauver la papauté romaine. Or, 'une et l'autre, loin de
la sauver, la perdront: la premiere, par les erreurs qui sont
savie et qui, démasquées, deviendrontsa mort; la seconde, parles
vérités qu'elle proclamera et qui saperont par la base les
légendes romaines, les falsifications romaines, la fausse exégese
romaine, en un mot le systéme romain, qui est erreur et men-
songe. Pour nous, catholiques de l'ancienne Eglise, nous ne
pouvons qu’applaudir aux réswultats inévitables de 'une et de
I'autre école, tout en répudiant ¢nergiquement les proccédés de
la premiere et respectueusement les timidités de la seconde.

E. Micuaup.

S. KarppE: Etude sur les origines et la nature du Zohar,
précédée d'une étude sur l'histoire de la Kabbale;
Paris, Alcan, 1901, in-8°, 7 fr. 50,

Nous avons déja signalé ce savant ouvrage (voir le numéro
de juillet 1901, p. 644-645). Une lecture plus approfondie nous
fait un devoir d’insister sur son importance, pour toutes les
questions communes au judaisme et au christianisme. L’auteur
ne connait pas seulement la Bible, mais aussi toute la littéra-
ture talmudique. A coté des textes bibliques, il importe, si 'on
veut bien comprendre toute l'étendue des questions qu'ils sou-
levent, de se rendre un compte exact des commentaires dont
ils ont été l'objet dans les diverses écoles juives. Ce volume
abonde en renseignements fort utiles, pour la comparaison a
faire entre le paganisme, le judaisme et le christianisme. Je
ne saurais entrer ici dans les détails, qui sont trés nombreux.
Mais on lira avec intérét l'extrait suivant, qui termine le volume
(p. 589-591):

«Ce que le mysticisme juif a de commun avec tous les
mysticismes, c'est qu'il est l'expression extréme d'un besoin



— BB6 —

impérieux de 1'ame humaine, le besoin de se mettre en rapport
avec l'absolu. Cette expression tient tantdt plus du sentiment,
tantot plus de la raison, mais d'une part comme de l'autre,
c'est le méme sentiment de l'infini, le méme désir d’approcher
de l'inaccessible, de voir l'invisible. Peut-étre le mysticisme,
cela est particulitrement vrai pour le Zohar, est-il aussi I'ex-
pression de la connexité intérieure et profonde des choses, qui
fait que la distinction des noms n’est qu’une fiction et que tout est
li¢ en un tout. De la sorte, les transports mystiques ne sont
que leffort du fragment tendant a connaitre et a rejoindre
I’ensemble. Nous avons dit que le mysticisme se déploie sur-
tout aprés les périodes de grande vitalité et d'agitation dou-
loureuse, comme si 'ame, en quelque sorte pour rétablir I'équi-
libre, voulait secouer le poids de plomb qui l'entrainait vers
la terre et prendre son vol. L'ame, guérie par I'action du vide
de la contemplation, laisse reparaitre cette contemplation a
mesure que lactivité se rétrécit. Le mysticisme juif n'é¢chappe
pas a cette loi. C'est aprés la catastrophe de l'exil qu’il appa-
rait; les premiéres vexations de 1'époque talmudique lui don-
nent son premier développement; les miséres entrainées par
les croisades et les persécutions ultérieures 'exasperent et le
poussent jusqu'a sa limite extréme. Puis, ayant atteint son
sommet, il retombe et échoue en cet amas de superstitions et
de folie théurgique connu sous le nom de Kabbale pratique...

« Pour nous qui refusons a la Kabbale et au mysticisme
juif cette antiquité reculée;, et qui lui donnons un développe-
ment progressif depuis l'époque post-exilique jusqu’aux XIII*
et XIVe siecles, la question devient simple. Il n'est plus alors
besoin de le comparer a tel ou tel systéme en bloc, mais il est
lui-méme d’abord, il a sa raison d'étre en soi, il a un déve-
loppement vivant issu de sa nature. D’autre part, il prend son
bien partout ou il le trouve. Lorsqu’a un moment donné, il se
produit une connexité entre les éléments juifs et les ¢léments
non juifs, le mysticisme recueille, laisse pénétrer une quantité
vari¢e et disparate d’'éléments étrangers. Ces éléments laissent
un double dépdt, un dépot direct produit par les mémes causes.
qui ont fait 'alexandrinisme et la gnose, et un depdt indirect
produit par l'intermédiaire des apocryphes, de Philon, de Plo-
tin, d'Ibn Gabirol pour le platonisme et le néo-platonisme, de
Maimonide et des Arabes pour l'aristotélisme, d’'Ibn Ezra pour



— 587 —

le pythagorisme et le néo-pythagorisme, des esséniens et des
gnostiques pour la gnose, des esséniens et du Talmud pour le
folklore babylonien et la doctrine mazdéenne, des panthéistes
juifs pour le stoicisme, de tous les pseudo-écrits pour tout ce
qui ne rentre pas dans tel ou tel systéme; et a tout cela il
faut encore ajouter l'ceuvre inconsciente et insaisissable des
traditions, rien ne passant plus facilement et plus confusé-
ment d'un groupe d’hommes a un autre que les idées mysti-
ques, c'est-a-dire les idées touchant les grands probléemes de
la vie. » E. M.

. KrausE: Die Reformation und Gegenreformation im ehe-
maligen Konigreich Polen, besonders in den jetzt preus-
sischen Provinzen Posen und Westpreussen. Posen, Kom-
missionsverlag der Merzbach'schen Buchdruckerei. 1901.

»Die Geschichte Polens ist nichts anderes als ein Befretungs-
kampf der wunterdriickten Konfessionsgenossen und Nationen.®
Eine Illustration dieses Wortes Dr. Ad. Zehlikes haben wir
in der vorigen Nummer der ,Revue® in der Studie lber das
Martyrium der Uniaten in Galizien gegeben. Vorliegendes Buch
G. Krauses sagt uns, dass die Protestanten dieselbe Leidens-
geschichte in diesem Lande durchzumachen hatten. Schon im
15, Jahrhundert kamen bohmische Briider nach Polen und wurden
durch fortdauernde Zuziige im 16. und 17. Jahrhundert ver-
stirkt. Teils gleichzeitig mit den bohmischen Briidern, teils
nach diesen wanderten auch viele Evangelische lutherischen
Bekenntnisses, besonders aus Schlesien, in Polen ein. Eine
Vereinigung der drei Bekenntnisse der Lutheraner, Reformierten
und bohmischen Brider fand 1570 auf der Synode zu Sendomir
statt. ,Darnach sollten alle bohmischen, lutherischen und refor-
mierten Christen in Gross- und Kleinpolen, Reussen, Lithauen,
Westpreussen und Samogitien eine gemeinsame, polnisch-evan-
gelische Kirche bilden, aber keine der drei vereinigten Kirchen
sollte berechtigt sein, einer andern ihr besonderes Glaubens-
bekenntnis aufzudringen.® Leider dauerte dieser ,Consensus
Sendomiriensis“, von dem man sich grossen Segen fiir den
Protestantismus in Polen versprochen hatte, nur von 1570 bis
1645. Gegen diese Evangelisation Polens setzte die romisch-
katholische Gegenbewegung sehr frith ein. Schon unter Jagello
wurden scharfe Verordnungen gegen die bshmischen Briider



— 588 —

erlassen. Sigismund I. (1520) verbot die Einfithrung lutherischer
Schriften ,bei Strafe der Vermogensentziehung und der Landes-
verweisung®, Auf der Synode zu Lenczyc (1524) wurde der
Bann tiber alle Andersgliiubigen verhéangt. Aber alles dies hat
der Ausbreitung der neuen Lehren keinen Abbruch gethan.
Erst dem Jesuitenorden gebiihrt das ,Verdienst®, ,die Idee
einer vollstindigen kirchlichen Restauration nicht nur aufge-
stellt, sondern auch mit beispiellosem Erfolge durchgefiihrt zu
haben®. Wie der Protestantismus von Etappe zu Etappe zu-
riickgedringt wurde, wie er unter dem ,Jesuitenkonig® Sigis-
mund ITI. (1587—1632) zwel Dritteile seiner Kirchen und Ge-
meinden verlor, wie er dann unter Johann Kasimir (1648 bis
1669) geradezu als vernichtet angesehen werden konnte, das
schildert uns der Verfasser in flammenden Ziigen. ILrst durch
einen im Jahre 1767 zwischen Russland und Preussen ge-
schlossenen Vertrag ,wurden den protestantischen Dissidenten
und den nicht mit dem romischen Stuhle vereinigten grie-
chischen Katholiken ihre alten, durch die Konfoderation von
1575 und durch spiitere Gesetze verbrieften Freiheiten und
Rechte zuriickgegeben®. Aber freilich, der romisch-katholische
Glaube ward nichtsdestoweniger feierlich als der in Polen
herrschende anerkannt. Nach der Teilung Polens (1772, 1793
und 95) gestalten sich die Schicksale der Protestanten natur-
gemiiss verschieden. ,Hochherzig, ohne jeden Druck fiir Anders-
glaubende, sind Preussens Herrscher seitdem bemiiht gewesen,
die noch vorhandenen schwachen Reste der friher zahlreichen
evangelischen Bevoilkerung der heutigen Provinzen Posen und
Westpreussen wieder zu sammeln und ihr kirchliches Bewusst-
sein zu beleben.” Wesentlich anders beschrieben ist das Blatt,
welches die Evangelischen in Osterreichisch- und in Russisch-
Polen ihrer Geschichte einzuverleiben haben.

Wenn man sich gegenwiirtig hilt, wie gerade in unseren
Tagen neuerdings der Name ,Polen“ zum Feldgeschrei ge-
worden, und wie es dieselbe Vilkerbréinde schiirende kuriale
Politik ist, die mit diesem Feldgeschrei auf den Kampfplatz
tritt, so wird man vorliegende, &dusserst gewissenhafte Arbeit
dankbar begriissen, die uns die Feinde unserer und aller kul-
turellen Arbeit wie in einem Spiegel klar schauen lisst., Hi-
storia magistra. Pfr. SCHIRMER.



— 389 —

Dr. W. Kuprrers: Neue Untersuchungen iiher den Quellenwert
der vier Evangelien. Verlag von Edwin Runge in Gross-
Lichterfelde-Berlin, 8°, 123 S., 1902. Preis Mk. 2. 50.

Dass der Herausgeber dieser Zeitschrift mich ersucht, selbst
einen Bericht iiber mein soeben erschienenes Buch zu ver-
fassen, darf ich wohl als einen Beweis besonderen Vertrauens
ansehen. Da es sich nicht um personliche Anschauungen,
sondern um Darlegung eines objektiven Thatbestandes handelt,
kann ich das ja auch schliesslich mindestens ebensogut wie
irgend ein anderer, zumal die Sache, um die es sich handelt,
dusserst einfach ist.

Dass die vier Evangelien eigenartige gegenseitige Bezie-
hungen und ebenso eigenartige Beziehungslosigkeiten aufweisen,
ist eben so bekannt wie die Folge davon, dass man némlich die
verschiedensten Versuche gemacht hat, diese verwickelten
cgegenseitigen Verhiltnisse aus der Entstehungsgeschichte der
vier Schriften zu erkliren. Von ,Urschriften”, wie sie in der
neueren Einleitungswissenschaft eine so grosse Rolle spielen,
hat man erst zu reden angefangen, als alle Bemiihungen, den
einen Evangelisten aus dem andern befriedigend zu erkliren,
gescheitert waren; dass aber trotz so mannigfacher neuerer
Funde nie etwas aufgefunden worden ist, was auch nur im
entferntesten als Stiick einer ,Urschrift* eines unserer jetzigen
Evangelien bezeichnet werden konnte, ist diesen modernen Er-
klirungsversuchen gewiss nicht glinstig. Angesichts der vielen
vergeblichen Bemiihungen auf diesem Gebiete hat sich nun im
allgemeinen unter den Theologen eine Stimmung herausgebildet,
die jedem neuen Versuch, in dieses Chaos Licht zu bringen,
mit ausgesprochener Skepsis gegentibersteht.

So ist es auch mir ergangen, bis ich durch Gottes Figung
aus dem Dunkel heraus ganz unerwartet schnell ins Licht ge-
langte. Vor funf Jahren erschien nidmlich eine Schrift von
Wuttig?), in der, zwar in schlechtem Stil, aber mit vortrefi-
licher Logik dargelegt wurde, dass die tibliche Annahme, Jo-
hannes habe als letzter geschrieben, keineswegs gut begriindet
sei, sondern dass vielmehr das Gegenteil, nimlich dass Jo-
hannes als erster geschrieben hat, sehr triftige Griinde fir

') Das Johanneische Evangelium und seine Abfassungszeit. Leipzig,
bei Deichert’'s Nachf., 1897.




— 590 —

sich habe. Der genannte Verfasser, jetzt Pfarrer in Dresden,
hat die bittere Erfahrung machen missen, dass die sogenannte
Kritik, die tiber Erfolg oder Nichterfolg neuer Biicher ent-
scheidet, keineswegs fihig ist, tber volliz neue Auffassungen
sogleich ein treffendes Urteil zu fillen. Man nahm sich nicht
die Miihe, Wuttigs Griinde sorgfiltig zu erwigen, und so kam
es, dass die Schrift trotz ihrer Tichtigkeit nicht durchschlug,
dass es mithin fir die grosse Welt bei dem alten Glauben
blieb, Johannes habe zuletzt geschrieben.

Nichtsdestoweniger trat eine ganze Anzahl sachkundiger
Theologen — freilich kein Universititsprofessor — unumwunden
-auf Wuttigs Seite; mir aber wurde das Gliick zu teil, von diesem
neuen Standpunkte aus endlich iiber die Entstehung aller vier
Evangelien das lang ersehnte klare Bild zu gewinnen.

Zunichst wurde ich darauf aufmerksam, dass Johannes im
allgemeinen nur die Festbesuche Jesu in Jerusalem beschreibt,
dazwischen aber grosse Liicken lisst. Da nun Lukas in der
Einleitung zu seinem Evangelium den Inhalt desselben als
remAnpogoonusre mocyuare, also als Thatsachen bezeichnet,
die der Vollstandigkeit halber zusammengetragen worden
seien — die andern FErklarungen des Ausdrucks sind ge-
zwungen — versuchte ich, den ganzen Stoff seines Evan-
geliums der Reihe nach auf die Liicken der Johanneischen Dar-
stellung zu verteilen, und fand zu meiner Freude, dass dabel
eine verbliffende Ordnung zu Tage ftritt. Luk. 1, 5—4, 13
kommt vor Joh. 1,19—4,54; an den Joh. 5 beschriebenen Fest-
besuch reiht sich dann die von Lukas beschriebene galiliische
Wirksamkeit, die bis zum néchsten Osterfest reicht, wo Luk. 9
und Joh. 6 im Speisungswunder zusammentreffen. Luk. 9—19
verteilt sich vortrefflich auf die von Johannes fiir das letzte
Lebensjahr Jesu angegebenen Ortsveranderungen, und in der
Leidensgeschichte erweist sich der Bericht des Lukas ganz
offenkundig als eine Vervollstindigung des Johanneischen; nur
dadurch, dass Lukas dngstlich jede Wiederholung aus Johannes
vermeidet, erklirt es sich, dass sein Verhiltnis zu Johannes
so lange unentdeckt geblieben ist.

Alsein Schliissel fiir alles Weitere erwies sich mir Matth. 3, 1.
Die Geschichte des Téaufers beginnt da mit den Worten
&v Tals nudocus éxelverc. Was fir Tage das aber waren, ist
‘weder aus dem Vorhergehenden noch aus dem Folgenden



— 591 —

irgendwie zu ersehen. Wie aber, dachte ich eines Tages plota-
lich, wenn damit die Luk. 3, 1—3 so eingehend beschriebenen
Tage gemeint wéren ? Die Vermutung wurde zur Wahrschein-
lichkeit, als ich bemerkte, dass der Bericht des Matthaus tiber
den Té#ufer einerseits wortlich mit Lukas tibereinstimmt, anderer-
seits aber (siehe Matth. 3, 4—T) eine sichtliche Erganzung und
Verbesserung des Lukanischen ist. Bald erkannte ich auch die
Geburtsgeschichte bei Matthius als eine Ergédnzung des bei
Lukas Kapitel 1 und 2 Berichteten — die umgekehrte An-
nahme stosst bekanntlich auf ein uniberwindliches Hindernis —
und schliesslich erkannte ich klar und deutlich, dass das
Matthiusevangelium von Anfang bis zu Ende eine ganz plan-
miissig durchgefiihrte Berichtigung des Lukasevangeliums ist.
Man hat sich stets tiber das bei Matthiius 91mal vorkommende
rore gewundert, zumal man nichts anderes darin sah, als
eine schwerfillice Ubergangspartikel; ich merkte dagegen
bald, dass Matthiius mit réze besonders solche Abschnitte
einfiihrt, die bei Lukas in einem andern Zusammenhang vor-
kommen, dass mithin zore meist den vollen Sinn von ,damals®
hat und eben dazu dient, ein Lreignis bewusst in eine vor-
her genau angegebene Zeit zu verlegen. Matthius kann sich
das als Augenzeuge Lukas gegeniiber erlauben: und in dieser
Uberlegenheit des Matthius den chronologischen Anordnungen
seines Vorgingers gegeniiber beruht der hohe Wert seines von
der modernen Kritik so vielgeschmihten Evangeliums.

Fur Markus konnte ich dann nachweisen, dass er die Be-
richte von Lukas und Matthdus vor sich liegen hatte und bald
nach dem einen, bald nach dem andern gearbeitet hat, aber
nicht als itiberlegener Bearbeiter, sondern nur, um hie und da
genauere Einzelheiten beizufiigen. Da aber Markus, wie selbst
Harnack zugeben muss, bald nach 64 geschrieben zu haben
scheint, ergab sich fur Matthius die Zeit um 60, fir Lukas
die Mitte der fiinfziger Jahre, also die Zeit, wo Lukas der
yneuen~ Chronologie zufolge mit Paulus zwei Jahre in Pala-
stina weilte, und fir Johannes blieben nur noch die Jahre vor
der Gefangennahme des Paulus, wo er noch mit Jakobus zu
den Séulen der Gremeinde in Jerusalem gehorte.

Welch erfreuliches Licht bei diesen Ansitzen auf das im
vergangenen Jahrhundert so viel misshandelte apostolische
Zeitalter fallt, dariiber habe ich anhangsweise einiges beige-

Revue intern. de Théologie, Heft 39, 1902, 39



— 592 —

gefligt. Anfangs beabsichtigte ich auch, als Anhang noch eine
vollstiandig durchgefithrte Evangelienharmonie abdrucken zu
lassen ; denn selbst die Auferstehungsberichte fiigten sich bei
dieser neuen Auffassung zwanglos ineinander! Doch ich be-
schriinkte mich auf das Notigste und entschloss mich, die Har-
monie erst drucken zu lassen, wenn der Erfolg der grund-
legenden Untersuchungen gesichert wiire. Denn sollte die
Kritik — was allerdings nach den mir bisher zu teil gewordenen
Anerkennungen nicht zu erwarten ist — auch an dieser Schrift
wie an der von Wuttig voriibergehen, so wiirde die auf ihr
beruhende Harmonie trotz ihrer diesmal wirklich vorhandenen
Harmonie doch nur ein Ladenhiiter werden.

Zum Schluss mochte ich nicht um nachsichtige, sondern
um recht strenge Prufung meiner Untersuchungen bitten. Die
Sache ist wahrlich des Schweisses der Edeln wert. Handelt es
sich doch um den geschichtlichen Quellenwert der vier einzigen
Berichte, die wir tber das Erdenleben des Einen haben, der
allein von sich sagen konnte: Ich bin der Weg, die Wahrheit
und das Leben; niemand kommt zum Vater, ausser durch mich

Dr. W. K.

K. RONNEKE, Lic. theol.: Los von Rom-Bewegung in Italien.
Miinchen, Lehmann. 1902.

Der Ruf ,Los von Rom®, wie er seit den Ereignissen von
1848 und 1859 immer stidrker sich erhob, hatte nichts zu thun
mit dem Verlangen eines religiosen Bediirfnisses, sondern nur
mit der Sehnsucht nach politischer Einheit. Und es ist eine
Thatsache, dass die einziehenden italienischen Truppen von
den getreuen Unterthanen des Papstes, ,den Romern aus
Rom*, am 20. September 1870 mit begeisterten Zurufen als
Befreier begriisst wurden. Das ist und bleibt die grosse Be-
deutung der Bresche bei Porta Pia am 20. September 1870,
dass in politischer Beziehung First und Volk katholischen Be-
kenntnisses sich ohne Bedenken von Rom und seiner Oberherr-
schaft lossagten. Nicht bloss Gottes ziichtigende, sondern auch
gnddige Hand sah darin der Jesuit Curci. Aber als er weiter
ging und Reformen forderte, da stand er allein. Der Abge-
ordnete DMinervini hat die Sachlage mit kurzen Worten ge-
zeichnet: ,Von meinem Freunde, dem Freidenker Macchi, an-



— 0893 —

gefangen bis zum Katholiken par excellence, dem Abgeordneten
Toscanelli, weiss ich keinen Menschen, der sich bei uns ernst-
haft mit der religiosen Frage beschiftigt. Dennoch waren
Anzeichen dafiir vorhanden, dass auch in Italien das unaus-
loschliche Bedirfnis des Herzens und Gewissens zu seinem
Rechte kommen will. Rosmini, Gioberti, Lambruschini, Audisio,
Liverani, Passaglia, die Vorlaufer Curcis, haben Samenkérner
ausgestreut, welche den Weg ebneten, um das ,Los von Rom*
nicht bloss kirchenpolitisch, sondern religios zu verstehen und
zu erstreben. Nachdem das Konigreich beider Sizilien und mit
ihm seine bisherige Hauptstadt Neapel politisch frei geworden
waren, bildete sich unter der Fiihrung des Dominikanermoénchs
Luigi Prota-Giurleo eine ,Italienische Nationalkirche*, welche
vor allem im Gottesdienste die Landessprache einfiihrte, die
obligatorische Ohrenbeichte aufhob und die Feier des hl. Abend-
mahls in beiderlei Gestalt aufnahm. Leider war es die Regie-
rung, welche die vielversprechende Bewegung im Keime
knickte und vernichtete. Ein Reformversuch des Professors
Filopanti an der Universitit Bologna musste ergebnislos ver-
laufen, weil Filopanti die wichtigsten Wahrheiten des Christen-
tums verschlossen blieben. Da erhob 1881 Graf H. von Cam-
pello seine Stimme. ,Nach zehnjiahriger reiflicher Uberlegung,
inneren Kémpfen und getiuschten Hoffnungen kann ich feier-
lich vor Gott und Jesu Christo schwéren, der uns alle richten
wird, dass ich diesen Schritt in keiner andern Absicht thue,
als den Frieden meines Gewissens zu finden.* So schrieb Cam-
pello an den Kardinal Borromeo, den Erzpriester der vati-
kanischen Basilica. Bald erhielt er auch die ersehnten Mit-
arbeiter: Andrea d’ Altagene, Cruciani, Savarese, Cichitti Suriani.
Jahrelange, rastlose Arbeit unter unséglichen Schwierigkeiten
blieb nicht unbelohnt. Es bildeten sich kleine, aber vielver-
heissende Gemeinden. Im Jahre 1896 bildete Miraglia, unab-
hingig von Campello, eine romfreie (Gemeinde in Piacenza,
und in DMailand liess Negironi den Ruf ,Los von Rom* er-
schallen. Man begreift nicht — darin hat der Verfasser sehr
recht — warum sich diese letzteren nicht der Arbeit Cam-
pellos anschlossen. Finigkeit hitte auch da stark gemacht und
gestiitzt. Das kann man an den funf kirchlichen Gemein-
schaften evangelischen Bekenntnisses sehen, welche es fiir ihre
Aufgabe halten, dem Evangelium in ihrem Vaterlande Aner-



594 —

kennung zu verschaffen und Anhéinger zu gewinnen, den Wal-
densern, der Evangelischen Italienischen Kirche, den Metho-
disten, den Wesleyanern und den Baptisten, welche am 20. Juni
1901 eine Art Konféderation der italienischen Protestanten be-
schlossen, die, wenn Wirklichkeit geworden, fiir die evan-
gelische Sache in Italien, ja fiir Italien von Segen sein muss.
In diesem Sinne sprach auch Crispi zu einer Deputation der
Evangelischen Italienischen Kirche das Wort: .Ihr mit eurer
Kirche und dem Evangelium werdet fiur das Vaterland viel
mehr thun konnen, als alle unsere Staatskunst und alle unsere
Liberalen.*

Man sieht, der Verfasser bietet hier — wir haben nur den
Umriss skizziert — ein reiches Material zur neuesten Ge-
schichte Italiens. Gediegene Sachkenntnis, warmes lerz fir
das Reich Gottes, vornehme Sprache empfehlen die tberaus
lesenswerte, zeitgemisse Schrift.

Pfr. SCHIRMER.

Petites Notices.

¥ A. CHERADAME: L'Allemagne, la France et la question
d’ Autriche ; Paris, Plon, 1902, 3 fr. 50. — Ce livre étant avant
tout politique, nous n’avons pas & nous en occuper ici. Sinous
le mentionnons, c'est pour signaler dans sa thése une grosse
lacune et une grave erreur. Il dit (p. 237-244) que la question
d’Autriche est politique, économique et sociale; il oublie de
dire qu'elle est aussi religiense. 11 prétend que le Los von Rom
(pp. 148-149, 167-168) n’est que politique; il se trompe, car il
est aussi religieux. Les autorités ultramontaines sur lesquelles
il essaie de fonder son assertion sont trop intéressé¢es dans la
question, pour faire poids. La Revue a démontré le caractére
religieux du mouvement antipapiste en Autriche, et elle a cité
des faits. L’auteur affirme (p. 223) que «sur 15 millions de
Slaves cisleithans, 14'/; ne sont pas orthodoxes ». Il est clair que
tout cet état de choses doit inspirer a I'Allemagne, a la Russie,
voire méme a la France, de graves réflexions, et que l'étude
des moyens de solution mériterait d'étre approfondie a fous
les points de vite. Sinous avions voix au chapitre, ce ne serait,
bien entendu, qu'au point de vue religienx.



— B9 —

* Lic. C. von KUGELGEN: Die Ethik Huldreich Zwinglis;
Leipzig, R. Wopke, 1902, br. M. 4. — Ouvrage trés bien imprimé
en caractéres anciens, mais avec quelques fautes dans les
textes francais. L’auteur a ainsi divisé ses matieres: 1. Von
der Tugend zur Begnadigung; I[I.'Von der Begnadigung zur
Tugend: Die Sittlichkeit Zwinglis: 1. in ihrer Wirklichkeit als
tugendhafte Gesinnung, 2. in ihrer Erweisung als pflichtmais-
siges Handeln: a) das individuelle Verhalten (Gebet, Askese);
b) das sociale Verhalten (hiusliche, gesellschaftliche, staatliche,
kirchliche).

* Prof. I¥. Loors: Svmbolik oder christliche Konfessions-
kunde, 1. Band; Leipzig, Mohr, 1902, — Aprés une histoire
abrégée des symboles de l'ancienne Eglise, l'auteur é&tudie
d'abord les Eglises orientales, puis le catholicisme occidental,
soit dans sa forme romaine, soit dans sa forme ancienne-catho-
lique; il consacre aussi un paragraphe au « Deutschkatholizis-
mus ». Cette ¢tude, qui porte sur tout le contenu des symboles,
notamment sur les dogmes, n'est guére qu'un exposé avec quel-
ques détails sur I’évolution historique des doctrines et du culte;
ce n'est ni un examen ni une discussion des doctrines mémes,
L'ouvrage n'en est pas moins considérable par le nombre des
sujets auxquels il touche, par la conscience avec laquelle l'au-
teur s’acquitte de sa tdche, par les indications d’érudition qu'il
accumule au bas des pages. En ce qui concerne 'ancien-catho-
licisme, il se borne au strict nécessaire; on voit que les sources
francaises lui sont peu connues. Nous reviendrons sur ce savant
ouvrage, lorsque le second volume aura paru. Signalons toute-
fois dés maintenant les détails trés objectifs qu’il contient sur
I'Eglise orientale, et notamment sur l'influence dogmatique exer-
cée par la théologie romaine dans 1I'Eglise orientale en ce qui
concerne l'eucharistie. Ce dernier point est important (voir pp.
148 et 149).

#* Dr J. W. RotustEIN: Die Genealogie des Konigs Jojachin
und setner Nachkommen (I Chvon. 3, 17—24) in geschichtlicher
Beleuchtung. Eine kritische Studie zur jlidischen Geschichte und
Litteratur. Nebst einem Anhange: Ein iibersehenes Zeugnis fiir
die messianische Auffassung des « Knechtes Jahwes». Berlin,
Reuther u. Reichard, 1902, M. 5. — Inhalt: I. Jojachin und



— 596 —

seine Sohne; II. Serubbabel nicht Schealtiels, sondern Pedajas
Sohn. Pedaja das erste Haupt der neuen Gemeinde; III. Serub-
babels Nachkommenschaft. (Ouvrage trés spécial et trés sa-
vamment travaillé.)

* J. G. SAKELLARIDEs: ‘O @dgos ijc "Avarolis, 1902. Galata-
Constantinople. — Comparer ce Recueil-Indicateur & I'’«Alma-
nach Hachette », ne serait pas tout a fait exact, parce qu'il
n'est pas aussi complet que ce dernier. Il contient toutefois
beaucoup de renseignements auxquels nous sommes étrangers
et qui n’en sont que plus intéressants pour nous. Je citerai
en particulier les renseignements ecclésiastiques et la galerie
de portraits: l'imposante figure du patriarche Joachim III en
téte, avec sa biographie; les métropolitains, les évéques, les
membres du saint synode, etc. Puis les rois et reines, les princes
et princesses, les chefs d'Etat du monde entier; des descrip-
tions, avec vues, de diverses parties de 1'Orient; des poésies
grecques; enfin les principauxreprésentants de la presse grecque.

* Tu. SCHNEIDER : Worin besteht meine Schuld, dass ich nicht
Ffarver geworden bin? Wiesbaden, 1901, 56 S. — Cette bro-
chure est intéressante comme illustration de la question sui-
vante: quels sont les droits et les devoirs de conscience et de
fonction, d'un pasteur, dans l'enseignement de la doctrine re-
ligieuse? Ce pasteur a sa maniére de comprendre la Confession
de foi de son Eglise, en opposition avec la maniére officielle
de cette Eglise. Au lieu de s’en tenir & 'enseignement officiel
qui répugne a sa conscience, il préche son propre enseigne-
ment. L'Eglise le destitue. Que faire? Quels sont ses droits?
La question n'est pas difficile si c’est vraiment 'Eglise qui le
destitue; mais presque toujours c'est un fonctionnaire de l'Etat,
ou un simple membre de la hiérarchie ecclésiastique. Alors le
cas est différent, et rentre, comme on le voit, dans la question
des rapports de I'Eglise et de I'Etat. Cette question générale est
loin d'étre résolue: ici comme ailleurs, ies principes sont confus,
ou du moins l'application qu'on en fait est loin d’étre satis-
faisante; ici comme ailleurs, c'est la vérité qui donnera la
liberté, weritas liberabit. Mais la vérité, qui la cherche? Ommnes
que sua sunt querunt, disait St. Paul. Que n'ett-il pas dit,
s'il eit connu la bureaucratie de notre temps?



— 597 —

* H, TriLoFF: Die neuen epistolischen Perikopen, Leipzig,
Diirr, 1902, in-8°, 262 S., 3 M. 50 Pf. — Recueil de plans de
sermons ou de méditations, pour les dimanches et fétes de
I'année, sur des textes des diverses Epitres du N.-T. Ces plans
sont trés utiles pour les pasteurs et les instituteurs, qui doi-
vent donner des lecons de religion, lecons non moins ¢difiantes
qu'instructives. L’auteur est lui-méme mafitre supérieur au
séminaire de Pyritz.

* J. WEestPHAL: Hilfsbuch fiiv den Religionsuntervicht an
evangelischen Prdparandenanstalten; Leipzig, Dirr, 1902, in-8°,
140 S., 1 M. 70 Pf. — Ouvrage divisé en trois parties: 1. Les
chants d'Eglise, dans l'antiquité chrétienne, au moyen age et
dans les temps modernes (chez les luthériens, chez les réformés,
chez les Fréres moraves). 2. Les psaumes les plus importants. —
3. L’année liturgique et la répartition de ses fétes dans ’Eglise
évangélique. — Excellent livre pour son ordre et sa méthode.

* G, WILDEBOER: De la formation du canon de I'ancien
Testament, trad. du hollandais en frangais par M. le pasteur
L. Perriraz; Lausanne, Bridel, in-8°, 128 p. — Cette savante
étude, qui a paru d'abord dans la «Revue de théologie» de
Lausanne (1901 et 1902), est trés documentée et pleine d’éru-
dition. L'auteur joint a sa compétence une méthode trés claire,
Aussi son travail n'a-t-il besoin d’aucune recommandation: il
est de ceux qui se recommandent d’eux-mémes, et qui sont
indispensables. Que n’avons-nous sur le canon du N.-T. une
étude d’égale valeur, aussi solide, aussi condensée et aussi
méthodique!

Librairie.

S. BErGgeEr: Mémoire (posthume) sur les préfaces jointes aux
livres de la Bible dans les manuscrits de la Vulgate; Paris,
Klincksieck, 1902, in-4°, 78 p., 3 Fr. 20. — Utile contribution
a U'histoive de la Vulgate.

P. L. Coucnoup: Benoit de Spinoza; Paris, Alcan, 1902, 5 Fr,
(sera analysé dans la prochaine livvaison).



— 5OE ~—

W. IngraM, M. A: The Creed of science religious, moral, and
social; London, Kegan and Trench, 1884, second édition.
(Ouvrage de science et de philosophie, trés intéressant.)

S. Karppe: Essais de critique et d’histoire de philosophie; Paris,
Alcan, in-8°, 3 fr. 73. (Sera analvsé dans la prochaine li-
Vraison).

Prof. D" A. Onckex: Geschichte der Nationalokonomie; I. Teil,
die Zeit vor Adam Smith; Leipzig, Hirschfeld, 1902. — Voir
notamment I'étude intitulée: Das System der kirchlich-feu-
dalen Naturalwirtschaft, S. 79-100.

C. P. Spaxoubp:: ‘levogixai Zekidec. "loaxsin o I''. Doagele « Tayu-
doouov» &g Kowveravrmvovmolr.

G. TscHiry: Weltentritselung ! Grundriss des lIdeal-Realismus
als der Versshnung von Natur und Geist, 2 M. — Die ewige
Verdamnis! Streitschrift wider den kirchlichen Jenseitsglauben,
1902, 1 M. — Buddha und Christus! Bamberg, Handels-
Druckerei, 0,50 M.

Avis. — Nous rappelons a nos amis que la «Revue» ne
publie que des travaux écrits en allemand, en anglais et en
Jfrancais, et que, lorsqu'on désire qu’elle publie un compte-
rendu sur un ouvrage écrit dans une langue autre que les
trois indiquées, l'auteur ou 1'éditeur est pri¢ de vouloir bien
envoyer cet ouvrage directement & l'un des collaborateurs de
la «Revue» dans la langue en question (voir la 2™¢ page de
la couverture).




SAINT CYRILLE DALEXANDRIE
ET L’EUCHARISTIE.

Nous ne saurions, dans une seule étude, citer tous les
textes dans lesquels St. Cyrille d’Alexandrie a expliqué la sainte
Eucharistie. Commencons par ceux du Traité De adoratione in
spiritu el veritate, qui forme le T. 1* de ses ceuvres, édition
Migne. Nous les ferons suivre des conclusions qui peuvent en
étre tirées logiquement.

L. VI, n.177. Cyrille parle du texte: Qui manducal corpus
Christi, et il le rapproche de cet autre: Benedicam panem tuum.
Son explication ne tend nullement a nous faire croire & une
manducation corporelle, mais uniquement & une manducation
spirituelle, c’est-d-dire a4 une réception d'une grice spirituelle.
C'est 12 le but: la sanctification de 1'ame par la grace spiri-
tuelle et divine. Le reste n'est que le signe de cette chose et
le moyen de ce but. Il ne craint pas d’employer les mots sens
meystique et caché, qu'il met en opposition avec le sens grossiére-
ment visible de la manducation charnelle d'un corps visible:
« Mvsticies hic sermo est algue abditus; nam sinceris Dei cul-
toribus illa Christi mysteriorum communicatio et sancti baptis-
matis gratia ad spiritualem benedictionem wvalet ... lis igitur
qui vere Dei sunt amatores, pro benedictione, inquit, erit illa
sanctorum mysteriorum communicatio.» On voit qu’il explique
I'eucharistie par le baptéme: tous les sacrements sont des
mystéres spirituels du méme ordre, tous ont le méme but, tous
conférent la méme grace.

L. VII, n. 231. Cyrille appelle le corps et le sang du
Christ «la bénédiction vivifiante ». «Praeclarum nobis viaticum
seipsum adjecit, ut immaculata hostia et ut ovis ad victimam
propter nos ductus, largitusque ut wvivifice benedictionis, id est,



	Bibliographie théologique

