Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)
Heft: 38

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

H. Bois: Le sentiment religieux; Paris, Fischbacher, in-8°,
64 p., 1902,

La thése de l'auteur est celle-ci: D’abord, si le sentiment
religieux peut étre accompagné et méme dans certains cas
dépendre de phénomenes corporels, il ne se réduit en aucun
cas & n'étre dans son essence que la pure et simple traduction
mentale, accessoire et superficielle, d'un état physiologique
profond (p. 12). Ensuite, tout en reconnaissant que des émo-
tions du genre noble peuvent se grouper autour de l'idée
d'infini proprement dite, cependant cette idée n’est nullement
I'idée du parfait; elle est plutét une idée «vers laquelle la
religion s’oriente lorsqu’elle tend & perdre son caractere reli-
gieux et a se transformer en métaphysique»; et méme, <loin
d’'en marquer l'origine et d'en constituer 'essence, le sentiment
de l'infini est le grand dissolvant du sentiment religieux» (p. 16).
En outre, le sentiment religieux n'’est pas le sentiment moral:
car certains mystiques sont immoraux, et certains hommes
moraux ne sont pas religieux; le sentiment moral est un sen-
timent rattaché a une loi, et le sentiment religieux est un sen-
timent rattaché a un étre distinct de nous (p. 19). De plus, le
sentiment religieux n’est pas davantage le sentiment social;
car «la pression sociale en matiére religieuse est non le prin-
cipe, mais le produit et le résultat des consciences religieuses
individuelles; elle apparait au cours de l'évolution des dogmes
et des rites, elle n'est pas a l'origine de cette évolution; toute
religion est individuelle en son essence a l'origine» (p. 25).

En somme, «deux traits également indispensables carac-
térisent le Dieu objet du sentiment religieux concret, historique:
1° la puissance en vertu de laquelle il est le principe de notre
étre, ou tout au moins le souverain du monde, ou tout au
moins notre supérieur; 2° I'analogie de cet &tre puissant avec



— 389 —

T'individu humain, analogie en vertu de laquelle il est notre
semblable > (p. 28).

M. Bois examine ensuite les rapports du sentiment religieux
avec l'intelligence et avec la volonté: d'une part, tout en re-
connaissant que la premiere émotion religieuse a nécessaire-
ment d envelopper une notion et un jugement, et que, sans
cet élément inlellectuel, cette premieére émotion religieuse n’au-
rait pas été religieuse, il prend le mot «intellectualisme » dans
un sens péjoratif et il le combat au nom de la nécessité du
sentiment religieux actif et vivant; et, d’autre part, il combat
non moins vivement le piétisme sentimental qui néglige la
science et qui confond la piété avec la jouissance religieuse,
comme si croire était sentir,

Je regrette que l'auteur ait si facilement abandonné le
mot «intellectualisme », sans donner aucune raison de la pré-
tendue nécessité de le prendre en mauvaise part. En soi, ce
mot exprime les droits de lintelligence et de la raison, et
certes ils sont grands en religion et en théologie. Comment
des lors sacrifier le mot qui en est logiquement le symbole
formel? Que des ennemis de la raison le combattent, c’est tout
naturel; mais ceux qui savent harmoniser la raison et la foi,
la raison et la piété, devraient énergiquement le défendre.
Certes, les intellectuels ont joué un roéle assez noble en France,
ces derniéres années, au point de vue moral, et ils peuvent
aussi en jouer un non moins noble au point de vue religieux.
Les réformés qui abandonneraient leur nom de «réformés»
sous prétexte qu'il est mal compris par certains adversaires
de la réforme, auraient certes grand tort, comme aussi les
catholiques qui abandonneraient le leur parce que les papistes
le compromettent et que les protestants 'attaquent; de méme,
les trop rares défenseurs de la raison en matiére de religion
ont grand tort de laisser dénaturer et attaquer le vrai sens
de l'intellectualisme.

Mais, ce regret exprimé, je ne saurais assez louer les
efforts scrupuleux du savant professeur pour analyser avec
exactitude les éléments divers qui composent le sentiment
religieux. S'il ne les a pas entiérement éclaircis, et méme, s'il
est permis d'étre d'un avis contraire sur quelques points, néan-
moins son étude est une des plus substantielles et des plus
importantes. E. MicHaup.



= GO0 e

Cte DomeEr DE VoORrRGES: St. Anselme; Paris, Alcan, in-8°,
1901, 5 fr.

M. le comte veut bien reconnaitre que le terrain de la
théologie n’est pas le sien (p. 244). On peut deés lors regretter
qu'il se soit chargé de juger une ccuvre théologique. Anselme
s'est essayé, il est vrai, 4 la philosophie, mais en théologien
qui manquait de fond, de science et de méthode, et qui n'a
pu faire de la philosophie que d'une maniére trés circonscrite
et trés discutable.

Aussi, pour donner quelque ampleur a son sujet, 'auteur
a-t-il dQ en sortir & peu prés dans toutes les questions qu'il a
traitées, en exposant les théories soit de St. Augustin, soit
surtout de Thomas d'Aquin, sous prétexte qu'Anselme a di
s'inspirer d’Augustin et qu'il a ouvert la voie a la scolastique.
Entre Augustin et Thomas, Anselme serré, étriqué, ¢touffant,
fait triste figure. M. le comte ne semble pas s'en douter, tant
il est épris de la scolastique! Son amour pour celle-ci le rend
non seulement partial, mais, qu'il me permette de l'avouer,
naif. J'en citerai quelques preuves. Ne sont-ils pas d'une
extréme naiveté, les prétendus miracles qu'il raconte d’Anselme
(p. 50)? Que dire aussi de ce diable qui déchirait le manuscrit
du Monologium, parce qu'Anselme voulait le retoucher et le
perfectionner (p. 71)? Ne faut-il pas de la candeur pour oser
dire aujourd’hui qu'au XIII® siecle on a «#dsoli le difficile
probléeme des universaux d'une manieére définutive» (p. 156);
qu'au XIII® siecle la doctrine de l'origine des ames «fut dc¢fi-
nitivement fixée» (p. 188); que les Péres, en parlant de la
présence spirituelle du Christ dans 1'eucharistie, «voulaient
seulement dire, ainsi que St. Thomas l'enseignera bientdt, que
le corps de J.-C. n'est pas dans le sacrement d'une manieére
locale, circumscriptive, enfermé et contenu dans un lieu, mais
comme l'ange est présent dans un lieu, définitive, par l'appli-
cation de sa vertu» (p. 43)? S'il ne s’agit que d'une «appli-
cation de vertu», qu'est-il besoin de la disparition de la sub-
stance du pain et de la théorie des accidents qui restent
« seuls », contradictions dont 'auteur parle quelques lignes plus
loin? M. le comte prétend que «Lanfranc fut au premier rang
de ceux qui défendirent la doctrine #raditionnelle» (p. 43 et
327). Pour émettre une telle opinion, il faut ignorer compléte-



— 391 —

ment les débats eucharistiques des IX® et XI°® siecles, les ori-
gines de la transsubstantiation matérielle et la doctrine des
Peéres sur l'eucharistie. On comprend deés lors que lauteur
puisse accuser Scot Erigene d’avoir «donné de l'eucharistie
une explication par trop idéale et qui rappelle (sic) beaucoup
l'interprétation des protestants» (p. 28). Ne serait-ce pas plutot
(si T'on voulait établir une comparaison) l'interprétation des
protestants du XVTI° siecle qui rappellerait celle de Scot Erigene,
du IXe?

L’auteur, il taut le reconnaitre, fait quelques aveux sur
l'ignorance qui régnait au XI°¢ siecle. «On a vu dans ces temps
malheurcux, dit-il, des prétres sachant a peine lire le latin du
missel» (p. 6). Parlant de Herluin, fondateur de l'abbaye du
Bec, il concéde que «comme tout bon gentilhomme, il ¢tait
d'une ignorance absolue» (p. 41). Il concéde aussi que l'école
au XlI¢ siecle manquait de méthode et de maturité (p. 2); que,
sous le torrent de l'invasion, les bibliothéques avaient «disparu»;
que les moyens d'instruction étaient «des plus restreints» ;
que l'esprit fruste des barbares se prétait «trés peu a 1'¢tude »
(p. 15). Néanmoins, il prétend que «les clercs du XI° siecle
¢taient d'intrépides disputeurs » | Heureusement, il avoue aussi-
tot que «leurs disputes étaient généralement sans portée»
(p. 326). Comment, des lors, parler de «la science aux débuts
du moyen age», déclarer «admirable» le livre des noms divins
du pseudo-Denys, et dire de ce dernier qu’il est vraiment un
philosophe de premier ordre» (p. 31)!

C'est avec ce méme naif engouement que l'auteur a pro-
clamé Anselme «un génie d'une hauteur exceptionnelle (p. 1)...
d'une hauteur de méditation ncomparable» (p. 68). D'une part,
il affirme que «le traité¢ de St. Anselme, par 1'¢lévation des
idees, par la vigueur du raisonnement, par la précision de la
doctrine, a fait et fera l'admiration des siécles» (p. 70); et,
d’autre part, il reconnait que, si Anselme est resté célebre, ce
n'est «que par son ceuvre la plus contestable» (p. 1).

La vérité est qu'Anselme a été considérablement surfait
a cause de sa prétendue preuve métaphysique de l'existence
de Dieu; qu'il faut enfin voir les choses telles qu’elles sont,
citer les textes mémes, les juger par eux-memes sans gros-
sissement et sans enflure. On reconnaitra alors que, la science
et la philosophie au XI[® siécle étant tres inférieures, la théo-



— 392

logie ne pouvait étre non plus, comme science, que trés infé-
rieure; et que tout le mouvement néo-scolastique actuel, que
les admirateurs a tout prix du moyen Age veulent faire magni-
fique, ne peut démontrer finalement qu'une chose: les erreurs
grossiéres que le moyen Age, avec sa logomachie puérile, a
prises pour la science, et par conséquent l'impossibilité de
prendre au sérieux, actuellement, et ces erreurs, et cette logo-
machie, et cette fausse science. Tel sera le terme auquel on
aboutira.

L’auteur lui-méme en fournit involontairement la preuve
par les appréciations qui ¢échappent a sa parfaite bonne foi.
En effet, sur la théorie de la connaissance, Anselme dit tres
peu de chose, et l'auteur parle beaucoup plus de celle de
Thomas que de celle d’Anselme. A propos de 'image sensible
qui devient une idée, il avoue qu’«Anselme décrit ce passage
d'une maniére peu scientifique» (p. 99). Quant a lintellect
agent, «il est évident, dit-il, qu'a son époque Anselme ne pou-
vait étre préparé a construire une théorie aussi subtile»
(p. 104). De plus: «Dans ce que nous possédons des travaux
philosophiques du saint docteur, il n'est nulle part question de
la maniére dont s'opere la connaissance de la réalité présente,
ni pour la sensation, ni pour lintelligence, il ne donne une
théorie de la perception... St. Anselme ne parait pas se rendre
tres bien compte de la différence entre l'idée et l'image »
(p. 111-112).

Sur la question de la vérité, méme faiblesse. « Le dialogue
sur la vérité, dit l'auteur, n'est point un traité complet ana-
lysant avec méthode les divers ordres de vérité et leurs diffé-
rents caractéres; ce n’est point non plus une critériologie ou
démonstration de la vérité de la connaissance; c'est tout sim-
plement un essa: de définition de la vérité en général; il n'y
Jaut pas chevcher autre chose» (p. 121). Et quelle définition
a-t-il donnée? « Une définition non pas fausse, mais par trop
vague > (p. 127). Anselme a enseigné la formule: credo wut
intelligam. «Il est convaincu que, si l'on ne croit pas d’abord,
on n'arrivera pas a comprendre» (p. 133). Ce que M. le comte
interpréte ainsi, pour essayer de sauver son héros: «Il vouladt
dire ceci, qui est fort juste, que croire a la vérité est une dis-
position nécessaire pour la découvrir» (p. 135)! Evidemment,
M. le comte est la bonté méme. « La vérité est femme, ajoute-



— 393 —

t-il, elle ne se donne complétement que si elle se croit stre
d’étre aimée» (p. 136). On n'est pas plus galant, mais que
devient l'exactitude philosophique dans cette galanterie?

M. le comte a une notion erronée de la théologie, lorsqu’il
prétend qu'«elle part des données de la foi, les prend pour
acquises, les interpréte et en déduit les conséquences» (p. 137).
Il oublie que la vraie théologie commence par explorer le trés
vaste champ des préliminaires de la foi; puis, qu’'elle constate
historiquement quelles sont les vraies données de la foi, et non
celles qu'on essaie souvent de faire passer pour telles; qu’enfin
ce n'est qu'aprés ces travaux considérables qu’elle les inter-
prete et en déduit les conséquences. Et encore l'auteur oublie-
t-il de dire que, pour faire cette interprétation et cette déduc-
tion, elle doit suivre en tout les données de la science, les
strictes regles de la critique historique et de la philologie,
ainsi que le vrai critérium dogmatique. Hélas! ou étaient ces
garanties au XI°® siecle?

L’auteur prétend qu'Anselme avait, vraisemblablement,
une certaine connaissance du grec. Sur quoi se fonde-t-il? Sur
ce que les mots Monologium et Proslogium «sont manifeste-
ment tirés du grec» (p. 75)! Toujours est-il qu'Anselme a
confondu les mots substance et hvpostase, et qu’il a enseigné
« trois substances» en Dieu! Bien plus, Anselme fut «réaliste »
A ce point que son panégyriste se voit oblig¢ de plaider pour
lui les circonstances atténuantes. « Nous devons, dit-il, faire la
part du manque d'exactitude du langage philosophique au
XI¢ siécle. Ainsi nous trouvons affirmé dans le Monologium
que toute substance est ou universelle, c'est-a-dire commune &
plusieurs, ou individuelle, qui posséde avec d’'autres une essence
universelle.... Voici qui ne corrige pas la proposition précé-
dente, mais l'aggrave au contraire sensiblement: « Celui, dit le
docteur du Bec, qui ne comprend pas comment plusieurs
hommes sont spécifiquement un seul lomime, ne comprend pas
non plus comment plusieurs persomnmes dont chacune est Dieut
sont un Seul Diew» (p. 153)! Assimilation imprudente, avoue
lauteur; disons plus exactement: assimilation grossiére et
trithéiste. Evidemment le prétendu disciple de St. Augustin
n'avait pas Ilu ce que St. Augustin a écrit des personnes
divines.

Si Anselme était capable de parler aussi misérablement



— 394 —

de la Trinité, il ne faut pas s'étonner de le voir manquer
aussi de logique dans la question de lexistence de Dieu.
M. le comte a relevé lui-méme trés longuement (p. 267-319) ce
défaut de logique, que je me borne a mentionner.

Que dire aussi du chapitre sur le composé humain? M, le
comte essaie de justifier le systéme thomiste, systéme ou 'dme
semble fort matérialisée (p. 181-183). Quant a4 Anselme, il y
fait de nouveau triste figure: car, «il ne connaissait pas cette
doctrine métaphysique » (p. 173), mais il enseignait que «l'unité
résulte de 'union des parties appartenant a un méme prédi-
cament... ou de la convenance du genre et de la différence
d'un ou de plusieurs, comme /e corps et l'homme» (p. 174).
Etrange maniere d’expliquer 1'unité du composé humain, que
de mettre en opposition le corps et 'omme! Etrange maniere
de défendre le spiritualisme, que d'écrire ce qui suit (p. 183):
«Les physiologistes modernes... concluent qu'il n'y a rien
dans l'étre vivant que la chair vivante, que c'est la chair elle-
méme qui vit et qui sent, et que rien ne décéle la présence de
quelque agent étranger a cette chair. Assurément, répondent
les thomustes, il n'y a que la chaiv vivante, mais la chair est
vivante parce qu'elle posséde un principe nouveau qui l'a trans-
formée dans sa naturc intime. On a accusé souvent les méde-
cins et les physiologistes de matérialisme. Eussent-ils été maté-
rialistes, s'ils se fussent trouvés en présence d'une doctrine
s'accordant aussi bien avec leurs propres constatations?» En
vérité, si ce n'est pas 1a le plein matérialisme, qu'est-ce?

Sur I'ame, l'auteur avoue que les expressions d’Anselme
«sont embarrassées et équivoques» (p. 189), et il en cite des
exemples. Sur le libre arbitre, Anselme n'a guere dit que des
banalités, et ses assertions sur la prescience et la prédestina-
tion n’expliquent rien du tout (p. 225-228). C'est dans ce cha-
pitre (p. 206) que l'auteur cite ce texte d’Anselme: «<«Liberi
arbitrii rectitudo alia est a se, quae nec facta est, nec ab alio
accepta, quee est solius Dei; alia a Deo facta et accepta
quee est angelovum et hominum ; facta autem sive accepta alia
est habens rectitudinem quam servet, alia carens; habens alia
tenet separabiliter, alia inseparabiliter », texte que l'auteur
interpréte ainsi: «Le libre arbitre de Dieu, qui a de lui-méme
et par sa propre nature la rectitude essentielle; celui de 'ange
qui a regu la rectitude et ne peut la perdre; celui des démons



— 39 —

qui n'ont pas la rectitude et ne peuvent la recowvrer, celui de
I'homme qui a recu la rectitude et peut la perdre.» Ou est-il
question, dans le texte précité, des démons qui ne peuvent
recouvrer la vectitude?

On voit, par ce simple exposé, combien est défectueuse la
doctrine d'Anselme et combien l'ouvrage de M. Domet de
Vorges est peu définitif. E. Micuaup.

J. Ginpraux: Les espérances messianiques d'Israél; T. III°,
Esaie et les prophetes de son époque; Lausanne, Bridel,
in-18, 239 p., 1901, 3 fr.

Nous avons déja signalé les deux premiers volumes de
cet ouvragel); un quatrieme et dernier est annoncé. Dans le
troisiéme, il est question de Michée, Esaie, Nahum, Habakuk
et Sophonie, faisant suite au premier groupe d'Abdias, Joél,
Amos, Osée et Jonas. Michée est l'introducteur dans la période
de la grande prophétie messianique, Esaie en est le principal
représentant.

L’auteur continue sa méthode d’explication du texte biblique,
explication familiere et édifiante, plutot destinée au peuple
qu'aux savants, et dans laquelle il trouve moyen de parler
des tsars Alexandre I et Nicolas II, ainsi que du congres de
La Haye (p. 158-1539). Le portrait qu'il fait d’Esaie et le plan
qu'il trace de son livre, sont intéressants (p. 53-38). Sa maniere
de comprendre I'Ancien et le Nouveau-Testament, dans la
question des prophéties, est indiquée dans la page suivante
(p- 144-145): «L’examen suivi des espérances des voyants
hébreux ne laisse pas, croyons-nous, de créer au moins une
présomption en faveur de la suggestion divine a laquelle ils
obéirent. De l'harmonie profonde des vieilles Ecritures avec
les nouvelles nait une impression de respect en faveur de la
religion que les premiéres pressentent, que les secondes décla-
rent réalisée. Oh! je sais bien ce qu'on dira: Il y a tout sim-
plement 12 un magnifique exemple de l'évolution de lidée,
d'abord obscure, puis plus claire, aboutissant & une compléte
réalisation. Dans leur longue suite que vient couronner I’Evan-

') Sur le T. Ier, voir la Revwe, avril 1900, p. 412. — Sur le T. II, voir
janvier IgoI, p. 199-20l.



— 396 —

gile, les prophéties offrent simplement le spectacle d’une splen-
dide et naturelle progression. Mais Dieu, demandons-nous,
serait-il absent de cette ceuvre qui ne cesse de le nommer?
N'est-ce pas a Dieu qu'on doit la naissance, la croissance,
I'aboutissement de l'espérance messianique? Nous n'avons, au
point de vue philosophique, aucune raison décisive de penser
que dans la nature ou dans l'histoire les faits s’enchainent
sans son concours. Action providentielle, évolution, ne sont
pas a nos yeux des termes contradictoires, mais des termes
qui se completent. C'est le point de vue auquel nous nous
sommes placés d’emblée. Et nulle branche de !'histoire cer-
tainement ne se préte davantage a l'immixtion de Dieu que
celle des espérances messianiques. D’ailleurs, aurions-nous la
prétention de connaitre mieux que les prophetes lorigine de
leur inspiration? » E. M.

E. HxckeL: Les énigmes de l'univers, trad. de l'allemand
par C. Bos; Paris, Schleicher, in-8°, 460 p., 1902, 10 fr.

Ce n'est pas dans un simple article bibliographique que
I'on peut discuter un tel livre, ni ¢étudier scientifiquement et
philosophiquement le monisme. J'ai déja dit ce que je pense,
en général, du point de vue du savant naturaliste!). Si j'y
reviens ici, c’est uniquement pour préciser quelques points et
pour louer cette excellente traduction.

Lorsqu'on lit la préface des FEuigimnes, on est frappé de la
modestie et de la modération de l'auteur: il n'a certes pas la
prétention de «résoudre» ces ¢énigmes; il veut seulement
donner une «réponse subjective et partiellement exacte », car
sa connaissance de la nature et sa propre raison sont «limi-
tées»; donc il n'offre au public qu'un «essai». Plus loin, il
avoue qu’il est «trop peu familier avec la physique et les
mathématiques pour pouvoir séparer les bons et les mauvais
cOtés » de certains groupes d'idées (p. 253); il avoue méme
qu’il n’est «qu'un dilettante sur ce terrain» (il parle de la
nature de I'éther), ce qui ne I'empéche pas d’'établir sur cette
matieére, immédiatement aprés cet aveu, huit propositions, aux-
quelles il semble tenir comme & des dogmes {p. 260-262). Cette

VY Rewue internationale de théologie, octobre 1901, p. 8o1-805.



modestie et cette loyauté touchent et attirent la sympathie; et
'on entre dans l'examen du systéme avec la pensée et le
désir de la possibilité d'une conciliation.

Hélas! cette possibilité ne tarde pas a disparaitre. Car le
ton de l'auteur (je ne dis pas l'intention) trahit manifestement
un esprit agressif, agressif méme jusqu'a la partialité. Chaque
page donne la conviction que l'auteur ne cherche pas la con-
ciliation; qu’il croit avoir découvert, non pas les ¢énigmes de
I'univers, mais la clef de ces énigmes; qu’il veut imposer sa
solution a lui; et que quiconque la rejette est un ignorant. Je
puis me tromper, mais j'ai cette impression. Or cette agression
est regrettable: car l'auteur doit reconnaitre qu'il y a, en
dehors de son cercle d’'idées, des hommes de bonne foi, tra-
vailleurs aussi, chercheurs loyaux et peut-étre doués aussi de
quelque intelligence et de quelques connaissances. Pourquoi
ne pas chercher a4 mieux connaitre leurs idées? Pourquoi sut-
tout les croire assez ignorants et assez sots pour enseigner
réellement les erreurs qu'on leur impute? Ne serait-il pas
prudent et méme scientifique (comme méthode) de constater si
le christianisme qu’on attaque est bien réellement le christia-
nisme que les savants professent? Si l'auteur avait pris cette
peine et cette précaution, il aurait vu que, si certains chrétiens
sont papistes ou superstitieux, il en est d’autres qui ne le sont
pas; il aurait vu que, si certains esprits confondent la religion
avec de fausses croyances, il en est d'autres qui ont la pré-
tention de concilier la notion philosophique de la religion avec
toutes les constatations et démonstrations des sciences natu-
relles. Et des lors serait-il déplacé, méme de la part d'un
moniste, de daigner discuter avec ces hommes sans immé-
diatement les traiter avec hostilité?

M. Heeckel reproche aux théologiens de manquer de la
connaissance indispensable de la Nature (p. 12). Peut-étre
n'est-ce pas le cas pour tous. Ne pourrait-on pas reprocher a
certains monistes de manquer de la connaissance indispensable
de la philosophie, et de violer trop souvent cette régle de Ia
logique qui veut que la conclusion ne dépasse pas 1'étendue
des prémisses? Que de choses M. Haeckel ne donne-t-il pas
comme certaines, et qui ne le sont pas! Par exemple, le pre-
mier «principe cosmologique » qu’il cite comme démontré, est
celui-ci (p. 13): «Le monde est éternel, infini et illimité.» Or

Revue intern,de Théologie. Heft 38, 1902. 26



— 398 —

peut-il démontrer strictement les trois points de cette assertion?
Certainement non. Il dit encore (p. 243): «La force et la
matiere sont inséparables; ce ne sont que des formes diverses,
inaliénables, d'une seule et méme essence cosmique, la sub.
stance.» Que de mystéres dans cette phrase! La démontre-t-il?
Pas davantage: il ne fait que la supposer. Il dit encore (p. 193):
« Un profond abime sépare anatomiquement et physiologique-
ment la structure du cerveau et la vie psychique qui en
découle, chez les mammiféres supérieurs, de ce gu'elles sont
chez les mammiféres inférieurs, et pourtant ce profond abime
est comblé¢ par une longue série de stades intermédiaires: car
un espace de temmps d'au moins quatorze millions d'années
(selon d’autres calculs plus de cent millions) qui se sont écoulés
depuis le commencement de I'époque triasique, suffit complete-
ment a vendre possible les plus grands progres psychologiqies. »
Cette assertion que le passage de 'animalit¢ a la métaphysique
la plus sublime n’est qu'une question de temps, est-clle démon-
trée? Aucunement.

Comment des lors M. Heackel, qui veut combattre les
assertions non démontrées des théologiens, ne craint-il pas
d’employer leurs procédés, leur maniére de raisonner et leur
ton cassant? Croit-il que «la religion moniste», qu'il veut im-
poser, puisse jamais avoir une base scientifique solide, s'il la
fait reposer sur une dialectique aussi défectueuse? Il se trompe.

Il ne se trompe pas moins, lorsque, citant une donnée
scientifique cerfaine, il en conclut que le spiritualisme est faux,
que le théisme est faux, que l'ame-substance est une chimere.
Il ne voit que des oppositions la ou des conciliations sont
parfaitement possibles. Par exemple, aprés avoir constaté
qu'aucune force ne se perd dans l'univers, il ne veut pas per-
mettre aux spiritualistes d'affirmer l'existence de forces intel-
lectuelles et libres, d'affirmer surtout leur maintien et leur
non-destruction. De méme, aprés avoir affirmé la loi générale
de causalité, il ne veut pas permettre aux théistes d'affirmer
Dieu, comme si la cause premitre qu'ils admettent pour rendre
compte de l'univers, était contraire & la loi de la causalité!
Bref, il me semble qu'il y a, dans le livre de M. Hackel et
peut-étre aussi dans sa facon de juger les questions philoso-
phiques et religieuses, d'immenses malentendus et d’essentielles
confusions. S'il a poussé la sincérité jusqu'a s’avouer simpie



— 399 —

« dilettante» en physique et en mathématiques, serait-ce 1'of-
fenser que de le croire dans la méme situation en ce qui con-
cerne la philosophie et la théologie? Certes, je me reprocherais
amerement de le blesser en quoi que ce fat, car je n’ai que
du respect pour les hommes de bonne foi; mais il s’agit de
ses incursions sur des terrains qui ne sont pas les siens, ou
qui du moins ne lui appartiennent pas exclusivement; et il
voudra bien permettre aux philosophes et aux théologiens que
ses sophismes n’atteignent pas, de le lui faire simplement
remarquer, en lul exprimant de plus le regret que leur cause
son exclusivisme, qui, quoi qu'il dise, n’est pas de la vraie
science. E. MicHAUD.

A. Houtin: Les Origines de I'Eglise d’Angers, la l1égende
de St. René; Laval, V' A. Goupil, in-8°, 76 p., 1901, 2 fr.

Les lecteurs connaissent déja La Controverse de I’apostolicité
des Eglises de France an XIX® siecle!). La présente étude en est
une suite. Mémes procédés de critique sérieuse, méme ¢rudition
de bon aloi, méme sincérité trés courageuse et trés méritoire.
L’auteur expose d'abord quels furent les premiers évéques de
I'Eglise d'Angers: Defensor, Apotheéme, Prosper, Maurille. De
grandes obscurités pésent sur ces quatre personnages. De Prosper,
par exemple, on ne sait que le nom; la tradition toutefois en fait
un disciple de St. Martin. Quant au moine St. Florent, M. Hau-
réau propose de fixer sa mort 4 390; dom Chamard la recule
jusqu’a 440, ce qui lui fait atteindre l'age de 123 ans. «Clest
un casse-téte chronologique », dit M. Houtin (p. 13). La vie de
Maurille est remplie de merveilleux; son biographe, St.Main-
beuf, qui I'écrivit en 619-620, «vit manifestement dans une pé-
riode d’¢laboration légendaire... et se complait dans une thau-
maturgie banale» (p. 38-39). Cette vie a été ensuite «déve-
loppée et embellie » par un disciple de St. Martin, du nom
d’Archanald. On y trouve des {aits absolument grotesques,
présentés comme miraculeux, et entre autres la légende de
St. René. Ce St. René, qui passe pour avoir été le successeur
de Maurille comme évéque d’Angers, n'a jamais existé. Cette
légende est phénoménale. Je regrette infiniment que la place

1) Voir la Revwe de 1901, n° 36, p. 814-818.



= MO =

me manque pour la raconter. Il faut la lire en entier dans
l'opuscule de M. Houtin. C’est un des plus curieux spécimens
de ce que «le pieux mensonge» peut inventer. On y voit un
St. René d’Angers et un St. René de Sorrente qui s'identifient
peu a peu en un seul et méme personnage, puis qui sont deux
personnages différents, én ce sens qu'un corps est & Angers
et un autre corps a Sorrente; et c’est pourtant le méme per-
sonnage! Dom Chamard, grand maitre en histoire, tranche la
difficulté, en disant que les reliques ont ¢été partagées entre
les deux villes (p. 62). Au XVII¢ siecle, Launoy démontra (1649)
la légende et la méprise; il fut naturellement ridiculisé et ana-
thématisé par le clergé d’Anjou, qui voulut maintenir la pré-
tendue histoire. Les légendaires du XIX® siecle, dom Chamard
en téte, continueérent a insulter Launoy et les savants qui pen-
salent comme lui; ils eurent beau faire: «la fable de St.René»
reste une fable (p. 71-72), du moins aux yeux de ceux qui
savent distinguer la fable et I'histoire, Quant a ceux qui veu-
lent les identifier, ils n'ont point disparu; M. Houtin semble
méme dire qu'ils sont encore en grand nombre.

« Dom Chamard, dit-il (p. 73-76), avait adapté les vieilles
traditions a la mentalit¢ d'une grande partie de ses contem-
porains. Elles triomphérent complétement. Le culte du saint
reprit une vigueur nouvelle!), et, jusqu'a la fin du siecle, sa
légende ne connut que deux opposants, restés sans aucune
influence en Anjou. Dans un court article de son Dictionnaire
fistoriqiie de Maine-el-Loire (1878), 'archiviste du département,
Célestin Port, a parfaitement résumé la question. Mais, comme
il n'en a fourni que les €léments, sans esquisser la démons-
tration, et que des préjugés ébranlaient sa compétence, son
étude a été considérée comme non avenue. En publiant les
« Anciens catalogues épiscopaux de la province de Tours»
(1890), Ms* Duchesne supprima St. René de la série des évéques
d’Angers, sans prendre la peine de critiquer la «Vie de St-
Maurille », estimant la besogne bien faite déja. Il garda la
méme position lorsqu’il édita les «Fastes épiscopaux de l'an-
cienne Gaule» (T. II, 1899). Outre ces savants, un grand

1) «Elle n’a pas langui. En voici la plus récente expression qui soit & ma con-
naissance. On a lié le patronage de St.René a «lUccuvre de N.-D. du Salut», a
«'ceuvre des enfants vivant et mourant sans baptéme », Cf. La Semaine religicuse du
diocese a’ Angers, n° du 18 novembre 1900.» — (Note de Iauteur.)



— A

nombre d'érudits ont eu a traiter ce sujet. La maniére dont
ils en ont parlé a montré qu'i/ls ne voulaient pas prendrve la
liberté nécessaire. Pouv eux, la veligion et la science w'étaient
point la vérvilé pure. Il est inutile d’insister. Ce trait caracté-
rise U'épogque. On peut le constater dans toutes les provinces
et dans tous les pays, pour des questions d’histoire régionale
ou nationale; on peut le constater dans le monde universel,
pour des questions de chronologie et d’histoire qui intéressent
I’humanité tout entiére. »

Cette plainte est profondément triste; on y sent toute 'a-
mertume de !'"dme loyale de l'auteur. Qu'il nous permette tou-
tefois d'ajouter que, s'il en est ainsi «dans le monde univer-
sel», ce n'est que dans le monde universel soumis a I’antorité
romaine. Pour nous, catholiques non vomains, nous proclamons
la vérité hautement, ainsi que les orthodoxes, les anglicans
et les protestants; pour nous tous, «la religion et la science
sont la vérité pure»; chez nous, la fable de St.René soule-
verait l'indignation des fideles contre 1'Eglise qui la maintien-
drait,

On trouve aussi, dans cette trés intéressante étude, quel-
ques observations sur ce qu'étaient les évéques gallo-romains
du Ve sigcle et sur leurs facons d’agir. Tandis que les évéques
orientaux suivaient la discipline établie au concile de Nicée,
dans le nord de la Gaule, out les chrétiens étaient encore peu
nombreux, chaque ¢évéque parait avoir été vraiment autonome
jusqu’au milieu du V* siécle. «On ne voit pas dans l'histoire
authentique de St. Martin qu’il ait jamais fait acte de métro-
politain. L’histoire légendaire, rédigée plus tard et avec des
anachronismes, le représente instituant & Angers 1'évéque Mau-
rille et au Mans I'évéque Victor; mais ce sont des faits que
la critique ne peut admettre (p. 19)... Les textes de cette époque
nous montrent 'épiscopat dans un état fort brillant. Les pré-
lats administraient de grandes propriétés et jouissaient de bons
revenus. L’historien de St. Maurille a une phrase qui jette de
l'ombre sur ces évéques. «On n'élisait point, dit-il, dans ce
temps-1a, de vrais pasteurs, mais des gens qui cherchaient
plutét leurs propres bénéfices que ceux de J.-C.»... Méme
quand ils s'intitulaient humblement pécheurs, ces évéques jouis-
saient des titres élevés réservés par la suite du temps au seul
évéque de Rome. On les trouve appelés béatissimes et papes.



— 4 —

On leur baisait les mains. En s’adressant & Thalasius, on le
traite de sainteté et de béatitude. Ces formules étaient cou-
rantes et communes. Il n'en apparait point de spéciales dans
cet épiscopat encore sans hiérarchie. Les actes de la période
gallo-romaine qui concernent le nord-ouest de la France mon-
trent que, dans tout le Ve® siécle, ni I'ancienneté de 1'ordination
ni l'administration d’évéchés de grandes villes ne donnaient
encore des idées de préséance (p. 21)... L’évéque était une au-
torité omnipotente dans son diocése; son pouvoir ne parait
avoir d'autres limites que la déférence qu'il doit a ses col-
legues pour le bien de la paix... Les querelles épiscopales se
vidaient entre évéques, et souvent sans appel efficace a un
tribunal supérieur (p. 22)... Le plupart des clercs entraient dans
les ordres mariés depuis longtemps ef continuaient @ vivre avec
leuy femme. Elle portait leur titre. On disait une ¢véquesse
(episcopam), une prétresse (presbyteram), une diaconesse, une
sous-diaconesse » (p. 24). — M. Houtin remarque que, pour étre
ordonné diacre, prétre, évéque, on devait renoncer a l'usage
du mariage. Sans doute cette discipline fut établie plus tard en
certaines églises; mais telle n’était pas la discipline d’alors, puis-
que les ecclésiastiques « continuaient & vivre avec leur femme ».
Terminons cette trop courte notice par une simple remarque.
L’Eglise romaine enseigne que 1I'Eglise catholique est infail-
lible dans la canonisation des Saints, parce que, si elle met-
tait sur les autels un hérétique ou un sacripant, elle commet-
trait une erreur ou une immoralité; donc les saints gqu'elle
honore sont réellement des saints. Or, 1'Eglise romaine rend
un culte public et solennel & St. René, dont elle raconte les
miracles, 1'é¢tonnante résurrection (il fut ressuscité, dit-elle,
apres étre resté sept ans dans le tombeau!), etc.; mais ce saint,
en définitive, n’a jamais existé; et son culte est une pure
« supercherie» (p. 51). Donc 1'Eglise romaine n’est point infail-
lible, et elle n'est nullement I'Eglise catholique, et cela, d’apres
Ses propres principes. E. Micuaup.

K. Konig: Im Kampf um Gott und um das eigene Ich. 2. Aufl.
1902. Freiburg i. B. und Leipzig, Paul Weetzel. 133 S. Preis:
geb. 1,50 Mk,

Die von dem Verfasser als ,ernsthafte Plaudereien“ be-



zeichneten Erorterungen geben sich als eine Fortsetzung des
in dem Januarheft der .Revue® besprochenen Buches ,Gott,
warum wir bei ihm bleiben miissen.* In {beraus lebendiger
Sprache entwickelt der Verfasser seine Gedanken {iber das
Verhiltnis zwischen Gott und dem Menschen; {iberall sptiren
wir den warmen Pulsschlag eigener Uberzeugung, die Bemiihung,
das personliche Erleben und Denken frei von jeder Schablone
klarzulegen. Darin liegt die Starke, aber auch in manchen
Beziehungen die Schwiiche des Buches. Indessen mochten wir
fiir diese gerne Toleranz zugestehen, weil auch sie von dem
Gemit und der durchdringenden Wahrhaftigkeit des Verfassers
zeugt. Unser Widerspruch gilt nun wesentlich der im Ab-
schnitt V, . Die Tragik in Gott und ihre Lésung im Menschen®,
durchgefiithrten Behauptung, dass der Wille zur Schépfung in
Gott zugleich einem Bedurfnis in ihm, dem Bediirfnis der nach
Erginzung verlangenden Liebe, entsprochen habe. So wird die
Schopfung zu einer zwingenden Notwendigkeit und verliert den
Charakter der Freiheit. In Gott selbst wird etwas Anthropo-
morphes und in gewissem Sinne Pathologisches hineingetragen
(vergl. besonders S. 64). Zwar werden alle auf Gott Uuber-
tragenen ethischen Begrifte sich von diesem Mangel nicht vollig
freihalten kiénnen aber als den ethisch am hochsten zu be-
wertenden Begriff der Liebe fassen wir doch denjenigen,
in welchen eine vollkommene Selbstlosigkeit einbezogen ist.
Nicht aus dem eigenen Bedirfnis soll die Liebe entspringen,
sondern aus dem interesselosen Motiv der DBeseligung des
andern. — Sehr lesenswert sind die beiden letzten Abschnitte
unseres Buches, in welchen der richtige Gedanke ausgefiihrt
wird, dass der Glaube an die Unsterblichkeit in der Selbst-
bejahung des eigenen sittlich religiosen Wesens seine stérkste
Stiitze findet, dem die gleich berechtigte Anschauung zur
Seite tritt, dass personliche Frommigkeit der Nidhrboden aus-
gesprochener Individualitit sei. Wenn wir darum die Dar-
stellung des Eigenwesens, des Rechtes, .das mit uns geboren
wird", als Forderung der modernen Zeit tiberall hervorgehoben
sehen, so kniipfen wir daran die Hoffnung, deren Berechtigung
durch vielfache Anzeichen gestiitzt wird, dass auch die reli-
giosen Ideen und Michte als die gewaltigsten und durch-
greifendsten Mittel aller geistigen und sittlichen Entwicklung
wieder zu Ehren gelangen werden. R. K.




404

Levy-BrUHL: Die Philosophie Auguste Comtes; iibersetzt von
Dr. H. MOLENAAR; Leipzig, Dirr, 1902, MK. 6. —.

Die Stirme der Revolution und des Kaiserreiches hatten
den ganzen Kontinent in seinen Grundfesten erschiittert. Alle
Grundpfeiler der bisherigen Staaten und Gesellschaftssysteme
hatten sie zugleich ins Wanken gebracht. Die Umwiilzung war
nicht nur politisch, sie war auch — und dies ist wichtiger ---
social und religiés. Dieselben drei Gesichtspunkte haben wir
daher auch festzuhalten zum Verstindnis der Reaktion, dieser
Zeit der Erschlaffung und des Wiederaufbauens, aus der die Phi-
losophie Auguste Comtes herauswuchs. Damit beriihren wir
auch gleich den einzigen wunden Punkt in der glinzenden
Darstellung, die unsern Zeilen zu Grunde liegt: Iis fehlt der
Hintergrund. Dic Philosophie Auguste Comtes, der als der
Begriinder der Milieutheorie angesehen werden muss, scheint
uns zu monographisch behandelt, zu sehr losgelost von ihrer
Umgebung, den Zeitstromungen, die diese Philosophie be-
gleiten oder ihr als Voraussetzung dienen. Dies ist bei jedem
franzosischen Philosophen und bei Comte speciell doppelt
misslich. Mancher , ja die meisten deutschen Philosophen
liessen sich mit Leichtigkeit auf solche Weise interpretieren:
aber gerade dies unterscheidet ja die franzosische Philosophie
so vorteilhaft von der deutschen, dass sie durchgingig fiir den
praktischen Bedarf, fir den Gebrauch — wenn ich mich so
ausdriicken darf — geschaffen ist, wihrend der deutsche I’hi-
losoph nur flrs Katheder seine oft wunderschonen Systeme
aufbaut. Der Franzose philosophiert selten sub specie eter-
nitatis, er will seiner Zeit dienen. Auch Comte steht durchaus
auf diesem Boden, obwohl er — wie jeder Philosoph — mit
seinem Gedankengebiiude ein sicheres Asyl fir alle Zeiten er-
richtet zu haben glaubt. Wir diirfen deshalb bei der Betrach-
tung seiner Philosophie nicht alle die vielen feinen Faden
durchschneiden, die er selbst tberall nach allen Seiten hin
zieht und die seine Gedanken mit den Gedanken seiner Um-
gebung und mit den Zeitstromungen verbinden und so seine
Philosophie an ihren ganz bestimmten Platz hinweisen und
dort festhalten. —

Die Revolution hatte auch der bisherigen Religionsform
ihren 21.Januar zugedacht, aber diese liess sich so wenig wie



der monarchische Gedanke mit einem Guillotineschnitt aus-
loschen; und als es an das allgemeine Wiederaufbauen ging, fand
auch die alte Religion ihre begeisterten Vertreter in Joseph
de Maistre, in Chateaubriand, Saint-Simon und Lamennais. Sie
alle aber leitet das Gefiihl, dass der alten Religionsform ein
neues belebendes Llement zugefithrt werden mitisse. Auch die
Religion muss sich weiterentwickeln, sie darf nicht stabil sein.
Dieses Postulat wurde am entschiedensten von Saint-Simon ge-
stellt und aus ihm ist auch Comte hervorgegangen:; ohne die
Lehre Saint-Simons — nicht der Saint-Simonisten — als Vor-
aussetzung wire die Philosophie Comtes undenkbar. Comte
hat nicht viel mehr geindert als den Namen, wenn er seinen
Positivismus dem Physicismus Saint-Simons gegeniiberstellt. Auch
seine Idee der drei Stufen in der geistigen Entwicklung findet
sich schon bei Saint-Simon, nur dass Comte zwischen das theo-
logische und wissenschaftliche Denken noch das metaphysische
einschiebt. Was ihn aber 1824 von Saint-Simon trennt, ist die
religiose Anschauung. Beider Ansicht ist, dass die Religions-
form sich tiberlebt habe, aber Comte geht im Umgestalten ra-
dikaler, konsequenter vor. Er ist der Denker, wo Saint-Simon
nur Anreger ist. Die Ubereinstimmung der beiden finden wir
ibrigens auch in ihrer Geschichtsphilosophie. Beide sind einig
in ihrem Bestreben, das Mittelalter zu rehabilitieren. Wenn
der Verfasser aber diese Vorliebe zurtickfiihrt auf eine Bewun-
derung der damaligen wunderbaren Entfaltung pépstlicher Ge-
walt, so glauben wir darin vielmehr nur ein accessorisches
Element erkennen zu miissen. Diese Verherrlichung des Mittel-
alters liegt ja in der damaligen Zeitstromung und ist eine Folge
des Erwachens des nationalen Gefiihls, nicht des religitsen.
Wir erinnern bloss an Litteratur und Kunst, wo dieselbe Er-
scheinung sich zeigt.

Die neue Religion soll ein Ausfluss sein der Wissenschaft.

Wie nun denkt sich Comte diese Wissenschaft?

Vor allem entscheidend ist hier seine Forderung, dass
immer und {iberall nicht das Individuum, sondern die Mensch-
heit, das ,universelle Subjekt®, als Ausgangspunkt dienen miisse.
Die Wissenschaft ist das Gesamtwerk der Menschheit, sie muss
also auch allen zuginglich gemacht werden. Und wenn er
dann diese Forderung auch fiir das Schoéne, die Kunst giiltig
wissen will, so rithrt er damit an ein Problem, das in neuester



— B

Zeit zu ungeahnter Wichtigkeit erhoben wurde. Es lag in der
Zeit, die Naturwissenschaften zur Basis eines positiven Systems
zu machen; hat doch die grossartige Entfaltung der exakten
Wissenschaften dem 19. Jahrhundert bis gegen sein Ende hin
ihren Stempel aufgedriickt. Die jlungste Zeit erst verhélt sich
dieser alleinseligmachenden mathematischen Wissenschaftlich-
keit gegeniiber wieder etwas skeptischer.

Mit fesselnder Klarheit zeichnet uns der Verfasser die
Stellung, die Comte zu den verschiedenen Disciplinen einnimmt,
aufsteigend von der Mathematik zur Astronomie, zur Physik,
Chemie, Biologie und Psychologie, in welch letzterer Comte
Bahnbrechendes geleistet hat durch die Einfithrung seines so-
ciologischen Standpunktes. ,Man darf nicht die Menschheit
durch den Menschen, man muss den JMenschen durch die
Menschheit erkliiren.”

Die Sociologie ist wohl der wichtigste Teil der Philosophie
von Auguste Comte; und hier geht er weit {iber Saint-Simon
hinaus, der das mangelnde Wissen nur durch vage Ahnungen
ersetzen konnte. Grundlage jedes Zusammenlebens ist Kunst
und Sprache, die ihren gemeinsamen (dsthetischen) Ursprung
im Empfindungsausdruck haben. Kunst ist eine Universal-
sprache und sollte von allen verstanden und erlernt werden.
Nach Comte ist ,das Individuum eine Abstraktion, die Gesell-
schaft die eigentliche Wirklichkeit®, und nicht umsonst sind
die Ausdriicke Sociologie und Milieu von ihm gepriigt worden.

Die Sociologie ist aber vor aliem Philosophie der Geschichte,
und dies fihrt den Verfasser zu einem der interessantesten
Kapitel seiner Darstellung. Die Entwicklung der Menschheit
ist ein bestindiger Fortschritt nach einem Ziel, das nach Comte
die moralische und religiose Einheit aller Menschen ist. Seine
Philosophie nun rechnet mit dieser ungeheuern Einheit als
etwas (Gegebenem. Unschwer ldsst sich erkennen, dass zu
seiner Geschichtsphilosophie nicht nur der schon erwihnte
Saint-Simon, sondern auch Condorcet Pate gestanden hat.

Aus der Sociologie leitet dann Comte die Moral ab, Dbe-
sonders die sociale Moral, deren hochstes (zebot ist: fiir andere
leben. Doch tritt Comte in scharfen (Gegensatz zu den zeit-
gendssischen kommunistischen Bestrebungen, die er als Utopien
verwirft und denen er die Unterdriickung der Individualitit
zum Vorwurf macht. — ,Das Prinzip ist, den Menschen daran



— 407 —

zu gewohnen, sich der Menschheit unterzuordnen, bis in seine
geringsten Handlungen und in allen seinen Gedanken.* | Kurz:
die Pflicht erhilt den Vortritt vor dem Recht.“

Diese ,Idee der Menschheit“ aber ist flir Comte die hochste
Realitdt. Nicht nur die Zeitgenossen bilden eine Einheit, sondern
in noch héherem Masse die aufeinanderfolgenden Generationen.
Nach diesem Gesichtspunkt modifiziert Comte auch den Unsterb-
lichkeitsglauben dahin, dass es ein Weiterleben in andern
ist. ,In den Religionen der Vergangenheit bestand das Heil
darin, in Gott aufzugehen; in der positiven Religion besteht es
darin, in der Menschheit aufzugehen.®

Es sind dies nur einzelne Punkte, die wir beim Durchlesen
der Ubersetzung festgehalten haben und die nur andeuten
sollen, wie anregend immer noch das Studium Comtes sein
kann. Dazu aber wird nicht jeder zu Comtes eigenen Werken
greifen konnen. Diesen allen sei diese prichtige und klare
Darstellung des Pariser Professors warm anempfohlen, dessen
Name ja fiir Arbeiten auf diesem Gebiete schon Empfehlung
genug ist. Auch die Ubersetzung koénnen wir als solche bis
auf wenige kleine Unebenheiten unbedingt loben. Der Uber-
setzer wusste seine Arbeit in anerkennenswertester Weise frei-
zuhalten von all den Harten, die fiir gewohnlich das Lesen
einer Ubersetzung so erschweren. Wiire es aber nicht noch
schoner, wenn man es einmal dazu bringen konnte, Uber-
setzungen solcher wissenschaftlichen Werke tiberfliissig werden
zu lassen, auch ohne Wiedereinfithren der lateinischen Ge-
lehrtensprache ?

Bern. HANs BL@scH.

J. Maitre: Etude historique sur les papes et la papauté
de 1143 a la fin du monde, d'aprés la prophétie attri-
buée a St. Malachie; Paris, Lethielleux, in-18, 768 p.,
1902.

Avec un rare courage l'auteur s’opiniatre a vouloir éclaircir
la prétendue prophétie de St. Malachie. Déja nous avons rendu

compte de son étude sur «La Ruine de Jérusalem et la fin du
monde » !). Il revient a la charge avec ce nouveau volume,

1) Voir la Revue, juillet 1901, p. 627-629.



408 —

qui, d’'ailleurs, est fort intéressant. L'auteur, je crois, ne se
fait pas illusion sur l'authenticité de la prétendue prophétie
« altribuée a» St. Malachie; il sait que les notes sur les papes
«ne sont pas de Malachie lui-méme, mais du R. P. Alphonse
Chacon (Ciaconius), de 'ordre des Freres Précheurs, interprete
de cette prophétie» (p. 7). Prophétie et notes sont 1'ceuvre de
quelques moines qui se sont amusés A faire des rébus sur les
papes passés (& partir de 1143) et futurs (jusqu'a la fin du
monde!); simple jeu de charades, dans lesquels tout est dans
tout. Rien de plus amusant et de plus innocent. M. Maitre,
qui enseigne <qu'un écrit qui se présente comme prophétie
ne saurait étre comparé a un écrit historique », n'attache donc
pas d'importance a la question d'authenticité, mais il prend
fort au sérieux «la réalisation des prédictions» (p. 22). Il croit
profondément a cette réalisation, et tout le but de son nouveau
volume est précisément « de montrer a la lumigre de I'histoire
comment se sont réalisées ces différentes légendes » (p. 25).

Malheureusement, ce que l'excellent abbé qui est cepen-
dant licencié¢ és sciences mathématiques, prend pour la «lu-
miére de l'histoire », n’est qu'un ramassis de petits détails de
hasard, qui n’ont qu'un rapport trés lointain et sans aucun
lien logique avec la devise en caoutchouc accolée a chaque
pape; véritable macédoine out les moines cuisiniers ont jeté a
profusion tous leurs légumes, navets, carottes surtout, etc., le
tout mélé, assaisonné et retourné selon la recette de 1'Ordre.
Exemples:

« Boniface IX est désigné par Cubus de wmixtione. Sous
son pontificat, en effet, un bloc, une pierre de choix, se détachera
de I'édifice de 'Eglise en la personne de Pierre de Lune, ou
de Tantipape Benoit XIII. Occasion: Sous le pontificat de
Boniface IX, un tremblement de terre fit tomber de I’église de
St. Jean de Latran, que ce pape faisait réparer, un bloc énorme
et produisit des dégats considérables dans divers édifices de
la ville de Rome» (p. 24)! — Alexandre VI, le fameux Borgia,
a pour légende: Bos albanus in portu. Cest calomnier le beeuf,
animal travailleur et bienfaisant. Comment expliquer l'inco-
hérence des deux images juxtaposées bos et portus? M. Maitre
est embarrassé. Mais, comme il s’agit d’'un livre prophétique
et non historique, son embarras ne l'embarrasse pas. <«Au
temps de St. Bernard, dit-il, les écrivains ne se piquaient pas



— 409 —

comme aujourd’hui (sic) de délicatesse au point de vue de
I'exactitude et de l'esprit de suite dans les images ou com-
paraisons » (p. 283). Donc il pense qu'on peut remplacer portu
par porta, et alors cette porte s'expliquerait en ce sens que
ce pape serait la porte «de ce XVI¢ siecle qui marque d’'une
maniére trop tristement mémorable dans l'histoire de I'Eglise »
(p. 282)! L'abbé Cucherat est encore moins embarrassé: «d’apres
lui, Bos albanus in portu ferait allusion a la réhabilitation de
la mémoire d’Alexandre VI». Ce bceuf serait arrivé dans le
port du salut; a quand sa canonisation? Ne pourrait-on pas
plutot penser, a4 la lumiére de lhistoire, que portu ou poria
était, dans le texte authentique, porco?

Toutes ces charades sont a l'avenant. Il faut lire celles
de Pie IX et de Léon XIII; T'explication en est touchante de
naiveté. Mais 1&4 ou l'ouvrage tourne vraiment au tragique,
c’est lorsque l'auteur constate que le monde n’a plus a compter
que sur une perspective de neuf ou dix papes. Dieu veuille
qu’ils vivent longtemps chacun! Toujours est-il que la fin du
monde arrivera aprés le 111¢; la douzaine ne sera pas méme
atteinte. C'est triste. [L’auteur émet des pronostics sur les papes
de l'avenir, depuis zguis ardens jusqu'a de gloria olive, ses
hypothéses sont nombreuses et peu consolantes, puisqu’enfin
la «grande Babylone», qui se croit la ville «éternelle», sera
ruinée comme la derniere des villes. A quoi lui aura servi sa
primauté? M. Maitre voit les choses en noir; il apercoit, déja
de nos jours, Rome devenir le point de mire de la révolution
antichrétienne et une sorte de Béte aux sept tétes. Ces sept
tétes sont-elles des tétes de cardinaux ou de révolutionnaires?
On ne sait pas encore. Rampolla n'est pas flatté, et Léon XIII
encore moins (car on ne parle pas de sa téte a lui).

E. M.

E. StrEnLIN: L'ceuvre de Calvin, Réponse & M. Brunetiere;
Geneve, Kiindig, broch. 33 p., 1902.

M. Brunetiere joue de malheur. Aussitdt qu'il ouvie la
bouche sur une question, les contradicteurs s’élevent par
dizaines, et le réfutent en lui mettant les points sur les ¢, Ce
n’est pas que tout ce qu'il dit soit erroné, mais son dilettan-
tisme le porte a traiter souvent des questions qu’il n’a pas



410 —

suffisamment étudiées, et comme le paradoxe ne suffit pas a
remplacer l'exactitude, il commet erreurs sur erreurs. Il a
voulu juger eenvre de Calvin sans avoir étudié rigoureusement
les uvres de ce théologien, et il s’est attiré des réfutations
qu'il dédaigne peut-étre, mais qui n'en sont pas moins des
réfutations. Celle de M. Stroehlin doit étre mentionnée parmi
les meilleures, quoiqu’elle soit un peu gatée, & mon avis, par
un exceés de courtoisie et par des ¢loges immérités, auxquels
je préfere de beaucoup la rude franchise de M. le prof. Frommel.
Comment admettre, par exemple, que «les descendants des
huguenots avaient & saluer en M. Bruneti¢re 'ambassadeur du
saint-siege sigwifiant son arrét sur I'ceuvre de Calvin a4 la Rome
protestante » (p. 4)? ou encore que M. Brunetiére «ressemble
a l'éveque de Meaux par la nature spéciale de 1'érudition
théologique et la superbe ordonnance du discours» (p: 5)? La
vérité est que l'érudition théologique de M. Brunetiére est
toute de surface et de mots, et que dans un discours ou 1'on
prétend juger l'ccuvre d'un Calvin par trois mots aussi su-
perficiels et méme aussi inexacts que ceux qu'a choisis
M. Brunetiere, 'ordonnance, loin d'étre superbe, est, disons-le,
misérable. M. Streehlin a d’ailleurs trés abondamment relevé
les erreurs commises par le conférencier. Je n'insiste pas sur
elles, tant elles sont notoires. Je préféere signaler les deux pas-
sages suivants, ou le critique, avec une trés fine ironie, dit
d'excellentes vérités a l'académicien.

Voici, d’abord, le signalement de I'Eglise romaine: «II
est de nos jours une autre Eglise qui ne dédaigne pas, elle
aussi, de recruter des prosélytes ou de garder des adeptes
nominaux, pour faire nombre, en les admettant & des conditions
singulierement faciles. Loin, en effet, de scruter la vie privée
et de sonder l'orthodoxie dogmatique, elle se déclare satisfaite
par la participation extérieure a quelques-unes de ses céré-
monies. Tout est en regle lorsque vous avez recu la bénédiction
nuptiale par l'organe d'un prétre disert, dans un sanctuaire a
la mode, que vous avez fait élever vos filles et si possible vos
fils dans une institution recommandée par la Ci® de Jésus, que
vous vous laissez administrer I'extréme onction pour complaire
a une famille dévote et sans que l'état de votre maladie vous
laisse la conscience distincte de la gravité de l'acte accompli.
Peut-étre pourrez-vous me donner des renseignements plus



41—

précis, car vous connaissez cette Eglise plus exactement que
moi. Je sais seulement qu’elle ne reléeve ni de la doctrine ni
de l'observance calvinistes» (p. 33).

Voici, ensuite, le signalement des dilettantes francais qui
jouent aux théologiens: « Puisqu'enfin nous venons de débattre
un probléme intellectuel, il me sera loisible de désirer que
nous ne nous départions pas, dans le domaine scientifique, de
notre solidité et de notre exactitude traditionnelles pour aspirer
a une sémillante légerelé et a ume iromie badine awuxquelles
répugne nolre carvactére national » (p. 47). On ne saurait mieux
dire. E. M.

Ph. TorreiLLEs: Le mouvement théologique en France
depuis ses origines jusqu'a nos jours (IX° au XX-¢
siecle) ; Paris, Letouzey, 1901, in-8°, 208 p., 4 fr.

Le seul titre de cet ouvrage indique déja une grave lacune.
A en croire l'auteur, le mouvement théologique n’aurait com-
mencé en France qu'au 1X® siecle, avec la scolastique. C'est
faire bon marché de tous les théologiens frangais de l'ancienne
Eglise et faire croire que la théologie a été nulle avant la
scolastique. Comment l'auteur a-t-il pu oublier les Irénée de
Lyon, les Hilaire de Poitiers et d'Arles, les Sulpice Sévére,
les Prosper, les Cassien, les Vincent de Lérins, les Sidoine
Apollinaire, les Claudien Mamert, les Fauste de Riez, les
Césaire d'Arles, les Grégoire de Tours, les Frédégaire? Et
comment, parlant du IX® siécle, a-t-il pu ne pas méme pro-
noncer le nom de Ratramne?

S'il élimine la théologie des huit premiers sitcles sous
prétexte que «fout cela n'était pas de la science proprement
dite » (p. 2), ne pourrait-on pas lui faire observer que la sco-
lastique, moins positive et moins historique que la théologie
précédente, a été moins encore de la «science proprement
dite s, et que, plus abandonnée a l'arbitraire de chaque maitre,
elle n'a été trop souvent que fantasque, loin d’étre scientifique?

Son étude sur les origines de la scolastique (du IX°® au
XII® sigcle) n'a pas été faite d'aprés les sources mémes. Il a
puisé dans l'ouvrage de M. Féret sur «la Faculté de théologie
de Paris», qui est un bon répertoire, mais insuffisant,; et sur-
tout dans celui de M. Mignon sur «les origines de la scolas-



tique », qui est extrémement superficiel et erroné dans une
quantité de questions. Il est évident que M. Toreilles n'a lu
ni Paschase Radbert, ni Ratramne, ni Scot Erigéne, ni Lanfranc,
ni Anselme, ni Pierre Lombard, ni Thomas d’Aquin, etc. S'il
s'était fait une opinion personnelle d’aprés les ceuvres mémes
des théologiens en question, elle aurait été tout autre que
celle qu'il a acceptée, de bonne foi, mais aveuglément, des
auteurs modernes qui lui ont « passé» leurs formules.

Il est étrange que les théologiens frangais, méme ceux
qui aujourd’hui se piquent de faire de l'histoire, se bornent a
n'étre que des échos dans les questions les plus graves, et
qu'ils ne veuillent pas examiner a4 fond les documents mémes;
il est étrange qu'ils les jugent sans les avoir lus, et qu'ils batis-
sent ainsi des systémes théologiques sur des opinions f(rivoles,
sur des appréciations erronées, sur des colportages de sophismes
et de mensonges. ,

Mais ce qui est plus étrange encore, c'est la facilité avec
laquelle ces mémes théologiens francais répudient leurs auteurs
nationaux, et en font litiere sous les pieds des théologiens
italiens ou ultramontains, comme si la thcéologie italienne ou
ultramontaine était, ipso facto et a priori, la science méme, et
comme si tout ce qui ne lui est pas conforme, fat-il francais,
n’était qu'erreur et ignorance! On accuse quelquefois les Fran-
cals d'étre fiers et pleins d'amour-propre; je trouve, au con-
traire, qu'ils ne le sont guére en théologie. Et ce défaut remonte
haut. Prenons, par exemple, Bérenger de Tours: le fait est
qu’il soutenait la doctrine eucharistique des spiritualistes de
I'ancienne Eglise contre les explications matérialistes des réa-
listes grossiers de son temps. Mais deux Italiens, Lanfranc et
Anselme, l'attaquent, le pape le condamne, et cela suftit pour
qu'aux veux de ses compatriotes Bérenger soit ¢ hérésiarque»!
Anselme enseigne que de la seule idée de Dieu on peut tirer
la démonstration de son existence; Gaunilon, moine francais,
le réfute; mais les théologiens francais, en grande partie du
du moins, applaudissent I'Italien. Thomas d’Aquin et Bona-
venture, deux autres Italiens, enseignent une théologie que
des theéologiens francais combattent; ce sont encore les deux
Italiens qui finissent par triompher, en France surtout. Et
quand les papes italiens s'élévent contre les doctrines qu’ils
appellent «gallicanes», ce sont encore les théologiens de



— 413 —

la Gaule qui sacrifient & Rome les traditions de leur pays
et les doctrines de leurs péres; et dans ce débat, ce sont
les ultramontains de France qui sont les plus fanatiques,
plus fanatiques que les Italiens mémes! Si encore les théo-
logiens francais avaient auparavant étudié a fond les origines
de cette fameuse papauté, le prétendu droit divin qu’elle
revendique, les fondements sur lesquels elle fait reposer ses
dogmes, et si leurs convictions antigallicanes étaient réellement
scientifiques, il n’y aurait alors qu'a se rendre. Mais loin de
la. Ce qui sert de base & la papauté et au papisme n’est qu'un
amas de textes faux ou faussement interprétés, une falsification
manifeste de la tradition et de I'histoire, un tissu d’arguments
qui ne sont que des subtilités et des arguties, quand ce ne
sont pas des puérilités. On ose, par exemple, dater les «<débuts
du gallicanisme» du XIV® siecle, sans avoir examiné auparavant
si le IX® siécle, pour ne citer que celui-la, n’était pas déja
rempli de gallicanisme, et sans avoir examiné surtout si les
principes qu’on appelle «gallicans» avec tant de dédain,
n'étaient pas le droit commun de l'ancienne Eglise et s'ils ne
reposent pas sur les canons des anciens conciles et sur les
écrits des Peres. C'est en France, ol 'on se plait tant & pro-
clamer les droits de la vérité et les aspirations & la lumiere,
c’est 14, dis-je, que les théologiens sont le plus empressés a
étouffer la vérité traditionnelle, catholique et nationale, et a
fermer passionnément les yeux a la lumiére. N’est-ce pas
étrange ?

Telle est limpression douloureuse que l'on éprouve en
lisant ce volume; non pas que l'auteur soit fanatique: il ne
I'est nullement, il est méme modéré dans la plupart de ses
jugements, mais il tient aux ceilleres dont Rome 'a affublé, il
n'éprouve aucun besoin de regarder soit & droite, soit 4 gauche.
On lui a dit que les Italiens Baronius et Bellarmin étaient
deux g¢nies, et que le Franc¢ais Richer n’était qu'un gallican,
donc un esprit sans valeur, comme un Launoi ou un Richard
Simon, et il le croit sans songer a le prouver. On lui a dit
que le jansénisme est une grosse hérésie, et il le redit sans
examiner les fondements de ce cliché, On lui a ressassé que
Lamennais avait été un orgueilleux et les théologiens romains
qui 'ont condamné, des modeles de modestie; on lui a affirmé
que Dcellinger, le «grand savant», a fait une «chute» et une

Revue intern. de Théologie. Heft 38, 1902, 27



— 414 —

«triste fin», et il le répete naivement, simplement parce qu'il
est de foi, dans son Eglise, que repousser les erreurs papales
c'est faire une «chute» et une «triste fin». Tel est l'esprit
frangais, chez les théologiens francais! C'est sous 'empire de
cette mentalité que ces théologiens ont donné raison contre
Port-Royal a qui? a4 un Pamfili, beaucoup plus connu par sa
belle-sceur Olympia que par sa science théologique, et a un
Chigi, beaucoup plus illustre par le meurtre du duc de Créqui
que par sa connaissance de I’Evangile. Ces mémes Francais
ont donné raison contre Bossuet et contre toute 1'Eglise gal-
licane a un Odescalchi, 2 un Ottoboni et a4 un Pignatelli; contre
Quesnel a un Albani; etc. L'ignorance théologique de ces
papes est trop connue pour qu'on puisse prétexter que les
théologiens ultramontains francais ont été guidés par l'amour
de la vérité. L.a vérité historique est qu'ils ont sacrifié la vérité
religieuse et le patriotisme & leur besoin de servitude: ruere
in servitutem! lls veulent que les vessies romaines soient des
lanternes; c'est la seule lumiére qui n’offusque pas leurs yeux!

Bref, l'auteur a une certaine connaissance de son sujet.
Une quantité de théologiens sont #nommiés dans son livre, et
méme jugds, mais sans que leurs ceuvres y soient substan-
tiellement analysées: le Nomenclator du jésuite Hurter lui a
suffi amplement. Il n’éprouve pas personnellement le besoin
de scruter. Il constate, par exemple, la déplorable décadence
de la théologie francaise au XVIII® siecle, et il ne parait pas
davantage émerveillé de la situation présente. Mais il se borne
a4 des aveux, sans chercher les causes du mal. «Je ne sais
pour quelle cause, dit-il, nous qui avons les promesses éter-
nelles, & qui J.-C. a confié la sublime mission de faire de tous
les hommes un scul troupeau sous un seul pasteur, qui devrions
sans cesse regarder l'avenir représenté par les générations
naissantes, nous restons les yeux fixés sur le passé.» (p. 202).
Mais est-il bien sfir que son Eglise romaine soit bien celle a
laquelle les promesses éternelles ont ¢té faites? Le pasteur
unique auquel il fait allusion est certainement, dans sa pensée,
le pape; mais est-il bien str que le vrai pasteur de I'Evangile
ne soit pas le Christ méme, au lieu du pape? De cela il n'a
cure: le concile de Florence a tranché la question! Il reproche
aux théologiens romains de fixer leurs yeux sur le passé; mais
en est-il bien str? de quel passé veut-il parler? Serait-ce mal



— 415 —

de fixer les yeux sur la vie du Christ, sur I'Ecriture, sur les
Peres, toutes choses qui appartiennent au passé et qui cepen-
dant ne devraient pas étre dédaignées des théologiens chrétiens?
Si 'auteur accuse ses collegues de végéter au lieu de vivre,
de reculer au lieu d'avancer, ne serait-ce pas précisément
parce qu'ils ne regardent pas assez ce passé du Christ, des
Evangiles et de la tradition de l'ancienne Eglise? ne serait-ce
pas parce qu’ils sont «allés 3 Rome abandonner leurs antiques
préjugés (sic) gallicans? »

M. Torreilles, qui est ultramontain, veut innover, et cela
parce qu'il est de l'ultramontanisme d'innover. Le raisonne-
ment est bon & retenir. «Chateaubriand et de Maistre inno-
vaient aprés la Révolution et ils étaient ultramontains; Lamen-
nais, Lacordaire et Montalembert innovaient plus encore et
ils étaient encore plus ultramontains. M. Ollé-Laprune nous a
dit ce qu'on va chercher 2 Rome, et M. Brunetiere ce qu’on
y apprend. A notre tour de revenir & Rome non pour piétiner,
mais pour nous orienter, et ainsi la théologie francaise, tout
en conservant ce qu'elle a d'immuable et de traditionnel, pourra
progresser et évoluer le long des siecles» (p. 202). Etrange
confusion d'idées! Chateaubriand et de Maistre transformés en
théologiens modeles! Lamennais qui a rompu avec Rome,
Lacordaire qui n'avait certainement pas son idéal a Rome,
Montalembert qui a protesté contre lidole du Vatican, ces
trois hommes pris pour des ultramontains et proposés comme
modeles d’innovations! Ollé-Laprune et Brunetiére érigés en
Peres de I'Eglise! Rome qui a désorienté la France, donnée
comme principe d’orientation! Rome, qui a violé toutes les
traditions catholiques, glorifiée comme sauvegarde de la tra-
dition et de 'immuabilité! Et la France, esclave de cette méme
Rome, «progressant et évoluant le long des siecles», en rem-
placant les libertés gallicanes par les servitudes romaines!
Est-ce, en vérité, ce pathos que 'on veut faire passer pour la
nouvelle « apologétique de I"immanence» (p. 200)? Ne serait-ce |
pas plutdt V'apologétique de la décadence? (C'est écceurant, et
des Francais veulent que cela soit frangais! Espérons que le
temps ne sanctionnera pas ces honteuses palinodies.

E. Micuaup.



— 416 —

Petites Notices.

* U. FureiscH, Lic. Theol.: Die erkenntnistheoretischen und
metaphysischen Grundlagen der dogmatischen Systeme von
A. E. Biedermann und R. A. Lipsius, Berlin, Schwetschke,
in-8°, 1901, 5.20 M. — Cet ouvrage, d'une composition com-
pliquée, est trés sérieusement documenté. Il dépasse de beau-
coup les deux personnalités en question, et entre dans le fond
méme des choses. On lira avec un particulier intérét le cha-
pitre intitulé: Der Weg zu Gott. L'auteur désire 'union toujours
plus grande de la théologie et de la philosophie. Il termine
ainsi son savant volume: « An einer solchen Philosophie erhilt
die Theologie eine starke Bundesgenossin. Denke man doch
nur an Philosophen wie Lotze und Paulsen: sie kiimpfen mit
gegen Materialismus und religiosen Indifferentismus; sie be-
griinden jenen ldealismus, in dem die Religion allein gedeihen
kann; sie suchen Glauben und Wissen in Einklang zu bringen,
die religiosen Grundgedanken in die Sprache der Gegenwart
zu ibersetzen und auf diese Weise dem immer weiter umsich-
greifenden Abfall der gebildeten Kreise von der Religion
Einhalt zu thun. Solche Bestrebungen sollte die Theologie
freudig begriissen und das alte Misstrauen 2egen die Wissen-
schaft aufgeben, durchdrungen von der Uberzeugung, dass
halbe Wissenschaft wohl von Gott hinwegfiihren kann, dass
aber ganze Wissenschaft sicher zu ihm hinfiihrt. »

* Das freie Wort (herausgegeben von Max Henning);

Frankfurt a. M. — A lire, dans le n° du 5 janvier, l'article de
W. Bolin sur la Science et la Théologie, et celui de A. Pfungst
sur ce que le Nirvana bouddhique est en réalité; — et dans le

n® du 20 janvier, les articles intitulés: Ein Ubel der oster-
reichischen « Los-von-Rom »-Bewegung, von Austriacus; Glossen
iiber die italienische Geistlichkeit, von Dr. A. Zacher.

* Giordano Bruno: Von der Ursache, dem Prinzip und
dem Einen. Ubersetzt von A. Lasson, 3. Aufl., Leipzig, Verlag
der Diirrschen Buchhandlung, 1902, XXIV u. 161 S. Preis
1 M. 50 Pf. — Die Werke des edeln Denkers Giordano Bruno,
der eine der anziehendsten Erscheinungen bildet durch seine
Leistungen und seine Schicksale, verdienen gewiss allgemeines
Interesse. Abgesehen vom Zusammenhang der Lehre Brunos



M7 —

mit derjenigen Spinozas, ist in seinen Schriften manches, was
wohl verdiente, in unseren Tagen einen Platz in unserer philo-
sophischen Bildung einzunehmen. Der Herausgeber sagt sehr
schén: «Es weht durch Brunos Schriften ein Hauch unver-
ganglicher Jugend, ein Quell immer frischen Lebens. Seine
reine Begeisterung fiir die Wahrheit wird zum leidenschaft-
lichen Affekt, der sich mit feuriger Inbrunst ausspricht.» Der
Herausgeber hat die Ubersetzung dieses Werkes Brunos mit
einer Einleitung und mit Anmerkungen versehen, die den
Wert der Ausgabe noch erhohen. Wir kénnen unsern Lesern
dieses Werk nur empfehlen. Dem Dirrschen Verlag gebiihrt
der Dank, dass er diese Werke nicht unberficksichtigt 1isst,
sondern bestrebt ist, sie immer mehr zu verbreiten.

* G. HeENNICKE: Studien zurv altprotestantischen Ethik ;
Berlin, Schwetschke, 1902, in 8°, 132 S,, 3. 60 M. — L’auteur,
inspiré par les idées de Ritschl sur la justification et le pardon,
a particulierement étudié la doctrine de Mé¢lanchton sur la
pénitence, ainsi que les Dogmatistes protestants des XVI°® et
XVIIe siecles. Il a ainsi divisé son ouvrage: Coup d’ceil his-
torique sur 'ancienne morale protestante; I'idée de la pénitence;
I'idée de la sanctification; l'entrée dans la vie nouvelle; la
nouvelle vie dans son évolution temporelle; la sanctification
intérieure et le but moral.

¥ Tmmanuel Kants Kritik dev Urteilskraft. Herausgegeben
von Dr. K. Vorlidnder. Leipzig, Verlag der Diirrschen Buch-
handlung, 1902, XXXVII und 413 S. Preis 3 M. 50 Pf. —
Die Kritik der Urteilskraft, 1790 erschienen, ist das letzte der
drei grossen kritischen Werke, die Kant den drei Kulturgebieten
der Wissenschaft, der Ethik und der Kunst gewidmet hat.
Dieses Werk zerfillt in: 1. die fiir das Verstidndnis des Kant-
schen Gesamtsystems besonders wichtige, ausfiihrliche Ein-
leitung, die insbesondere die Mittelstellung und Vermittlerrolle
der Urteilskraft zwischen Verstand und Vernunft erliutert, und
den die beiden folgenden Teile miteinander verbindenden
Begriff der Zweckmissigkeit (der Natur) einfiihrt; 2. die
«Kritik der dsthetischen Urteilskraft», eine Begriindung der
Asthetik; 3. die «Kritik der teleologischen Urteilskraft» oder
die Naturteleologie.

Der Herausgeber hat die 3. Auflage des Kantschen Werkes



418 —

hier zum Abdruck gebracht, die an einer ganzen Reihe von
Stellen Anderungen, d. h, Verbesserungen gegeniiber der
2. Auflage erfahren hatte. Diese Verbesserungen hat der
Herausgeber in sehr gewissenhafter Weise unter dem Text
als Anmerkungen hinzugefiigt. So sind wir im Besitz einer
vorziiglichen Ausgabe dieses Kantschen Werkes. Der Heraus-
geber hat eine kurzgefasste historische und philosophische Ein-
leitung (das adsthetische Prinzip, das teleologische Prinzip), ferner
ein ausfiihrliches Personen- und Sachregister hinzugefiigt.

So konnen wir denn diese Ausgabe, die vor andern grosse
Vorziige aufweist, sehr empfehlen. Allerdings ist die Biicher-
produktion heute eine grosse, aber die Werke Kants stehen als
Grundpfeiler in der Bildung des modernen Gelehrten. Es ist
zu begriissen, dass die Diirrsche Buchhandlung diese Werke
in immer neuen und verbesserten Auflagen herausgiebt.

* Prof. Dr. E. LeuMmanN: Religion wund Universitdt. Zum
Fall Spahn. Frankfurt a. M. 1902, Neuer Frankfurt Verlag
G. m. b. H. — Le point de vue confessionnel ¢tant, de soi,
étranger a tout ce qui n'est pas confessionnel, il est logique
que chaque science soit enseignée par un homme compétent
qui sache soustraire sa science & l'esprit confessionnel. La est
l'important. Ce qui est important aussi, c’est que les hommes
de science qui n'appartiennent a aucune confession n'intro-
duisent pas la haine de la religion dans leur enseignement:
les savants qui se disent ennemis de toute religion sont quel-
quefois plus fanatiques dans leur antireligiosité que les con-
fessionnalistes dans leur confessionnalisme. La brochure de
M. Leumann ¢claircit plusieurs points de cette question com-
pliquée.

* John M. RoBerTsoN: A Short History of Christianity;
London, Watts, in-18, 1902, — Ce résumé est incomplet comme
tous les résumés; cependant ses lacunes, par exemple, sur le
XIXe siecle, sont par trop grandes. Il présente, en outre, cer-
taines questions sous un angle trop fermé et dans un jour dis-
cutable. Le résumé littéraire qui le termine, est aussi insuffi-
sant. Il serait nécessaire que le clergé anglican fat renseigné
plus a fond.

* G. SORGLICH : Jesus Christus und das gebildete Haus unserver
Tage, Berlin, Schwetschke, 54 S.; 1902, —, 830 M. — L'auteur



— 419 —

a le sentiment que, s'il est pessimiste, il est du moins fidele
et sinceére. Les vérités dures, du moment qu’elles sont vérités,
doivent étre dites, et elles peuvent étre utiles en réveillant les
consciences endormies. L'auteur ne veut pas imposer ses idées,
mais il demande qu'on réfléchisse aux questions qu'il discute.

* Prof. Dr. R. Steck: Der Berner Jetzerprozess (1507-1509)
in neuer Beleuchtung, nebst Mitteilungen aus den noch un-
gedruckten Akten,; Bern, Schmid & Francke, 1902, in-8°,
87 S. — M. Steck publiera bientot les actes en question. Son
opinion est que les quatre dominicains qui ont été dégradés
avec l'approbation de I'évéque de Lausanne et brilés, n’étaient
pas les vrais coupables, mais seulement Jetzer. En tout cas,
ce qui est injustifiable, c’est l'état d’esprit et de conscience
de ces moines qui pouvaient se préter a de telles supercheries.
Bétise n’est pas méchanceté, mais reste bétise. L'auteur remarque
(p. 86): « Wie viele Tausende unschuldiger Minner und Frauen
hat nicht der Dominikanerorden als Hauptstiitze der Inquisition
auf seinem Gewissen! Wie grosses Unheil haben nicht seine
Glieder, die Ketzerrichter Heinrich Institoris und Jakob Sprenger,
mit ihrem Malleus maleficarum von 1487 angerichtet! Und nun
trifft diesen Orden, den inquisitor heeretice pravitatis, am
Ausgang des Mittelalters das Los, dass er vier seiner Mitglieder
als eben dieser heretica pravitas schuldig, als faule Glieder
von seinem Korper abtrennen und dem weltlichen Arm zur
Verbrennung {iberliefern muss. Darin liegt auch etwas von
siihnender Gerechtigkeit im grossen Stile. »

* Rev. W. TuckweLL: A. W. Kinglake, a Biographical
and Literary Study, london, G. Bell, in-18, 155 p., 1902. —
Ce volume trés soigné, que tous les admirateurs de Kinglake
liront avec un vif intérét, comprend six chapitres intitulés:
1. Early Years; 2. «Eothen»; 3. Literary and Parliamentary
Life; 4. «The invasion of the Crimea»; 5. Madame Novikoft;
6. Later Days, and Death. — Les lecteurs de la Revwe et tous
les anciens-catholiques connaissent déja Mm™¢ Novikoff, et ils
apprécieront d'autant mieux le trés intéressant chapitre qui
lui est consacré. Nous sommes heureux d'avoir une nouvelle
occasion de rendre hommage a son talent, et surtout 4 cette rare
élévation d’ame avec laquelle elle défend toutes les causes qui
lui paraissent vraies et grandes.



— 420 —

* Leopold Z1eGLER : Zuy Metapliysik des Tragischen. Leipzig,
Verlag der Diirrschen Buchhandlung, 1902. Preis 1 M. 60 Pf.
104 S. — Da, wie der Verfasser sagt, das Wesen des Tra-
gischen auf zweierlei Weise zu ergriinden versucht wurde:
empirisch und metaphysisch-spekulativ; die empirische Sys-
tematisierung moglichst vieler tragischer Typen aber nur die
Moglichkeit gab, eine Phanomenologie des Tragischen zu
schreiben, nicht aber das Wesen desselben in seinen letzten
metaphysischen Prinzipien darzulegen; und die metaphysisch-
spekulative Bestimmung des Tragischen durch die grossen
Metaphysiker Schelling, Hegel, Schopenhauer dies auch nicht
erreichte, wegen ihrer Methoden und ihrer einseitigen Prin-
zipien, so kommt der Verfasser zum Schluss, dass «eine moderne
Metaphysik des Tragischen daher einer wesentlich modifizierten
Methode bedirfen wird. Sie wird induktiv sein miissen...
Diese Methode wire etwa als Synthese derjenigen Johannes
Volkelts und derjenigen der deutschen Metaphysiker anzusehen,
indem sie einerseits jene feinsinnige Phinomenologie des Tra-
gischen zu Grunde legt, um von ihr dann bis zur eigentlichen
Wesenheit dieser vielen Erscheinungsformen vorzudringen. ..
Das tragische Problem ist letzten Endes eine metaphysische
Prinzipienfrage und seine Losung ist von dieser abhéingig ». Der
Verfasser fasst das Tragische «eng verkettet mit dem religidsen
Problem » auf; nicht bloss etwa als eine isthetische Kategorie,
sondern er macht es abhidngig von seinen Beziehungen zu
einer Weltanschauung. Das ist der Standpunkt, von dem der
Verfasser ausgeht. Der Leser wird ihm in seinen Auseinander-
setzungen mit Interesse folgen, auch wenn er nicht mit allem
einverstanden ist.

Librairie.

Bibliographie der theologischen Litteratur fiir das Jahr 1900,
herausgegeben von Prof. Kriiger; Sonder-Abdruck aus dem
20. Bande des Theol. Jahresberichtes; Berlin, Schwetschke,
in-8°, 344 S., 2 M. '

Camille Bos: Psychologie de la croyance; Paris, Alcan, 1902,
2 fr. 50. (Nous analyserons cet ouvrage dans notre pro-
chaine livraison.)



A. Bossert: La légende chevaleresque de Tristan et Iseult;
Paris, Hachette, 1902, 3 fr. 50.

R.-P.Cuavuvin: Le Pére Gratry (1805-1872); Paris, Bloud & Barral,
1901.

A. Houtin: La question biblique chez les catholiques de France
au XIXe siecle; Paris, Picard, in-8°, 1902. (Volume treés in-
téressant, qui sera analysé dans la prochaine livraison.)

G. Moszynski: Lettre ouverte a M. le C' P. Golenistchev-Kou-
tousov, au sujet de la liberté de conscience en Russie;
Cracovie, Imprimerie de !'Université jagellonne, 1902, (L’au-
teur juge les questions au point de vue ultramontain.)

E. Nwolaidos: el tic Movayixns Axtnuocvyne §v 1¢ xow xcl T3

ehhyyixg sxxdvoicoting Axeawg. Totopmn xal doyperixy spsvve. Ev
Adgveug, Zarshdagrov, 1901,

Emioxomog Xovadvdos: O Xaguxrng tod Hoorsoraviionod xai v ioto-
owxny avrod EfsAi&ic (uerdgoaaic éx tov Pwoowrod). Ev Koreray-
Twovmroler, 1902,

« Russian Orthodox American Messenger ». January Supplement
1902; New York: — Christ alone the Head of the Orthodox
Church; the Supremacy of the Pope; Distribution of the popu-
lation in the Russian Empire according to chief creeds.

Max STEIGENBERGER: Ol und Wein in die Wunde des Kirchen-
spaltes; Augsburg, M. Seitz, 1902, br., 32 S., 30 Pf.

Mgr Turmvaz: Les périls de la foi et de la discipline dans
I'Eglise de France & l'heure présente; Nancy, Drioton, in-8°,
102 p,, 1902,




	Bibliographie théologique

