
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 10 (1902)

Heft: 38

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


388

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

H. Bois: Le sentiment religieux; Paris, Fischbacher, in-8°,
64 p., 1902.

La thèse de l'auteur est celle-ci: D'abord, si le sentiment
religieux peut être accompagné et même dans certains cas
dépendre de phénomènes corporels, il ne se réduit en aucun
cas à n'être dans son essence que la pure et simple traduction
mentale, accessoire et superficielle, d'un état physiologique
profond (p. 12). Ensuite, tout en reconnaissant que des
émotions du genre noble pem-ent se grouper autour de l'idée
d'infini proprement dite, cependant cette idée n'est nullement
l'idée du parfait; elle est plutôt une idée «vers laquelle la
religion s'oriente lorsqu'elle tend à perdre son caractère
religieux et à se transformer en métaphysique » ; et même, « loin
d'en marquer l'origine et d'en constituer l'essence, le sentiment
de l'infini est le grand dissolvant du sentiment religieux» (p. 16).

En outre, le sentiment religieux n'est pas le sentiment moral:
car certains mystiques sont immoraux, et certains hommes
moraux ne sont pas religieux; le sentiment moral est un
sentiment rattaché à une loi, et le sentiment religieux est un
sentiment rattaché à un être distinct de nous (p. 19). De plus, le
sentiment religieux n'est pas davantage le sentiment social;
car « la pression sociale en matière religieuse est non le principe,

mais le produit et le résultat des consciences religieuses
indiAiduelles; elle apparaît au cours de l'évolution des dogmes
et des rites, elle n'est pas à l'origine de cette évolution; toute
religion est individuelle en son essence à l'origine » (p. 25).

En somme, « deux traits également indispensables
caractérisent le Dieu objet du sentiment religieux concret, historique :

1° la puissance en vertu de laquelle il est le principe de notre
être, ou tout au moins le souverain du monde, ou tout au
moins notre supérieur; 2° l'analogie de cet être puissant avec



— 389 —

l'individu humain, analogie en vertu de laquelle il est notre
semblable » (p. 28).

M. Bois examine ensuite les rapports du sentiment religieux
avec l'intelligence et avec la volonté : d'une part, tout en
reconnaissant que la première émotion religieuse a nécessairement

dû envelopper une notion et un jugement, et que, sans
cet élément intellectuel, cette première émotion religieuse n'aurait

pas été religieuse, il prend le mot « intellectualisme » dans
un sens péjoratif et il le combat au nom de la nécessité du
sentiment religieux actif et vivant ; et, d'autre part, il combat
non moins vivement le piétisme sentimental qui néglige la
science et qui confond la piété avec la jouissance religieuse,
comme si croire était sentir.

Je regrette que l'auteur ait si facilement abandonné le
mot «intellectualisme», sans donner aucune raison de la
prétendue nécessité de le prendre en mauvaise part. En soi, ce

mot exprime les droits de l'intelligence et de la raison, et
certes ils sont grands en religion et en théologie. Comment
dès lors sacrifier le mot qui en est logiquement le symbole
formel? Que des ennemis de la raison le combattent, c'est tout
naturel ; mais ceux qui savent harmoniser la raison et la foi,
la raison et la piété, devraient énergiquement le défendre.
Certes, les intellectuels ont joué un rôle assez noble en France,
ces dernières années, au point de vue moral, et ils peuvent
aussi en jouer un non moins noble au point de vue religieux.
Les réformés qui abandonneraient leur nom de « réformés »

sous prétexte qu'il est mal compris par certains adversaires
de la réforme, auraient certes grand tort, comme aussi les

catholiques qui abandonneraient le leur parce que les papistes
le compromettent et que les protestants l'attaquent ; de même,
les trop rares défenseurs de la raison en matière de religion
ont grand tort de laisser dénaturer et attaquer le vrai sens
de l'intellectualisme.

Mais, ce regret exprimé, je ne saurais assez louer les
efforts scrupuleux du savant professeur pour analyser aAec
exactitude les éléments diAers qui composent le sentiment
religieux. S'il ne les a pas entièrement éclaircis, et même, s'il
est permis d'être d'un avis contraire sur quelques points,
néanmoins son étude est une des plus substantielles et des plus
importantes. E. Michaud.



390

Cte DoMET de VoRGEs : St. Anselme ; Paris, Alcan, in-8°,
1901, 5 fr.

M. le comte veut bien reconnaître que le terrain de la
théologie n'est pas le sien (p. 244). On peut dès lors regretter
qu'il se soit chargé de juger une œuvre théologique. Anselme
s'est essayé, il est vrai, à la philosophie, mais en théologien
qui manquait de fond, de science et de méthode, et qui n'a
pu faire de la philosophie que d'une manière très circonscrite
et très discutable.

Aussi, pour donner quelque ampleur à son sujet, l'auteur
a-t-il dû en sortir à peu près dans toutes les questions qu'il a

traitées, en exposant les théories soit de St. Augustin, soit
surtout de Thomas d'Aquin, sous prétexte qu'Anselme a dû
s'inspirer d'Augustin et qu'il a ouvert la voie à la scolastique.
Entre Augustin et Thomas, Anselme serré, étriqué, étouffant,
fait triste figure. M. le comte ne semble pas s'en clouter, tant
il est épris de la scolastique! Son amour pour celle-ci le rend
non seulement partial, mais, qu'il me permette cle l'aATouer,
naïf. J'en citerai quelques preuves. Ne sont-ils pas d'une
extrême naïveté, les prétendus miracles qu'il raconte d'Anselme
(p. 50) Que dire aussi de ce diable qui déchirait le manuscrit
du Monologium, parce qu'Anselme voulait le retoucher et le
perfectionner (p. 71)? Ne faut-il pas de la candeur pour oser
dire aujourd'hui qu'au XIIIe siècle on a « résolu le difficile
problème des unb/ersaux d'une manière definitive» (p. 156);
qu'au XIIIe siècle la doctrine de l'origine des âmes « fut
définitivement fixée» (p. 188); que les Pères, en parlant de la
présence spirituelle du Christ dans l'eucharistie, « voulaient
seulement dire, ainsi que St. Thomas l'enseignera bientôt, que
le corps de J.-C. n'est pas dans le sacrement d'une manière
locale, circumscriptive, enfermé et contenu dans un lieu, mais
comme l'ange est présent dans un lieu, définitive, par l'application

de sa vertu» (p. 43)? S'il ne s'agit que d'une «application

de vertu», qu'est-il besoin de la disparition de la
substance du pain et de la théorie des accidents qui restent
«seuls», contradictions dont l'auteur parle quelques lignes plus
loin M. le comte prétend que « Lanfranc fut au premier rang
de ceux qui défendirent la doctrine traditionnelle » (p. 43 et
327). Pour émettre une telle opinion, il faut ignorer complète-



— 391 —

ment les débats eucharistiques des IXe et XIe siècles, les

origines de la transsubstantiation matérielle et la doctrine des
Pères sur l'eucharistie. On comprend dès lors que l'auteur
puisse accuser Scot Erigène d'avoir « donné de l'eucharistie
une explication par trop idéale et qui rappelle (sic) beaucoup
l'interprétation des protestants» (p. 28). Ne serait-ce pas plutôt
(si l'on voulait établir une comparaison) l'interprétation des

protestants du XVIe siècle qui rappellerait celle de Scot Erigène,
du IXe?

L'auteur, il faut le reconnaître, fait quelques aveux sur
l'ignorance qui régnait au XIe siècle. « On a Ae dans ces temps
malheureux, dit-il, des prêtres sachant à peine lire le latin du
missel» (p. 6). Parlant de Herluin, fondateur de l'abbaye du
Bec, il concède que « comme tout bon gentilhomme, il était
d'une ignorance absolue» (p. 41). Il concède aussi que l'école
au XIe siècle manquait de méthode et de maturité (p. 2) ; que,
sous le torrent de l'invasion, les bibliothèques avaient « disparu » ;

que les moyens d'instruction étaient « des plus restreints » ;

que l'esprit fruste des barbaresse prêtait «très peu à l'étude»
(p. 15). Néanmoins, il prétend que «les clercs du XIe siècle
étaient d'intrépides disputeurs » Heureusement, il avoue aussitôt

que « leurs disputes étaient généralement sans portée »

(p. 326). Comment, dès lors, parler de « la science aux débuts
du moyen âge», déclarer «admirable» le livre des noms divins
du pseudo-Denys, et dire de ce dernier qu'il est vraiment un
philosophe de premier ordre» (p. 31)!

C'est avec ce même naïf engouement que l'auteur a
proclamé Anselme «un génie d'une hauteur exceptionnelle (p. 1)...
d'une hauteur de méditation incomparable-» (p. 68). D'une part,
il affirme que « le traité de St. Anselme, par l'élévation des
idées, par la vigueur du raisonnement, par la précision de la
doctrine, a fait et fera l'admiration des siècles» (p. 70); et,
d'autre part, il reconnaît que, si Anselme est resté célèbre, ce
n'est «que par son œuvre la plus contestable» (p. 1).

La vérité est qu'Anselme a été considérablement surfait
à cause de sa prétendue preuve métaphysique de l'existence
de Dieu ; qu'il faut enfin voir les choses telles qu'elles sont,
citer les textes mêmes, les juger par eux-mêmes sans
grossissement et sans enflure. On reconnaîtra alors que, la science
et la philosophie au XIe siècle étant très inférieures, la théo-



- 392 —

logie ne pouvait être non plus, comme science, que très
inférieure ; et que tout le mouvement néo-scolastique actuel, que
les admirateurs à tout prix du moyen âge veulent faire magnifique,

ne peut démontrer finalement qu'une chose : les erreurs
grossières que le moyen âge, avec sa logomachie puérile, a

prises pour la science, et par conséquent l'impossibilité de

prendre au sérieux, actuellement, et ces erreurs, et cette
logomachie, et cette fausse science. Tel sera le terme auquel on
aboutira.

L'auteur lui-même en fournit involontairement la preuve
par les appréciations qui échappent à sa parfaite bonne foi.
En effet, sur la théorie de la connaissance, Anselme dit très
peu de chose, et l'auteur parle beaucoup plus de celle de

Thomas que de celle d'Anselme. A propos de l'image sensible
qui devient une idée, il avoue qu'«Anselme décrit ce passage
d'une manière peu scientifique » (p. 99). Quant à l'intellect
agent, « il est évident, dit-il, qu'à son époque Anselme ne pouvait

être préparé à construire une théorie aussi subtile »

(p. 104). De plus: «Dans ce que nous possédons des travaux
philosophiques du saint docteur, il n'est nulle part question de
la manière dont s'opère la connaissance de la réalité présente;
ni pour la sensation, ni pour l'intelligence, il ne donne une
théorie de la perception... St. Anselme ne paraît pas se rendre
très bien compte de la différence entre l'idée et l'image »

(p. 111-112).
Sur la question de la vérité, même faiblesse. « Le dialogue

sur la vérité, dit l'auteur, n'est point un traité complet
analysant avec méthode les diAers ordres de vérité et leurs
différents caractères; ce n'est point non plus une criteriologie ou
démonstration de la vérité de la connaissance ; c'est tout
simplement un essai de définition de la vérité en général ; il n'y
faut pas chercher autre chose» (p. 121). Et quelle définition
a-t-il donnée? «Une définition non pas fausse, mais par trop
vague* (p. 127). Anselme a enseigné la formule: credo ut
intelligam. « Il est convaincu que, si l'on ne croit pas d'abord,
on n'arrivera pas à comprendre» (p. 133). Ce que M. le comte
interprète ainsi, pour essayer de sauver son héros : « Il voulait
dire ceci, qui est fort juste, que croire à la vérité est une
disposition nécessaire pour la découvrir» (p. 135)! Evidemment,
M. le comte est la bonté même. « La vérité est femme, ajoute-



— 393 -
t-il, elle ne se donne complètement que si elle se croit sûre
d'être aimée» (p. 136). On n'est pas plus galant, mais que
devient l'exactitude philosophique dans cette galanterie?

M. le comte a une notion erronée de la théologie, lorsqu'il
prétend qu'«elle part des données de la foi, les prend pour
acquises, les interprète et en déduit les conséquences» (p. 137).
U oublie que la vraie théologie commence par explorer le très
vaste champ des préliminaires de la foi; puis, qu'elle constate
historiquement quelles sont les vraies données de la foi, et non
celles qu'on essaie souvent de faire passer pour telles; qu'enfin
ce n'est qu'après ces travaux considérables qu'elle les interprète

et en déduit les conséquences. Et encore l'auteur oublie-
t-il de dire que, pour faire cette interprétation et cette déduction,

elle doit suivre en tout les données de la science, les
strictes règles de la critique historique et de la philologie,
ainsi que le vrai critérium dogmatique. Hélas! où étaient ces
garanties au XIe siècle?

L'auteur prétend qu'Anselme avait, vraisemblablement,
une certaine connaissance du grec. Sur quoi se fonde-t-il? Sur
ce que les mots Monologium et Proslogium « sont manifestement

tirés du grec » (p. 75) Toujours est-il qu'Anselme a
confondu les mots substance et hypostase, et qu'il a enseigné
« trois substances » en Dieu Bien plus, Anselme fut « réaliste »

à ce point que son panégyriste se veit obligé de plaider pour
lui les circonstances atténuantes. « Nous devons, dit-il, faire la
part du manque d'exactitude du langage philosophique au
XIe siècle. Ainsi nous trouvons affirmé clans le Monologium
que toute substance est ou universelle, c'est-à-dire commune à

plusieurs, ou individuelle, qui possède aA~ec d'autres une essence
universelle Voici qui ne corrige pas la proposition précédente,

mais l'aggrave au contraire sensiblement : « Celui, dit le
docteur du Bec, qui ne comprend pas comment plusieurs
hommes sont spécifiquement un seul homme, ne comprend pas
non plus comment plusieurs personnes dont chacune est Dieu
sont un seul Dieu» (p. 153)! Assimilation imprudente, avoue
l'auteur; disons plus exactement: assimilation grossière et
trithéiste. Evidemment le prétendu disciple de St. Augustin
n'avait pas lu ce que St. Augustin a écrit des personnes
divines.

Si Anselme était capable de parler aussi misérablement



— 394 —

de la Trinité, il ne faut pas s'étonner de le voir manquer
aussi de logique dans la question de l'existence de Dieu.
M. le comte a relevé lui-même très longuement (p. 267-319) ce
défaut de logique, que je me borne à mentionner.

Que dire aussi du chapitre sur le composé humain? M. le
comte essaie de justifier le système thomiste, système où l'âme
semble fort matérialisée (p. 181-183). Quant à Anselme, il y
fait de nouveau triste figure : car, « il ne connaissait pas cette
doctrine métaphysique» (p. 173), mais il enseignait que «l'unité
résulte de l'union des parties appartenant à un même
predicament ou de la convenance du genre et de la différence
d'un ou de plusieurs, comme le corps et l'homme» (p. 174).

Etrange manière d'expliquer l'unité du composé humain, que
de mettre en opposition le corps et l'homme! Etrange manière
de défendre le spiritualisme, que d'écrire ce qui suit (p. 183):
« Les physiologistes modernes concluent qu'il n'y a rien
dans l'être viA'ant que la chair vivante, que c'est la chair elle-
même qui vit et qui sent, et que rien ne décèle la présence de

quelque agent étranger à cette chair. Assurément, répondent
les thomistes, il n'y a que la chair vivante, mais la chair est
viAente parce qu'elle possède un principe nouveau qui l'a
transformée dans sa nature intime. On a accusé souvent les médecins

et les physiologistes de matérialisme. Eussent-ils été
matérialistes, s'ils se fussent trouAes en présence d'une doctrine
s'accordant aussi bien avec leurs propres constatations? » En
vérité, si ce n'est pas là le plein matérialisme, qu'est-ce?

Sur l'âme, l'auteur avoue que les expressions d'Anselme
«sont embarrassées et équivoques» (p. 189), et il en cite des

exemples. Sur le libre arbitre, Anselme n'a guère dit que des

banalités, et ses assertions sur la prescience et la prédestination

n'expliquent rien du tout (p. 225-228). C'est dans ce
chapitre (p. 206) que l'auteur cite ce texte d'Anselme: «Liberi
arbitrii rectitudo alia est a se, quse nec facta est, nec ab alio
accepta, quse est solius Dei; alia a Deo facta et accepta
quœ est angelorum et dominum; facta autem sive accepta alia
est habens rectitudinem quam servet, alia carens; habens alia
tenet separabiliter, alia inseparabiliter », texte que l'auteur
interprète ainsi : « Le libre arbitre de Dieu, qui a de lui-même
et par sa propre nature la rectitude essentielle ; celui de l'ange
qui a reçu la rectitude et ne peut la perdre ; celui des démons



— 395 —

qui n'ont pas la rectitude et ne peuvent la recouvrer ; celui de
l'homme qui a reçu la rectitude et peut la perdre. » Où est-il
question, dans le texte précité, des démons qui ne peuvent
recouvrer la rectitude?

On voit, par ce simple exposé, combien est défectueuse la
doctrine d'Anselme et combien l'ouvrage de M. Dornet de

Vorges est peu définitif. E. Michaud.

J. Gindraux: Les espérances messianiques d'Israël ; T. IIIe,
Esaïe et les prophètes de son époque ; Lausanne, Bridel,
in-18, 239 p., 1901, 3 fr.

Nous avens déjà signalé les deux premiers volumes de

cet ouvrage1) ; un quatrième et dernier est annoncé. Dans le
troisième, il est question de Michée, Esaïe, Nahum, Habakuk
et Sophonie, faisant suite au premier groupe d'Abdias, Joël,
Amos, Osée et Jonas. Michée est l'introducteur dans la période
de la grande prophétie messianique, Esaïe en est le principal
représentant.

L'auteur continue sa méthode d'explication du texte biblique,
explication familière et édifiante, plutôt destinée au peuple
qu'aux savants, et dans laquelle il trouve moyen de parler
des tsars Alexandre IBr et Nicolas II, ainsi que du congrès de

La Hav-e (p. 158-159). Le portrait qu'il fait d'Esaïe et le plan
qu'il trace de son livre, sont intéressants (p. 55-58). Sa manière
de comprendre l'Ancien et le Nouveau-Testament, dans la
question des prophéties, est indiquée dans la page suivante
(p. 144-145): «L'examen suivi des espérances des Aeyants
hébreux ne laisse pas, croyons-nous, de créer au moins une
présomption en faveur de la suggestion divine à laquelle ils
obéirent. De l'harmonie profonde des vieilles Ecritures avec
les nouvelles naît une impression de respect en faveur de la
religion que les premières pressentent, que les secondes déclarent

réalisée. Oh! je sais bien ce qu'on dira: Il y a tout
simplement là un magnifique exemple de l'évolution de l'idée,
d'abord obscure, puis plus claire, aboutissant à une complète
réalisation. Dans leur longue suite que vient couronner l'Evan-

') Sur le T. Ier, voir la Revue, avril 1900, p. 412. — Sur le T. II, voir
janvier 1901, p. 199-201.



— 396 —

gilè, les prophéties offrent simplement le spectacle d'une splendide

et naturelle progression. Mais Dieu, demandons-nous,
serait-il absent de cette œuvre qui ne cesse de le nommer?
N'est-ce pas à Dieu qu'on doit la naissance, la croissance,
l'aboutissement de l'espérance messianique? Nous n'avons, au
point de vue philosophique, aucune raison décisive de penser
que clans la nature ou dans l'histoire les faits s'enchaînent
sans son concours. Action providentielle, évolution, ne sont
pas à nos yeux des termes contradictoires, mais des termes
qui se complètent. C'est le point de vue auquel nous nous
sommes placés d'emblée. Et nulle branche de l'histoire
certainement ne se prête davantage à l'immixtion de Dieu que
celle des espérances messianiques. D'ailleurs, aurions-nous la
prétention de connaître mieux que les prophètes l'origine de

leur inspiration » E. M.

E. Haeckel: Les énigmes de l'univers, trad, de l'allemand
par C. Bos; Paris, Schleicher, in-8°, 460 p., 1902, 10 fr.

Ce n'est pas dans un simple article bibliographique que
l'on peut discuter un tel livre, ni étudier scientifiquement et

philosophiquement le monisme. J'ai déjà dit ce que je pense,
en général, du point de vue du savant naturalistex). Si j'y
reviens ici, c'est uniquement pour préciser quelques points et

pour louer cette excellente traduction.
Lorsqu'on lit la préface des Enigmes, on est frappé de îa

modestie et de la modération de l'auteur : il n'a certes pas la
prétention de «résoudre» ces énigmes; il veut seulement
donner une «réponse subjective et partiellement exacte», car
sa connaissance de la nature et sa propre raison sont « limitées

» ; donc il n'offre au public qu'un «essai». Plus loin, il
avoue qu'il est « trop peu familier avec la physique et les

mathématiques pour pouvoir séparer les bons et les mauvais
côtés» cle certains groupes d'idées (p. 253); il avoue même

qu'il n'est « qu'un dilettante sur ce terrain » (il parle de la
nature de l'éther), ce qui ne l'empêche pas d'établir sur cette
matière, immédiatement après cet aveu, huit propositions,
auxquelles il semble tenir comme à des dogmes (p. 260-262). Cette

') Revue internationale de théologie, octobre 1901, p. 801-805.



— 397 —

modestie et cette loyauté touchent et attirent la sympathie ; et
l'on entre clans l'examen du système avec la pensée et le
désir de la possibilité d'une conciliation.

Hélas cette possibilité ne tarde pas à disparaître. Car le

ton de l'auteur (je ne dis pas l'intention) trahit manifestement
un esprit agressif, agressif même jusqu'à la partialité. Chaque
page donne la conviction que l'auteur ne cherche pas la
conciliation ; qu'il croit avoir découvert, non pas les énigmes de

l'univers, mais la clef de ces énigmes ; qu'il veut imposer sa
solution à lui; et que quiconque la rejette est un ignorant. Je

puis me tromper, mais j'ai cette impression. Or cette agression
est regrettable: car l'auteur doit reconnaître qu'il y a, en
dehors de son cercle d'idées, des hommes de bonne foi,
travailleurs aussi, chercheurs loyaux et peut-être doués aussi de

quelque intelligence et de quelques connaissances. Pourquoi
ne pas chercher à mieux connaître leurs idées? Pourquoi
surtout les croire assez ignorants et assez sots pour enseigner
réellement les erreurs qu'on leur impute? Ne serait-il pas
prudent et même scientifique (comme méthode) de constater si
le christianisme qu'on attaque est bien réellement le christianisme

que les savants professent? Si l'auteur avait pris cette
peine et cette précaution, il aurait vu que, si certains chrétiens
sont papistes ou superstitieux, il en est d'autres qui ne le sont
pas ; il aurait vu que, si certains esprits confondent la religion
avec de fausses croyances, il en est d'autres qui ont la
prétention de concilier la notion philosophique de la religion avec
toutes les constatations et démonstrations des sciences
naturelles. Et dès lors serait-il déplacé, même de la part d'un
moniste, de daigner discuter avec ces hommes sans
immédiatement les traiter avec hostilité?

M. Hseckel reproche aux théologiens de manquer de la
connaissance indispensable de la Nature (p. 12). Peut-être
n'est-ce pas le cas pour tous. Ne pourrait-on pas reprocher à

certains monistes de manquer de la connaissance indispensable
de la philosophie, et de violer trop souvent cette règle de la
logique qui veut que la conclusion ne dépasse pas l'étendue
des prémisses? Que de choses M. Haeckel ne donne-t-il pas
comme certaines, et qui ne le sont pas Par exemple, le
premier « principe cosmologique » qu'il cite comme démontré, est
celui-ci (p. 15): «Le monde est éternel, infini et illimité.» Or

Revue intern, de Théologie. Heft 38, 1902. 26



— 398 —

peut-il démontrer strictement les trois points de cette assertion?
Certainement non. Il dit encore (p. 243): «La force et la
matière sont inséparables ; ce ne sont que des formes diverses,
inaliénables, d'une seule et même essence cosmique, la sub.
stance.» Que de mystères dans cette phrase! La démontre-t-il?
Pas davantage: il ne fait que la supposer. U dit encore (p. 193):
«Un profond abîme sépare anatomiquement et physiologique-
ment la structure du cerveau et la vie psychique qui en
découle, chez les mammifères supérieurs, de ce qu'elles sont
chez les mammifères inférieurs, et pourtant ce profond abîme
est comblé par une longue série de stades intermédiaires: car
un espace de temps d'au moins quatorze millions d'années
(selon d'autres calculs plus de cent millions) qui se sont écoulés
depuis le commencement de l'époque triasique, suffit complètement

à rendre possible les plus grands progrès psychologiques. »

Cette assertion que le passage de l'animalité à la métaphysique
la plus sublime n'est qu'une question de temps, est-elle démontrée?

Aucunement.
Comment dès lors M. Hseckel, qui veut combattre les

assertions non démontrées des théologiens, ne craint-il pas
d'employer leurs procédés, leur manière de raisonner et leur
ton cassant? Croit-il que «la religion moniste», qu'il veut
imposer, puisse jamais avoir une base scientifique solide, s'il la
fait reposer sur une dialectique aussi défectueuse? Il se trompe.

Il ne se trompe pas moins, lorsque, citant une donnée

scientifique certaine, il en conclut que le spiritualisme est faux,
que le théisme est faux, que l'âme-substance est une chimère.
U ne AToit que des oppositions là où des conciliations sont
parfaitement possibles. Par exemple, après aAeir constaté
qu'aucune force ne se perd dans l'uniA^ers, il ne A'eut pas
permettre aux spiritualistes d'affirmer l'existence de forces
intellectuelles et libres, d'affirmer surtout leur maintien et leur
non-destruction. De même, après avoir affirmé la loi générale
de causalité, il ne Areut pas permettre aux théistes d'affirmer
Dieu, comme si la cause première qu'ils admettent pour rendre
compte de l'univers, était contraire à la loi de la causalité!
Bref, il me semble qu'il y a, dans le livre de M. Haeckel et
peut-être aussi dans sa façon de juger les questions
philosophiques et religieuses, d'immenses malentendus et d'essentielles
confusions. S'il a poussé la sincérité jusqu'à s'avouer simple



— 399 —

i dilettante » en physique et en mathématiques, serait-ce
l'offenser que de le croire dans la même situation en ce qui
concerne la philosophie et la théologie? Certes, je me reprocherais
amèrement de le blesser en quoi que ce fût, car je n'ai que
du respect pour les hommes de bonne foi; mais il s'agit de

ses incursions sur des terrains qui ne sont pas les siens, ou
qui du moins ne lui appartiennent pas exclusivement; et il
voudra bien permettre aux philosophes et aux théologiens que
ses sophismes n'atteignent pas, de le lui faire simplement
remarquer, en lui exprimant de plus le regret que leur cause
son exclusivisme, qui, quoi qu'il dise, n'est pas de la vraie
science. E. Michaud.

A. Houtin: Les Origines de l'Eglise d'Angers, la légende
de St. René; Laval, V™ A. Goupil, in-8°, 76 p., 1901, 2 fr.

Les lecteurs connaissent déjà La Controverse de l'apostolicité
des Eglises de France au XLXe siècle J). La présente étude en est
une suite. Mêmes procédés de critique sérieuse, même érudition
de bon aloi, même sincérité très courageuse et très méritoire.
L'auteur expose d'abord quels furent les premiers éArêques de

l'Eglise d'Angers : Defensor, Apothème, Prosper, Maurille. De
grandes obscurités pèsent sur ces quatre personnages. De Prosper,
par exemple, on ne sait que le nom; la tradition toutefois en fait
un disciple de St. Martin. Quant au moine St. Florent, M. Hauréau

propose de fixer sa mort à 390 ; dom Chamard la recule
jusqu'à 440, ce qui lui fait atteindre l'âge de 123 ans. «C'est
un casse-tête chronologique», dit M. Houtin (p. 13). La vie de
Mamille est remplie de merveilleux ; son biographe, St. Main-
beuf, qui l'écrivit en 619-620, «vit manifestement dans une
période d'élaboration légendaire... et se complaît dans une
thaumaturgie banale » (p. 38-39). Cette vie a été ensuite «

développée et embellie » par un disciple de St. Martin, du nom
d'Archanald. On y trouve des faits absolument grotesques,
présentés comme miraculeux, et entre autres la légende de
St. René. Ce St. René, qui passe pour avoir été le successeur
de Mamille comme évêque d'Angers, n'a jamais existé. Cette
légende est phénoménale. Je regrette infiniment que la place

') Voir la Revue de 1901, n° 36, p. 814-818.



— 400 —

me manque pour la raconter. U faut la lire en entier dans
l'opuscule de M. Houtin. C'est un des plus curieux spécimens
de ce que « le pieux mensonge » peut inventer. On y veit un
St. René d'Angers et un St. René de Sorrente qui s'identifient
peu à peu en un seul et même personnage, puis qui sont deux
personnages différents, en ce sens qu'un corps est à Angers
et un autre corps à Sorrente; et c'est pourtant le même
personnage Dom Chamard, grand maître en histoire, tranche la
difficulté, en disant que les reliques ont été partagées entre
les deux villes (p. 62). Au XVIIe siècle, Launoy démontra (1649)
la légende et la méprise ; il fut naturellement ridiculisé et
anathematise par le clergé d'Anjou, qui voulut maintenir la
prétendue histoire. Les légendaires du XIXe siècle, dom Chamard
en tête, continuèrent à insulter Launoy et les savants qui
pensaient comme lui ; ils eurent beau faire : « la fable de St. René »

reste une fable (p. 71-72), du moins aux yeux de ceux qui
savent distinguer la fable et l'histoire. Quant à ceux qui veulent

les identifier, ils n'ont point disparu; M. Houtin semble
même dire qu'ils sont encore en grand nombre.

« Dom Chamard, dit-il (p. 75-76), avait adapté les vieilles
traditions à la mentalité d'une grande partie de ses
contemporains. Elles triomphèrent complètement. Le culte du saint
reprit une vigueur nouvelle '), et, jusqu'à la fin du siècle, sa

légende ne connut que deux opposants, restés sans aucune
influence en Anjou. Dans un court article de son Dictionnaire
historique de Maine-et-Loire (1878), l'archiviste du département,
Célestin Port, a parfaitement résumé la question. Mais, comme
il n'en a fourni que les éléments, sans esquisser la démonstration,

et que des préjugés ébranlaient sa compétence, son
étude a été considérée comme non avenue. En publiant les
« Anciens catalogues épiscopaux de la province de Tours »

(1890), M?r Duchesne supprima St. René de la série des évêques

d'Angers, sans prendre la peine de critiquer la « Vie de St-
Maurille», estimant la besogne bien faite déjà. Il garda la
même position lorsqu'il édita les « Fastes épiscopaux de
l'ancienne Gaule» (T. II, 1899). Outre ces savants, un grand

') «Elle n'a pas langui. En voici la plus récente expression qui soit à ma
connaissance. On a lié le patronage de St. René à «l'œuvre de N.-D. du Salut», à

« l'œuvre des enfants vivant et mourant sans baptême ». Cf. La Semaine religieuse du
diocèse a'Angers, n° du 18 novembre 1900.»— (Note de l'auteur.)



— 401 —

nombre d'érudits ont eu à traiter ce sujet. La manière dont
ils en ont parlé a montré qu'ils ne voulaient pas prendre la
liberté nécessaire. Pour eux, la religion et la science n'étaient
point la vérité pure. Il est inutile d'Insister. Ce trait caractérise

l'époque. On peut le constater dans toutes les provinces
et dans tous les pays, pour des questions d'histoire régionale
ou nationale ; on peut le constater dans le monde universel,
pour des questions de chronologie et d'histoire qui intéressent
l'humanité tout entière. »

Cette plainte est profondément triste; on y sent toute
l'amertume de l'âme loyale de l'auteur. Qu'il nous permette
toutefois d'ajouter que, s'il en est ainsi « dans le monde universel»,

ce n'est que dans le monde universel soumis à l'autorité
romaine. Pour nous, catholiques non romains, nous proclamons
la vérité hautement, ainsi que les orthodoxes, les anglicans
et les protestants; pour nous tous, «la religion et la science
sont la vérité pure » ; chez nous, la fable de St. René
soulèverait l'indignation des fidèles contre l'Eglise qui la maintiendrait.

On trouve aussi, dans cette très intéressante étude, quelques

observations sur ce qu'étaient les évêques gallo-romains
du Ve siècle et sur leurs façons d'agir. Tandis que les évêques
orientaux suivaient la discipline établie au concile de Nicée,
dans le nord de la Gaule, où les chrétiens étaient encore peu
nombreux, chaque éA'êque paraît avoir été vraiment autonome
jusqu'au milieu du Ve siècle. « On ne voit pas dans l'histoire
authentique de St. Martin qu'il ait jamais fait acte de
métropolitain. L'histoire légendaire, rédigée plus tard et aAec des

anachronismes, le représente instituant à Angers l'évêque Maurilio

et au Mans l'évêque Victor; mais ce sont des faits que
la critique ne peut admettre (p. 19)... Les textes de cette époque
nous montrent l'épiscopat dans un état fort brillant. Les prélats

administraient de grandes propriétés et jouissaient de bons
revenus. L'historien de St. Maurille a une phrase qui jette de

l'ombre sur ces évêques. « On n'élisait point, dit-il, dans ce

temps-là, de Aeais pasteurs, mais des gens qui cherchaient
plutôt leurs propres bénéfices que ceux de J.-C.»... Même
quand ils s'intitulaient humblement pécheurs, ces évêques
jouissaient des titres élevés réservés par la suite du temps au seul
évêque de Rome. On les trouve appelés béatissimes et papes.



— 402 —

On leur baisait les mains. En s'adressant à Thalasius, on le
traite de sainteté et de béatitude. Ces formules étaient
courantes et communes. Il n'en apparaît point de spéciales dans
cet épiscopat encore sans hiérarchie. Les actes de la période
gallo-romaine qui concernent le nord-ouest de la France
montrent que, dans tout le Ve siècle, ni l'ancienneté de l'ordination
ni l'administration d'évêchés de grandes villes ne donnaient
encore des idées de préséance (p. 21)... L'éAêque était une
autorité omnipotente dans son diocèse ; son pouvoir ne paraît
avoir d'autres limites que la déférence qu'il doit à ses
collègues pour le bien de la paix... Les querelles épiscopales se
vidaient entre évêques, et souvent sans appel efficace à un
tribunal supérieur (p. 22)... Le plupart des clercs entraient dans
les ordres mariés depuis longtemps et continuaient à vivre avec
leur femme. Elle portait leur titre. On disait une évêquesse
(episcopam), une prêtresse (presbyteram), une diaconesse, une
sous-diaconesse » (p. 24). — M. Houtin remarque que, pour être
ordonné diacre, prêtre, évêque, on deveit renoncer à l'usage
du mariage. Sans doute cette discipline fut établie plus tard en
certaines églises ; mais telle n'était pas la discipline d'alors, puisque

les ecclésiastiques « continuaient à vivre avec leur femme ».

Terminons cette trop courte notice par une simple remarque.
L'Eglise romaine enseigne que l'Eglise catholique est infaillible

dans la canonisation des Saints, parce que, si elle mettait

sur les autels un hérétique ou un sacripant, elle commettrait

une erreur ou une immoralité; donc les saints qu'elle
honore sont réellement des saints. Or, l'Eglise romaine rend
un culte public et solennel à St. René, dont elle raconte les
miracles, l'étonnante résurrection (il fut ressuscité, dit-elle,
après être resté sept ans dans le tombeau!), etc.; mais ce saint,
en définitive, n'a jamais existé; et son culte est une pure
«supercherie» (p. 51). Donc l'Eglise romaine n'est point infaillible,

et elle n'est nullement l'Eglise catholique, et cela, d'après
ses propres principes. E. Michaud.

K. König: Im Kampf um Gott und um das eigene Ich. 2. Aufl.
1902. Freiburg i. B. und Leipzig, Paul Weetzel. 133 S. Preis :

geb. 1,50 Mk.

Die von dem Verfasser als „ernsthafte Plaudereien4' be-



— 403 —

zeichneten Erörterungen geben sich als eine Fortsetzung des

in dem Januarheft der „Revue" besprochenen Buches „Gott,
warum wir bei ihm bleiben müssen." In überaus lebendiger
Sprache entwickelt der Verfasser seine Gedanken über das
Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen; überall spüren
wir den Avarmen Pulssehlag eigener Überzeugung, die Bemühung,
das persönliche Erleben und Denken frei von jeder Schablone
klarzulegen. Darin liegt die Stärke, aber auch in manchen
Beziehungen die ScliAväche des Buches. Indessen möchten wir
für diese gerne Toleranz zugestehen, Aveil auch sie von dem
Gemüt und der durchdringenden Wahrhaftigkeit des Verfassers
zeugt. Unser Widerspruch gilt nun Avesentlich der im
Abschnitt V, „Die Tragik in Giott und ihre Lösung im Menschen",
durchgeführten Behauptung, dass der Wille zur Schöpfung in
Gott zugleich einem Bedürfnis in ihm, dem Bedürfnis der nach
Ergänzung verlangenden Liebe, entsprochen habe. So Avird die
Schöpfung zu einer zwingenden NotAvendigkeit und verliert den
Charakter der Freiheit. In Gott selbst Avird etwas Anthropomorphes

und in geAvissem Sinne Pathologisches hineingetragen
(vergi, besonders S. 64). ZAvar Averden alle auf Gott
übertragenen ethischen Begriffe sich von diesem Mangel nicht völlig
freihalten können — aber als den ethisch am höchsten zu be-
Avertenden Begriff der Liebe fassen Avir doch denjenigen,
in Avelchen eine vollkommene Selbstlosigkeit einbezogen ist.
Nicht aus dem eigenen Bedürfnis soll die Liebe entspringen,
sondern aus dem interesselosen Moth' der Beseligung des

andern. — Sehr lesenswert sind die beiden letzten Abschnitte
unseres Buches, in Avelchen der richtige Gedanke ausgeführt
wird, dass der Glaube an die Unsterblichkeit in der
Selbstbejahung des eigenen sittlich religiösen Wesens seine stärkste
Stütze findet, dein die gleich berechtigte Anschauung zur
Seite tritt, dass persönliche Frömmigkeit der Nährboden
ausgesprochener Individualität sei. Wenn wir darum die
Darstellung des EigenAvesens, des Rechtes, „das mit uns geboren
wird", als Forderung der modernen Zeit überall hervorgehoben
sehen, so knüpfen wir daran die Hoffnung, deren Berechtigung
durch vielfache Anzeichen gestützt AAird, dass auch die
religiösen Ideen und Mächte als die gewaltigsten und
durchgreifendsten Mittel aller geistigen und sittlichen EntAvicklung
Avieder zu Ehren gelangen werden. R. K.



404

Levy-Bkühl: Die Philosophie Auguste Comtes; übersetzt von
Dr. H. Molenaar ; Leipzig, Dürr, 1902, Mk. 6.—.

Die Stürme der Revolution und des Kaiserreiches hatten
den ganzen Kontinent in seinen Grundfesten erschüttert. Alle
Grundpfeiler der bisherigen Staaten und Gesellschaftssysteme
hatten sie zugleich ins Wanken gebracht. Die Umwälzung war
nicht nur politisch, sie war auch — und dies ist wichtiger —
social und religiös. Dieselben drei Gesichtspunkte haben wir
daher auch festzuhalten zum Verständnis der Reaktion, dieser
Zeit der Erschlaffung und des Wiederaufbauens, aus der die
Philosophie Auguste Comtes herauswuchs. Damit berühren wir
auch gleich den einzigen wunden Punkt in der glänzenden
Darstellung, die unsern Zeilen zu Grunde liegt : Es fehlt der
Hintergrund. Die Philosophie Auguste Comtes, der als der
Begründer der Milieutheorie angesehen werden muss, scheint
uns zu monographisch behandelt, zu sehr losgelöst Aen ihrer
Umgebung, den Zeitströmungen. die diese Philosophie
begleiten oder ihr als Voraussetzung dienen. Dies ist bei jedem
französischen Philosophen und bei Comte speciell doppelt
misslich. Mancher ja die meisten deutschen Philosophen
Hessen sich mit Leichtigkeit auf solche Weise interpretieren ;

aber gerade dies unterscheidet ja die französische Philosophie
so Aerteilhaft Aen der deutschen, dass sie durchgängig für den

praktischen Bedarf, für den Gebrauch — Avenu ich mich so

ausdrücken darf — geschaffen ist, Avährend der deutsche
Philosoph nur fürs Katheder seine oft wunderschönen Systeme
aufbaut. Der Franzose philosophiert selten sub specie aeter-

nitatis, er will seiner Zeit dienen. Auch Comte steht durchaus
auf diesem Boden, obAvohl er — wie jeder Philosoph — mit
seinem Gedankengebäude ein sicheres Asyl für alle Zeiten
errichtet zu haben glaubt. Wir dürfen deshalb bei der Betrachtung

seiner Philosophie nicht alle die Aielen feinen Fäden
durchschneiden, die er selbst überall nach allen Seiten hin
zieht und die seine Gedanken mit den Gedanken seiner
Umgebung und mit den Zeitströmungen verbinden und so seine
Philosophie an ihren ganz bestimmten Platz hiiiAveisen und
dort festhalten. —

Die Revolution hatte auch der bisherigen Religionsform
ihren 21. Januar zugedacht, aber diese liess sich so wenig Avie



— 405 —

der monarchische Gedanke mit einem Guillotineschnitt
auslöschen ; und als es an das allgemeine Wiederauf bauen ging, fand
auch die alte Religion ihre begeisterten Vertreter in Joseph
de Maistre, in Chateaubriand, Saint-Simon und Lamennais. Sie
alle aber leitet das Gefühl, dass der alten Religionsform ein
neues belebendes Element zugeführt werden müsse. Auch die

Religion muss sich weiterentAvickeln, sie darf nicht stabil sein.
Dieses Postulat wurde am entschiedensten von Saint-Simon
gestellt und aus ihm ist auch Comte lierAergegangen ; ohne die
Lehre Saint-Simons — nicht der Saint-Simonisten — als

Voraussetzung Aväre die Philosophie Comtes undenkbar. Comte
hat nicht viel mehr geändert als den Namen, Avenn er seinen
Positivismus dem Physicismus Saint-Simons gegenüberstellt. Auch
seine Idee der drei Stufen in der geistigen Entwicklung findet
sich schon bei Saint-Simon, nur dass Comte zwischen das
theologische und Avissenschaftliche Denken noch das metaphysische
einschiebt. Was ihn aber 1824 Aen Saint-Simon trennt, ist die
religiöse Anschauung. Beider Ansicht ist, dass die Religions-
form sich überlebt habe, aber Comte geht im Umgestalten
radikaler, konsequenter vor. Er ist der Denker, avo Saint-Simon
nur Anreger ist. Die Übereinstimmung der beiden finden wir
übrigens auch in ihrer Geschichtsphilosophie. Beide sind einig
in ihrem Bestreben, das Mittelalter zu rehabilitieren. Wenn
der Verfasser aber diese Vorliebe zurückführt auf eine Bewunderung

der damaligen Avunderbaren Entfaltung päpstlicher
GeAvalt, so glauben Avir darin Aielmehr nur ein accessorisches
Element erkennen zu müssen. Diese Verherrlichung des Mittelalters

liegt ja in der damaligen Zeitströmung und ist eine Folge
des Envachens des nationalen Gefühls, nicht des religiösen.
Wir erinnern bloss an Litteratur und Kunst, avo dieselbe
Erscheinung sich zeigt.

Die neue Religion soll ein Ausfluss sein der Wissenschaft.
Wie nun denkt sich Comte diese Wissenschaft?
Vor allem entscheidend ist hier seine Forderung, dass

immer und überall nicht das Indi\iduum, sondern die Menschheit,

das „universelle Subjekt", als Ausgangspunkt dienen müsse.
Die Wissenschaft ist das GesamtAverk der Menschheit, sie muss
also auch allen zugänglich gemacht Averden. Und wenn er
dann diese Forderung auch für das Schöne, die Kunst gültig
AAissen will, so rührt er damit an ein Problem, das in neuester



- 406 —

Zeit zu ungeahnter Wichtigkeit erhoben wurde. Es lag in der
Zeit, die Naturwissenschaften zur Basis eines positiven Systems
zu machen; hat doch die grossartige Entfaltung der exakten
Wissenschaften dem 19. Jahrhundert bis gegen sein Ende hin
ihren Stempel aufgedrückt. Die jüngste Zeit erst verhält sieh
dieser alleinseligmachenden mathematischen Wissenschaftlichkeit

gegenüber wieder etwas skeptischer.
Mit fesselnder Klarheit zeichnet uns der Verfasser die

Stellung, die Comte zu den verschiedenen Disciplinen einnimmt,
aufsteigend von der Mathematik zur Astronomie, zur Physik,
Chemie, Biologie und Psychologie, in welch letzterer Comte
Bahnbrechendes geleistet hat durch die Einführung seines so-

ciologischen Standpunktes. „Man darf nicht die Menschheit
durch den Menschen, man muss den Menschen durch die
Menschheit erklären."

Die Sociologie ist wohl der wichtigste Teil der Philosophie
von Auguste Comte; und hier geht er Aveit über Saint-Simon
hinaus, der das mangelnde Wissen nur durch vage Ahnungen
ersetzen konnte. Grundlage jedes Zusammenlebens ist Kunst
und Sprache, die ihren gemeinsamen (ästhetischen) Ursprung
im Empfindungsausdruek haben. Kunst ist eine Universalsprache

und sollte von allen verstanden und erlernt werden.
Nach Comte ist „das Individuum eine Abstraktion, die Gesellschaft

die eigentliche Wirklichkeit", und nicht umsonst sind
die Ausdrücke Sociologie und Milieu von ihm geprägt Avorden.

Die Sociologie ist aber ver allem Philosophie der Geschichte,
und dies führt den Verfasser zu einem der interessantesten
Kapitel seiner Darstellung. Die Entwicklung der Menschheit
ist ein beständiger Fortschritt nach einem Ziel, das nach Comte
die moralische und religiöse Einheit aller Menschen ist. Seine

Philosophie nun rechnet mit dieser Ungeheuern Einheit als
etwas Gegebenem. Unschwer lässt sich erkennen, dass zu
seiner Geschichtsphilosophie nicht nur der schon erwähnte
Saint-Simon, sondern auch Condorcet Pate gestanden hat.

Aus der Sociologie leitet dann Comte die Moral ab,
besonders die sociale Moral, deren höchstes Gebot ist: für andere
leben. Doch tritt Comte in scharfen Gegensatz zu den
zeitgenössischen kommunistischen Bestrebungen, die er als Utopien
verwirft und denen er die Unterdrückung der Individualität
zum Vorwurf macht. — „Das Prinzip ist, den Menschen daran



- 407 —

zu gewöhnen, sich der Menschheit unterzuordnen, bis in seine

geringsten Handlungen und in allen seinen Gedanken.'- ,,Kurz:
die Pflicht erhält den Vortritt vor dem Recht."

Diese „Idee der Menschheit" aber ist für Comte die höchste
Realität. Nicht nur die Zeitgenossen bilden eine Einheit, sondern
in noch höherem Masse die aufeinanderfolgenden Generationen.
Nach diesem Gesichtspunkt modifiziert Comte auch den
Unsterblichkeitsglauben dahin, dass es ein Weiterleben in andern
ist. „In den Religionen der Vergangenheit bestand das Heil
darin, in Gott aufzugehen : in der positiven Religion besteht es

darin, in der Menschheit aufzugehen,"
Es sind dies nur einzelne Punkte, die Avir beim Durchlesen

der Übersetzung festgehalten haben und die nur andeuten
sollen, Avie anregend immer noch das Studium Comtes sein
kann. Dazu aber Avird nicht jeder zu Comtes eigenen Werken
greifen können. Diesen allen sei diese prächtige und klare
Darstellung des Pariser Professors Avarili anempfohlen, dessen
Name ja für Arbeiten auf diesem Gebiete schon Empfehlung
genug ist. Auch die Übersetzung können wir als solche bis
auf Avenige kleine Unebenheiten unbedingt loben. Der
Übersetzer wusste seine Arbeit in anerkennensAvertester Weise
freizuhalten von all den Härten, die für gewöhnlich das Lesen
einer Übersetzung so erschweren. Wäre es aber nicht noch
schöner, wenn man es einmal dazu bringen könnte,
Übersetzungen solcher Avissenschaftlichen Werke überflüssig werden
zu lassen, auch ohne Wiedereinführen der lateinischen
Gelehrtensprache

Bern. Hans Blœsch.

J. Maître : Etude historique sur les papes et la papauté
de 1143 à la fin du monde, d'après la prophétie attribuée

à St. Malachie ; Paris, Lethielleux, in-18, 768 p.,
1902.

Avec un rare courage l'auteur s'opiniâtre à vouloir éclaircir
la prétendue prophétie cle St. Malachie. Déjà nous avons rendu
compte de son étude sur « La Ruine de Jérusalem et la fin du
monde » *). U revient à la charge avec ce nouveau Aelume,

') Voir la Revue, juillet 1901, p. 627-629.



— 408 —

qui, d'ailleurs, est fort intéressant. L'auteur, je crois, ne se
fait pas illusion sur l'authenticité de la prétendue prophétie
«¦attribuée à» St. Malachie; il sait que les notes sur les papes
« ne sont pas de Malachie lui-même, mais du R. P. Alphonse
Chacon (Ciaconius), de l'ordre des Frères Prêcheurs, interprète
de cette prophétie » (p. 7). Prophétie et notes sont l'œuArre de

quelques moines qui se sont amusés à faire des rébus sur les
papes passés (à partir de 1143) et futurs (jusqu'à la fin du
monde ; simple jeu de charades, dans lesquels tout est dans
tout. Rien de plus amusant et de plus innocent. M. Maître,
qui enseigne « qu'un écrit qui se présente comme prophétie
ne saurait être comparé à un écrit historique », n'attache donc
pas d'importance à la question d'authenticité, mais il prend
fort au sérieux « la réalisation des prédictions » (p. 22). U croit
profondément à cette réalisation, et tout le but de son nouveau
volume est précisément « de montrer à la lumière de l'histoire
comment se sont réalisées ces différentes légendes » (p. 25).

Malheureusement, ce que l'excellent abbé, qui est cependant

licencié es sciences mathématiques, prend pour la
«lumière de l'histoire», n'est qu'un ramassis de petits détails de
hasard, qui n'ont qu'un rapport très lointain et sans aucun
lien logique avec la de\ise en caoutchouc accolée à chaque
pape; véritable macédoine où les moines cuisiniers ont jeté à

profusion tous leurs légumes, navets, carottes surtout, etc., le
tout mêlé, assaisonné et retourné selon la recette de l'Ordre.
Exemples :

« Boniface IX est désigné par Cubtis de mixtione. Sous
son pontificat, en effet, un bloc, une pierre de choix, se détachera
de l'édifice de l'Eglise en la personne de Pierre de Lune, ou
de l'antipape Benoît XIII. Occasion : Sous le pontificat de
Boniface IX, un tremblement de terre fit tomber de l'église de
St. Jean de Latran, que ce pape faisait réparer, un bloc énorme
et produisit des dégâts considérables dans divers édifices de
la ville de Rome » (p. 24) — Alexandre VI, le fameux Borgia,
a pour légende : Bos albanus in portu. C'est calomnier le bœuf,
animal traAeilleur et bienfaisant. Comment expliquer
l'incohérence des deux images juxtaposées bos et portus? M. Maître
est embarrassé. Mais, comme il s'agit d'un ÜA-re prophétique
et non historique, son embarras ne l'embarrasse pas. « Au
temps de St. Bernard, dit-il, les écrivains ne se piquaient pas



— 409 —

comme aujourd'hui (sic) de délicatesse au point de vue de

l'exactitude et de l'esprit de suite dans les images ou
comparaisons » (p. 283). Donc il pense qu'on peut remplacer portu
par porta, et alors cette porte s'expliquerait en ce sens que
ce pape serait la porte « de ce XVIe siècle qui marque d'une
manière trop tristement mémorable dans l'histoire de l'Eglise »

(p. 282) L'abbé Cucherat est encore moins embarrassé : « d'après
lui, Bos albanus in portu ferait allusion à la réhabilitation de

la mémoire d'Alexandre VI». Ce bœuf serait arrivé clans le

port du salut; à quand sa canonisation? Ne pourrait-on pas
plutôt penser, à la lumière de l'histoire, que portu ou porta
était, dans le texte authentique, porco?

Toutes ces charades sont à l'avenant. Il faut lire celles
de Pie IX et de Léon XIII; l'explication en est touchante de

naïveté. Mais là où l'ouvrage tourne vraiment au tragique,
c'est lorsque l'auteur constate que le monde n'a plus à compter
que sur une perspective de neuf ou dix papes. Dieu veuille
qu'ils vivent longtemps chacun! Toujours est-il que la fin du

monde arrivera après le IIIe; la douzaine ne sera pas même
atteinte. C'est triste. L'auteur émet des pronostics sur les papes
de l'avenir, depuis ignis ardens jusqu'à de gloria olivœ ; ses

hypothèses sont nombreuses et peu consolantes, puisqu'enfin
la «grande Babylone», qui se croit la ville «éternelle», sera
ruinée comme la dernière des villes. A quoi lui aura servi sa

primauté? M. Maître voit les choses en noir; il aperçoit, déjà
de nos jours, Rome devenir le point de mire de la révolution
antichrétienne et une sorte de Bête aux sept têtes. Ces sept
têtes sont-elles des têtes de cardinaux ou de révolutionnaires
On ne sait pas encore. Rampolla n'est pas flatté, et Léon XIII
encore moins (car on ne parle pas de sa tête à lui).

E. M.

E. Strœhlin: L'œuvre de Calvin, Réponse à M. Brunetière;
Genève, Kündig, broch. 53 p., 1902.

M. Brunetière joue de malheur. Aussitôt qu'il ouvre la
bouche sur une question, les contradicteurs s'élèvent par
dizaines, et le réfutent en lui mettant les points sur les /'. Ce
n'est pas que tout ce qu'il dit soit erroné, mais son dilettantisme

le porte à traiter souvent des questions qu'il n'a pas



— 410 —

suffisamment étudiées, et comme le paradoxe ne suffit pas à

remplacer l'exactitude, il commet erreurs sur erreurs. Il a
voulu juger l'œuvre de Calvin sans avoir étudié rigoureusement
les œuvres de ce théologien, et il s'est attiré des réfutations
qu'il dédaigne peut-être, mais qui n'en sont pas moins des
réfutations. Celle de M. Strœhlin doit être mentionnée parmi
les meilleures, quoiqu'elle soit un peu gâtée, à mon avis, par
un excès de courtoisie et par des éloges immérités, auxquels
je préfère de beaucoup la rude franchise de M. le prof. Frommel.
Comment admettre, par exemple, que « les descendants des

huguenots avaient à saluer en M. Brunetière l'ambassadeur du
saint-siège signifiant son arrêt sur l'œuvre de Calvin à la Rome
protestante» (p. 4)? ou encore que M. Brunetière «ressemble
à l'éATêque de Meaux par la nature spéciale de l'érudition
théologique et la superbe ordonnance du discours» (p. 5)? La
vérité est que l'érudition théologique de M. Brunetière est
toute de surface et de mots, et que dans un discours où l'on
prétend juger l'œuvre d'un Calvin par trois mots aussi
superficiels et même aussi inexacts que ceux qu'a choisis
M. Brunetière, l'ordonnance, loin d'être superbe, est, disons-le,
misérable. M. Strœhlin a d'ailleurs très abondamment relevé
les erreurs commises par le conférencier. Je n'insiste pas sur
elles, tant elles sont notoires. Je préfère signaler les deux
passages suiArants, où le critique, avec une très fine ironie, dit
d'excellentes vérités à l'académicien.

Voici, d'abord, le signalement cle l'Eglise romaine: « U

est de nos jours une autre Eglise qui ne dédaigne pas, elle
aussi, de recruter des prosélytes ou de garder des adeptes
nominaux, pour faire nombre, en les admettant à des conditions
singulièrement faciles. Loin, en effet, de scruter la vie privée
et de sonder l'orthodoxie dogmatique, elle se déclare satisfaite
par la participation extérieure à quelques-unes de ses
cérémonies. Tout est en règle lorsque Aeus aATez reçu la bénédiction
nuptiale par l'organe d'un prêtre disert, dans un sanctuaire à
la mode, que vous avez fait élever vos filles et si possible Aes
fils dans une institution recommandée par la Cie de Jésus, que
vous vous laissez administrer l'extrême onction pour complaire
à une famille dévote et sans que l'état de Aetre maladie vous
laisse la conscience distincte de la gravité de l'acte accompli.
Peut-être pourrez-vous me donner des renseignements plus



— 411 —

précis, car vous connaissez cette Eglise plus exactement que
moi. Je sais seulement qu'elle ne relève ni de la doctrine ni
de l'observance cahinistes » (p. 35).

Voici, ensuite, le signalement des dilettantes français qui
jouent aux théologiens: « Puisqu'enfin nous venons de débattre
un problème intellectuel, il me sera loisible de désirer que
nous ne nous départions pas, dans le domaine scientifique, de

notre solidité et de notre exactitude traditionnelles pour aspirer
à une sémillante légèreté et à une ironie badine auxquelles
répugne notre caractère national » (p. 47). On ne saurait mieux
dire. E. M.

Ph. Torreilles : Le mouvement théologique en France
depuis ses origines jusqu'à nos jours (IXe au XXe
siècle); Paris, Letouzey, 1901, in-8°, 208 p., 4 il.

Ve seul titre de cet ouvrage indique déjà une grave lacune.
A en croire l'auteur, le mouvement théologique n'aurait
commencé en France qu'au IXe siècle, avec la scolastique. C'est
faire bon marché de tous les théologiens français de l'ancienne
Eglise et faire croire que la théologie a été nulle avant la
scolastique. Comment l'auteur a-t-il pu oublier les Irénée de

Lyon, les Hilaire de Poitiers et d'Arles, les Sulpice Sévère,
les Prosper, les Cassien, les Vincent de Lérins, les Sidoine
Apollinaire, les Claudien Mamert, les Fauste de Riez, les
Césaire d'Arles, les Grégoire de Tours, les Frédégaire '? Et
comment, parlant du IXe siècle, a-t-il pu ne pas même
prononcer le nom de Ratramne?

S'il élimine la théologie des huit premiers siècles sous
prétexte que « tout cela n'était pas de la science proprement
dite » (p. 2), ne pourrait-on pas lui faire observer que la
scolastique, moins positive et moins historique que la théologie
précédente, a été moins encore de la « science proprement
dite», et que, plus abandonnée à l'arbitraire de chaque maître,
elle n'a été trop souvent que fantasque, loin d'être scientifique?

Son étude sur les origines de la scolastique (du IXe au
XIIe siècle) n'a pas été faite d'après les sources mêmes. Il a

puisé dans l'ouvrage de M. Féret sur « la Faculté de théologie
de Paris», qui est un bon répertoire, mais insuffisant; et
surtout dans celui de M. Mignon sur «les origines de la scolas-



— 412 —

tique», qui est extrêmement superficiel et erroné dans une
quantité de questions. Il est évident que M. Toreilles n'a lu
ni Paschase Radbert, ni Ratramne, ni Scot Erigène, ni Lanfranc,
ni Anselme, ni Pierre Lombard, ni Thomas d'Aquin, etc. S'il
s'était fait une opinion personnelle d'après les œuvres mêmes
des théologiens en question, elle aurait été tout autre que
celle qu'il a acceptée, de bonne foi, mais aveuglément, des
auteurs modernes qui lui ont « passé » leurs formules.

U est étrange que les théologiens français, même ceux
qui aujourd'hui se piquent de faire de l'histoire, se bornent à

n'être que des échos dans les questions les plus graves, et
qu'ils ne veuillent pas examiner à fond les documents mêmes;
il est étrange qu'ils les jugent sans les avoir lus, et qu'ils bâtissent

ainsi des systèmes théologiques sur des opinions frivoles,
sur des appréciations erronées, sur des colportages de sophismes
et de mensonges.

Mais ce qui est plus étrange encore, c'est la facilité a\rec
laquelle ces mêmes théologiens français répudient leurs auteurs
nationaux, et en font litière sous les pieds des théologiens
italiens ou ultramontains, comme si la théologie italienne ou
ultramontaine était, ipso facto et a priori, la science même, et
comme si tout ce qui ne lui est pas conforme, fût-il français,
n'était qu'erreur et ignorance On accuse quelquefois les Français

d'être fiers et pleins d'amour-propre ; je trouve, au
contraire, qu'ils ne le sont guère en théologie. Et ce défaut remonte
haut. Prenons, par exemple, Bérenger de Tours: le fait est

qu'il soutenait la doctrine eucharistique des spiritualistes de
l'ancienne Eglise contre les explications matérialistes des
réalistes grossiers de son temps. Mais deux Italiens, Lanfranc et

Anselme, l'attaquent, le pape le condamne, et cela suffit pour
qu'aux yeux de ses compatriotes Bérenger soit «hérésiarque»!
Anselme enseigne que de la seule idée de Dieu on peut tirer

/V ^i/vjsw la démonstration de son existence; Gaunilon, moine français,
,)ù ', -j le réfute; mais les théologiens français, en grande partie du

du moins, applaudissent l'Italien. Thomas d'Aquin et Bona-
venture, deux autres Italiens, enseignent une théologie que
des théologiens français combattent ; ce sont encore les deux
Italiens qui finissent par triompher, en France surtout. Et
quand les papes italiens s'élèvent contre les doctrines qu'ils
appellent «gallicanes», ce sont encore les théologiens de

'



— 413 —

la Gaule qui sacrifient à Rome les traditions de leur pays
et les doctrines de leurs pères ; et dans ce débat, ce sont
les ultramontains de France qui sont les plus fanatiques,
plus fanatiques que les Italiens mêmes! Si encore les
théologiens français avaient auparavant étudié à fond les origines
de cette fameuse papauté, le prétendu droit divin qu'elle
revendique, les fondements sur lesquels elle fait reposer ses

dogmes, et si leurs convictions antigallicanes étaient réellement
scientifiques, il n'y aurait alors qu'à se rendre. Mais loin de
là. Ce qui sert de base à la papauté et au papisme n'est qu'un
amas de textes faux ou faussement interprétés, une falsification
manifeste de la tradition et de l'histoire, un tissu d'arguments
qui ne sont que des subtilités et des arguties, quand ce ne
sont pas des puérilités. On ose, par exemple, dater les «débuts
du gallicanisme» du XIVe siècle, sans avoir examiné auparavant
si le IXe siècle, pour ne citer que celui-là, n'était pas déjà
rempli de gallicanisme, et sans avoir examiné surtout si les
principes qu'on appelle « gallicans » avec tant de dédain,
n'étaient pas le droit commun de l'ancienne Eglise et s'ils ne
reposent pas sur les canons des anciens conciles et sur les
écrits des Pères. C'est en France, où l'on se plaît tant à
proclamer les droits de la vérité et les aspirations à la lumière,
c'est là, dis-je, que les théologiens sont le plus empressés à
étouffer la vérité traditionnelle, catholique et nationale, et à
fermer passionnément les yeux à la lumière. N'est-ce pas
étrange

Telle est l'impression douloureuse que l'on éprouve en
lisant ce volume; non pas que l'auteur soit fanatique: il ne
l'est nullement, il est même modéré dans la plupart de ses
jugements, mais il tient aux œillères dont Rome l'a affublé, il
n'éprouve aucun besoin de regarder soit à droite, soit à gauche.
On lui a dit que les Italiens Baronius et Bellarmin étaient
deux génies, et que le Français Richer n'était qu'un gallican,
donc un esprit sans valeur, comme un Launoi ou un Richard
Simon, et il le croit sans songer à le proirver. On lui a dit
que le jansénisme est une grosse hérésie, et il le redit sans
examiner les fondements de ce cliché. On lui a ressassé que
Lamennais avait été un orgueilleux et les théologiens romains
qui l'ont condamné, des modèles de modestie ; on lui a affirmé
que Dœllinger, le «grand savant», a fait une «chute» et une

Revue intern, de Théologie. Heft 38,1902. 27



— 414 —

«triste fin», et il le répète naïvement, simplement parce qu'il
est de foi, dans son Eglise, que repousser les erreurs papales
c'est faire une «chute» et une «triste fin». Tel est l'esprit
français, chez les théologiens français C'est sous l'empire de

cette mentalité que ces théologiens ont donné raison contre
Port-Royal à qui? à un Pamfili, beaucoup plus connu par sa
belle-sœur Olympia que par sa science théologique, et à un
Chigi, beaucoup plus illustre par le meurtre du duc de Créqui
que par sa connaissance de l'Evangile. Ces mêmes Français
ont donné raison contre Bossuet et contre toute l'Eglise
gallicane à un Odescalchi, à un Ottoboni et à un Pignatelli ; contre
Quesnel à un Albani ; etc. L'ignorance théologique de ces

papes est trop connue pour qu'on puisse prétexter que les

théologiens ultramontains français ont été guidés par l'amour
de la vérité. La vérité historique est qu'ils ont sacrifié la vérité
religieuse et le patriotisme à leur besoin de servitude: ruer e

in Servituten! Us veulent que les A'essies romaines soient des
lanternes ; c'est la seule lumière qui n'offusque pas leurs yeux

Bref, l'auteur a une certaine connaissance de son sujet.
Une quantité de théologiens sont nommés clans son livre, et
même jugés, mais sans que leurs œuvres y soient
substantiellement analysées : le Nomenclator du jésuite Hurter lui a

suffi amplement. Il n'éprouve pas personnellement le besoin
de scruter. Il constate, par exemple, la déplorable décadence
de la théologie française au XVIIIe siècle, et il ne paraît pas
davantage émerveillé de la situation présente. Mais il se borne
à des aveux, sans chercher les causes du mal. «Je ne sais

pour quelle cause, dit-il, nous qui avons les promesses
éternelles, à qui J.-C. a confié la sublime mission de faire de tous
les hommes un seul troupeau sous un seul pasteur, qui devrions
sans cesse regarder l'avenir représenté par les générations
naissantes, nous restons les yeux fixés sur le passé •> (p. 202).
Mais est-il bien sûr que son Eglise romaine soit bien celle à

laquelle les promesses éternelles ont été faites? Le pasteur
unique auquel il fait allusion est certainement, dans sa pensée,
le pape; mais est-il bien sûr que le vrai pasteur de l'Evangile
ne soit pas le Christ même, au lieu du pape? De cela il n'a
cure: le concile de Florence a tranché la question! Il reproche
aux théologiens romains de fixer leurs yeux sur le passé; mais
en est-il bien sûr? de quel passé veut-il parler? Serait-ce mal



— 415 —

de fixer les yeux sur la vie du Christ, sur l'Ecriture, sur les
Pères, toutes choses qui appartiennent au passé et qui cependant

ne devraient pas être dédaignées des théologiens chrétiens?
Si l'auteur accuse ses collègues de végéter au lieu de vivre,
de reculer au lieu d'avancer, ne serait-ce pas précisément
parce qu'ils ne regardent pas assez ce passé du Christ, des

Evangiles et de la tradition de l'ancienne Eglise? ne serait-ce
pas parce qu'ils sont « allés à Rome abandonner leurs antiques
préjugés (sic) gallicans »

M. Torreilles, qui est ultramontain, veut innover, et cela

parce qu'il est de l'ultramontanisme d'innover. Le raisonnement

est bon à retenir. « Chateaubriand et de Maistre
innovaient après la Révolution et ils étaient ultramontains; Lamennais,

Lacordaire et Montalembert innovaient plus encore et
ils étaient encore plus ultramontains. M. Ollé-Laprune nous a

dit ce qu'on va chercher à Rome, et M. Brunetière ce qu'on
y apprend. A notre tour de revenir à Rome non pour piétiner,
mais pour nous orienter, et ainsi la théologie française, tout
en conservant ce qu'elle a d'immuable et de traditionnel, pourra
progresser et évoluer le long des siècles > (p. 202). Etrange
confusion d'idées! Chateaubriand et de Maistre transformés en
théologiens modèles Lamennais qui a rompu avec Rome,
Lacordaire qui n'avait certainement pas son idéal à Rome,
Montalembert qui a protesté contre l'idole du Vatican, ces
trois hommes pris pour des ultramontains et proposés comme
modèles d'innovetions Ollé-Laprune et Brunetière érigés en
Pères de l'Eglise Rome qui a désorienté la France, donnée
comme principe d'orientation! Rome, qui a violé toutes les
traditions catholiques, glorifiée comme sauvegarde de la
tradition et de l'immuabilité Et la France, esclave de cette même
Rome, «progressant et évoluant le long des siècles», en
remplaçant les libertés gallicanes par les servitudes romaines!
Est-ce, en vérité, ce pathos que l'on veut faire passer pour la
nouvelle < apologétique de l'immanence» (p. 200)? Ne serait-ce
pas plutôt l'apologétique de la décadence C'est écœurant, et
des Français veulent que cela soit français Espérons que le
temps ne sanctionnera pas ces honteuses palinodies.

E. Michaud.



416

Petites Notices.
* U. Fleisch, Lie. Theol. : Die erkenntnistheoretischen und

metaphysischen Grundlagen der dogmatischen Systeme von
A. E. Biedermann und R. A. Lipsius; Berlin, SchAvetschke,
in-8°, 1901, 5.20 M. — Cet ouvrage, d'une composition
compliquée, est très sérieusement documenté. Il dépasse de beaucoup

les deux personnalités en question, et entre dans le fond
même des choses. On lira avec un particulier intérêt le
chapitre intitulé: Der Weg zu Gott. L'auteur désire l'union toujours
plus grande de la théologie et de la philosophie. U termine
ainsi son savant volume : « An einer solchen Philosophie erhält
die Theologie eine starke Bundesgenossin. Denke man doch

nur an Philosophen wie Lotze und Paulsen: sie kämpfen mit
gegen Materialismus und religiösen Indifferentismus ; sie

begründen jenen Idealismus, in dem die Religion allein gedeihen
kann ; sie suchen Glauben und Wissen in Einklang zu bringen,
die religiösen Grundgedanken in die Sprache der Gegenwart
zu übersetzen und auf diese Weise dem immer AAœiter

umsiehgreifenden Abfall der gebildeten Kreise von der Religion
Einhalt zu thun. Solche Bestrebungen sollte die Theologie
freudig begrüssen und das alte Misstrauen gegen die Wissenschaft

aufgeben, durchdrungen von der Überzeugung, dass
halbe Wissenschaft wohl von Gott hinwegführen kann, dass
aber ganze Wissenschaft sicher zu ihm hinführt. »

* Das freie Wort (herausgegeben von Max Henning) ;

Frankfurt a. M. — A lire, dans le n° du 5 janvier, l'article de
W. Bolin sur la Science et la Théologie, et celui de A. Pfungst
sur ce que le Nirvana bouddhique est en réalité ; — et dans le
n° du 20 janvier, les articles intitulés : Ein Übel der
österreichischen « Los-von-Rom »-BeAvegung, von Austriacus; Glossen
über die italienische Geistlichkeit, von Dr. A. Zacher.

* Giordano Bruno : Von der Ursache, dem Prinsip und
dem Einen. Übersetzt von A. Lasson, 3. Aufl., Leipzig, Verlag
der Dürrschen Buchhandlung, 1902, XXIV u. 161 S. Preis
1 M. 50 Pf. — Die Werke des edeln Denkers Giordano Bruno,
der eine der anziehendsten Erscheinungen bildet durch seine

Leistungen und seine Schicksale, verdienen gewiss allgemeines
Interesse. Abgesehen vom Zusammenhang der Lehre Brunos



— 417 —

mit derjenigen Spinozas, ist in seinen Schriften manches, was
wohl verdiente, in unseren Tagen einen Platz in unserer
philosophischen Bildung einzunehmen. Der Herausgeber sagt sehr
schön : « Es weht durch Brunos Schriften ein Hauch
unvergänglicher Jugend, ein Quell immer frischen Lebens. Seine
reine Begeisterung für die Wahrheit Avird zum leidenschaftlichen

Affekt, der sich mit feuriger Inbrunst ausspricht. » Der
Herausgeber hat die Übersetzung dieses Werkes Brunos mit
einer Einleitung und mit Anmerkungen versehen, die den
Wert der Ausgabe noch erhöhen. Wir können unsern Lesern
dieses Werk nur empfehlen. Dem Dürrschen Verlag gebührt
der Dank, dass er diese Werke nicht unberücksichtigt lässt,
sondern bestrebt ist, sie immer mehr zu verbreiten.

* G. Hœnnicke : Studien sur altprotestantischen Ethik ;
Berlin, Schwetschke, 1902, in 8°, 132 S., 3. 60 M. — L'auteur,
inspiré par les idées de Ritschl sur la justification et le pardon,
a particulièrement étudié la doctrine de Mélanchton sur la
pénitence, ainsi que les Dogmatistes protestants des XVIe et
XVIIe siècles. Il a ainsi divisé son ouvrage : Coup d'œil
historique sur l'ancienne morale protestante; l'idée de la pénitence;
l'idée de la sanctification ; l'entrée dans la vie nouvelle ; la
nouvelle vie dans son évolution temporelle ; la sanctification
intérieure et le but moral.

* Immanuel Kants Kritik der Urteilskraft. Herausgegeben
von Dr. K. Vorländer. Leipzig, Verlag der Dürrschen
Buchhandlung, 1902. XXXVIII und 413 S. Preis 3 M. 50 Pf. —
Die Kritik der Urteilskraft, 1790 erschienen, ist das letzte der
drei grossen kritischen Werke, die Kant den drei Kulturgebieten
der Wissenschaft, der Ethik und der Kunst geAvidmet hat.
Dieses Werk zerfällt in: 1. die für das Verständnis des Kant-
schen Gesamtsystems besonders wichtige, ausführliche
Einleitung, die insbesondere die Mittelstellung und Vermittlerrolle
der Urteilskraft ZAvischen Verstand und Vernunft erläutert, und
den die beiden folgenden Teile miteinander verbindenden
Begriff der Zweckmässigkeit (der Natur) einführt ; 2. die
«Kritik der ästhetischen Urteilskraft», eine Begründung der
Ästhetik ; 3. die « Kritik der teleologischen Urteilskraft » oder
die Naturteleologie.

Der Herausgeber hat die 3. Auflage des Kantschen Werkes



— 418 —

hier zum Abdruck gebracht, die an einer ganzen Reihe von
Stellen Änderungen, d. h. Verbesserungen gegenüber der
2. Auflage erfahren hatte. Diese Verbesserungen hat der
Herausgeber in sehr geAvissenhafter Weise unter dem Text
als Anmerkungen hinzugefügt. So sind wir im Besitz einer
vorzüglichen Ausgabe dieses Kantschen Werkes. Der Herausgeber

hat eine kurzgefasste historische und philosophische
Einleitung (das ästhetische Prinzip, das teleologische Prinzip), ferner
ein ausführliches Personen- und Sachregister hinzugefügt.

So können wir denn diese Ausgabe, die vor andern grosse
Vorzüge aufweist, sehr empfehlen. Allerdings ist die
Bücherproduktion heute eine grosse, aber die Werke Kants stehen als
Grundpfeiler in der Bildung des modernen Gelehrten. Es ist
zu begrüssen, dass die Dürrsche Buchhandlung diese Werke
in immer neuen und verbesserten Auflagen herausgiebt.

* Prof. Dr. E. Leumann : Religion und Universität. Zum
Fall Spahn. Frankfurt a. M. 1902, Neuer Frankfurt Verlag
G. m. b. H. — Le point de vue confessionnel étant, de soi,
étranger à tout ce qui n'est pas confessionnel, il est logique
que chaque science soit enseignée par un homme compétent
qui sache soustraire sa science à l'esprit confessionnel. Là est
l'important. Ce qui est important aussi, c'est que les hommes
de science qui n'appartiennent à aucune confession n'introduisent

pas la haine de la religion dans leur enseignement:
les savants qui se disent ennemis de toute religion sont
quelquefois plus fanatiques dans leur aniireligiosité que les con-
fessionnalistes dans leur confessionnalisme. La brochure de

M. Leumann éclaircit plusieurs points de cette question
compliquée.

* John M. Robertson: A Short History of Christianity;
London, Watts, in-18, 1902. — Ce résumé est incomplet comme
tous les résumés ; cependant ses lacunes, par exemple, sur le
XIXe siècle, sont par trop grandes. U présente, en outre,
certaines questions sous un angle trop fermé et dans un jour
discutable. Le résumé littéraire qui le termine, est aussi insuffisant.

U serait nécessaire que le clergé anglican fût renseigné
plus à fond.

* G. Sorglich : Jesus Christus und das gebildete Haus unserer
Tage; Berlin, SchAvetschke, 54 S., 1902, —.80 M. — L'auteur



— 419 —

a le sentiment que, s'il est pessimiste, il est du moins fidèle
et sincère. Les vérités dures, du moment qu'elles sont vérités,
doivent être dites, et elles peuvent être utiles en réveillant les
consciences endormies. L'auteur ne veut pas imposer ses idées,
mais il demande qu'on réfléchisse aux questions qu'il discute.

* Prof. Dr. R. Steck : Der Berner Jetserprosess (1501-1509)
in neuer Beleuchtung, nebst Mitteilungen aus den noch
ungedruckten Akten; Bern, Schmid & Francke, 1902, in-8°,
87 S. — M. Steck publiera bientôt les actes en question. Son
opinion est que les quatre dominicains qui ont été dégradés
avec l'approbation de l'évêque de Lausanne et brûlés, n'étaient
pas les vrais coupables, mais seulement Jetzer. En tout cas,
ce qui est injustifiable, c'est l'état d'esprit et de conscience
de ces moines qui pouvaient se prêter à de telles supercheries.
Bêtise n'est pas méchanceté, mais reste bêtise. L'auteur remarque
(p. 86) : « Wie viele Tausende unschuldiger Männer und Frauen
hat nicht der Dominikanerorden als Hauptstütze der Inquisition
auf seinem GeAAissen! Wie grosses Unheil haben nicht seine
Glieder, die Ketzerrichter Heinrich Institoris und Jakob Sprenger,
mit ihrem Malleus maleficarum Aen 1487 angerichtet! Und nun
trifft diesen Orden, den inquisitor hereticœ pravitatis, am
Ausgang des Mittelalters das Los, dass er vier seiner Mitglieder
als eben dieser hseretica pravitas schuldig, als faule Glieder
von seinem Körper abtrennen und dem Aveltlichen Arm zur
Verbrennung überliefern muss. Darin liegt auch etAvas von
sühnender Gerechtigkeit im grossen Stile. »

* Rev. W. Tuckavell : A. IV. Kinglake, a Biographical
and Literary Study ; London, G. Bell, in-18, 155 p., 1902. —
Ce volume très soigné, que tous les admirateurs de Kinglake
liront avec un vif intérêt, comprend six chapitres intitulés :

1. Earlj- Vears ; 2. «Eothen»; 3. Literary and Parliamentary
Life; 4. «The invasion of the Crimea»; 5. Madame Novikoff;
6. Later Days, and Death. — Les lecteurs de la Revue et tous
les anciens-catholiques connaissent déjà Mme Novikoff, et ils
apprécieront d'autant mieux le très intéressant chapitre qui
lui est consacré. Nous sommes heureux d'avoir une nouvelle
occasion de rendre hommage à son talent, et surtout à cette rare
élévation d'âme avec laquelle elle défend toutes les causes qui
lui paraissent A-raies et grandes.



— 420 —

* Leopold Ziegler : Zur Metaphysik des Tragischen. Leipzig,
Verlag der Dürrschen Buchhandlung, 1902. Preis 1 M. 60 Pf.
104 S. — Da, wie der Verfasser sagt, das Wesen des

Tragischen auf ZAveierlei Weise zu ergründen versucht wurde:
empirisch und metaphysisch-spekulativ; die empirische
Systematisierimg möglichst vieler tragischer Typen aber nur die
Möglichkeit gab, eine Phänomenologie des Tragischen zu
schreiben, nicht aber das Wesen desselben in seinen letzten
metaphysischen Prinzipien darzulegen; und die metaphysischspekulative

Bestimmung des Tragischen durch die grossen
Metaphysiker Schelling, Hegel, Schopenhauer dies auch nicht
erreichte, Avegen ihrer Methoden und ihrer einseitigen
Prinzipien, so kommt der Verfasser zum Schluss, dass «eine moderne
Metaphysik des Tragischen daher einer Avesentlich modifizierten
Methode bedürfen wird. Sie Avird induktiv sein müssen
Diese Methode Aväre etAva als Synthese derjenigen Johannes
Volkelts und derjenigen der deutschen Metapfrysiker anzusehen,
indem sie einerseits jene feinsinnige Phänomenologie des

Tragischen zu Grunde legt, um von ihr dann bis zur eigentlichen
Wesenheit dieser vielen Erscheinungsformen vorzudringen
Das tragische Problem ist letzten Endes eine metaphysische
Prinzipienfrage und seine Lösung ist von dieser abhängig ». Der
Verfasser fasst das Tragische « eng verkettet mit dem religiösen
Problem » auf; nicht bloss etAva als eine ästhetische Kategorie,
sondern er macht es abhängig von seinen Beziehungen zu
einer Weltanschauung. Das ist der Standpunkt, a^oti dem der
Verfasser ausgeht. Der Leser Avird ihm in seinen Auseinandersetzungen

mit Interesse folgen, auch Avenn er nicht mit allem
einverstanden ist.

Librairie.
Bibliographie der theologischen Litteratur für das Jahr 1900,

herausgegeben von Prof. Krüger ; Sonder-Abdruck aus dem
20. Bande des Theol. Jahresberichtes; Berlin, Schwetschke,
in-8°, 344 S., 2 M.

Camille Bos: Psychologie de la croyance; Paris, Alcan, 1902,
2 fr. 50. (Nous analyserons cet ouvrage dans notre
prochaine livraison.)



— 421 —

A. Bossert : La légende chevaleresque de Tristan et Iseult,
Paris, Hachette, 1902, 3 fr. 50.

R.-P. Chauvin: Le Père Gratry (1805-1872) ; Paris, Bloud & Barrai,
1901.

A. Houtin : La question biblique chez les catholiques de France
au XIXe siècle; Paris, Picard, in-8°, 1902. (Volume très
intéressant, qui sera analysé dans la prochaine liArraison.)

G. Moszvnski: Lettre ouverte à M. le Cte P. Golenistchev-Kou-
tousov, au sujet de la liberté de conscience en Russie;
Cracovie, Imprimerie de l'Université jagellonne, 1902. (L'auteur

juge les questions au point de vue ultramontain.)

E. NixoXcdâoç : Tlepl zijç Mova%ixqç Axrrj/.iotrvvqc sv Tip xoivijï xai ztp
eXXrjvixm exxX^tjaicmxin /iixaaò. IacoQixq xaì âoy(ittTixrj SQSvva. 'Ev

yiilqvaiç, 2axtXXaQiov, 1901.

Emuxonoç Xgvtrdvdoç : 'O XcxQUxiqg tov HQOTftrravTiff(iov xcà i; itrro-
Qixq avxov 'EÇsXiï-iç ((lezaggatTiç ix xov Pwaaixov). Ev Kwrcnav-
TlVOVTToXsi, 1902.

« Russlau Orthodox American Messenger ». January Supplement
1902; NeAV York: — Christ elione the Head of the Orthodox
Church ; the Supremacy of the Pope ; Distribution of the
population in the Russian Empire according to chief creeds.

Max Steigenberger : Öl und Wein in die Wunde des Kirchenspaltes;

Augsburg, M. Seitz, 1902, br., 32 S., 30 Pf.

Mgr Turinaz : Les périls de la foi et de la discipline dans

l'Eglise de France à l'heure présente ; Nancy, Drioton, in-8°,
102 p., 1902.


	Bibliographie théologique

